Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 9

Artikel: L'état de la question du filioque : aprés la conférence de Bonn de 1875
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403302

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I T AT
DE LA QUESTION DU FILIOQUE

APRES LA CONFERENCE DE BONN DE 1875.

Cette conférence -a été d'une importance exceptionnelle,
étant données, d’une part, les circonstances dans lesquelles elle
a été tenue, a savoir, la préSidence de Deellinger et le concours
des théologiens distingués des Eglises anciennes- catholiques,
oriéntales,' anglicane et protestantes, qui y ont pris part; étant
d-onnées;' d'autre part, la gravité des questions qui y ont été
traitées, la science qui y a été déployée, la loyauté, la piété
et la fraternité vraiment chrétiennes que tous y ont montrées.
Les Actes de cette conférence resteront comme une des ceuvres
théologiques les plus curieuses du dix-neuvieme siecle. Y

Apres les avoir étudiés attentivement, on peut se demander,
entre autres choses, quels sont les résultats de cette conférence
relativement a la question du Filiogue, question qui a tenu les
Eglises d'Orient et d’Occident séparées pendant tant de siecles,
et qu'il s'agissait, sinon de résoudre définitivement, du moins
d’éclaircir le plus possible, assez pour mettre fin a cette dé-
plorable séparation. Cette conférence a-t-elle atteint son but
sur ce point spécial? En quel état précis a-t-elle laissé cette
question? Si aujourd’hui il reste encore quelque chose a faire,
en quoi consiste cette tiche et comment la mener a bonne fin?
Telles ‘sont les questions auxquelles je voudrais répondre
brievement, en me bornant a des indications dont chacun

1) Bericht iiber die vom 10. bis 16. August 1875 zu Bonn gehaltenen Unions-
Konferenzen, herausgegeben von Dr. Fr. H. Reusch; Bonn, P. Neusser, 1875; in-8°,
39 S, '



= o

trouvera aisément les preuves et les développements dans les
Actes en question.

1. L'addition Filiogue au symbole cecuménique de Nicée-
Constantinople a été illégale, et elle n'aurait jamais d étre
faite. Tous les membres de la conférence ont été d’accord sur
ce point.

Dellinger: «Wir haben bereits im vorigen Jahre zugegeben,
dass das Filiogue im Symbolum ein unberechtigter Zusatz sei.»
B 38 e

Bischof FEd. Harold von Winchester: «Die Altkatholiken
und die anglikanische Kirche geben der morgenldndischen
orthodoxen Kirche unbedingt zu, dass das Filiogue dem
Nicenisch-Constantinopolitanischen Glaubensbekenntnisse nicht’
ohne die Zustimmung eines allgemeinen Konzils hitte beigefiigt
werden diirfen; . . . . . dass das Filiogue ein nicht zu recht-
fertigender Zusatz zu einem katholischen Symbol ohne katho-
lische Ubereinstimmung war.» P, 30—31.

MacColl: «Wir haben den Orientalen zugegeben, dass die
Beiftigung des Filiogue zum Glaubensbekenntnis nach kirch-
lichen Grundsidtzen nicht zu rechtfertigen war.» P. 64.

Meyrick: «We acknowledge that the original form of the
Niczeno-Constantinopolitan Creed ought never to have been
altered.» P. 66. ‘

Liddon: «Wir wissen alle, dass das Filioque in unregel-
méssiger Weise eingeschoben worden ist.» P. 67.

Chauncy Langdon, p. 134.

Etc. '

2. Cependant tous n'ont pas été d’accord pour voter la
suppression immédiate de cette addition illégale. _

a) Ont été défavorables 3 la suppression immédiate :
MM. Meyrick, qui voulait qu’'elle fit décidée et faite par une
autorité suffisante. P. 66; — Liddon, qui voulait que cette
autorité fit un concile cecuménique. P, 67; — Mensel, qui n’y
consentait qu’a la condition qu’il fit permis de ne pas exclure
de la procession du St-Esprit la participation du Fils. P. 136, etc.

b) Ont été plutdt favorables: Deallinger, qui a dit: «In einem
Punkte ist die Stellung der deutschen Altkatholiken und der
Englander zu dieser Frage, wie mir scheint, eine etwas ver-
schiedene: Letztere legen auf die Beibehaltung der im Abend-



= O

lande herkommlichen Formel Filioque mehr Gewicht, als Erstere,
die auf die Worte nicht so viel Wert legen und dafiir auch
das dwz wov Yiov annehmen wiirden, welches die Viter oft
gebrauchen und welches den Griechen weniger anstossig ist.»
P. 42 etc.; — Nevin, qui a nié qu'un concile cecuménique fat
nécessaire pour faire cette suppression, et qui a ajouté que la
Convention générale de 'Eglise américaine, par exemple, serait
une autorité compétente et suffisante. P. 67; — Howson, qui
a nié aussi la nécessité d'un concile cecuménique et qui a dit:
« Die Befiirchtung, die Beseitigung des Filioque konne den
Glauben an die Dreieinigkeit gefihrden, teile ich nicht. In der
amerikanischen Kirche wird die Beseitigung desselben von sehr
Vielen gewiinscht; soviel ich weiss, haben 56 Ditcesen ihre
Vertreter beauftragt, fiir die Wiederherstellung der urspriing-
lichen Form zu stimmen.» P. 69; — Lord Plunketf, qui a dit:
«Fiir zweckmissiger mochte ich die einfache Beseitigung des
Filiogue halten.» P. 69, — Schajff, qui, parlant de l'addition
«du Pere senl» et de ’addition «et du Fils», a dit: «Das eine
wie das andere ist ein menschlicher Zusatz, der nicht zum
Bestandteil des Dogmas gemacht werden darf. Die Kirche hat
kein Recht, in ihren Glaubenssymbolen iiber den Inhalt der
h. Schrift hinauszugehen. Das Symbol soll kein System der
Dogmatik sein, sondern bloss den gottlichen Offenbarungs-
inhalt in mo6glichst klarer und populdrer Form zusammen-
fassen und sich auf das beschrinken, was Sache des Glaubens
ISty P 7l s ete:

3. Tous ont été unanimes 2 enseigner qu'il n'y a en Dieu
qu'un seul principe, le Pére; et que, par conséquent, le Fils
n'est pas principe du St-Esprit. '

Dellinger : «10. Wir bekennen mit Gregor von Nyssa, dass
in der Trinitat keine andere Differenz ist, als die, dass die eine
Person Princip, die andere aus dem Princip ist. Der Sohn ist
hiernach nicht Princip, sondern nur aus dem Princip, ndmlich
aus dem Vater als dem gemeinschaftlichen Princip (coy7).»
B L7 Cf p. 75 nn. 4 et 5 p=92 nn 1 o

Liddon: «The Holy Ghost proceeds eternally from the
Father Alone, in the sense that the Father Alone is the Foun-
tain of Deity.» P. 41, :



g

Bischof £d. Harold von Winchester: «Weiterhin halten wir
an der Lehre von der poveoyic fest, indem wir, ebenso bestimmt
wie die Griechen, anerkennen, dass es nur Eine waivie, doyr
oder mmyy, nur Einen fons Deitatis giebt, ndmlich den ewigen
Mater.» P. 30

 Mensel, p. 135, n. 3.

Etc.

4. Tous ont été unanimes 2 reconnaitre que, de fait, les
Ecritures enseignent: 1° que «le St-Esprit procede du Peére,
Spiritum veritatis qui a Palve procedit» (Ev. Joh. XV, 26); —
2° que le «St-Esprit est envoyé par le Pere et par le Fils»,
selon les textes suivants de Jean: « Sprritus sawncius quem
mitiet Pater in nomine meo» (XIV, 26); — «Paracletus quem
ego mittam vobis a Patre» (XV, 26); — «Si autem abiero, mittam
Paracletum ad vos» (XVI, 7).

11 faut donc distinguer la procession éternelle et la mission
temporelle. ' ‘ |

5. Tous ont été unanimes a reconnaitre qu'il y a, dans ces
questions de la procession éternelle et de la mission temporelle
du St-Esprit, des points qui sont des dogmes et d’autres qui
ne sont que des spéculations théologiques.

Deellinger a dit: «Ein Unterschied beziiglich der theolo-
gischen, spekulativen Darstellung der Lehre liegt darin, dass
die Orientalen zwischen der &xmdosvoic des h. Geistes seiner
Existenz nach und seiner &deuic oder éxgavoig unterscheiden,
wihrend die Occidentalen diese Unterscheidung nicht kennen.
Das ist aber nur ein Unterschied, welcher die theologische
Spekulation und nicht das Dogma angeht. Wir kénnen, ohne
unsern Lehrtropus aufzugeben, es als unbedenklich anerkennen,
dass die Orientalen jene Distinction machen.» P. 90.

MM. les Orientaux: «Dagegen kann der theologischen
Spekulation tiberlassen werden, wie die Stellen einiger heiliger
Viter zu erkliren, wo ein ewiges Verhiltnis nicht der vmeosts,
sondern der &deuys, der Exgavow, des mooisven (des Hervor-
gangs) des h. Geistes durch den Sohn erwihnt wird.» P. 76, n. 3.

Etc : - ‘

6. Tous ont été unanimes A reconnaitre que le Filiogue
n’est pas un dogme. Tous, en effet, ont été unanimes a déclarer
quil ne pouvait pas étre imposé aux Orientaux, et que ceux-ci,



= g5

en le repoussant, n ‘étaient nullement heréuques, ‘mais restaient
orthodoxes.

Deallinger : «Wir verlangen ja unsererseits nicht, die anato-
lische Kirche solle das Filiogue in das Symbolum aufnehmen.»
P. 12. — «Wir konnten den Orientalen gegeniiber eine zwei-
fache Stellung einnehmen: wir konnten erstens, wie die romischen
Theologen, versuchen, die Orientalen einer Art von Hiresie zu
iiberfiihren, — das konnen wir natiirlich nicht wollen; —
P. 39. — «Es wire doch schon etwas, wenn Sie, d1e Orzen—
~ talen, in Threr Heimat erkldren konnten: wir haben auf der
Konferenz gesehen, dass die Occidentalen anerkennen, unsere
Kirchen seien wahre katholische Kirchen, und dass sie in
unserer Darstellung der Lehre vom h. Geiste keinen dogma-
tischen Irrtum und keinen wesentlichen Widerspruch mit ihrer
eigenen L.ehrform finden.» P. 90. Cf. p. 94.

Bischof Reinkens: «Sie mochten bedenken, dass ich nur
einer Verstandigung tiber das Dogma vom h. Geiste zustimmen
darf, welche ich im Einvernehmen mit der Synodal-Reprisen-
tanz der Synode mit Aussicht auf Annahme vorlegen kann.
Nun ist es mir aber unmoghch eine Vereinigung der Kirchen
auf Grund der Ubere1nst1mmung mit einer blossen theologlschen
Schulmeinung zu beantragen.

« Die Union kann nur abgeschlossen werden auf der Grund-
lage des Dogmas, d. h. der in der Universalkirche allgemein
anerkannten ewigen Wahrheit und der Liebe. Uber den Aus-
gang des h. Geistes ist nun nichts anderes Dogma als der Satz
im Nicéno - Constantinopolitanischen Glaubensbekenntnis : * o
(Ivedue) éx wov Haveds éxmopsviusvoy. In der abendlidndischen
Kirche ist auf eine ungesetzliche Weise durch kaiserlichen
Befehl der Zusatz Filioque (éx vot Yiot) gemacht worden. Wir
haben diese Ungesetzlichkeit nun anerkannt, und damit ist der
Zusatz als Dogma entfernt, und der Streit sollte zu Ende sein.»
P. 55—56.

Schajf: « We believe and confess in agreement with the
‘Sacred Scrlptures that the Holy Spirit «proceeds from the
Father » (John XV, 26) and is «sent by the Father and the
Son» (John XIV,26; XV, 26; XVI, 7) and that this scriptural
truth is sufficient as the substance of a dogma and a basis
of Church Union.» P. 74. Cf. P. 71. |

Damalas : P. 58—61.

Ete.



9t =

7. Tous ont été unanimes a admettre que le dogme seul
est obligatoire; que les spéculations théologiques ne sauraient
étre imposées !), bien qu'en elles soient contenues des vérités
souvent importantes; que, dans la doctrine du Filioque en
particulier, sont contenues des vérités théologiques qu’il faut
dégager et mettre en plus grande lumiére.

8. Mais quelles sont ces vérités? Tous n’ont pas été una-
nimes i les préciser.

En général, on a vu dans le Filioque la doctrine que «le
St-Esprit procede du Pere par le Fils». Ainsi ont pensé MM.
Deellinger 2), Liddon ), Howson %), Meyrick °), Schaff ¢), etc.; et
finalement tous ont approuvé cette doctrine dans le sens que
lui a donné P'ancienne Eglise indivisée 7). Quelques-uns ont

1) Mr. le prof. Schaff a dit: «Die Union der Zukunft muss eine grosse Mannig-
faltigkeit der personlichen, nationalen und denominationellen Eigentiimlichkeiten
zulassen. Wir wollen nicht eine absorptive Union oder tote FEinerleiheit, sondern
eine lebendige Einheit in der Freiheit und Freiheit in der Einheit.

«Wir miissen die unendliche Fiille der gottlichen Wahrheit und die notwendigen
Schranken der menschlichen Auffassungen anerkennen und uns achten und lieben
lernen auf dem Grunde der Wahrheit trotz der verschiedenen Auffassungen und
Anwendungen. Wir bediirfen eine einfache und breite Basis der Union. Die Zeiten
der theologischen Engherzigkeit und Intoleranz sind voriiber. Keine Union ohne
Freiheit, keine Wahrheit ohne Liebe. Christus ist die Losung aller Rétsel der
Kirchengeschichte, und je niher wir ihm kommen, desto nidher sind wir einander
und desto niher riickt das Ziel der Union.» P. 73.

*) «Die griechischen Viter halten den Ausdruck die tov Yiov furnchtxger
als den lateinischen Filioque.» P. 23. — “«Wir konnen sagen: &x IIm'Qog ExIT0-
Qevezat ohne den Satz aufzugeben: procedit ex Patre per Filinm oder lezogue»

P, 38. Cf. P. 42, 75 (n° 6).

) « The Holy Gost proceeds eternally from the Father Alone, in the sense
that the Father Alone is the Fountain of Deity, but He also proceeds eternally, as
we beliewe, #rough the son,» P. 41.

%) « While the Orientals (are left free to) retain their customary formula £x
TOL ﬂm:gog, and while the Westerns (are left free to) retain then’ longer formula
&x 00 IIa'cgog xcth 700 ¥ioD, both agree that the formula $x vod Horoos
die tov Yiov expresses accurately the theological truth held by both.» P. 43.

®): P. 665

6) «Beide Auffassungsweisen haben etwas Wahres und Berechtigtes und sind
pur in ihrer Ausschliesslichkeit unwahr. Sie haben sich auch von Zeit zu Zeit an-
gendihert, die orientalische durch den Zusatz dier vov ¥iov, die occidentalische
durch das principaliter (o Patre) des Augustin, Die processio Spiritus a Fafre per
Filium ist die annehmlichste Vermittlungsformel, die sich auch die Orientalen ge-
fallen lassen konnen.» P. 73. '

) «Der h. Geist geht aus aus dem Vater durch den Sohn (Johann v. Damaskus,
De fide orthod. 1, 12).» P. 92.



donné d'autres explications, par exemple: M. Rhossis?), M.
Menzel 2), M. 'évéque A. Forbes de Brechin ?), etc.

9. Enfin, tous ont été unanimes &4 admettre, d’aprés Jean
Damascene, les six propositions suivantes, dans le sens de la
doctrine de l'ancienne Eglise indivisée: 7

«1. Der h. Geist geht aus aus dem Vater (éx ro? Hergoig) als
dem Anfang (deyr), der Ursache (ziziz), der Quelle (myyr) der
Gottheit. (De recta sententia n. 1. Contra Mawich. n. 4.)

«2. Der h. Geist geht nicht aus aus dem Sohne (&% o Yiod),
weil es in der Gottheit nur Einen Anfang (doyi), Eine Ursache
(e¢izie) giebt, durch welche alles, was in der Gottheit ist, her-
vorgebracht wird (De fide orthod. 1, 8).

« 3. Der h. Geist geht aus aus dem Vater durch den Sohn (De
Jide orthod. I, 12).

«4. Der h. Geist ist das Bild des Sohnes, des Bildes des
Vaters (De fide ovihod. I, 13), aus dem Vater ausgehend und
im Sohne ruhend als dessen ausstrahlende Kraft (De fide orthod.
L7 '

¢« 5. Der h. Geist ist die personhche Hervorbringung aus
dem Vater, dem Sohne angehérig, aber nicht aus dem Sohne,
weil er der Geist des Mundes der Gottheit ist, welcher das
Wort ausspricht (De hymno Trisag. n. 25).

« 6. Der h. Geist bildet die Vermittlung zwischen dem Vater
und dem Sohne und ist durch den Sohn mit dem Vater ver-
bunden (De fide orihod. I, 13).»

1) « Wenn also die Kirchenviter sagen: 70 ﬂ?-’eﬁ‘wa 70 Lrt'}'w'v EXTT0-
osveray §x Ilavpoc Jv Yiov, oder rmodsiow &x IIaxoog di Yiov,
so miissen wir dieses, ihrer Lehre von Einer Quelle oder Ursache in der Gotthe1t
gemiiss, so verstehen, dass der h, Geist das Princip oder die Ursache seiner Existenz
im Vater hat, dass aber an der Thitigkeit des Geistes, sowohl an der ewigen wie
an der zeitlichen, auch der Sohn Anteil nimmts. P. 61—62.

?) «Wir Occidentalen lassen den h. Geist gleichfalls vom Vater ausgehen als
dem alleinigen Princip und Quell der Gottheit (coyy xed 7nyn wijc YeoTnroc),
aber, da die ganze Gottheit im Sohne objektiviert ist, diesen auch Teil haben an der
Setzung resp. Spiration des h. Geistes.

«Wenn wir das Ausgehen (sxrrogevmg, processio) des h. Geistes vom Vater
und Sohne bekennen, so verstehen wir den Ausgang aus dem Vater als aus 'dem
Urquell unmittelbar, und den Ausgang aus dem Sohne als aus dem im Sohne objek-
tivierten selbigen Ur‘quell.» P. 135, nn. 3 und 4.

%) «Ist es nicht auch wahr, dass der h. Geist vom Wesen (usiz) des Vaters
und des Sohnes durch eine Spiration ausgeht?» P. 128.



095 =

Tels sont les. résultats de la conférence de 1875 sur le
point en question.

On peut en tirer les conséquences suivantes:

1° Dans la doctrine de la Trinité comme dans toutes les
autres doctrines chrétiennes, nous devons distinguer aussi
nettement que possible ce qui est dogme et ce qui n’est que
spéculation théologique.

2° Nous devons exiger de toutes les Eglises catholiques,
soit d’Orient, soit d’Occident, la profession du dogme trinitaire;
mais nous ne pouvons imposer & aucune 'obligation d’admettre
et d’'enseigner les simples spéculations théologiques.

3° En ce qui concerne le Filiogue, il est déja constaté et
reconnu qu'il n’est pas un dogme. Donc il ne saurait étre im-
pos€ a personne. :

4 D’autre part, il est admis qu'un symbole de foz ne
doit contenir que le dogme. Donc, puisque le Filioque n'est
pas un dogme, il ne doit pas étre admis dans le symbole de
foi. Donc il doit en étre retranché. Que l'on mette & cette
suppression toute la prudence nécessaire et tout le temps
qu'exige 1'état des esprits, rien de mieux; mais elle doit étre
opérée, et cela, non seulement parce que l'introduction du
Filioque dans le symbole s’est faite d'une maniére illégale,
mais encore et surtout parce qu'une simple spéculation thé€o-
logique et libre ne saurait étre admise dans une profession
de foi obligatoire.

5° Il va de soi que la suppression du Fzlioque n’entraine
nullement la négation de ce qu'il contient de vrai. Ceux
qui sont persuadés de sa vérité peuvent ’enseigner en toute
liberté, mais en dehors du symbole de foi et non comme un
dogme. ' :

6° Ces principes une fois admis et mis en pratique, l'union
entre les Eglises serait 7pso facto réalisée sur le point en
question. Et Dcellinger a eu raison de dire, aprés 'acceptation
des six propositions susmentionnées tirées de St.Jean Damas-
céne: «So weit sind wir also einig, und die Theologen wissen,
dass die Frage vom h. Geist damit eigentlich erschopft ist;
ein dogmatischer Gegensatz ist also beziiglich dieser Frage
zwischen uns w#icht wmehr vorhanden. Gott gebe, dass das,
was wir hier vereinbart haben, in den Kirchen des Orients
im Geiste des Friedens und der Unterscheidung zwischen



-9y

Dogma und theologischer Meinung aufgenommen werde. »
P. 93—94. :

7° Les différences qui existent entre les explications des
théologiens, au sujet des vérités théologiques contenues dans
le Filioque, ne sauraient troubler 'union des Eglises, parce que
ces différences ne portent pas sur le dogme, qui est le méme
pour toutes les Eglises unies. Ce désaccord purement théolo-
gique et non dogmatique est d’ailleurs inévitable et utile. Il
est induvitable, soit parce que nos lumiéres de la révélation et
de la raison sont insuffisantes pour le dissiper, soit parce que
les points de vue différents auxquels les individus se placent
pour examiner ces vérités produiront toujours des divergences.
Il est wiile, parce que la diversité des opinions, dans les choses
qui ne sont ni strictement dogmatiques ni nécessaires, empéche
la torpeur des esprits, provoque des discussions et des re-
cherches nouvelles, favorise la découverte de vérités inconnues,
concourt ainsi a augmenter le trésor des connaissances hu-
maines et & faire progresser 1'esprit humain.

8° Etant donné que P'on veuille approfondir da,vantage
les vérités théolog;{ques en (uestion et mieux connaitre aussi
les dogmes trinitaires dont la richesse est inépuisable, la tache
des théologiens est encore immense. Nous catholiques, qui
admettons comme criterium la maxime de P'ancienne Eglise
indivis€ée: «ce qui a éte cru partout, toujours et par tous »,
mous avons a4 mieux mettre en lumiére, en ce qui concerne
la doctrine de la Trinité: 1° les paroles mémes du Christ qui
sont rapporteées dans les saintes Ecritures; 2° ce que les Péres
des huit premiers sitcles ont été unanimes & enseigner comme
¢tant la doctrine de I'Eglise universelle. Clest ce double en-
seignement, un et unanime, qui constitue pour nous le dogme
trinitaire. Mais tous les points sur lesquels les Péres n'ont pas
€té d'accord ne sauraient étre pour nous que des spéculations
théologiques, qu'on peut admettre ou rejeter sans qu’on puisse
pour cela étre taxé d’hérésie. Nous avons tous le droit de
nous exprimer encore aujourd’hui comme se sont exprimés
les Peres de 1'Eglise, parce que leur foi est toujours la nétre.
La vraie foi ne change pas; ce ne sont que les spéculations
théologiques qui changent. Les Peres de I'Eglise n’ayant jamais
€té hérétiques, nous ne saurions 'étre non plus en nous ex-
primant comme eux.

Revue intern. de Théologie. Heft 9, 1895. . 7



08

Tels sont les travaux qui restent a faire ou a perfectionner,
et que la Revue internationale de Théologie sera heureuse de
publier. E. MicrAUD.

P. S. Il nous parait utile de reproduire ici les deux docu-
ments sulvants

I. On lit dans le Catholique national du 20 octobre 1894,
sous le titre «Droits d'Eglises », 'article suivant:

«1° Une Eglise particuliere a-t-elle le droit d'insérer dans
un symbole universel de foi une doctrine qui n’est pas de foi,
qui n'est pas un dogme, qui n'est qu'une opinion discutable?
— Non. Et clest pourquoi 1'Eglise d’Espagne, 1'Eglise de
Rome, etc., ont dépassé leurs droits et attenté a ceux de I'Eglise
universelle en introduisant d’elles-mémes le filioque dans le
symbole cecuménique de Nicée-Constantinople.

«2° Une Eglise particuliere a-t-elle le droit de supprimer
de son chef une telle addition et de reprendre le texte authen-
tique, exact, pur, d'un symbole universel de foi? — Ouwi, elle
en a le droit et méme le devoir. Et c'est pourquoi 'Eglise
catholique de la Suisse a bien fait de supprimer le filiogque
dans sa liturgie et de revenir au texte catholique, non altéré,
du symbole cecuménique (voir le numéro 40 du Cath. nail.).

«3° Les quelques anglicans (qu'il ne faut pas confondre
avec l'Eglise anglicane), qui, depuis quelques semaines, re-
prochent a I’Eglise ancienne-catholique de la Suisse d'avoir
fait cette suppression, sont-ils fondés dans leur grief? — Nozn,
pour les quatre raisons suivantes: a. parce que, comme il vient
d’étre dit, c’est un droit et un devoir de revenir au texte no#
falsifié du symbole cecuménique: Avouer que ¢'a &té un tort
d'introduire le filiogue dans le symbole, mais prétendre que,
du moment qu’'il y est, c’est un devoir de I'y laisser, nous
parait étre non un argument logique, mais une plaisanterie
et une pure chicane; — b. parce que les anglicans ont eux-
mémes assisté a la conférence de Bonn de 1875, ou cefte
suppression a été déclarée fondée; ot ils ont eux-mémes vote
que cette suppression pouvait étre faite autrement gue par un
concile cecuménique; ol lord Plunkett a dit Iui-méme: «Je
considere qu'il est plus propre a procurer l'union de la chré-
tienté de supprimer simplement le filioque»; — c¢. parce que
les anglicans en question ont eu entre les mains notre liturgie



= 99

suisse des sa premiére édition, et que, connaissant cette sup-
pression, ils n’ont jamais protesté contre elle et 'ont tenue au
contraire pour un fait accompli et accepté; en sorte que leur
attaque actuelle, absolument nouvelle, semble n’'étre qu'une
mauvaise querelle, difficilement compréhensible et absolument

déplacée; — d. enfin, parce que, dans l'article du symbole
~ cecuménique: «Je crois I'Eglise une, sainte, catholique et apo-
stolique », le mot sarimie a été supprimé dans la liturgie angli-
cane (édit. Rivington, 1869, p. 147). De quel droit cette sup-
pression pratiquée dans le texte authentique? Les Suisses ont
vétabli le texte vrai, les anglicans ont aliéré le texte vrai, et
ce sont ceux-ci qui attaquent ceux-1a! N’est-ce pas un comble? »

II. Im Alikatholischen Volksblalt vom 12. Oktober 1894
ist die folgende Notiz erschienen: « Ein Jesuit im Kampf wmit
einem Altkatholiken ist eine interessante Erscheinung. In 2.
Auflage ist ein Buch des Jesuiten Franzelin erschienen, 310
Seiten stark, gegen den russischen Theologen Herrn Bulgakow
und den altkathol. Herrn Prof. Dr. Langen gerichtet, der von
Franzelin als « Neuprotestant » bezeichnet wird. Es ist lateinisch
geschrieben; der Titel lautet: « Examen doctrinee Macarii Bul-
gakow Ep. Russi schismatici et Josephi LLangen Bonnensis de
processione Spiritus sancti.» (Kritik der Lehre des russisch-
schismatischen Bischofs Makarius Bulgakow und des Neupro-
testanten Jos. Langen in Bonn tiber den Ausgang des heiligen
Geistes.) »




	L'état de la question du filioque : après la conférence de Bonn de 1875

