
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 9

Artikel: L'état de la question du filioque : après la conférence de Bonn de 1875

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403302

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ÉTAT
DE LA QUESTION DU FILIOQUE

APRÈS LA CONFÉRENCE DE BONN DE 1875.

Cette conférence a été d'une importance exceptionnelle,
étant données, d'une part, les circonstances dans lesquelles elle
a été tenue, à savoir, la présidence de Dœllinger et le concours
des théologiens distingués des Eglises anciennes - catholiques,
orientales, anglicane et protestantes, qui y ont pris part ; étant
données, d'autre part, la gravité des questions qui y ont été
traitées, la science qui y a été déployée, la loyauté, la piété
et la fraternité vraiment chrétiennes que tous y ont montrées.
Les Actes de cette conférence resteront comme une des œuvres
théologiques les plus curieuses du dix-neuvième siècle.*)

Après les avoir étudiés attentivement, on peut se demander,
entre autres choses, quels sont les résultats de cette conférence
relativement à la question du Filioque, question qui a tenu les
Eglises d'Orient et d'Occident séparées pendant tant de siècles,
et qu'il s'agissait, sinon de résoudre définitivement, du moins
d'éclaircir le plus possible, assez pour mettre fin à cette
déplorable séparation. Cette conférence a-t-elle atteint son but
sur ce point spécial? En quel état précis a-t-elle laissé cette
question Si aujourd'hui il reste encore quelque chose à faire,
en quoi consiste cette tâche et comment la mener à bonne fin?
Telles sont les questions auxquelles je voudrais répondre
brièvement, en me bornant à des indications dont chacun

') Bericht über die vom lo. bis l6. August 1875 zu Bonn gehaltenen Unions-
Konferenzen, herausgegeben von Dr. Fr. H. Reusch; Bonn, P. Neusser, 1875; in-8°,
139 S.

'



— 90 —

trouvera aisément les preuves et les développements dans les
Actes en question.

1. L'addition Filioque au symbole œcuménique de Nicée-
Constantinople a été illégale, et elle n'aurait jamais dû être
faite. Tous les membres de la conférence ont été d'accord sur
ce point.

Dœllinger : «Wir haben bereits im vorigen Jahre zugegeben,
dass das Filioque im Symbolum ein unberechtigter Zusatz sei.»
P. 38, etc.

Bischof Ed. Harold von Winchester: «Die Altkatholiken
und die anglikanische Kirche geben der morgenländischen
orthodoxen Kirche unbedingt zu, dass das Filioque dem
Nicenisch-Constantinopolitanischen Glaubensbekenntnisse nicht
ohne die Zustimmung eines allgemeinen Konzils hätte beigefügt
werden dürfen; dass das Filioque ein nicht zu
rechtfertigender Zusatz zu einem katholischen Symbol ohne katholische

Übereinstimmung war.» P. 30—31.
MacColl; «Wir haben den Orientalen zugegeben, dass die

Beifügung des Filioque zum Glaubensbekenntnis nach
kirchlichen Grundsätzen nicht zu rechtfertigen war.» P. 64.

Meyrick: «We acknowledge that the original form of the
Nicaeno-Constantinopolitan Creed ought never to have been
altered.» P. 66.

Liddon: «Wir wissen alle, dass das Filioque in
unregelmässiger Weise eingeschoben worden ist.» P. 67.

Chauncy Langdon, p. 134.

Etc.

2. Cependant tous n'ont pas été d'accord pour voter la
suppression immédiate de cette addition illégale.

a) Ont été défavorables à la suppression immédiate :

MM. Meyrick, qui voulait qu'elle fût décidée et faite par une
autorité suffisante. P. 66 ; — Liddon, qui voulait que cette
autorité fût un concile œcuménique. P. 67 ; — Mensel, qui n'y
consentait qu'à la condition qu'il fût permis de ne pas exclure
de la procession du St-Esprit la participation du Fils. P. 136, etc.

b) Ont été plutôt favorables : Dœllinger, qui a dit: «In einem
Punkte ist die Stellung der deutschen Altkatholiken und der

Engländer zu dieser Frage, wie mir scheint, eine etwas
verschiedene : Letztere legen auf die Beibehaltung der im Abend-



— 91 —

lande herkömmlichen Formel Filioque mehr Gewicht, als Erstere,
die auf die Worte nicht so viel Wert legen und dafür auch
das aux rov Ylov annehmen würden, welches die Väter oft
gebrauchen und welches den Griechen weniger anstössig ist.»
P. 42 etc. ; — Nevin, qui a nié qu'un concile œcuménique fût
nécessaire pour faire cette suppression, et qui a ajouté que la
Convention générale de l'Eglise américaine, par exemple, serait
une autorité compétente et suffisante. P. 67 ; — Howson, qui
a nié aussi la nécessité d'un concile œcuménique et qui a dit :

« Die Befürchtung, die Beseitigung des Filioque könne den
Glauben an die Dreieinigkeit gefährden, teile ich nicht. In der
amerikanischen Kirche wird die Beseitigung desselben von sehr
Vielen gewünscht; soviel ich weiss, haben 56 Diöcesen ihre
Vertreter beauftragt, für die Wiederherstellung der ursprünglichen

Form zu stimmen.» P. .69; — Lord Plunkett, qui a dit:
«Für zweckmässiger möchte ich die einfache Beseitigung des

Filioque halten. » P. 69 ; — Schaff, qui, parlant de l'addition
« du Père seul » et de l'addition « et du Fils », a dit : « Das eine
wie das andere ist ein menschlicher Zusatz, der nicht zum
Bestandteil des Dogmas gemacht werden darf. Die Kirche hat
kein Recht, in ihren Glaubenssymbolen über den Inhalt der
h. Schrift hinauszugehen. Das Symbol soll kein System der
Dogmatik sein, sondern bloss den göttlichen Offenbarungsinhalt

in möglichst klarer und populärer Form zusammenfassen

und sich auf das beschränken, was Sache des Glaubens
ist.» P. 71, etc.

3. Tous ont été unanimes à enseigner qu'il n'y a en Dieu
qu'un seul principe, le Père; et que, par conséquent, le Fils
n'est pas principe du St-Esprit.

Dœllinger : « 10. Wir bekennen mit Gregor von Nyssa, dass
in der Trinität keine andere Differenz ist, als die, dass die eine
Person Princip, die andere aus dem Princip ist. Der Sohn ist
hiernach nicht Princip, sondern nur aus dem Princip, nämlich
aus dem Vater als dem gemeinschaftlichen Princip {cIqxv)-*
P. 17. Cf. p. 75, nn. 4 et 5; p. 92, nn. 1 et 2.

Liddon: «The Holy Ghost proceeds eternally from the
Father Alone, in the sense that the Father Alone is the Fountain

of Deity.» P. 41.



— 92 —

Bischof Ed. Harold von Winchester : «Weiterhin halten wir
an der Lehre von der ixovuq%(u fest, indem wir, ebenso bestimmt
wie die Griechen, anerkennen, dass es nur Eine alxia, a^xv
oder mqyi), nur Einen fons Deitatis giebt, nämlich den ewigen
Vater.» P. 30.

Mensel, p. 135, n. 3.

Etc.

4. Tous ont été unanimes à reconnaître que, de fait, les
Ecritures enseignent: 1° que «le St-Esprit procède du Père,
Spiritum veritatis qui a Pâtre procedit » (Ev. Joh. XV, 26) ; —
2° que le «St-Esprit est envoyé par le Père et par le Fils»,
selon les textes suivants de Jean : « Spiritus sanctus quem
mittet Pater in nomine meo » (XIV, 26) ; — «Paracletus quem
ego mittam vobis a Patre » (XV, 26) ; — «Si autem abiero, mittam
Paracletum ad vos» (XVI, 7).

Il faut donc distinguer la procession éternelle et la mission
temporelle.

5. Tous ont été unanimes à reconnaître qu'il y a, dans ces

questions de la procession éternelle et de la mission temporelle
du St-Esprit, des points qui sont des dogmes et d'autres qui
ne sont que des spéculations théologiques.

Dœllinger a dit: «Ein Unterschied bezüglich der
theologischen, spekulativen Darstellung der Lehre liegt darin, dass
die Orientalen zwischen der sxtcoqsvgiç des h. Geistes seiner
Existenz nach und seiner è'xXa(.iipiç oder ëxcpavGiç unterscheiden,
während die Occidentalen diese Unterscheidung nicht kennen.
Das ist aber nur ein Unterschied, welcher die theologische
Spekulation und nicht das Dogma angeht. Wir können, ohne

unsern Lehrtropus aufzugeben, es als unbedenklich anerkennen,
dass die Orientalen jene Distinction machen. » P 90.

MM. les Orientaux: «Dagegen kann der theologischen
Spekulation überlassen werden, wie die Stellen einiger heiliger
Väter zu erklären, wo ein ewiges Verhältnis nicht der vnaqÇiç,
sondern der exlcxfixpic, der sxyiavGiç, des nçoïévca (des Hervorgangs)

des h. Geistes durch den Sohn erwähnt wird. » P. 76, n. 3.

Etc.

6. Tous ont été unanimes à reconnaître que le Filioque
n'est pas un dogme. Tous, en effet, ont été unanimes à déclarer
qu'il ne pouvait pas être imposé aux Orientaux, et que ceux-ci,



en le repoussant, n'étaient nullement hérétiques, mais restaient
orthodoxes.

Dœllinger : «Wir verlangen ja unsererseits nicht, die anato-
lische Kirche solle das Filioque in das Symbolum aufnehmen.»
P. 12. — «Wir könnten den Orientalen gegenüber eine
zweifache Stellung einnehmen: wir könnten erstens, wie die römischen
Theologen, versuchen, die Orientalen einer Art von Häresie zu
überführen, — das können wir natürlich nicht wollen; »

P. 39. — «Es wäre doch schon etwas, wenn Sie, die Orientalen,

in Ihrer Heimat erklären könnten: wir haben auf der
Konferenz gesehen, dass die Occidentalen anerkennen, unsere
Kirchen seien wahre katholische Kirchen, und dass sie in
unserer Darstellung der Lehre vom h. Geiste keinen dogmatischen

Irrtum und keinen wesentlichen Widerspruch mit ihrer
eigenen Lehrform finden. » P. 90. Cf. p. 94.

Bischof Reinkens: «Sie möchten bedenken, dass ich nur
einer Verständigung über das Dogma vom h. Geiste zustimmen
darf, welche ich im Einvernehmen mit der Synodal-Repräsen-
tanz der Synode mit Aussicht auf Annahme vorlegen kann.
Nun ist es mir aber unmöglich, eine Vereinigung der Kirchen
auf Grund der Übereinstimmung mit einer blossen theologischen
•Schulmeinung zu beantragen.

« Die Union kann nur abgeschlossen werden auf der Grundlage

des Dogmas, d. h. der in der Universalkirche allgemein
anerkannten ewigen Wahrheit und der Liebe. Über den
Ausgang des h. Geistes ist nun nichts anderes Dogma als der Satz
im Nicäno - Constantinopolitanischen Glaubensbekenntnis : %ò

çntvsv(ia) ex toì) IlcrvQOc sxnoQsvófisvov. In der abendländischen
Kirche ist auf eine ungesetzliche Weise durch kaiserlichen
Befehl der Zusatz Filioque (sx %ov Ylov) gemacht worden. Wir
haben diese Ungesetzlichkeit nun anerkannt, und damit ist der
Zusatz als Dogma entfernt, und der Streit sollte zu Ende sein.»
P. 55—56.

Schaff: « We believe and confess in agreement with the
Sacred Scriptures that the Holy Spirit «proceeds from the
Father» (John XV, 26) and is «sent by the Father and the
Son » (John XIV, 26 ; XV, 26 ; XVI, 7) and that this scriptural
truth is sufficient as the substance of a dogma and a basis
of Church Union.» P. 74. Cf. P. 71.

Damalas : P. 58—61.
Etc.



— 94 —

7. Tous ont été unanimes à admettre que le dogme seul
est obligatoire ; que les spéculations théologiques ne sauraient
être imposées *), bien qu'en elles soient contenues des vérités
souvent importantes; que, dans la doctrine du Filioque en
particulier, sont contenues des vérités théologiques qu'il faut
dégager et mettre en plus grande lumière.

8. Mais quelles sont ces vérités? Tous n'ont pas été
unanimes à les préciser.

En général, on a vu dans le Filioque la doctrine que «le
St-Esprit procède du Père par le Fils». Ainsi ont pensé MM.
Dœllinger2), Liddon3), Howson4), Meyrick5), Schaff6), etc.; et
finalement tous ont approuvé cette doctrine dans le sens que
lui a donné l'ancienne Eglise indivisée7). Quelques-uns ont

*) Mr. le prof. Schaff a dit : «Die Union der Zukunft muss eine grosse
Mannigfaltigkeit der persönlichen, nationalen und denominationellen Eigentümlichkeiten
zulassen. Wir wollen nicht eine absorptive Union oder tote Einerleiheit, sondern
eine lebendige Einheit in der Freiheit und Freiheit in der Einheit.

«Wir müssen die unendliche Fülle der göttlichen Wahrheit und die notwendigen
Schranken der menschlichen Auffassungen anerkennen und uns achten und lieben
lernen auf dem Grunde der Wahrheit trotz der verschiedenen Auffassungen und
Anwendungen. Wir bedürfen eine einfache und breite Basis der Union. Die Zeiten
der theologischen Engherzigkeit und Intoleranz sind vorüber. Keine Union ohne

Freiheit, keine Wahrheit ohne Liebe. Christus ist die Lösung aller Rätsel der

Kirchengeschichte, und je näher wir ihm kommen, desto näher sind wir einander
und desto näher rückt das Ziel der Union.» P. 73.

2) «Die griechischen Väter halten den Ausdruck olà XOV YlOV für richtiger
als den lateinischen Filioque. » P. 23. — « Wir können sagen : sx IIccrQÒc SX7T0-

QSVSTai, ohne den Satz aufzugeben : procedit ex Patre per Filmm oder Filioque ».
P. 38. Cf. P. 42, 7S (n° 6).

3) « The Holy Gost proceeds eternally from the Father Alone, in the sense
that the Father Alone is the Fountain of Deity, but He also proceeds eternally, as

we beliewe, trough the son.» P. 41.
4) «While the Orientals (are left free to) retain their customary formula SX

Tot IIcctqoç, and while the Westerns (are left free to) retain their longer formula
SX TOV IlatQOc xal %OV YlOV, both agree that the formula SX %0V llttTQOÇ
àia XOV YlOV expresses accurately the theological truth held by both.» P. 43.

6) P. 66.

6) «r Beide Auffassungsweisen haben etwas Wahres und Berechtigtes und sind

nur in ihrer Ausschliesslichkeit unwahr. Sie haben sich auch von Zeit zu Zeit
angenähert, die orientalische durch den Zusatz àia TOV Yiov, die occidentalische
durch das principaliter (a Paire) des Augustin. Die processio Spiritus a Patre per
Filium ist die annehmlichste Vermittlungsformel, die sich auch die Orientalen
gefallen lassen können.» P. 73.

') « Der h. Geist geht aus aus dem Vater durch den Sohn (Johann v. Damaskus,
De fide orthod. I, 12). » P. 92.



— 95 —

donné d'autres explications, par exemple: M. Rhossis1), M.

Menzel2), M. l'évêque A. Forbes de Brechin8), etc.

9. Enfin, tous ont été unanimes à admettre, d'après Jean
Damascène, les six propositions suivantes, dans le sens de la
doctrine de l'ancienne Eglise indivisée:

« 1. Der h. Geist geht aus aus dem Vater {sx tov IlacQOç) als
dem Anfang (dgxy), der Ursache (ahla), der Quelle (mqyri) der
Gottheit. (De recta sententia n. 1. Contra Manich. n. 4.)

« 2. Der h. Geist geht nicht aus aus dem Sohne (sx xov Ylov),
weil es in der Gottheit nur Einen Anfang (aqxr)), Eine Ursache
(akia) giebt, durch welche alles, was in der Gottheit ist,
hervorgebracht wird (De fide orthod. 1, 8).

« 3. Der h. Geist geht aus aus dem Vater durch den Sohn (De

fide orthod. I, 12).
«4. Der h. Geist ist das Bild des Sohnes, des Bildes des

Vaters (De fide orthod. I, 13), aus dem Vater ausgehend und
im Sohne ruhend als dessen ausstrahlende Kraft (De fide orthod.
I, 7).

15. Der h. Geist ist die persönliche Hervorbringung aus
dem Vater, dem Sohne angehörig, aber nicht aus dem Sohne,
weil er der Geist des Mundes der Gottheit ist, welcher das
Wort ausspricht (De hymno Trisag. n. 28).

« 6. Der h. Geist bildet die Vermittlung zwischen dem Vater
und dem Sohne und ist durch den Sohn mit dem Vater
verbunden (De fide orthod. I, 13).»

*) «Wenn also die Kirchenväter sagen: ro IJvsv/.ia TO SyiOV SXTCO-

çsvsxai ex Jlaxçoç âl Ylov, oder nqósiGw sx Ilaxcoc dì Ylov,
so müssen wir dieses, ihrer Lehre von Einer Quelle oder Ursache in der Gottheit
gemäss, so verstehen, dass der h. Geist das Princip oder die Ursache seiner Existenz
im Vater hat, dass aber an der Thätigkeit des Geistes, sowohl an der ewigen wie
an der zeitlichen, auch der Sohn Anteil nimmt». P. 61—62.

a) «Wir Occidentalen lassen den h. Geist gleichfalls vom Vater ausgehen als
dem alleinigen Princip und Quell der Gottheit (aQ^rj xai nrjyrj Xîjç Jsôxrrvoç),
aber, da die ganze Gottheit im Sohne objektiviert ist, diesen auch Teil haben an der
Setzung resp. Spiration des h. Geistes.

«Wenn wir das Ausgehen (sxttÓqsvGic, processiö) des h. Geistes vom Vater
und Sohne bekennen, so verstehen wir den Ausgang aus dem Vater als aus dem
Urquell unmittelbar, und den Ausgang aus dem Sohne als aus dem im Sohne
objektivierten selbigen Urquell.» P. 135, nn. 3 und 4.

3) « Ist es nicht auch wahr, dass der h. Geist vom Wesen (usia) des Vaters
und des Sohnes durch eine Spiration ausgeht?» P. 128.



— 96 —

Tels sont les résultats de la conférence de 1875 sur le
point en question.

On peut en tirer les conséquences suivantes:
1° Dans la doctrine de la Trinité comme dans toutes les

autres doctrines chrétiennes, nous devons distinguer aussi
nettement que possible ce qui est dogme et ce qui n'est que
spéculation théologique.

2° Nous devons exiger de toutes les Eglises catholiques,
soit d'Orient, soit d'Occident, la profession du dogme trinitaire;
mais nous ne pouvons imposer à aucune l'obligation d'admettre
et d'enseigner les simples spéculations théologiques.

3° En ce qui concerne le Filioque, il est déjà constaté et
reconnu qu'il n'est pas un dogme. Donc il ne saurait être
imposé à personne.

4° D'autre part, il est admis qu'un symbole de foi ne
doit contenir que le dogme. Donc, puisque le Filioque n'est
pas un dogme, il ne doit pas être admis dans le symbole de

foi. Donc il doit en être retranché. Que l'on mette à cette
suppression toute la prudence nécessaire et tout le temps
qu'exige l'état des esprits, rien de mieux; mais elle doit être
opérée, et cela, non seulement parce que l'introduction du

Filioque dans le symbole s'est faite d'une manière illégale,
mais encore et surtout parce qu'une simple spéculation
théologique et libre ne saurait être admise dans une profession
de foi obligatoire.

5° Il va de soi que la suppression du Filioque n'entraîne
nullement la négation de ce qu'il contient de vrai. Ceux

qui sont persuadés de sa vérité peuvent l'enseigner en toute
liberté, mais en dehors du symbole de foi et non comme un
dogme.

6° Ces principes une fois admis et mis en pratique, l'union
entre les Eglises serait ipso facto réalisée sur le point en

question. Et Dœllinger a eu raison de dire, après l'acceptation
des six propositions susmentionnées tirées de St. Jean Damas-
cène : « So weit sind wir also einig, und die Theologen wissen,
dass die Frage vom h. Geist damit eigentlich erschöpft ist;
ein dogmatischer Gegensatz ist also bezüglich dieser Frage
zwischen uns nicht mehr vorhanden. Gott gebe, dass das,

was wir hier vereinbart haben, in den Kirchen des Orients
im Geiste des Friedens und der Unterscheidung zwischen



— 97 —

Dogma und theologischer Meinung aufgenommen werde. »

P. 93—94.
7° Les différences qui existent entre les explications des

théologiens, au sujet des vérités théologiques contenues dans

le Filioque, ne sauraient troubler l'union des Eglises, parce que
ces différences ne portent pas sur le dogme, qui est le même

pour toutes les Eglises unies. Ce désaccord purement théologique

et non dogmatique est d'ailleurs inévitable et utile. Il
est inévitable, soit parce que nos lumières de la révélation et
de la raison sont insuffisantes pour le dissiper, soit parce que
les points de vue différents auxquels les individus se placent
pour examiner ces vérités produiront toujours des divergences.
Il est utile, parce que la diversité des opinions, dans les choses

qui ne sont ni strictement dogmatiques ni nécessaires, empêche
la torpeur des esprits, provoque des discussions et des
recherches nouvelles, favorise la découverte de vérités inconnues,
concourt ainsi à augmenter le trésor des connaissances
humaines et à faire progresser l'esprit humain.

8° Etant donné que l'on veuille approfondir davantage
les vérités théologiques en question et mieux connaître aussi
les dogmes trinitaires dont la richesse est inépuisable, la tâche
des théologiens est encore immense. Nous catholiques, qui
admettons comme critérium la maxime de l'ancienne Eglise
indivisée: «ce qui a été cru partout, toujours et par tous»,
nous avons à mieux mettre en lumière, en ce qui concerne
la doctrine de la Trinité: 1° les paroles mêmes du Christ qui
sont rapportées dans les saintes Ecritures ; 2° ce que les Pères
des huit premiers siècles ont été unanimes à enseigner comme
étant la doctrine de l'Eglise universelle. C'est ce double
enseignement, un et unanime, qui constitue pour nous le dogme
trinitaire. Mais tous les points sur lesquels les Pères n'ont pas
été d'accord ne sauraient être pour nous que des spéculations
théologiques, qu'on peut admettre ou rejeter sans qu'on puisse
pour cela être taxé d'hérésie. Nous avons tous le droit de
nous exprimer encore aujourd'hui comme se sont exprimés
les Pères de l'Eglise, parce que leur foi est toujours la nôtre.
La vraie foi ne change pas; ce ne sont que les spéculations
théologiques qui changent. Les Pères de l'Eglise n'ayant jamais
été hérétiques, nous ne saurions l'être non plus en nous
exprimant comme eux.

Kevue intern, de Théologie. Heft 9, 1895. 7



— 98 —

Tels sont les travaux qui restent à faire ou à perfectionner,
et que la Revue internationale de Théologie sera heureuse de
publier. E. Michaud.

P. S. Il nous paraît utile de reproduire ici les deux
documents suivants :

I. On lit dans le Catholique national du 20 octobre 1894,
sous le titre «Droits d'Eglises», l'article suivant:

« 1° Une Eglise particulière a-t-elle le droit d'insérer dans
un symbole universel de foi une doctrine qui n'est pas de foi,
qui n'est pas un dogme, qui n'est qu'une opinion discutable?
— Non. Et c'est pourquoi l'Eglise d'Espagne, l'Eglise de

Rome, etc., ont dépassé leurs droits et attenté à ceux de l'Eglise
universelle en introduisant d'elles-mêmes le filioque dans le
symbole œcuménique de Nicée-Constantinople.

«2° Une Eglise particulière a-t-elle le droit de supprimer
de son chef une telle addition et de reprendre le texte authentique,

exact, pur, d'un symbole universel de foi? — Oui, elle
en a le droit et même le devoir. Et c'est pourquoi l'Eglise
catholique de la Suisse a bien fait de supprimer le filioque
dans sa liturgie et de revenir au texte catholique, non altéré,
du symbole œcuménique (voir le numéro 40 du Cath. nal.).

«3° Les quelques anglicans (qu'il ne faut pas confondre
avec l'Eglise anglicane), qui, depuis quelques semaines,
reprochent à l'Eglise ancienne-catholique de la Suisse d'avoir
fait cette suppression, sont-ils fondés dans leur grief? — Non,
pour les quatre raisons suivantes : a. parce que, comme il vient
d'être dit, c'est un droit et un devoir de revenir au texte non
falsifié du symbole œcuménique. Avouer que c'a été un tort
d'introduire le filioque dans le symbole, mais prétendre que,
du moment qu'il y est, c'est un devoir de l'y laisser, nous
paraît être non un argument logique, mais une plaisanterie
et une pure chicane; — b. parce que les anglicans ont eux-
mêmes assisté à la conférence de Bonn de 1875, où cette
suppression a été déclarée fondée ; où ils ont eux-mêmes voté

que cette suppression pouvait être faite autrement que par un
concile œcuménique; où lord Plunkett a dit lui-même: «Je
considère qu'il est plus propre à procurer l'union de la
chrétienté de supprimer simplement le filioque » ; — c. parce que
les anglicans en question ont eu entre les mains notre liturgie



— 99 —

suisse dès sa première édition, et que, connaissant cette
suppression, ils n'ont jamais protesté contre elle et l'ont tenue au
contraire pour un fait accompli et accepté; en sorte que leur
attaque actuelle, absolument nouvelle, semble n'être qu'une
mauvaise querelle, difficilement compréhensible et absolument
déplacée ; — d. enfin, parce que, dans l'article du symbole
œcuménique: «Je crois l'Eglise une, sainte, catholique et
apostolique», le mot sainte a été supprimé dans la liturgie anglicane

(édit. Rivington, 1869, p. 147). De quel droit cette
suppression pratiquée dans le texte authentique Les Suisses ont
rétabli le texte vrai, les anglicans ont altéré le texte vrai, et
ce sont ceux-ci qui attaquent ceux-là N'est-ce pas un comble »

II. Im Altkatholischen Volksblalt vom 12. Oktober 1894
ist die folgende Notiz erschienen : « Ein Jesuit im Kampf mit
einem Altkatholiken ist eine interessante Erscheinung. In 2.

Auflage ist ein Buch des Jesuiten Franzelin erschienen, 310
Seiten stark, gegen den russischen Theologen Herrn Bulgakow
und den altkathol. Herrn Prof. Dr. Langen gerichtet, der von
Franzelin als « Neuprotestant » bezeichnet wird. Es ist lateinisch
geschrieben ; der Titel lautet : « Examen doctrinse Macarii
Bulgakow Ep. Russi schismatici et Josephi Langen Bonnensis de

processione Spiritus sancti. » (Kritik der Lehre des russisch-
schismatischen Bischofs Makarius Bulgakow und des
Neuprotestanten Jos. Langen in Bonn über den Ausgang des heiligen
Geistes.) »


	L'état de la question du filioque : après la conférence de Bonn de 1875

