
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 9

Artikel: Weder Protestantismus noch Romanismus, sondern Katholizismus :
Streit- und Friedensschrift eines orthodoxen Katholiken : "Katholisch
müssen wir Protestanten doch alle einmal wieder werden." Graf Moltke

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403301

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 79 —

WEDER PROTESTANTISMUS NOCH ROMANISMUS,

SONDERN

KATHOLIZISMUS.
Streit- und Friedensschrift eines orthodoxen Katholiken. „Katholisch müssen wir

Protestanten doch alle einmal wieder werden." Graf Moltke.
Berlin, C. F. Conrad.

Dem Titel dieser Schrift entspricht nur der Schluss, die

Aufforderung an alle Christen, zurückzukehren zu dem
Katholizismus der einen und ungeteilten Kirche, welche der
Verfasser schlechtweg die russische nennt, unter der er aber
allgemein die morgenländische versteht. Den Hauptinhalt der
Schrift bildet eine Bekämpfung des Protestantismus, besonders
des liberalen. Die fortgesetzten gehässigen Provokationen,
erklärt der Verfasser selbst S. 1, hätten ihn veranlasst, zur Feder
zu greifen, um katholische Leser zu überzeugen, dass gerade
die Protestanten am allerwenigsten Ursache hätten, auf die
Mitglieder anderer christlichen Kirchen von oben herabzusehen.
Die Schrift ist darum ihrem Inhalte nach nicht auch eine
Friedensschrift, wie sie sich nennt, sondern bloss eine
Streitschrift. Die Sprache, welche der Verfasser führt, ist die der
innern Erregung. Es fehlt nicht an sarkastischen und gehässigen

Ausfällen gegen Lebende wie Verstorbene. Namentlich ist
der Verfasser stark in Übertreibungen, durch welche er richtige
und beherzigenswerte Gedanken mitunter in Waffen für seine
Gegner verwandelt. Wir möchten wünschen, dass ihm recht
viele solcher in protestantischen Kreisen entständen. Denn
dann würde auch manches Samenkorn, das er ausgestreut,
wenn auch vorläufig nur im Stillen, unsichtbar seine Früchte
tragen.



— 80 —

Die leidenschaftliche Verurteilung des Protestantismus ist
indes nicht das Interessanteste an dieser gedankenreichen
Expektoration eines offenbar tief religiösen, ehrlichen und geistig
selbständigen Mannes, sondern der merkwürdige Versuch —
wohl der erste dieser Art — die moderne Erkenntnistheorie
mit dem christlichen Glauben zu vereinbaren. Der Verfasser
geht nämlich von der Voraussetzung aus, dass nach jener in
seinen Augen nicht mehr zu bezweifelnden Lehre das menschliche

Wissen nur ein relatives und subjektives sei, abhängig
von unserer leiblichen Organisation, dass wir darum nur von
unsern Eindrücken und Auffassungen, nicht aber von der
objektiven Wahrheit, dem „Dinge an sich", reden könnten, und
namentlich uns ein Urteil über das Transcendentale nicht
zustehe. Metaphysik und spekulative Theologie erscheinen ihm
deshalb als abgethan. Da wir also mit Einem Wort nichts
wissen können, tritt der Glaube in sein Recht, der mit dem
Gemute erfasst sein will. Jeder Versuch, dessen Inhalt ver-
standesmässig zu begreifen, ist ein kindisches Unternehmen,
welches unsere menschlich-sinnlichen Vorstellungen auf ein
Gebiet überträgt, auf welches sie gar keine Anwendung, finden.
Je rationalistischer oder angeblich wissenschaftlicher eine
religiöse Anschauung sich gestaltet, desto verkehrter muss sie also

sein. So käme man schliesslich wieder auf das — vom
Verfasser freilich nicht citierte — Tertullianische credo quia
absurdum hinaus. Man begreift, wie übel es nach dieser
Konstruktion dem liberalen Protestantismus ergehen muss, der die

christlichen Glaubenslehren dem menschlichen Denken
möglichst nahe bringen möchte.

Die Verteidigung des Protestantismus zu übernehmen, sind

wir nun weder gewillt noch berufen. Wir möchten nur eine

Untersuchung darüber anstellen, ob und was Richtiges an den

so paradox klingenden Ausführungen des Verfassers sei,
vielleicht nur um weitere gehaltvollere und fruchtreichere
Betrachtungen zu veranlassen. Der Protestantismus ist unserm
Anonymus gemäss das zufällige Erzeugnis der krankhaften
Gemütsstimmung Luthers; ohne ihn gäbe es einen solchen
nicht (S. 38, 47). Diese kühne Behauptung wird schon durch
die Thatsache widerlegt, dass unabhängig von Luther in der
Schweiz ^Zwingli erstand, um für die Schweizer zu werden,
was Luther für die Deutschen ward. Die Reformation lag da-



— 81 —

niais in der Luft infolge der kirchlichen Missbräuche wie der
Entwicklung der europäischen Kultur. Allerdings hat der
deutsche Protestantismus besonders anfangs das Gepräge jenes
Mannes getragen, dessen Geistesmacht auch der Verfasser nicht
verkennt, und wirkt die zum Teil aus seiner Skrupulosität
hervorgegangene Rechtfertigungslehre noch bis heute in der
protestantischen Kirche nach. Allein der Verfasser selbst behauptet
gemäss einem bekannten Nachweise Döllingers, dass die strenge
lutherische Rechtfertigungslehre heutzutage im allgemeinen
nicht mehr aufrecht erhalten werde, und macht so seine wegen
dieses Punktes erhobenen, für vergangene Zeiten berechtigten
Vorwürfe wieder gegenstandlos. Wir meinen, heutzutage wird
auch jeder gewissenhafte protestantische Seelsorger ihm
zustimmen, wenn er S. 46 sagt : „Nicht übertriebene
Gewissensängstlichkeit, sondern Stumpfsinn des Gewissens war zu allen |

Zeiten der Fehler der Massen. Nicht die ,beschwerten Gewissen \
zu trösten', sondern die schlafenden Gewissen aufzurütteln, war \

darum jederzeit das Bestreben erleuchteter Seelenführer." Nur '

möchten wir diesen Gegensatz nicht gelten lassen : wenn ein
Gewissen beschwert ist, schläft es nicht und bedarf des Trostes ;

der erleuchtete Seelenführer hat je nach den Umständen beides
neben einander zu thun.

Ein Teil der Anklagen gegen den Protestantismus beruht
auf der Verwechslung zwischen Theologie und Religion. Als
den „Unterbau der evangelischen Kirche" bezeichnet der
Anonymus S. 26 die protestantische Lehre von dem Recht
selbständiger Forschung namentlich in der Bibel, und stellt dies
so dar, als würde dadurch allen, auch den ungebildetsten
Protestanten „durchdringender Scharfsinn und gänzliche Vorurteilslosigkeit"

zugesprochen. Aber eben weil der Protestantismus
selbst erklärt, die Wahrheit nicht zu besitzen, sondern zu suchen
(S. 9), weil er „noch in dem Wahn befangen ist, dass die
Metaphysik eine Wissenschaft sei", weil er „den Glauben verschmäht
und ihn durch ein Wissen ersetzen will" (S. 15), hat er „als
Kirche, ja als Religion abgedankt und sich zu einem Debattierklub

erniedrigt". Mögen sich die protestantischen Dogmatiker
gegen diese Darstellung verteidigen. Wir wollen dem Verfasser
nur an seinem eigenen Systeme zeigen, dass jedes einseitig
entwickelte und auf die Spitze getriebene Prinzip sich selbst
vernichtet.

Eevue intern, de Théologie. Heft 9, 1895, 6



— 82 —

Seinerseits hält er Theologie und Religion strenge auseinander.

Jene gewährt keine Sicherheit, sondern führt nur zu
Ansichten oder Meinungen, bei denen nicht überzeugende Gründe,
sondern Gesinnungen, Gemüts- und Willensrichtungen das
Entscheidende sind (S. 10 ff.). Die gesamte Controverslitteratur ist
darum zwecklos. „Die Sehnsucht nach Gott macht zum
gläubigen, das fehlende religiöse Bedürfnis zum liberalen
Theologen." Was er unter „gläubig" und „liberal" versteht, darüber
giebt er keinen Aufschluss. Religion ist ihm gemäss ohne den
Glauben an einen persönlichen Gott undenkbar. Er scheint
sich hiebei nicht erinnert zu haben, dass die buddhistische
Lehre atheistisch und dennoch religiös ist, dass Plato eine tief
religiöse Natur war und dennoch Pantheist u. s. w. Er selbst
lehnt jede Metaphysik und spekulative Theologie ab und findet
auch den Theismus widerspruchsvoll (S. 16 ff.). Wie kann nun
unter dieser Voraussetzung an einen persönlichen Gott geglaubt
werden, an eine Lehre, die sich selbst widerspricht Er macht
darum auch in Wirklichkeit nicht Ernst mit jener Behauptung,
sondern redet S. 21 f. von der Anbetung des Unerforschlichen
und Unbegreiflichen und erklärt S. 32, 35 jede Orthodoxie,
auch die der Juden und Mohammedaner, für beglückend. Man
sollte sagen, der Glaube sei ihm also eine erhebende
Gemütsstimmung, welche mit theologischer Erkenntnis nicht das
mindeste zu schaffen hat, das Gefühl der absoluten Abhängigkeit
von dem Unendlichen, welches vom Menschen nicht begriffen
werden kann, eine hingebende, andachtsvolle Liebessehnsucht
des über die Sinnenwelt hinausstrebenden Herzens. Wie die
Poesie nach Aristoteles in ihrer Art wahrer ist als die
Geschichte (S. 23), so ist das vom Glauben erfasste Bild der Gottheit

wahrer als alle menschliche Begriffsbildung von ihr, wenn
es auch der Wirklichkeit niemals entsprechen kann. Hiernach
mussten eigentlich alle Religionen gleichwertig sein als nur
formell verschiedene Ausdrücke derselben Hingabe an ein
Unbegreifliches. Davon will unser Anonymus aber auch nichts
wissen. Das positive Christentum des Alten und des Neuen
Testaments ist ihm die göttliche Offenbarung. Der Leser wird
fragen : auf welchen Grund hin, wenn wir von unsern
Eindrücken nicht auf die Wirklichkeit schüessen und nichts über
trascendente Dinge, nicht einmal über das Dasein Gottes etwas
wissen können?



— 83 —

„Die altkatholische Kirche, lehrt der Verfasser (S. 13), wie sie

uns etwa gegen Ende des zweiten Jahrhunderts in deutlichen und
bestimmten Umrissen entgegentritt, hat durch die Fülle heilig-
massigen Lebens, das sie in ihren Bekennern erzeugte, klar
erwiesen, dass sie wirklich eine Schöpfung des heiligen Geistes

war. Wer auf sie seinen Glauben stützt, hat festen Boden unter
den Füssen." Und S. 24 giebt er drei Kriterien an zur
Beurteilung der Göttlichkeit einer Religion : „sie muss sich als ein
widerspruchfreies, in sich abgeschlossenes System darstellen;
sie muss zweitens den religiös Gesinnten unter ihren Bekennern
volle Befriedigung gewähren ; sie muss endlich auf die sittlichen
Anschauungen sowohl, als auf die sittliche Kraft ihrer Anhänger
günstig einwirken." Also diese sehr vagen Erwägungen sollen
die Anhänger des Dubois-Reymondschen Ignorabimus bestimmen,

erkenntnislos sich dem Glauben an das Christentum der
alten katholischen Kirche in die Arme zu werfen? Und das
sollen sie mit solcher Wucht bewirken, dass, während sich
nicht einmal das Dasein Gottes erkennen lässt, der Glaube an
eine göttliche Offenbarung durch sie hervorgebracht wird?
Hat der Verfasser sich auch diesen Sprung ins Dunkle genugsam

überlegt? Es würde zu weit führen, jene Kriterien hier
näher zu zergliedern. Wir fürchten, je tiefer jemand in die
vergleichende Religionswissenschaft eindringt und je genauer
jemand die Geschichte der alten Kirche studiert, desto bedenklicher

wird es ihm werden, einen solchen salto mortale zu
wagen. Auf ein so schwankendes Fundament wird nicht leicht
jemand seine gesamte Welt- und Lebensanschauung gründen
wollen, insbesondere wenn sie schwere Opfer fordert. Um so
weniger, als nun plötzlich die geoffenbarte wahre Religion ein
„widerspruchfreies, in sich abgeschlossenes System" sein soll,
also eine übernatürliche Metaphysik für den aller metaphysischen

Fähigkeit ermangelnden Menschen.
Bei seinem Bestreben, den Protestantismus zu diskreditieren,

bedient sich der Anonymus vorzüglich zweier Mittel :

der Herabsetzung des deutschen Nationalcharakters, der ihn
erzeugte, und der wissenschaftlichen Theologie, in welcher er
sich auswuchs. ,,Die alten Deutschen, heisst es S. 38, hatten
nach Tacitus nur Sinn für Fressen und Saufen u s. w. Bis
auf heute ist der deutsche Volkscharakter im wesentlichen
unverändert geblieben u. s. w." Dieser und ähnliche leiden-



— 84 —

schaftliche Ausfälle erklären sich durch den S. 41 entwickelten
Gedanken: „Es begreift sich leicht, warum Gott das deutsche
Volk mit seinem mangelnden Sinn für Form und Schick, mit
seiner barbarischen Unempfänglichkeit für den Zauber der
schönen Form, nicht berufen hat, an die Wiege des neugeborenen

Christentums hinzutreten und sich mit ihm in seiner
Weise zu schaffen zu machen Wenn nun das deutsche
Volk im 16. Jahrhundert erklärte, ihm gebühre die hohe
Aufgabe, die die Vorsehung schon längst einem andern Volke (dem
hellenischen) übertragen hatte so vermögen wir darin wirklich

nichts anderes zu sehen als Ungebühr." Der Verfasser
hat nicht bedacht, dass er durch solche Tiraden der
Geltendmachung seiner eigenen Ideen schadete. Hätte er die Zustände
der Kirche in der zweiten Hälfte des Mittelalters, besonders die

i päpstliche Unterdrückung und Ausbeutung der deutschen Nation,
/ „der dümmsten und geduldigsten", wie sie an der Kurie genannt
I wurde, sich besser vergegenwärtigt, so würde er die natur-

gemässe Reaktion, wie sie im 16. Jahrhundert gerade von Deutschland

ausging, richtiger gewrürdigt haben. Nicht im Gegensatz
zur alten hellenischen Ausgestaltung der christlichen Lehre,
welche der Verfasser einseitig betont, sondern in dem auch ihm
gemäss berechtigten Widerspruch zu dem italienischen Papsttum

ist das Unternehmen der deutschen Reformation
aufzufassen. Wenn hierbei nicht praktisch-verständige Rücksichten
allenthalben obwalteten, Luther vielmehr mit der Urgewalt
religiöser Leidenschaft eine anderthalbtausendjährige Überlieferung

durchbrach, und die Ruhe seines Gewissens in der
unentwickelten Lehre und den unfertigen Zuständen der
apostolischen Kirche suchte, so war das doch etwas ganz anderes
als deutsche Anmassung und Ungebühr. Seltsam aber berührt
es wieder, dass der Verfasser, der selbst Gottes Dasein für un-
erweisbar erklärt, dessen Absichten und Fügungen in der
Entwicklung der christlichen Kirche ganz genau anzugeben
versteht. Nach ihm liess Gott die Apostel in den „verhängnisvollen

Irrtum" fallen, dass das Ende der Welt nahe sei, damit
sie nicht Glaubensbekenntnis und kirchliches Leben in für alle
Zeit fixierte Formen bringen sollten, sondern dies den
Hellenen überlassen blieb. Bei dieser Aufspürung göttlicher
Leitung hat er nur vergessen, dass man Gleiches von Christus



— 85 —

selbst sagen könnte, der weder Symbolum, noch Sakramentar,
noch kirchliches Rechtsbuch hinterliess.

Während der Verfasser so auf eigene Hand seine Theologie

entwickelt, setzt er den wissenschaftlichen Betrieb
derselben aus Feindschaft gegen den Protestantismus so tief herab
als möglich : Schriftforschung und Bibelkritik haben im Gegensatz

zu den Naturwissenschaften seit den Tagen der Kirchenväter

keine Fortschritte gemacht; nur die Selbstüberhebung
der protestantischen Theologen leugnet dies (S. 12, 14, 43). Ob

auch die Kirchenväter wie der Verfasser (S. 36), der dies offenbar

aus protestantischen Exegeten schöpfte, Widersprüche
zwischen manchen Stellen des Neuen Testaments angenommen
haben Ob sie gleich ihm aus der Bibel herauslasen, dass die

Apostel verhängnisvoll geirrt hätten mit ihrer Annahme der
Nähe des Weltendes? Ob ihre exegetische Methode, wenn sie

überhaupt alle eine solche hatten, die des Kardinals Sadolet
und des Erasmus war? Für wie alt mag der Verfasser wohl
die richtige Erklärungsweise der Apokalypse halten Und wenn
die neutestamentliche Kritik seit der Zeit der Kirchenväter
nicht „vom Fleck gekommen ist", wie kommt es denn, dass

jene bis zum Anfang des 5. Jahrhunderts nicht darüber einig
waren, welche Schriften zum Neuen Testament gehörten, und
erst durch Dekrete des Augustinus dessen Umfang zunächst
im Abendlande festgestellt wurde? Wenn er überhaupt meint,
dass in der kirchlichen Entwicklung der auch die lateinischen
Väter beherrschende hellenische Geist massgebend gewesen,
und nicht die Persönlichkeit einzelner Männer (S. 38), so liesse
sich gerade an Augustin leicht das Gegenteil erweisen. Dass
er der abendländischen Theologie seinen Geist aufgedrückt
hat, in dem wiederum die lutherische Reformation ihre Wurzeln

fand, ist eine Thatsache, deren Erkenntnis den Verfasser
vor manchen Übertreibungen hätte bewahren können. Der
auffallendste historische Irrtum endlich, dem man in der
Ausführung über die moderne Theologie begegnet, ist der, dass
wohl nie neue Dokumente aus dem 1. oder 2. Jahrhundert
würden entdeckt werden, welche die Kenntnis des christlichen
Altertums fördern könnten. Das angesichts der ganzen Reihe
von Entdeckungen von den Philosophumena angefangen, welche
freilich die Kirche.am Ausgang des 2. Jahrhunderts durchaus
nicht in dem Lichte erscheinen lassen, wie der Verfasser es



— 86 —

sich vorstellt, bis zu den Stücken des Evangeliums Petri und
der Apologie des Aristides. Ist denn die ganze Litteratur über
„die Lehre der zwölf Apostel" spurlos an ihm vorübergegangen?

Nach den Erfahrungen der letzten Dezennien
erscheint die Hoffnung nicht allzu phantastisch, dass das unter
allen wichtigste Werk, das des Apostelschülers Papias von Hie-
rapolis, auch noch zu Tage gefördert werden könnte.

Mit dem Papsttum beschäftigt sich die Schrift so gut wie
gar nicht, während man nach ihrem Titel das Gegenteil
erwarten sollte. Wohlverstanden : .eine Brandschrift gegen Rom
hätten wir nicht gewünscht ; solcher existieren mehr als genug,
und sie schaden weit eher als sie nützen. Aber den römischen
Einfluss auf die kirchliche Entwicklung im Guten wie im
Schlechten bei Seite schieben oder unterschätzen, heisst sich
die richtige Beurteilung derselben selbst verschliessen. Wohl
ist durch den Hellenismus die dogmengeschichtliche Entwicklung

in der Kirche bedingt gewesen, aber organisatorisch hat
seit der Mitte des 2. Jahrhunderts Rom seinen massgebenden
Einfluss entfaltet. Die festesten Formen der Kirchenbildung,
an denen später in den dogmatischen Stürmen auch der Orient
seinen Halt fand, hatten dort ihre Heimat. Hiervon erfährt
der Leser vorliegender Schrift nichts. Es konnte darum in
derselben auch nicht gezeigt werden, wie die Entstehung und
Entartung des mittelalterlichen Papsttums möglich war, und
zwischen ihm und dem wahren Katholizismus zu unterscheiden
ist. Diesem Mangel schreiben wir es auch zu, dass der
Verfasser den päpstlichen Katholizismus und den auch der
morgenländischen Kirche eigenen wahren mitunter zusammenwirft,
während er am Schlüsse kurz der Unterscheidung derselben
das Wort redet. So meint er S. 49, weil in der katholischen
Kirche für alle, selbst die krankhaftesten religiösen Bedürfnisse
durch die Jesuiten- und Redemptoristenmissionen hinreichend
gesorgt sei, wäre im 16. Jahrhundert die Neugründung des

Protestantismus überflüssig gewesen. Bekanntlich hat nun nicht
der Jesuiten- und Redemptoristenorden den Protestantismus
erzeugt, sondern umgekehrt, und war infolge der Verweltlichung
des Papsttums so wenig für die Befriedigung des religiösen Bedürfnisses

gesorgt, dass eben hieraus mit einer Art psychologischer
Notwendigkeit der Protestantismus entstand. Sein Hass gegen
diesen hat den Verfasser zur möglichsten Ignorierung des Papst-



— 87 —

turns veranlasst und ihm hierdurch das eigene Konzept
verdorben. Der Ultramontane muss fragen: wenn die päpstliche
Kirche alle wirklichen und eingebildeten religiösen Bedürfnisse

befriedigt, wozu denn die „Rückkehr" zur Kirche des Orientes,
die dann ebensowenig einen Grund zur Trennung hatte wie
die Protestanten

Der Leser wird unsere Ansicht teilen, dass die Schrift reich
ist an selbständigen und eigenartigen Gedanken, aber auch reich
&n bestreitbaren oder thatsächlich falschen Behauptungen. Der
Verfasser hat sich ein einseitiges, auf die Spitze getriebenes
System zurechtgemacht, welches ihn, wie wir sahen, in
Widersprüche verwickelt und selbst in Konflikt mit Thatsachen bringt.
Er stellt kaum eine Behauptung auf, an der nicht etwas Wahres
wäre ; aber er forciert sie dann, verbindet sie mit andern
Übertreibungen, und die Paradoxie ist fertig. Schon seine Grundlage,

die idealistische Erkenntnistheorie, enthält eine von den

Theologen bis jetzt nicht hinreichend berücksichtigte Wahrheit

: die, dass uns das Wesen der Dinge verborgen ist.- Wenn
Augustinus lehrt, dass wir nicht sagen können, was Gott wirklich

sei, und Thomas von Aquin dem Aristoteles nachspricht,
dass unser ganzes Denken nur ein menschliches sei, wenn die
vom Verfasser so verachteten spekulativen Theologen darin
einverstanden sind, dass unser Reden über transcendente Dinge
nur ein unzureichendes Lallen sei, und schon Paulus unser
irdisches Erkennen Stückwerk nennt, ein Schauen wie im
Spiegel, so brauchte man damit in der Theologie bloss Ernst
zu machen, und die vom Verfasser gegen sie erhobenen
Vorwürfe fielen weg. Wir stimmen ihm ganz zu, wenn er die
Hohlheit und Oberflächlichkeit der Menge beklagt, wie sie
selbst in den Parlamenten, vor allem in der Litteratur für „die
Gebildeten", zu Tage tritt, wenn er es ferner thöricht findet,
von Leuten, die im Schweisse des Angesichts ihr Brot
verdienen müssen, selbständige theologische Forschung zu
verlangen. Aber wenn er alle einladet, zur morgenländischen
Kirche, als der einzig wahren, zurückzukehren auf Grund der
von ihm aufgestellten, ausgebreitete religionsgeschichtliche
Studien erfordernden Merkmale, verlangt er dann nicht noch weit
Thörichteres Wie bei dem Glauben ein wenn auch nur
schattenhaftes oder symbolisches Erkennen nicht vermisst werden

kann, verschieden nach verschiedener Individualität, so



ist auch die Glaubensbegründung nicht auf wenige, allgemein
gültige Noten zu setzen. Seine Welt- und Lebensanschauung
bildet sich jeder in seiner Weise, und geschähe es auch bei
dem „Herdensinne" der Menge von den meisten in gedankenlosem
Anschluss an die Majorität. Die Wirklichkeit ist immer anders
als die Theorie. Alles Menschliche bewegt sich in
Widersprüchen, und stets bleibt ein Unlösbares übrig. Wer glaubt, etwas
bis auf den Grund durchschaut zu haben, zeigt bloss, dass er
bis zum Grunde nicht vorgedrungen. Auch der Verfasser hat
sich von dem gewöhnlichen Fehler der ihm so unsympathischen

Theologen nicht frei gehalten, die Welt mit theologischen
Augen anzusehen, als ob theologische Gründe bei den Kirchenfragen

entschieden, und nicht vorzugsweise Geburt, Erziehung,
Beispiel, Interesse. Seine Schrift wird niemanden aus dem
gewohnten Geleise werfen ; sie gehört zu der Controverslitteratur,
welche er selbst in übertriebener Weise für zwecklos erklärt.
Aber wir erwarten, dass sie viel Widerspruch findet unter den

Theologen, zunächst den protestantischen, die sich ihrer Haut
zu wehren haben gegen wuchtige Hiebe ; dann aber auch unter
solchen, die, im Resultate mit dem Verfasser einverstanden,
auf gangbarem Wegen dem gemeinsamen Ziele entgegenstreben.

J. Langen in Bonn.


	Weder Protestantismus noch Romanismus, sondern Katholizismus : Streit- und Friedensschrift eines orthodoxen Katholiken : "Katholisch müssen wir Protestanten doch alle einmal wieder werden." Graf Moltke

