
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 9

Artikel: Professor Langen's Antwort an Herrn Professor Beyschlag

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403300

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 72

PROFESSOR LANGENS ANTWORT
AN

HERRN PROFESSOR BEYSCHLAG.

Selbstverständlich verzichte ich darauf, mit Hrn. Prof.
Beyschlag mich über die richtige Deutung der in Rede stehenden
Stelle zu verständigen. Dass er an seiner Erklärung durch
meine Ausführung sich nicht irre machen liess, ist ebenso
natürlich wie, dass ich bei meiner Auffassung verbleibe. Liefert
diese Thatsache doch nur einen weitern kleinen Beweis für
meine Behauptung, dass die Interpretation jener vieldeutigen
Worte weniger von der philologischen Methode als von der
allgemeinen theologischen Denkwreise abhängig ist. Ich schrieb
auch jenen Aufsatz nicht, um Hrn. Prof. Beyschlag zu widerlegen,

sondern um an jener Stelle, welche dazu wie keine
andere geeignet erscheint, den charakteristischen Unterschied
zwischen katholischer und protestantischer Anschauung klar
zu machen. Insbesondere veranlasste mich hierzu der Umstand,
dass Hr. Prof. Beyschlag seine, die protestantische, Erklärung
als zweifellos und einzig berechtigt entwickelte, dies aber in
einem aus altkatholischen Kreisen hervorgegangenen Organe
nicht füglich ohne die entsprechende Ergänzung geschehen
konnte. Die schon mehr als drei Jahrhunderte alte Kontroverse

über jene Stelle fortzusetzen, wäre zwecklos. Aber ich
halte es doch für notwendig, eine Reihe thatsächlicher Irrtümer
zu berichtigen, welche in vorstehender Entgegnung enthalten

sind.
1. Hr. B. giebt an, ich behaupte S. 413 kühn, aber

beweislos, dass an jener Stelle Petrus ein Vorrang vor den andern



Aposteln zugesprochen werde, während ich nur von der als

möglich ins Auge gefassten Tendenz rede, durch Paraphrasie-
rung der Worte Christi einen solchen Vorrang auszudrücken.
Nach meiner Erklärung (S. 414), welche die vieler alten wie
neuern Exegeten ist, wird hier dem Petrus keine weitergehende
Vollmacht in Aussicht gestellt als sonst auch den andern
Aposteln.

2. Prof. B. sagt, ich vermute eine in Rom stattgefundene
Umgestaltung des Matthäusevangeliums. Ich argumentiere
dagegen vom Standpunkte einer unabhängigen, protestantischen
Evangelienkritik und fasse nur eine solche Umgestaltung als
abstrakte Möglichkeit ins Auge, für die sich einiges sagen liesse,
um zu zeigen, dass die Bibel allein ein allzu unsicherer Boden
sei, und daran die Ausführung zu knüpfen, dass dogmatisch
diese Frage für den Katholiken nicht entscheidend werde.

3. Prof. B. spricht sein Erstaunen über meine Argumentation

aus, die Evangelien enthielten nichts, was dem Geiste
Christi zuwider sei, und darum bleibe es für den Katholiken
dogmatisch belanglos, ob Christus jene (nach mir vieldeutigen)
Worte buchstäblich so gesprochen habe oder nicht. Hier handelt

es sich nicht um eine willkürliche Argumentation, sondern
um Thatsachen. Dass die Stelle vieldeutig ist, beweist deren
Geschichte, wie ich sie teils für die Zeit der Kirchenväter, teils
auch für die spätere in den genannten Büchern nachgewiesen
habe. Dass sie nichts enthält, was dem Geiste Christi zuwider
läuft, zeigt nach katholischer Auffassung deren Bewahrung und
Verbreitung in einem kanonischen Evangelium. Historisch freilich

ist es auch dem Katholiken nicht gleichgültig, ob Worte
Christi diplomatisch genau überliefert wurden oder nicht, und
darum sagte ich S. 412, wo ich das „dogmatisch" w-egliess,
vorsichtiger: „Ob also Christus buchstäblich jene Worte an
Petrus gerichtet hat, wie sie bei M. stehen, kömmt für uns
weniger in Betracht." Dass das N. T. manche vieldeutige Stellen
enthält, deren Inhalt aber jedenfalls dem christlichen Geiste
nicht zuwider sein kann, weil sie sonst im Kanon von Anfang
an nicht geduldet worden wären, ist eine so bekannte katholische

Auffassung — die doch mutatis mutandis auch von
Protestanten geteilt werden könnte — dass ich das Erstaunen des
Hrn. Prof. B. hierüber nicht verstehe.



4. Ich soll dem Leser etwas Undenkbares zu denken
zumuten, wenn ich den ersten Teil jener Worte vom „Felsen"
persönlich auf Petrus deute, und die folgenden von den
Himmelsschlüsseln u. s. w. auf ihn und die Nachfolger in seinem Amte.
Diese „undenkbare" Deutung habe ich wieder nicht erfunden; sie
ist die vieler Lehrer der alten Kirche. Und warum sollte es
undenkbar sein, dass Petrus wegen seines Bekenntnisses als der
(chronologisch) erste Gläubige gepriesen und infolgedessen
(wie später alle Apostel) als zukünftiger Leiter der Kirche
bezeichnet wird, in welchem Amte sie Nachfolger, leider auch
unwürdige hatten?

5. Meine Bemerkung „Katholisches will mit katholischen
Augen betrachtet sein" (S. 418) bezieht sich, wie der
Zusammenhang zeigt, auf die Entwicklung der Kirchenverfassung in
der nachapostolischen Zeit und dürfte in diesem Bezug wohl
kaum zu bestreiten sein. Hr. Prof. B. giebt ihr eine weitere
Ausdehnung und schiebt mir- fälschlich die Meinung unter, als
halte ich die Bibel für ein speciflsch katholisches Buch, ein

Irrtum, der um so auffallender ist, als er selbst meine Behauptung

erwähnt, dass die Lehre vom Character indelebilis aus
dem N. T. nicht nachweisbar sei (wenn sie auch, wie ich jetzt
nachträglich bemerke, in demselben Anknüpfungspunkte findet).
Dass der Katholik ebensowohl wie der Protestant sich bei der
Deutung der hl. Schrift über anerzogene Vorurteile zu erheben
habe, aber erfahrungsgemäss dies nur schwer könne, soll im
Grunde alle wissenschaftliche Diskussion unmöglich machen.
Nicht unmöglich machen, aber sehr erschweren, meinte ich,
und die Richtigkeit dieser Meinung wird wohl um so vollkommener

erkannt werden, je mehr jemand bei sich selbst an
diesem schwierigen Werke gearbeitet hat. Infallibilisten,
römische wie protestantische, haben davon freilich keine Ahnung.

6. Ich soll als Direktiv zur Auslegung der Matthäusstelle
Döllingers Erklärung „aus dessen früherer Periode" (d. h. von
1860) meiner Abhandlung vorangestellt haben, und später wird
sogar in sichtlich erregtem Tone behauptet : „Und nun kommt
ein gelehrter, frommer Altkatholik und konstruiert von dieser
Position aus „eine unüberbrückbare Kluft zwischen Katholizis-»v

mus und Protestantismus", während er andererseits eine Brücke
über den Abgrund zwischen Altkatholizismus und Romanismus
baut, eine Brücke der — zunächst theoretischen —¦ Rückkehr



— 75 —

zum römischen Stuhl als der „bleibenden Stätte der Wahrheit
und Burg des festen, alle stärkenden Glaubens!!" Die
Thatsache ist folgende : Die Döllingersche Deutung der Stelle habe
ich als die gewöhnlich katholische der protestantischen Bey-
schlags gegenübergestellt, mir dieselbe aber, wie die ganze
Abhandlung zeigt, nicht angeeignet, sondern im Gegensatz dazu
die altkirchliche Deutung auf das Kirchenamt (den Episkopat)
entwickelt. Es liegt mir ferne, den Wahrheitssinn des Hrn. Prof. B.

zu bestreiten; aber wie er zu einem so schweren, den Inhalt
meines Aufsatzes gänzlich entstellenden Irrtum kommen konnte,
ist mir unverständlich. Bei einem andern Manne wäre ich
gezwungen, an verblendenden konfessionellen Fanatismus zu
denken. Auch muss ich mich dagegen verwahren, dass ich
eine unüberbrückbare Kluft zwischen Katholizismus und
Protestantismus konstruiere. Einer solchen Konstruktion bedarf es

nicht, da jene Kluft leider bereits mehr als drei Jahrhunderte
besteht.

7. Diejenigen Katholiken, welche 1870 aus exegetischen,
historischen, dogmatischen, kanonistischen und philosophischen
Gründen die neuen vatikanischen Dogmen ablehnten, sollen
dadurch „prinzipielle Protestanten" geworden sein. Davon ist
mir nichts bekannt. Die zunächst Beteiligten glaubten, wie
alle veröffentlichten Aktenstücke beweisen, gerade das Gegenteil

mit Nachdruck "hervorheben zu sollen: dass sie eben vom
Standpunkte des katholischen Glaubens aus die neuen Lehren
unannehmbar fänden und ihrem überlieferten alten Katholizismus

treu zu bleiben entschlossen seien. Welches Gesicht möchte
wohl der selige Stiftspropst von Döllinger aufgesetzt haben,
hätte ihm jemand nach seiner Erklärung an den Erzbischof von
München begreiflich zu machen versucht, er habe sich nun
plötzlich, ohne es selbst zu wissen, innerlich in einen Protestanten

verwandelt Die Ultramontanen haben freilich, um sich
in den Besitz des ganzen Machtapparates der katholischen
Kirche zu setzen, die gegen die neuen, unkatholischen Lehren
Protestierenden sofort als Neuprotestanten bezeichnet ; aber im
Munde eines wissenschaftlichen Theologen erscheint mir diese
Bezeichnung befremdlich. Ist denn die ganze morgenländische
Kirche seit den Tagen der Athanasius, Chrysostomus, Cyrill u.
s. w. bis heute, weil sie keinen Ultramontanismus kennt, ohne
es selbst zu wissen, innerlich protestantisch? Es wäre unbe-



— 76 —

scheiden von mir, Hrn. Prof. B. an die Geschicke des Patriarchen

Cyrillus Lukaris zu erinnern, weil sie ihm ebenso bekannt
sein werden wie mir. Er war in Wirklichkeit innerlich
protestantisch, aber dadurch setzte er sich in den schneidigsten
Gegensatz zu der ganzen Vergangenheit und Gegenwart der
orientalischen Kirche. Und ist die ehrwürdige altkatholische
Kirche Hollands, welche, um katholisch zu bleiben, bis in die

neuere Zeit hinein fest auf dem Boden des Tridentinums
verharrte und, soviel an ihr lag, auch die Gemeinschaft mit dem

Papste aufrecht zu halten versuchte, wegen ihrer Ablehnung
der Bulle Unigenitus innerlich protestantisch geworden?

8. Hr. Prof. B. schreibt mir wieder persönlich das Prinzip
zu, das N. T. nach der Überlieferung der Väter zu deuten.
Bekanntlich ist dies das Prinzip der gesamten alten Kirche
und infolgedessen aller Katholiken des Orientes wie des Occi-
dentes. Indem die Altkatholiken sich dazu bekennen, zeigen
sie eben, dass sie nicht bloss äusserlich, sondern auch prinzipiell

nicht protestantisch sind.
9. Dass die Lehre vom Character indelebilis in protestantischen

Augen ein Unding ist, habe ich nicht nur längst ge-
wusst, sondern auch sehr gut begreifen können. Wenn aber
Hr. Prof. B. diese Lehre eine falsch-katholische (nicht eine
falsche, katholische) nennt und meinem, wie er glaubt, falschen
Katholizismus einen wesentlich verschiedenen wahren Katholizismus

gegenüberstellt, so hat er sich damit eine Verschiebung
der Namen und Begriffe erlaubt, welche nur geeignet ist,
Verwirrung anzurichten. Unter der wahr-katholischen Lehre vom
Episkopat versteht er die protestantische Anschauung vom
Kirchenamt im Gegensatz zu der katholischen, welche er die
falsch-katholische nennt. Für jene, versichert er, hätten sich
die Altkatholiken bereits entschieden. Folgert er dies daraus,
dass die Altkatholiken, d. h. die Sachverständigen unter ihnen,
sich alle Mühe gaben, durch die holländischen Weihen in
Besitz der apostolischen Succession und des darauf basierten
Character indelebilis zu gelangen Diese Thatsache beweist

'doch wohl das gerade Gegenteil. Auch in diesem Punkte wissen

sie sich eins mit den Altkatholiken Hollands und des ganzen
Orientes, sogar mit einem Teile der Anglikaner, der grosses
Gewicht darauf legt, dass die anglikanischen Weihen als kanonisch

gültig und die apostolische Succession vermittelnd be-



— 77 —

trachtet werden möchten. Einen wahren und einen falschen
Katholizismus giebt es in dieser Lehre notorisch nicht.

10. Es ist wohl nur ein Missverständnis, wenn Hr. Prof. B.

meint, ich baue den Episkopat „auf den eingeständlich unsichern
Boden einer einzigen disputabeln Stelle". Meine Ausführungen
zeigen, dass ich denselben aus dem Kirchenamt hervorgehen
lasse, resp. seinem Wesen nach mit demselben identifiziere,
wie es sich in der apostolischen Zeit bereits findet. Wenn ich
S. 419 sagte, das kirchliche Altertum habe die bischöfliche
Vollmacht auf jene Matthäusstelle „gegründet", so sollte dies

nicht heissen: gemäss jener Stelle eingeführt, sondern den in
der- Kirche bestehenden Episkopat theoretisch in jener Stelle

begründet gefunden. Wenn der Herr Prof. bei dieser Gelegenheit

wieder die Alternative stellt zwischen der protestantischen
Lehre vom allgemeinen Priestertum und der vom unfehlbarem
Papste, ohne ein Mittleres zu kennen, so arbeitet er hiermit
nur seinen giftigsten Feinden, den Ultramontanen, in die Hände.;
Alle altkatholischen Kirchen, die orientalische von ihrer Ent-!

stehung an, antworten ihm auf diese Alternative wie aus einem
Munde mit Nein.

11. Die Definition der Kirche als der Gemeinschaft der
Gläubigen bezeichnet Prof. B. als protestantisch und stellt ihr
die Bellarminsche gegenüber. Wieder als ob es zwischen
protestantisch und jesuitisch kein Mittleres gäbe. Er meint, ich
sei mir der ganzen Tragweite jener auch von mir vertretenen
Definition nicht bewusst gewesen, wie jetzt an den Tag
gekommen, will mir aber trotzdem auf Grund derselben die
Friedenshand reichen. Ich weise diese, obwohl innerlich nicht
protestantisch, um so weniger zurück, als ich durchaus nicht
vorhatte, mit Hrn. Prof. B. Streit anzufangen, wie sehr er
auch durch jene Äusserung, verbunden mit der andern, nach
welcher er mich gegen mich selbst in Schutz nehmen möchte,
meinen Geisteszustand (ich hoffe wieder irrtümlich) in einem
nicht eben erfreulichen Lichte erscheinen lässt. Hinsichtlich
jener Definition möge er mir, da wir uns zum Schlüsse die
Hand gereicht haben, die Belehrung nicht verübeln, dass
dieselbe durchaus nicht exklusiv protestantisch ist, sondern bereits
in verschiedenen Variationen bei den Kirchenvätern sich findet,
wie ich in meinem Buche über die Kirchenväter und das
N. T. vor 20 Jahren zeigte. Interessiert es ihn, zu sehen, dass



— 7« —

auch den Orientalen, die vielleicht noch weniger innerlich
protestantisch sind als ich selbst, jene Definition nicht fremd ist,
so wird ihn beispielsweise die Dogmatik des Makarius (III, 219)
davon überzeugen können. Selbst dem verrufenen Mittelalter,
Thomas von Aquin nicht ausgeschlossen, ist sie ganz geläufig
gewesen und allseitig in altkirchlichem Sinne ausgearbeitet
worden, worüber Hr. B. in meinem Buche über das Vatikanische
Dogma massenhaftes urkundliches Material finden wird. „Freunde
des Altkatholizismus" darf man vielleicht bitten, ehe sie von
Halbheit oder geistiger Niederlage reden, sich zunächst mit der
nötigen Sachkenntnis auszurüsten.

J. Langen in Bonn.


	Professor Langen's Antwort an Herrn Professor Beyschlag

