
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 9

Artikel: Zur Verständigung zwischen Altkatholizismus und Protestantismus

Autor: Beyschlag, Willibald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403299

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


49 —

ZUR VERSTÄNDIGUNG
ZWISCHEN

ALTKATHOLIZISMUS UND PROTESTANTISMUS.

In der Überzeugung, dass die Aussprüche Jesu an Petrus
Ev. Matth. 16, 17—19 ein vorzüglicher Probierstein für Recht
oder Unrecht evangelischer oder römischer Weltanschauung
seien, habe ich im vorigen Jahrgang der Internationalen
theologischen Zeitschrift eine Erörterung derselben gegeben, welche
mit rein exegetischen und biblisch-theologischen Mitteln das

klare und alleinige Recht der evangelischen Anschauung dar-
zuthun suchte. Diesem Aufsatz hat Hr. Prof. Langen im siebenten

Heft dieses Jahrgangs die Ehre einer kritischen Entgegnung
angethan, welche meiner Auslegung die „katholische" Auffassung

der Stelle, so wie sie Döllinger in seinem vorvatikanischen
Werke „Christentum und Kirche" formulierte, gegenüberstellt.
Ich bin Hrn. D. Langen' für diese kritische Entgegnung
aufrichtig dankbar, denn durch Rede und Gegenrede, wenn sie in
Wahrheitsliebe und Achtung des Gegners geschieht, wird eine
streitige Sache geklärt. Ich bin ihm um so dankbarer, als er
den exegetischen Streit in den prinzipiellen erhoben hat, in das
Entweder—Oder protestantischer oder katholischer Anschauung
von Christentum und Kirche überhaupt. Aber freilich macht
dieser Gesichtspunkt es mir als protestantischem Mitarbeiter der
internationalen Revue zwiefach wünschenswert, zu dieser Replik
eine Duplik schreiben zu dürfen. Sie soll eine durchaus ireni-
sche, der Verständigung zwischen Protestantismus und Altkatholizismus

gewidmete sein und so der Idee dieser Zeitschrift als
eines Organs auch interkonfessionellen Austausches nach Kräften
entsprechen.

Revue intern, de Théologie. Heft 9, 1895. 4



- 50 —

D. Langen führt den Gegensatz meiner und seiner Auffassung

der Stelle Matth. 16, 17—19 auf eine „unüberbrückbare
dogmatische Kluft zwischen Protestantismus und Katholizismus"
zurück. Diese Kluft ist ihm der Gegensatz „zwischen der
Auffassung des Christentums als eines mehr oder weniger formlosen

Idealismus, und der einer Religion, welche bestimmt war,
eine feste kirchenbildende Gestaltung anzunehmen" ; und
unüberbrückbar ist sie ihm, weil „der Protestant, der sich zu einer
hierarchischen Kirche bekennte, aufhören würde, Protestant zu
sein, und der Katholik, der dem Petrus keine andere Stellung
zuerkennte als die des Erstlings der Gläubigen, seinen
Katholizismus aufgäbe". Ich* darf im voraus bemerken, dass diese
Antithesen mir nicht ganz richtig gestellt scheinen. Als kirchlicher

Protestant lehne ich es ab, dass uns das Christentum ein
formloser Idealismus ohne kirchenbildenden Trieb sei, und
andererseits gestehe ich dem „Erstling der Gläubigen" gerne zu,
dass er zugleich der Träger des kirchenstiftenden Apostelamtes,
gewesen ist. Aber noch mehr als mich und den Protestantismus

möchte ich Hrn. D. Langen und seinen Altkatholizismus
gegen ihn selbst in Schutz nehmen. Denn wräre seine „katholische"

Auffassung von Matth. 16, 17—19 im Recht, dann wäre
diese Stelle nicht, wie er mit dem christlichen Altertum meint,
die Urkunde der bischöflichen, sondern der päpstlichen Gewalt,
und zwar der päpstlichen im Sinne persönlicher Unfehlbarkeit.
Nicht zu den Aposteln insgemein als den Amtsvorfahren der

I Bischöfe redet Christus hier, sondern zu Petrus allein, und nicht
(einen blossen „Vorrang" giebt er ihm, wie D. Langen kühn,
vaber beweislos versichert (S. 413), sondern die einzigartige
Autorität des Trägers der Kirche und allezeit das Rechte treffenden

Entscheiders spricht er ihm zu: „Ar will ich des Himmelreichs

Schlüssel geben, und alles, was du auf Erden bindest,
soll auch im Himmel gebunden sein«. Das sind so klare und
handgreifliche Thatsachen, dass — die Ausdehnung der Worte Christi
auf Rechtsnachfolger des Petrus einmal zugegeben — die
Konsequenz und Evidenz durchaus auf römischer Seite wäre, die
Altkatholiken aber der Vorwurf der Unklarheit, Halbheit und
Willkür träfe. Vor einer solchen Lage, welche die Niederlage
im geistigen Streite unentfliehbar enthielte, möchte ich den
Altkatholizismus als guter Freund desselben verwahren.



— 51 —

Ich darf zunächst davon Akt nehmen, dass — während mir
die Stelle Matth. 16, 17—19 unzweifelhaft echtes Jesuswort und

der Sinn desselben vollkommen durchsichtig und befriedigend
ist — Hr. D. Langen sich ihr gegenüber in eingeständlicher
Unsicherheit, um nicht zu sagen Verlegenheit, befindet. Er will
seine Auslegung nur als „die uns wahrscheinlichste" entwickeln,
„ohne ihre ausschliessliche und evidente Richtigkeit zu behaupten"

(S. 413); ja er wendet eine unverächtliche Gelehrsamkeit
daran, es zweifelhaft zu machen, ob Jesus wirklich zu Petrus
so gesagt habe. Selbstverständlich habe ich als protestantischer
Theologe gegen eine solche kritische Skepsis prinzipiell nichts
einzuwenden : es fragt sich nur, ob sie unserer Stelle gegenüber
angebracht ist. D. Langen macht geltend, dass die Stelle
überhaupt und insonderheit die Begriffe sxxlrjöia und „Binden und
Lösen" nur im Matthäusevangelium sich finden. Das Verhältnis
dieses Evangeliums zu seiner von Papias bezeugten aramäischen
Urschrift sei nicht auszumachen, wohl aber sei zu vermuten,
dass dieselbe in der griechischen Bearbeitung „etwas
heidenchristlich und hierarchisch umgestaltet" worden sei, und zwar
im zweiten Jahrhundert in Rom, wofür die im übrigen N. T.
noch nicht vorkommende trinitarische Taufformel Matth. 28, 19

und einiges noch Prekärere angeführt wird. — Nachdem wir
so „vom Standpunkte unabhängiger Evangelienkritik aus" auf
die Klippe einer möglichen römischen Tendenzerdichtung
geführt- sind, überrascht uns die Versicherung : die Frage, ob die
bei Markus und Lukas fehlenden Worte Matth. 16, 17—19 „eine
Erweiterung oder römische Paraphrasierung" der ursprünglichen
Rede Jesu seien, komme für den Katholiken „dogmatisch gar
nicht in Betracht". Denn die Evangelien enthielten nichts, was
dem Geiste Christi zuwider sei, und der Katholik „wisse", dass
der Inhalt jener Worte (der nach D. Langen nicht sicher
auszumachen ist dem Geiste Christi, wie ihn die Kirche bewahre,
entspreche. Mein verehrter Gegner gestatte mir, mein unverhohlenes
Erstaunen über diese Argumentation auszusprechen. Es macht
für das katholische Bewusstsein nichts aus, ob etwas von Christus
wirklich gesagt, oder ihm im zweiten Jahrhundert in Rom in
den Mund gelegt worden ist Woher weiss denn der Katholik,
dass alles, was in den Evangelien steht — auch solches,
wovon man den Sinn nicht sicher weiss — dem Geiste Christi
entspreche? Gewiss bürgen uns im grossen und ganzen für das



— 52 —

dem Geiste Christi Gemässe des neutestamentlichen Inhalts die
Apostel ; aber die Apostel haben das zweite Jahrhundert nicht
mehr erlebt, in welchem mehr als Eine fremdartige Tendenz
in der Kirche aufgetaucht ist. Wären nun jene Worte dem Herrn
erst im zweiten Jahrhundert in den Mund gelegt, und zwar in
Rom, wo auch nach D. Langen schon damals die hierarchische
Tendenz sich regte : wer bürgte uns dann dafür, dass dieselben
noch dem Geiste Christi entsprächen, und nicht vielmehr das erste
Glied in jener furchtbaren Kette römischer Machterschleichun-

gen wären, wie sie Döllinger in seinem „Papsttum" uns
aufrollt Das „ Wir wissen, dass ihr Inhalt dem Geiste Christi
entspricht, wie ihn die Kirche bewahrt" wird seitens der Anhänger
der vatikanischen Dekrete ganz ebenso von diesen behauptet,
wie seitens unseres Gegenredners von der Stelle Matth. 16,
17—19.

Glücklicherweise liegt zu jener kritischen Anfechtung der
Worte Matth. 16, 17—19 nicht der mindeste ernstliche Grund
vor. Unser Matthäusevangelium ist nach sicheren Spuren nicht
im zweiten Jahrhundert, sondern noch vor der Zerstörung
Jerusalems verfasst, als man noch im Tempel opfern konnte (5,
23. 24) und in dem nahenden Gottesgericht über Jerusalem noch
das schliessliche Weltgericht miterwartete (10, 23; 16, 28; 24, 29).
Wäre es, wie auch einige protestantische Kritiker meinen, im
zweiten Jahrhundert überarbeitet worden, so würden hierbei
solche von der Zeit überholten Züge getilgt worden sein. Der
Begriff sxxXrjßla, so gangbar in den neutestamentlichen Briefen,
gehört nicht erst dem Heidenchristentum und zweiten Jahrhundert

an; noch weniger das „Binden und Lösen", ein echt
jüdischer, rabbinischer Terminus; auch die trinitarische
Taufformel, dem trinitarischen Gruss 2. Kor. 13, 13 entsprechend,
hätte nicht so rasch die Alleinherrschaft erlangen können, wenn
sie nicht schon dem apostolischen Zeitalter entstammte. Das
Verhältnis des griechischen Matthäus zu der aramäischen Logia-
quelle ist keineswegs so unaufhellbar, wie D. Langen meint:

¦/ unser Matthäus ist eine Zusammenarbeitung des aus unserem
i Markus erkennbaren Urevangelisten mit dieser apostolischen

"Sammlung von Aussprüchen Jesu. Wenn nun D. Langen den
kurzen urevangelistischen Bericht über das Gespräch von Cä-

sarea Philippi, Mark. 8, 27—30, Luk. 9,18—22, für befriedigender
erklärt als den ausführlicheren des Matthäus, so ist das schwer



— 53 —

zu begreifen. Gewiss hat Jesus doch nicht auf eine in seinem

Verhältnis zu den Jüngern epochemachende Frage eine so grosse
Antwort bekommen, um auf dieselbe — wie es nach Markus
und Lukas herauskommt — weiter nichts zu sagen, als dass

die Jünger sie nicht weitersagen sollten. Die Scene fordert
geradezu die Ergänzung, welche der Matthäusbericht — ohne
Zweifel aus der Logiaquelle — dem urevangelistischen Berichte
hier giebt, und wenn D. Langen in der Matthäusrelation eine

Zwiespältigkeit des Themas findet —¦ einmal die Messianität
Jesu, dann die Bevollmächtigung des Petrus —, so verkennt er
die Originalität des Zusammenhangs, welcher beide Themata
miteinander verbindet. Sind nun die Sprüche Matth. 16, 17—19,
wie fast alle Redemitteilungen, mit welchen Matthäus die ur-
evangelistische Darstellung ergänzt, mit aller Wahrscheinlichkeit

auf die Logiaquelle zurückzuführen, so haben sie schon
durch diesen Ursprung aus einer apostolischen Aufzeichnung
das stärkste Vorurteil der Authentie für sich. Das letztentscheidende

Siegel derselben aber liegt uns in der vollkommenen
Harmonie, in welcher der Sinn und Inhalt dieser Worte, nach
dem Gesetz des Sprachgebrauchs und Zusammenhangs ausgelegt,

mit der gesamten Lehre Jesu steht. Denn die Behauptung
D. Langens, „der dunkle und vieldeutige Inhalt der Stelle sei

philologisch nicht mit Gewissheit festzustellen", ist nur so lange
richtig, als man nicht — wie doch eine gesunde Hermeneutik
es fordert — den sonstigen wohlbezeugten Ideenkreis Jesu zu
Hülfe nimmt : thut man das, so erweist sich die Stelle als ganz
durchsichtiges Glied der wunderbaren, einzigartigen, unerfindlichen

Gedankenwelt Jesu, und ebendamit als über jede
kritische Anfechtung erhaben.

Das führt uns hinüber zum Streit der Auslegung. Ich lege
kein Gewicht darauf, dass D. Langen meine Auslegung als „die
gewöhnliche protestantische" bezeichnet; — die gewöhnliche,
protestantische Auslegung deutet den „Felsen", auf welchen'
Christus bauen will, auf den Glauben oder das Bekenntnis des
Petrus oder. auf Jesum selbst, nicht wie ich auf Petrus als gläubige,

christliche Persönlichkeit. Ich freue mich um so mehr, Hrn.
D. Langen mit dieser meiner Erklärung vorab einverstanden
zu finden. „Ohne Zweifel", sagt er S. 413, „wird Petrus wegen
seines Glaubens der Fels genannt, der Grundstein, auf den die
ganze christliche Gemeinde aufgebaut werden sollte. Hier ist



— 54 —

von keinem Amte die Rede, sondern von einer persönlichen
Beschaffenheit des Petrus, infolge deren er der erste Bekenner
Christi, der. erste Christusgläubige war. In dieser Eigenschaft
konnte er unmöglich einen Nachfolger haben." So weit also
wären wir einig, aber auch über das Nächstfolgende differieren
wir nicht, oder doch nicht so, wie D. Langen meint. Er legt
Gewicht darauf, dass es nicht weiter heisse: „Du wirst vermöge
deines Glaubens in einer von mir zu bestimmenden Zukunft
den Leuten das Himmelreich zu öffnen haben", sondern : „Dir
werde ich die Schlüssel des Himmelreichs geben", — die er also
mit und in jenem Glauben noch nicht habe. „Hier handelt sich's",
sagt D. Langen, „um eine zukünftige Verleihung; diese
Verleihung erfolgte nach der Auferstehung, als Christus den Petrus
und die übrigen Apostel mit ihrer grossen Weltmission betraute.
Hier handelt es sich also nicht mehr um eine persönliche
Beschaffenheit, sondern um auf eine solche zu gründende
Vollmachten." Auch hier kann ich zustimmen, wenn auch vielleicht
unter etwas anderer Vermittelung des Gedankens. Gewiss, als
Petrus jenes grosse Bekenntnis seines Christusglaubens
aussprach, wäre er noch nicht im stände gewesen, diesen Glauben
ohne weiteres auch in anderen zu erzeugen; daher auch Jesu

Verbot, schon jetzt den Versuch dazu zu machen. Dieser Glaube,
wiewohl nicht aus Fleisch und Blut, sondern aus Gott geboren,
war doch noch ein unmündiges Kind, er musste erst durch die
Ungeheuern Erlebnisse des Todes und der Auferstehung des

Herrn hindurch jenem Tage der Manneskraft entgegenreifen,
an welchem der h. Geist in Petrus so zum Durchbruch kam,
dass Christus auf ihn — Ap. G. 2 — „seine Gemeinde bauen"
konnte. Auch bedurfte es in jener Stunde von Cäsarea Philippi
dessen noch nicht, dass Petrus die Himmelreichsschlüssel
handhabte : noch handhabte sie Jesus selbst, noch erschloss er durch
sein Evangelium den Leuten persönlich das Himmelreich. Aber
nach seiner Auferstehung, da er zum Vater ging, da bedurfte
er zu jenem Erschliessen eines auf Erden bleibenden Organs,
und als solches künftige Organ bezeichnet er eben —^jtnit dem

aus Jesajah 22 entnommenen Bilde der Schlüsselgewalt — den

zum Petrus gewordenen Simon, Jona Sohn. So wird kraft der
— mit der Geistesverheissung unzertrennlich verbundenen —
Schlussaufträge Jesu aus dem Erstling der Gläubigen der Erstling

der Apostel: der Glaube des Petrus ist nun stark gewor-



— 55 —

den, die von Anfang auf ihn gelegte Idee des apostolischen
Amtes zu verwirklichen ; er empfängt jetzt, wie D. Langen
treffend sagt, „die auf seine persönliche Beschaffenheit sich
gründende Vollmacht".

Aber welch ein tödlicher Sprung, wenn D. Langen nach
einer kurzen Erörterung des „Bindens und Lösens", auf die ich
sogleich zurückkommen werde, nun fortfährt : „Hiernach würde
es sich in dem zweiten Teil unsrer Rede um Amtsvollmachten
handeln, bei denen wohl von einer Vererbung auf Amtsnachfolger
die Rede sein könnte« — und, wie das Folgende zeigt, nach
seiner Meinung wirklich die Rede ist. Ich will nicht wiederholen,
dass von „Amtsnachfolgern Petri" in Christi Ausspruch mit
keiner Silbe die Rede ist, geschweige denn von Amtsnachfolgern

nicht in Jerusalem, wo das „Auf dich will ich meine
Gemeinde bauen" sich erfüllt hat, sondern in Rom. Aber sieht
denn Hr. D. Langen nicht, dass er uns hier etwas rein Undenkbares

zu denken zumutet? Christus hätte eine Ordnung seines

Reiches, eine Amtsbevollmächtigung in Petrus begründet auf
eine geistliche Bedingung, auf dessen „persönliche Beschaffenheit",

wie D. Langen ausdrücklich sagt, auf jenen aus Gott
geborenen Glauben, in welchem er nach D. Langen „keinen Nachfolger

haben konnte" ; er hätte aber dabei vorausgesetzt, dass

diese Amtsvollmacht sich vererben solle nach einer ganz
anderen Ordnung, nach einem Gesetz nicht der Innerlichkeit,
sondern der Äusserlichkeit, nämlich durch Handauflegung und
Rechtsübertragung, vermöge deren sich eine Amtsgewalt, welche
dem Petrus „auf Grund seiner persönlichen Beschaffenheit" zu teil
geworden, schliesslich auch an einen Balthasar Cossa und
Alexander Borgia „vererben" konnte! So hätte Christus, um mit
Paulus (Gal. 3, 3) zu reden, „was er im Geiste begonnen, im
Fleische vollendet" Und diese allerböseste Inkonsequenz in
seiner Reichsordnung hätte er uns nicht einmal mit einem Worte
geoffenbart, sondern er hätte es uns überlassen, sie als Konsequenz

aus Worten herauszuraten, die davon keine Silbe
enthalten Oder vererbt sich etwa mit der Amtsvollmacht auch
die entsprechende „persönliche Beschaffenheit"? Haftet nach
Christi Reichsordnung der aus Gott geborene Petrusglaube erblich

an einem bischöflichen Stuhl? Obwohl Hr. D. Langen in
seinem Satze, dass Petrus in seiner Eigenschaft als Erstling der
Gläubigen „unmöglich einen Nachfolger haben konnte", der-



— 56 —

gleichen Absurditäten auszuschliessen scheint, wird man
dennoch zu ihnen zurückgetrieben, wenn man sieht, dass er
billigend von einem „character indelebilis" redet, von „unvertilgbarer
Übertragung bestimmter übernatürlicher Fähigkeiten durch
Handauflegung" ; ja dass er als sein Direktiv zur Auslegung von
Matth. 16, 17—19 seiner ganzen Abhandlung die Sätze Döllin-
gers aus dessen früherer Periode voranstellt : „Der Stuhl Petri
sollte eine Stätte der Wahrheit, eine allen zur Stärkung
gereichende Burg des festen Glaubens bleiben ; denn die Worte wie
die Gebete des Herrn waren nicht bloss auf die einzelne Person,
auf den nächsten Moment gerichtet, sondern sie waren
grundlegend und bauend ; sie galten vor allem der Kirche und deren
zukünftigen von ihm im Geiste geschauten Bedürfnissen." Ist
das richtig, hat mithin Jesus Matth. 16, 17—19 in dem Stuhl
Petri „eine bleibende Stätte der Wahrheit", „eine allen zur
Stärkung gereichende Burg des festen Glaubens" gegründet;
bezieht sich sein Gebet Luk. 22, 32, „Dass dein Glaube nicht
aufhöre", nicht bloss auf die Person des Petrus und den
Moment, sondern ebensowohl auf die künftigen römischen „Nachfolger

Petri", — nun, dann hatte auch 1870 das Erbe der Wahrheit

und der rechte Glaube auf dem römischen Stuhl nicht
aufgehört; dann sind die römischen Päpste in ihrem Binden
und Lösen bis heute unfehlbar, und dann haben D. Langen
und seine Freunde sehr unrecht gethan, sich von dieser
„bleibenden Stätte der Wahrheit und Burg des festen Glaubens" los-

| zusagen. Hat er aber gute katholische Gründe gehabt, den
vatikanischen Dekreten seinen in Gott gegründeten persönlichen
Christenglauben entgegenzusetzen, so sollte er sich auch
eingestehen, dass er ebenclamit prinzipieller Protestant geworden
ist, und sollte nicht "— wenn auch in ebenso unfolgerichtiger
als unwirksamer Halbierung — eine Auslegung von Matth. 16,
17—19 weitervertreten, die ihn und seine Glaubensgenossen
dem Papsttum gegenüber ins Unrecht setzt.

Leider hat mein verehrter Gegner, dessen Inkonsequenz
ich ja psychologisch wohl zu verstehen und zu achten weiss,
diejenige Stelle, welche ihm aus seinem Labyrinth den Ausweg
zeigen konnte, die Stelle Matth. 18, 18, ebenso flüchtig als
vorurteilsvoll behandelt. Wenn Jesus hier von der „Gemeinde"
redet; wenn er diese Gemeinde da überall findet, „wo zwei
oder drei in Seinem Namen versammelt sind" ; wenn er die-



— 57 —

selbe zur letztentscheidenden Instanz in ihren eigenen
Angelegenheiten macht und im Zusammenhang mit diesem ihrem
Zuchtrecht jenes „Binden und Lösen" mit himmlischer
Bestätigung, welches er Matth. 16 dem Petrus zugesprochen hatte,
den Seinen insgemein zuerkennt, so liegt doch für jeden, der
diese Stelle unbefangen betrachtet, auf der Hand, dass hiernach
das „Binden und Lösen", was es immer bedeuten möge, nicht
bestimmten Amtsträgern, sondern den Christusjüngern als
solchen, der Gemeinde der Gläubigen zukommt, — eine Zuerken-

nung, die mit der an Petrus geschehenen nur so zu reimen ist :

dort der bis dahin allein vorhandene Erstling der Gläubigen,
hier die als künftig vorausgesetzte Gemeinde der Gläubigen;
also in beiden Fällen der Glaube an Christum die Grundbedingung

der Kirchengewalt. Hr. D. Langen bleibt zunächst bei der
traditionellen Vereinerleiung von „Schlüsselgewalt" und „Binden

und Lösen" : als ob nicht schon der Wechsel der Bilder
eine Verschiedenheit des Sinnes andeutete und der nachweisliche
jüdische Sprachgebrauch von „Binden und Lösen", welcher
auch Matth. 5, 19 vorliegt, gar nicht in Betracht käme. Er
nimmt beides von dem Recht des Ausschlusses aus der Gemeinde
und des Zulassens zu ihr: als ob es Jesu —¦ wie dann aus dem
beidemal vorangestellten „Binden" folgen würde — vor allem
auf das Ausschliessen ankäme, und nicht vielmehr auf das
Aufnehmen; als ob die Handhabung der Himmelreichsschlüssel in
einem blossen „Zulassen" bestehen könnte, und nicht vielmehr
in einem Öffnen der Pforte und einem Einführen der Leute;
endlich, als ob die Begriffe „Himmelreich" und „Gemeinde" in
der Lehre Jesu sich deckten! Es sind doch recht erhebliche
Gründe, welche uns anhalten, zwischen dem Handhaben der
„Himmelreichsschlüssel" und dem mit himmlischer Gutheissung
Binden und Lösen zu unterscheiden und unter jenem die
Verkündigung des Evangeliums, unter diesem die moralische
Gesetzgebung in der Christenheit, die Bestimmung des in ihr
Verbindlichen und Unverbindlichen zu verstehen, wenngleich die
nachapostolische Litteratur diesen specifisch jüdischen Terminus
nicht mehr verstanden und daher umgedeutet hat. — Aber wie
dem auch sei : jedenfalls wird das Amt des Bindens und Lösens,
und damit ein wesentliches Stück der Kirchengewalt Matth. 18,
18 der Gemeinde zugeteilt, und nicht den Aposteln. D. Langen
räumt das formell auch ein: gleichwohl will er es sachlich in



— 58 —

herkömmlicher, aber exegetisch ganz willkürlicher Weise den
Aposteln vindizieren; — die Gemeinde, sagt er, handle
selbstverständlich durch die Apostel als ihre Organe. Ja wirklich?
die Apostel Gemeindeorgane? Ich denke, sie sind die Organe
des Herrn an die Welt, um Gemeinden zu stiften, Sendboten,
Missionare, wie ihr Name sagt, nicht Gemeindebeamte. Wären
sie dies aber, und stünden hier insofern zwischen den Zeilen
zu lesen, als sie die Beschlüsse der Gemeinde zu veranlassen
und zu verkündigen hätten, so sehe ich nicht ab, was diese
rein formale Befugnis gemein hätte mit jener „auf übernatürlichen

Fähigkeiten beruhenden Vollmacht", wie sie D. Langen
dem Apostelamte zudenkt. Oder sollte umgekehrt das „Im
Namen der Gemeinde" eine leere Formel sein und die eigentliche

Entscheidung bei den Aposteln stehen? Dann wräre das
Wort des Herrn : „Sag's der Gemeinde, — hört er die Gemeinde
nicht, dann sei er dir wie der Heide und Zöllner", durch die
exegetische Einschaltung der Apostel doch geradezu auf den

Kopf gestellt.
Die schliessliche Bemerkung D. Langens: „Dass es durch

die Leiter der Gemeinde in deren Namen geschehen musste,
ergiebt sich aus der Natur der Sache und aus allem, was das
N. T. über das kirchliche Amt enthält", deckt diese
Widersprüche doch nur flüchtig zu. Es ist gar nicht an dem, dass
die Apostel das Recht, aus der Gemeinde auszuschliessen,
welches D. Langen unter dem „Binden" versteht, für sich
beansprucht hätten. Paulus hat den Blutschänder in Korinth mit
nichten aus apostolischer Amtsgewalt ausgeschlossen, obwohl
er sich getraute, ein leibliches Strafwunder an ihm zu
vollziehen; er hat sich lediglich als „dem Leibe, nach abwesend,
dem Geiste nach anwesend" in die korinthische Gemeindeversammlung

versetzt und als erster Votant in derselben sein
Votum so abgegeben, wie er wünschte, dass alle es abgeben
möchten ; er hat der Gemeinde zugerufen : „Thuet den Bösewicht
aus euch hinaus" (1. Kor. 5, 3. 5. 13). — Überhaupt aber —
was enthält denn das N. T. über das kirchliche Amt? Der
locus classieus ist 1. Kor. 12. Hier hören wir, dass die
Gemeinde Christi ein lebendiger Leib sei aus mancherlei
Gliedern, dem Gott in diesen Gliedern mancherlei Gaben und
damit mancherlei Aufgaben eingestiftet zu seiner selbst Erbauung.

So verhalten sich dem Apostel die Begriffe Gabe und



— 59 —

Amt, xctQiofm und âiaxovfa, ganz korrelat ; wo eine Gabe ist, da

ist auch eine Aufgabe, ein Amt im idealen Sinne ; dies Amt ist
in erster Linie Sache der Gemeinde, in zweiter Sache des

vorzugsweise begabten Gliedes, so wie der menschliche Leib durch
seine Organe sieht, hört, handelt; und über diesen idealen
Amtsbegriff, unter den er auch die Apostel als primos inter
pares fasst, geht Paulus dort nicht hinaus. Damit stimmt
dann die Apostelgeschichte, nach deren Darstellung damals

jeder Gläubige, der die Gabe dazu in sich fühlte und den An-
lass dazu fand, die Vollmachten des geistlichen Amtes ausgeübt
hat, ohne alle Handauflegung oder sonstige Bevollmächtigung.
Nicht dass die Apostelgeschichte das geordnete Amt, den
förmlichen Auftrag der Gemeinde, dies oder jenes in ihrem Namen
zu thun, nicht kennte; aber es ist das nur eine nachträgliche
Ausprägung jenes idealen Amtes, welche demselben erst
allmählich und stückweise nachfolgt. Und D. Langen ist
aufrichtig und klarsehend genug, um uns diesen Sachverhalt an
einer andern Stelle seines Aufsatzes zu bestätigen, und
einzugestehen, dass die ganz andere Anschauung vom geistlichen
Amte, welche er in die Stelle Matth. 16, 17—19 hineinträgt, im
N. T. eigentlich ohne Anhalt ist. „Von einer Kirche mit festen
Formen und Einrichtungen", sagt er S. 415, „weiss das N. T. noch
nichts. Einzelne Gemeinden werden gegründet, kleinere
Versammlungen von Gläubigen finden statt, die Leitung derselben
wird mitunter als göttliche Gabe behandelt, als ob sie nur auf
persönlicher Beschaffenheit beruhte. Und wo von Kirchenämtern

die Rede ist, wird stets in der Mehrzahl gesprochen,
so dass ein festes einheitliches Regiment ausgeschlossen
erscheint. Selbst die Bezeichnungen wechseln : Älteste, Aufseher,
Vorsteher werden die Leiter in gleicher Weise genannt. Von
christlichen Priestern ist, wie schon Luther richtig bemerkte,
nirgends die Rede; der einzige Hohepriester, der Mittler
zwischen Gott und den Menschen, in dem sich das vorbildliche
Priestertum des A. T. erfüllte, ist Christus allein." — Ja, so
ist's in der That, und wenn es so ist, ist es dann noch erlaubt,
aus dogmatischen Motiven eine dem N. T. zugeständlich fremde
Amtstheorie in die Stelle Matth. 16, 17 f. einzudeuten? Wenn
es so ist, was ist dann noch Rechtmässiges einzuwenden gegen
die Amtstheorie Luthers, die wir auch in Matth. 16, 17—19
bestätigt gefunden haben : dass die von Christus seiner Kirche,



— 60 —

d. h. Gemeinde hinterlassenen Amtsvollmachten in erster Linie
eben dieser Gemeinde der Gläubigen und in derselben jedem
Gläubigen kraft allgemeinen Priestertums gehören und erst von
dieser Grundlage aus auf besonders dazu begabte Gemeindeglieder

zu öffentlicher und regelmässiger Ausübung sich
übertragen

Wenn unser verehrter Gegner nun doch diese evangelische
Grundanschauung und um ihretwillen unsere Auslegung von
Matth. 16 verwirft und an einer hierarchischen Amtsgewalt, die
Christus vor der Stiftung der Gemeinde in Petrus kreirt hätte,
festhält, was bestimmt ihn hierzu Er verrät es uns mit
ehrenwerter Offenherzigkeit : seine durch Geburt und Erziehung ihm
anhaftende katholische Denkart. Allen meinen exegetischen und
biblisch-theologischen Instanzen setzt er die Bemerkung
entgegen, es sei nicht vielen (— nämlich nicht vielen Protestanten

—) gegeben, sich über die angeborene und anerzogene
Denkart zu erheben; katholische Dinge wollten eben mit
katholischen Augen betrachtet sein. Hat er nicht gefühlt, wie
zweischneidig diese — im Grunde alle wissenschaftliche
Diskussion ausschliessende — Bemerkung ist Es handelt sich doch
nicht um von Haus aus katholische, sondern um biblische und
gemeinchristliche Dinge, zu deren unbefangener Beurteilung
nicht nur der Protestant, sondern auch der Katholik sich über
anerzogene Vorurteile zu erheben hat. Aber fast scheint es,
als wolle D. Langen beiden, Katholiken wie Protestanten, die
Fähigkeit dazu absprechen und in trostlosem Pessimismus die
biblische Wahrheit überhaupt für jetzt als unerkennbar
hinstellen. „Das Denken und Empfinden", sagt er, „ist leider in
unserm Vaterlande — und nicht bloss in der Theologie — in
ein katholisches und protestantisches auseinander gegangen,
und die Zeit scheint ferner als je, dass eine Verständigung
möglich würde." Ohne das Wahrheitsmoment in dieser
melancholischen Betrachtung zu verkennen, entgegne ich doch : Giebt
es denn gegen anerzogene Befangenheiten keine Gegenmittel,
wie mannhafte Wahrheitsliebe und methodische Wissenschaftlichkeit?

und diese Gegenmittel sind in unseren Tagen nicht
schwächer, sondern stärker als je. Wir protestantischen Theologen

haben uns von dem Bann altprotestantischer Tradition
nach vieler Meinung nur allzu frei gemacht, und die Altkatholiken

haben den analogen Bann doch auch an entscheidenden



— 61 —

Punkten durchbrochen; dazu haben wir als wissenschaftliche
Menschen gemeinsame hermeneutisch-kritische Grundsätze, die
heute klarer als zu irgend einer früheren kirchlichen Zeit erfasst
sind und uns eine exakte Schriftauslegung, wie sie den vorigen
Jahrhunderten fehlte, ermöglichen. Also warum an dem cvCrjtstv,

an dem gemeinsamen Suchen und Finden der Wahrheit
verzweifeln? Ich lasse mich so nicht abfertigen, sondern frage:
worin besteht denn eigentlich jene „unüberbrückbare Kluft
zwischen Katholisch und Protestantisch", die es unmöglich
machen soll, über die Worte Christi, Matth. 16, 17—19, zu
einhelliger christlicher Erkenntnis zu kommen?

Endlich auf S. 415 erhalten wir Auskunft. „Entscheidend
für diese Deutung — heisst es — ist die dogmatische Anschauung,
mit der man an sie herantritt. Und hier kommt denn der
Gegensatz zwischen Katholisch und Protestantisch in der schärfsten

Weise zum Ausdruck. Versteht man unter Christentum
ein blosses Ideal, den Geist Jesu, der die Menschheit
durchdringen sollte, so muss auch unsere Matthäusstelle umgedeutet

werden. Dann gehört der Begriff der Kirche einem
niederen, überwundenen Standpunkt an; von kirchlichen
Amtsvollmachten ist keine Rede mehr, es giebt nur noch eine
christliche Religion, ein christliches Lebensideal in verschiedenen

Gestalten." — Und hier ist's, wo D. Langen die bereits
angeführten, seinem Wahrheitssinne alle Ehre machenden
Geständnisse anfügt, dass das N. T. allerdings von einer Kirche
mit festen Formen und Einrichtungen noch nichts wisse.
Dieselben schüessen mit dem nach beiden Seiten hin bemerkenswerten

Satze: „Den character indelebilis, d. h. die unvertilg-
bare Übertragung bestimmter übernatürlicher Fähigkeiten durch
Handauflegung aus dem N. T. nachzuweisen, ist den katholischen

Kontroversisten noch immer misslungen." Dann aber
fährt D. Langen fort: „Wer also in scholastischer Weise das
N. T. als Summa dogmatica und Corpus juris canonici behandelt,

kann unmöglich sich von der Richtigkeit der katholischen
Auffassung überzeugen. Aber so will es auch nach seiner
ganzen Anlage und Entstehung nicht betrachtet sein. So oft
man später den Versuch der Montanisten erneuerte, das apostolische

Zeitalter wieder herbeizuführen und zu verewigen, musste
derselbe an dem Naturgesetz der geschichtlichen Entwicklung
scheitern. Und wenn wir es offen gestehen sollen, scheint uns



— 62 —

das der Grundfehler der Reformatoren des 16. Jahrhunderts
gewesen zu sein, dass man den Zustand der Entstehung und
ersten Entfaltung des Christentums für den absolut massgebenden

und bis zum Ende der Zeit unbedingt festzuhaltenden
erklärte. Dieser dogmatisch gebundenen lutherischen Auffassung
— fährt D. Langen fort — stellen wir die geschichtlich
weitblickende des wissenschaftlichen Katholizismus gegenüber, wie
sie z. B. Döllinger in der Vorrede zu „Christentum und Kirche"
ausgesprochen hat: „„Nur Anfänge sind es, nur die einfache,
samenkornartig in sich beschlossene, Fremden ihr Inneres
verhüllende Gestalt der apostolischen Urkirche ist es, welche der
Betrachtung hier vorliegt. Aber in diesen Anfängen liegen die
Kräfte und Keime einer Kultur, welche in ihrer universalen
Bestimmung nach achtzehn Jahrhunderten noch immer im
Werden und in stetem Wachstum begriffen ist ; liegt ein Reichtum

schöpferischer Ideen, welche noch lange nicht erschöpft
sind, vielmehr uns noch in künftigen Zeiten Erkenntnisse und
Einrichtungen zu Tage fördern werden, die wir jetzt noch kaum
zu ahnen vermögen.""

Vielleicht wird meinem verehrten Gegner das ganz
Verfehlte dieser Entgegensetzung von „Katholisch und Protestantisch"

am ehesten fühlbar, wenn ich mit der Erklärung beginne,
dass ich die angeführten Sätze Döllingers nicht nur für meine
Person vollständig unterschreibe, sondern auch keinen lebenden

protestantischen Theologen weiss, der denselben
widerspräche. Aber auch unsere Reformatoren sind nicht so des

historischen Sinnes — um nicht zu sagen: des Verständnisses
für das, worauf es im Christentum ankommt — baar gewesen,
um mit den Montanisten eine formelle Herstellung der
apostolischen Kirche, eine Herstellung der urchristlichen Zustände
mit Haut und tlaaren, für möglich oder gar für geboten zu
halten. Auch Calvin, der am meisten zu formeller Biblicität
neigte, hat das nicht gethan, geschweige denn Luther, der
solche Thorheiten den wirklichen Montanisten seiner Zeit, den

Zwickauer Propheten und anderen „Schwarmgeistern" über-
liess. Oder wie hätte Luther, wenn er Recht und Notwendigkeit

der kirchengeschichtlichen Fortentwicklung nicht
grundsätzlich anerkannt hätte, aus dieser Entwicklung das
Taufsymbol, das Nicenum und Athanasianum, die Kindertaufe, die

Grundzüge der Liturgie festhalten können, lauter kirchliche



— 63 —

Hervorbringungen, deren Ursprung ausserhalb des N. T. liegt?
Man kann nicht leicht etwas Unzutreffenderes sagen, als: für
Luther sei das N. T. die Summa dogmatica und das Corpus
juris canonici gewesen, — für den Mann, der sich so frei-innerlich

in den Herzpunkt der hl. Schrift hineinstellt, dass er sagen
kann: „Wenn man auf die Schrift dringet wider Christum, so

will ich auf Christum dringen wider die Schrift." Allerdings,
das setzt Luther voraus, dass das für den Christen und für die
Kirche Wesentliche im N. T. auch bezeugt sei, und wenn D.
Langens Kirchen- und Amtsbegriff das eingeständlich nicht ist,
so erwächst auf unserem Standpunkt schon daher wider
denselben ein tödliches Präjudiz. Oder wie wäre das N. T. unser
Kanon, wenn es das für Glauben und Leben der Christenheit
Massgebende nicht enthielte? Von diesem Standpunkt aus übt
Luther allerdings an der kirchlichen Überlieferung Kritik und
lässt aus derselben nur weitergelten, was sich mit dem Kanon
verträgt ; während D. Langen das N. T. nach der kirchlichen
Überlieferung gedeutet wissen will und damit die kanonische
Bedeutung desselben illusorisch macht. Oder wer wird, wo es

sich um die' Analyse einer Quelle handelt, derselben das
getrübte Wasser des abgeleiteten Baches zu Grunde legen? Die
Quelle muss aus sich selber analysiert und das N. T. aus sich
selber ausgelegt werden.

Das also ist das eine Unrecht, dass D. Langen uns in
unseren Reformatoren zu modernen Montanisten stempelt: das
andere besteht darin, dass er uns kirchliche Protestanten für
prinzipiell unkirchliche Leute erklärt, für welche „der Begriff
der Kirche einem niederen, überwundenen Standpunkte angehöre

und von kirchlichen Amtsvollmachten keine Rede mehr
sei". Woher hat nur D. Langen diese seltsame Vorstellung,
wir seien solche Phantasten, um uns einzubilden, das Christentum

könne als Religion und Lebensideal fortbestehen und seine
Mission erfüllen ohne eine es überliefernde und vertretende
Institution? Von den Reformatoren her kann er das nicht
erschliessen, denn obwohl dieselben, immer noch auf eine kirchliche

Gesamtreform hoffend, äusserlich nur eine Notkirche
errichteten, haben sie sich doch lehrend und handelnd unzweifelhaft

zur kirchlichen Idee bekannt. Haben die Lutheraner in
der Notlage des 16. Jahrhunderts das bischöfliche Amt an die
wider die Bischöfe sie schützende evangelische Obrigkeit über-



— 64 -.-

gehen lassen müssen, so haben sie doch um so fester an der
grundlegenden kirchlichen Ordnung, am evangelischen Predigtamte

gehalten. Daneben haben die Reformierten mit grosser
Energie altkirchliche Einrichtungen erneuert, welche die
„katholische" Kirche ruiniert hatte, jene presbyterial-synodalen
Einrichtungen, deren sich heute auch die Altkatholiken
bedienen. Lehrnormen, Kirchenordnungen, Kirchenbehörden haben
die Protestanten beider Konfessionen aufgestellt, und wenn der
Katholik — mit Recht — die Verstaatlichung rügt, in welche
namentlich die lutherische Kirche hineingeraten, so wird er
sich doch billigerweise zugleich der byzantinischen Periode
seiner eigenen Kirchengeschichte zu erinnern haben. Was aber
den gegenwärtigen Protestantismus angeht, so hat in diesem
der kirchenbildende Trieb sich nicht abgeschwächt, sondern
verstärkt. Die thörichte Rede, welche noch vor vierzig Jahren
unter uns gäng und gäbe war, die evangelische Kirche könne
in jeder Verfassung gleich gut gedeihen, ist heute verklungen
und der deutsche Protestantismus hat nach dreihundertjähriger
absoluter Staatsgebundenheit in unseren Tagen — zwar das
historische Band mit dem Staate vernünftigerweise nicht zerrissen,
aber seine Kirche doch als ein eigentümliches, vom Staate
unterschiedenes Gemeinwesen von relativer Selbständigkeit hergestellt.

Wenn D. Langen allen diesen Thatsachen gegenüber
sich auf die Privatansichten eines Rothe oder Sohm beruft, so

dürfen wir ihm sagen, dass beide Männer bei aller ihrer
Verehrungswürdigkeit mit jenen Ansichten unter uns so gut wie
allein stehen. — Allerdings, das begreifen vir trotz alledem,
dass unser Kirchenbau — zumal im Wirrsal der gegenwärtigen
Übergangsperiode — einem Katholiken recht schwächlich
erscheint. Wir können nur versichern, dass wir auch so unsere
kirchliche Schwäche, welche das Korrelat unserer evangelischen
Freiheit ist, der falschen Stärke des hierarchischen
Kirchengebäudes, in welchem der letzte Atemzug dieser Freiheit in
Kerkerluft erstickt, unbedingt vorziehen. Thun das die
Altkatholiken nicht auch?

Aber damit wir in diesem Streite um Kirchlichkeit und
Unkirchlichkeit unserer beiderseitigen Konfessionen uns nicht
missverstehen, — es kommt alles darauf an, was man unter den

„festen kirchlichen Einrichtungen und Amtsvollmachten", von
denen D. Langen redet, sich denkt. Und da müssen wir denn



— 65 —

offen bekennen: der „character indelebilis", den er (S. 416)
in Schutz nimmt und bei seinen vermeintlichen Rechtsnachfolgern

Petri voraussetzt, diese „unvertilgbare Übertragung
bestimmter übernatürlicher Fähigkeiten durch Handauflegung"
ist uns ein Unding. Gott zaubert nicht ; auch im Christentum übt
er keine Zauberei. Alle übernatürlichen Fähigkeiten, die er
mitteilt, setzen die entsprechende geistige und sittliche Empfänglichkeit,

setzen im Christentum den lebendigen Glauben

voraus; eine durch Handauflegung an den innerlich Gottlosen
ebenso wie an den Gläubigen ergehende Mitteilung übernatürlicher

Fähigkeiten, eine unvertilgbare, also auch bei innerem
Abfall von Gott fortbestehende Vollmacht, im Namen Gottes
wirksam zu handeln, wäre aber pure Magie, zu deutsch
Zauberei. So liegt hier allerdings eine „unüberbrückbare Kluft"
zwischen der evangelisch-protestantischen und der falsch-
katholischen Anschauung : der Geist, der Glaube, das innere Leben
ist uns im Christentum durchaus das Erste, Allbedingende, die

Form, das Amt, die Institution durchaus das Zweite und
Bedingte; aus dem neuen Geistesleben, welches Christus in der
Menschheit entzündet hat, wächst uns die Formgebung, die
Organisation, die sichtbare Kirche mit ihren Ämtern und
Einrichtungen erst hervor. Und eben darum behält sie uns nur
so weit sittlichen Wert und göttliches Recht, als sie dem Geiste,
dem Glauben und inneren Christenleben zum Gefässe dient;
ohne das ist sie uns eine taube Nuss, „ein tönend Erz und eine
klingende Schelle" (1. Kor. 13, 1). Eine Grundanschauung, nach
der allerdings die Unterscheidung einer sichtbaren und unsichtbaren

Kirche unentfliehbar sein wird, d. h. nicht die Statuierung
eines Ideals und einer Wirklichkeit neben- und aussereinander,
wohl aber die Anerkenntnis, dass die Kirche Christi ihrem Wesen
nach etwas Geistliches ist und bleibt, und dass ihre Leiblichkeit,

ihre Erscheinung auf Erden immer etwas jenem Wesen
Inadäquates, Inkongruentes behält.

Und nun sehen wir mit Freuden, dass diese unsere
Anschauung von der Kirche im N. T. guten Grund hat, — nach
D. Langens eigenen Zugeständnissen. „Von einer Kirche mit
festen Formen und Einrichtungen weiss das N. T. noch nichts."
Jawohl, und das ist keineswegs nur das Unvollkommene,
Unentwickelte der ersten Anfänge, sondern es ist zugleich die
Normativität der rechten Entwicklung, welche die Form nicht

Kevue intern, ae Theologie. Heft 9, 1895. 5



— 66 —

vor dem Inhalt, das Amt nicht vor der Gemeinde, den Leib
nicht vor dem Geiste fertig hat. Christus — das bezeugen uns
die Evangelien in überwältigender Einhelligkeit — formuliert
keine Dogmen, schreibt keine Liturgie vor, erlässt keine
Verfassung, sondern er geht allein darauf aus, ein neues innere
Leben in den Menschen zu erzeugen, ein Leben aus Gott und
in Gott, einen Geist des Glaubens, der Liebe und der Heiligung.
Wenn er sich zwölf dauernde Augen- und Ohrenzeugen erwählt,
so geschieht das nicht, um für seine künftige Gemeinde
Regenten zu bilden, sondern um den lebendigen Eindruck seines

gotteinigen Lebens der Welt zu übermitteln; sie sind keine
Bischöfe oder Priester, sondern Sendboten, Missionare, und der
Herr legt ihnen in dem, was er ihnen vor andern vorausgiebt,
wohl Vorzugspflichten auf, aber keine Vorzugsrechte inmitten
seiner Gemeinde, verbietet ihnen vielmehr, solche in Anspruch
zu nehmen (Matth. 20, 25 f., 23, 8—11). — Hat er mit alledem
eine formlose Gemeinde gewollt, hat er für das neue Leben in
Gott Gemeinschaft und Gemeinschaftsformen überhaupt für
unnötig gehalten? Das wäre eine /aZscÄ-protestantische Auffassung,

die D. Langen mit Recht bekämpfen würde, wenn wir
sie hegten. Nein, Christus hat nicht gelehrt, dass der junge
Wein keiner Schläuche bedürfe, sondern er hat gelehrt, dass

man ihn in neue Schläuche fassen solle. Er hat in Worten
beten gelehrt; hat am Ende seines Erdenlebens Taufe und
Abendmahl, sichtbare Haltpunkte einer sichtbaren Kirche,
gestiftet; er hat in seiner künftigen Brüdergemeinde doch
Beratungen und Beschlüsse, also eine Ordnung vorausgesetzt
(Matth. 18, 15 f.), und in ihr „Grosse und Kleine" unterschieden,

von denen jene diesen in besonderer Weise dienen sollten.
Nur eins hat er mit alledem nicht gethan: er hat nie und
nirgends den Boden einer theokratischen Gesetzgebung betreten,
nie das Amt des Weltheilandes mit dem eines anderen Mose

vertauscht; er hat als der Träger des von innen heraus
wirksamen Evangeliums, und nicht eines von aussen nach innen
bauenden neuen Gesetzes der Welt keinen einzigen armen
Rechtsbuchstaben hinterlassen. Er hat ihr statt dessen nichts
mehr und nichts weniger hinterlassen als seinen den Glauben
wirkenden und an den Glauben sich verschenkenden heiligen
Geist. Diesem Prinzip des von innen heraus sich entfaltenden
neuen Lebens überlässt er es, seine Gemeinde zuerst zu er-



— 67 —

zeugen und dann zu ordnen, zu verfassen, damit es gewiss und
unzweifelhaft bleibe, dass in seinem Reiche keine Ordnung
etwas für sich bedeute, sondern immer nur so viel, als sie

Trägerin des Geistes, des Glaubens und der Liebe ist.

Nein, sagt der römische Katholizismus, so ist es nicht
gewesen, sondern umgekehrt. Christus hat zuerst Rechtsformen
geschaffen und an dieselben seinen Geist gebunden; ehe es

einen Pfingsttag und eine Gemeinde gab, hat er einen Gottesstaat

auf Erden gestiftet, indem er den künftigen Monarchen
für denselben ernannte und bevollmächtigte, — den Monarchen,
an dessen Dynastie er dann seinen Geist derart gebunden hat,
dass niemand denselben empfängt ohne die Unterwerfung unter
diesen seinen sichtbaren Statthalter auf Erden, dieser aber ihn
besitzt „durch Handauflegung", als character indelebilis, auch
wenn er Balthasar Cossa wäre, — nach Döllinger „der
nichtswürdigste Mensch, den man auftreiben konnte". — Ist das etwas
anderes als der absolute Widerspruch gegen Christi Weg und
Werk? Etwas anderes als der alles verfälschende falsche
Blutstropfen, der dem Urchristentum eingeimpft wird Etwas anderes
als die prinzipielle Verkehrung des Evangeliums Christi in einen
jüdisch-römischen Theokratismus Aus diesem parasitischen
bösen Keim ist der weltbeherrschende Gottesstaat der Gregore
und Innocenze, aus ihm die „Krönung des Gebäudes" im Vati-
canum folgerecht erwachsen. Und nun kommt ein gelehrter,
frommer Altkatholik und konstruiert von dieser Position aus
„eine unüberbrückbare Kluft zwischen Katholizismus und
Protestantismus", während er andererseits eine Brücke über den
Abgrund zwischen Altkatholizismus und Romanismus baut, eine
Brücke der — zunächst theoretischen — Rückkehr zum
römischen Stuhl als der „bleibenden Stätte der Wahrheit und Burg
des festen, alle stärkenden Glaubens"

Ich weiss ja, meinem verehrten Gegner ist es nicht sowohl
um die Rechtfertigung des „Primats" zu thun, in dessen
unschuldige Eigestalt er den absolutistischen Drachen wider alles
Gesetz der Geschichte zurückentwickeln möchte, als vielmehr
um Rechtfertigung des Episkopats, jener grossartigen altkirchlichen

Institution, kraft deren die junge Kirche den Riesenkampf

mit dem römischen Imperium siegreich hinausgeführt
hat und an welche auch heute der Bestand des Altkatholizismus

und mit ihm die Sache der innerkatholischen Reform



— 68 —

geknüpft erscheint. Es ist der Episkopat, den er sich am
Schlüsse seines Aufsatzes aus den von Jesu dem Petrus
zugesagten Vollmachten abstrahiert : ihm möchte er den göttlichen
Rechtstitel einer unmittelbaren Stiftung Christi erhalten. Aber
man fundamentiert den echtkatholischen Episkopat nicht, indem
man denselben auf den eingeständlich unsichern Boden einer
einzigen disputabeln Stelle baut, einen Boden, der entweder
zu gunsten des allgemeinen Priestertums aller Gläubigen unter
den Füssen zerbricht, oder aber viel mehr trägt, als man
brauchen und ertragen kann, nämlich das unfehlbare Papsttum.
Der evangelische Weg zur Begründung des Episkopats als eines

legitimen Pfeilers der Kirche ist ein anderer, wissenschaftlich
wie praktisch ungleich besserer. Allerdings ist die Urkirche,
wie ja auch D. Langen anerkennt, von vornherein ein formloser

Verein gewesen, dass ich so sage, eine reine Pneumato-
kratie, in der weder von einem Bischofsamte, noch überhaupt
von einem rechtlich geordneten Amte etwas zu finden war.
Aber dieser elementare Zustand ist vergangen und dies Gemeinleben

im Geiste hat sich von Stufe zu Stufe in feste rechtliche
Formen gefasst — nicht durch Zufall oder Willkür der Menschen,
nicht durch einen Abfall der Kirche von sich selbst, sondern
mit innerer von Gott geordneter Notwendigkeit. Zuerst macht
sich diese Notwendigkeit, das Bedürfnis eines geordneten Amtes,
geltend hinsichtlich der Liebesthätigkeit der Gemeinde, Ap. G. 6,

und die sieben Armenpfleger werden bestellt. Nach dem schärferen

Bruch mit dem Judentum, der mit Stephanus und
seinem Martyrium eintritt, drängt sich der aus der Zer-

sprengung sich wiederherstellenden Urgemeinde das Bedürfnis
eines umfassenderen Gemeindeamtes auf, und so erscheinen
von da an Älteste als Episkopen, als Gemeindevorsteher kollegial
mit der Leitung ihrer inneren wie äusseren Angelegenheiten
betraut. Kein Kirchengesetz oder Aposteldekret hat sie

eingeführt: es ist die Vernunft des heiligen Geistes, welche diese

Einrichtung wie von selbst allgemein macht; allmählich nimmt
dieselbe auch das noch lange der freien Gabe überlassene
Lehrgeschäft in sich auf (1. Tim. 5, 17). Wenn nun im zweiten
Jahrhundert ganz ebenso ein weiterer Fortschritt sich vollzieht;
wenn an die Spitze der zu Diöcesen sich auswachsenden oder

vereinigenden Gemeinden der monarchische Bischof tritt und
durch ihn die seitherige blosse Gemeindeverfassung zur Kirchen-



— 69 —

Verfassung sich fortbildet, so wäre es freilich ein verkehrter
protestantische Standpunkt, hierin einen Abfall von der
ursprünglichen Reinheit zu erblicken. Nicht das ist die mit dem
zweiten Jahrhundert beginnende Trübung des Urchristentums,
dass man Bischöfe an die Spitze der Presbytérien stellt, sondern
dass man den Paulinismus nicht mehr versteht, das Evangelium

in eine nova lex mit angehängtem Sakramentszauber
umdeutet, das levitische Priestertum aus dem A. T. ins Neue

einträgt und so den Bischof zum Hierarchen und den Bischof
von Rom zum Oberhierarchen zu machen beginnt, — ein
weltgeschichtlicher Fehlgang, dessen relative Notwendigkeit in einer
sündigen Welt wir Protestanten nicht verkennen, der aber
derselben unerachtet für uns den Charakter einer Entartung
des Christentums vollauf behält. An dieser Entartung ist aber
der Episkopat an sich unschuldig; er ist an sich ein legitimer
Fortschritt der kirchlichen Entwicklung, ebensogut wie der
Schritt von den Armenpflegern zu den Ältesten ; er ist an sich,
wie England, Schweden, im 16. Jahrhundert das Herzogtum
Preussen zeigt, auf reformatorischem Boden ebensogut möglich
wie auf altkatholischem. Verliert denn nun der Altkatholizismus

so viel dabei, wenn er das Bischofsamt — wofür bekanntlich

die unbefangen erforschte Kirchengeschichte votiert —
als ein nachapostolisches Erzeugnis des die Kirche leitenden
Geistes Christi betrachtet, anstatt es — in gespanntestem
Verhältnis zu der historisch-kritischen Sachlage — auf positive
Stiftung des historischen Christus zurückzuführen? Verlieren
wir den Sonntag, sobald wir uns eingestehen, dass er eine freie
Schöpfung des in der Kirche waltenden Geistes ist, und nicht
auf einem Stück aus dem Alten ins Neue Testament vererbten
positiven Ceremonialgesetzes beruht? — Allerdings, ein grosser
Unterschied in der Stellung und Betrachtung des Bischofsamtes
wäre mit einem solchen Wechsel der Anschauung verbunden»
In dem einen Falle bliebe der Episkopat göttlicher Rechtsbuchstabe,

im andern würde er göttliches Geistesprodukt; in jenem
Falle behielte er den character indelebilis, bliebe er Träger
übernatürlicher Fähigkeiten auch bei völligem inneren Abfall
von Gott, in diesem wäre er gehalten, einen wahrhaft christlichen

Charakter im sittlichen Sinne des Wortes auszuprägen
und zu bewahren, indem er ohne denselben zur hohlen
Karikatur vor Gott und Menschen herabsänke; in jenem Falle wäre



— 70 —

er, wie D. Langen ausdrücklich sagt, „hierarchisch", d. h.
eine Form der Priesterherrschaft, in diesem wäre er evangelisch,

d. h. eine Form des Dienstes an der Gemeinde Christi.
Ich denke, die Altkatholiken haben zwischen diesen beiden
möglichen Auffassungen des Episkopats ihre Wahl bereits
getroffen. Sie haben sie thatsächlich getroffen, indem sie mit
ihren gesetzlich legitimen, aber vom rechten Glauben
abgefallenen hierarchischen Bischöfen brachen und sich Männer
zu Bischöfen wählten, welche evangelisch genug w7aren, bei
ihrer Einsetzung das Gelübde des Knechtesgehorsams
abzulehnen und sich allein auf die brüderliche Liebe und Verehrung
ihrer Untergebenen zu verlassen.

Aber nicht nur faktisch haben die Altkatholiken mit jenem
falsch-katholischen Kirchen- und Amtsbegriff gebrochen, sondern
—i ich muss das Hrn. D. Langen entgegenhalten — auch
dogmatisch. Im Katechismus der deutschen Altkatholiken wird die
Kirche definiert als „die Gemeinschaft aller mit Christus im Glauben
Verbundenen.« Das ist die evangelisch-protestantische Definition,
wie sie in der Augsburger Konfession steht; die römisch-katholische
lautet anders. Nach Bellarmin ist die Kirche das Reich des

Papstgehorsams, so sichtbar und greifbar wie das Königreich Frankreich

oder die Republik Venedig, und bedarf, um die wahre
Kirche zu sein, keinerlei innerlicher Eigenschaft (non requiri
ullam virtutem internam). Wer dem gegenüber die virtus
interna des Glaubens zur wesentlichen Eigenschaft der Kirche
macht, der hat den Rubikon überschritten, der Katholizismus
und Protestantismus von einander trennt. Wenn, wie ich berichtet
bin, Hr. D. Langen der Verfasser dieses Katechismus ist, also
diese evangelische Definition der Kirche geschrieben hat, so

muss ich annehmen, dass er sich der ganzen Tragweite dieses
seines Bekenntniswortes noch nicht bewusst geworden ist. Ich
reiche ihm auf dasselbe hin dennoch die Friedenshand, denn
in demselben sind, objektiv genommen, unsere Streitfragen
geschlichtet. Wer die Kirche als die Gemeinschaft der
Gläubigen fasst, dem ist das Innerliche, Unsichtbare, Geistliche in
ihr das Erste, das alles andere massgebend bedingt; dem
müssen folgerichtig alle Vollmachten, welche der Herr seiner
Kirche hinterlassen hat, principaliter der Gemeinde der
Gläubigen eignen und sich erst von da aus auf besondere Organe
übertragen; der kann die Kirche nicht mehr aufbauen auf



— 71 —

einen durch Handauflegung mitzuteilenden character indelebilis,
sondern alle Vollmacht in der Kirche wird ihm bedingt sein

müssen durch das innerliche Bleiben an Dem, der das Haupt
ist. Und ebendamit wird ihm endlich auch jedes dogmatische
Motiv zerrinnen, die Stelle Matth. 16, 17—19 anders auszulegen,
als im Sinne der Bevollmächtigung des „Erstlings der
Gläubigen". —

Habe ich am Schlüsse dieser Auseinandersetzung das
Missverständnis zu besorgen, als wolle ich durch dieselbe die
Altkatholiken zum Protestantismus bekehren Es wäre ein grosses
Missverständnis. Ich wünsche durchaus nicht, dass die
Altkatholiken im historischen und kirchenrechtlichen Sinne
Protestanten werden, — ich wünsche, dass sie in ihrem historischen
und idealen Sinne Katholiken bleiben, um der Mission willen,
die ich ihnen zutraue nicht bloss den Römischkatholischen,
sondern auch uns gegenüber. Möchten sie zunehmend
fortfahren, jenen evangelischen Katholizismus uns vorzuhalten, der
in ökumenischem Sinne, in der Betonung des Gemeinchristlichen,
in treuer Bewahrung unveralteter Schätze des christlichen
Altertums, in dem Streben nach künftiger Wiedervereinigung
der Konfessionen seine auch für uns vorbildlichen Charakteristika
hat. Aber um dieser ihrer Mission zu entsprechen, bedürfen
sie der klaren Durchbildung ihrer Grundsätze, des unerschrok-
kenen Ausfegens des römischen Sauerteiges bis auf den letzten
Rest. Nicht zu kirchenrechtlichen Protestanten möchte ich sie
machen, wohl aber ihnen klar machen, dass sie prinzipielle

'Protestanten sind, an dem Tage geworden sind, wo sie aus
Motiven persönlicher Glaubensüberzeugung mit dem Papsttum
gebrochen haben. Denn nicht das frommt ihnen, dass sie de-
und wehmütig ihren Bruch mit demselben als eine wenn auch
notgedrungene Auflehnung gegen einen von Christus vermeintlich

gestifteten römischen Primat bedauern, sondern dass sie
frei und freudig in ihrer Absage an Rom die Bethätigung ihres
guten Christenrechtes, ihrer evangelischen Christenpflicht
erkennen. Und in dieser Erkenntnis hat meine Abhandlung über
die Stelle Matth. 16, 17—19 sie fördern wollen.

Tégernsee, 25. August 1894.

Willibald Beyschlag.


	Zur Verständigung zwischen Altkatholizismus und Protestantismus

