Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 9

Artikel: Zur Verstandigung zwischen Altkatholizismus und Protestantismus
Autor: Beyschlag, Willibald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403299

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR VERSTANDIGUNG

ZWISCHEN

ALTKATHOLIZISMUS UND PROTESTANTISMUS.

In der Uberzeugung, dass die Ausspriiche Jesu an Petrus
Ev. Matth. 16, 17—19 ein vorzuglicher Probierstein fiir Recht
oder Unrecht evangelischer oder romischer Weltanschauung
seien, habe ich im vorigen Jahrgang der Internationalen theo-
logischen Zeitschrift eine Erérterung derselben gegeben, welche
mit rein exegetischen und biblisch-theologischen Mitteln das
~ klare und alleinige Recht der evangelischen Anschauung dar-
_zuthun suchte. Diesem Aufsatz hat Hr. Prof. Langen im sieben-
ten Heft dieses Jahrgangs die Ehre einer kritischen Entgegnung
angethan, welche meiner Auslegung die ,katholische* Auffas-
sung der Stelle, so wie sie Dollinger in seinem vorvatikanischen
Werke ,Christentum und Kirche* formulierte, gegentiberstells.
Ich bin Hrn. D. Langen’ fir diese kritische Entgegnung auf-
richtig dankbar, denn durch Rede und Gegenrede, wenn sie in
Wahrheitsliebe und Achtung des Gegners geschieht, wird eine
streitige Sache geklart. Ich bin ihm um so dankbarer, als er
den exegetischen Streit in den prinzipiellen erhoben hat, in das

Entweder—Oder protestantischer oder katholischer Anschauung
~von Christentum und Kirche tiberhaupt. Aber freilich macht
dieser Gesichtspunkt es mir als protestantischem Mitarbeiter der
internationalen Revue zwiefach wiinschenswert, zu dieser Replik
eine Duplik schreiben zu dirfen. Sie soll eine durchaus ireni-
sche, der Verstandigung zwischen Protestantismus und Altkatho-
lizismus gewidmete sein und so der Idee dieser Zeitschrift als
eines Organs auch interkonfessionellen Austausches nach Kriaften
entsprechen.

Revue intern, de Théologie. Heft 9, 1895, 4



- 50 =

D. Langen fiihrt den Gegensatz meiner und seiner Auffas- -
sung der Stelle Matth. 16, 17—19 auf eine ,uniiberbriickbare
dogmatische Kluft zwischen Protestantismus und Katholizismus*
zurtick. Diese Kluft ist ihm der Gegensatz ,zwischen der Auf-
fassung des Christentums als eines mehr oder weniger form-
losen Idealismus, und der einer Religion, welche bestimmt war,
eine feste kirchenbildende Gestaltung anzunehmen“; und un-
tiberbriickbar ist sie ihm, weil ,der Protestant, der sich zu einer
hierarchischen Kirche bekennte, aufhéren wiirde, Protestant zu
sein, und der Katholik, der dem Petrus keine andere Stellung
zuerkennte als die des Erstlings der Gliubigen, seinen Katho-
lizismus aufgébe“. Ich darf im voraus bemerken, dass diese
. Antithesen mir nicht ganz richtig gestellt scheinen. Als kirch-

| licher Protestant lehne ich es ab, dass uns das Christentum ein

formloser Idealismus ohne k1rchenb11denden Trieb sei, und an-
dererseits gestehe ich dem ,Erstling der Glaubigen“ gerne zu,
dass er zugleich der Trager des Kirchenstiftenden Apostelamtes
gewesen ist. Aber noch mehr als mich und den Protestantis-
mus mochte ich Hrn. D. Langen und seinen Altkatholizismus
gegen ihn selbst in Schutz nehmen. Denn wéire seine ,katho-
lische“ Auffassung von Matth. 16, 17—19 im Recht, dann wéire
diese Stelle nicht, wie er mit dem christlichen Altertum meint,
die Urkunde der bischiflichen, sondern der pdpstlichen Gewalt,
und zwar der pépstlichen im Sinne personlicher Unfehlbarkeit.
. Nicht zu den Aposteln insgemein als den Amtsvorfahren der
Bischofe redet Christus hier, sondern zu Petrus allein, und nicht
einen blossen ,Vorrang“ giebt er ihm, wie D. Langen kiihn,
‘aber beweislos versichert (S. 413), sondern die einzigartige Au-
toritat des Tragers der Kirche und allezeit das Rechte treffen-
den Entscheiders spricht er ihm zu: ,dér will ich des Himmel-
reichs Schlissel geben, und alles, was du auf Erden bindest,
s0ll auch im Himmel gebunden sein*. Das sind so klare und hand-
greifliche Thatsachen, dass — die Ausdehnung der Worte Christi
auf Rechtsnachfolger des Pefrus einmal zugegeben — die Kon-
sequenz und Evidenz durchaus auf romischer Seite wire, die
\ Altkatholiken aber der Vorwurf der Unklarheit, Halbheit und
~ Willktir trafe. Vor einer solchen Lage, welche die Niederlage
im geistigen Streite unentfliehbar enthielte, mochte ich den Alt-~
katholizismus als guter Freund desselben verwahren.



5

Ich darf zunichst davon Akt nehmen, dass — wahrend mir
die Stelle Matth. 16, 17—19 unzweifelhaft echtes Jesuswort und
der Sinn desselben vollkommen durchsichtig und befriedigend
ist — Hr. D. Langen sich ihr gegeniiber in eingesténdlicher Un-
sicherheit, um nicht zu sagen Verlegenheit, befindet. Er will
seine Auslegung nur als ,die uns wahrscheinlichste“ entwickeln,
,ohne ihre ausschliessliche und evidente Richtigkeit zu behaup-
ten* (8. 413) ja er wendet eine unverédchtliche Gelehrsamkeit
daran, es zweifelhaft zu machen, ob Jesus wirklich zu Petrus.
so gesagt habe. Selbstverstindlich habe ich als protestantischer
Theologe gegen eine solche kritische Skepsis prinzipiell nichts
einzuwenden: es fragt sich nur, ob sie unserer Stelle gegeniiber
angebracht ist. D. Langen macht geltend, dass die Stelle liber-
haupt und insonderheit die Begriffe éxxAnoie und ,Binden und
Losen“ nur im Matthausevangelium sich finden. Das Verhiltnis
dieses Evangeliums zu seiner von Papias bezeugten araméiischen
Urschrift sei nicht auszumachen, wohl aber sei zu vermuten,
dass dieselbe in der griechischen Bearbeitung ,etwas heiden-
christlich und hierarchisch umgestaltet® worden sei, und zwar
im zweiten Jahrhundert in Rom, woflir die im tbrigen N. T.
noch nicht vorkommende trinitarische Taufformel Matth. 28, 19
und einiges noch Prekarere angefiihrt wird. — Nachdem wir
so ,vom Standpunkte unabhingiger Evangelienkritik aus“ auf
die Klippe einer moglichen romischen Tendenzerdichtung ge-
fuhrt sind, tberrascht uns die Versicherung: die Frage, ob die
bei Markus und Lukas fehlenden Worte Matth. 16, 17—19 ,eine
Erweiterung oder romische Paraphrasierung® der urspruncrhchen
Rede Jesu seien, komme fiir den Katholiken ndogmatisch gar
nicht in Betracht“. Denn die Evangelien enthielten nichts, was
dem Geiste Christi zuwider sei, und der Katholik ,wisse, dass
der Inhalt jener Worte (der nach D. Langen nicht sicher auszu-
machen ist!) dem Geiste Christi, wie ihn die Kirche bewahre, ent-
spreche. Mein verehrter Gegner gestatte mir, mein unverhohlenes
Erstaunen iber diese Argumentation auszusprechen. FEs macht
fiir das katholische Bewusstsein nichts aus, ob etwas von Christus
~ wirklich gesagt, oder ihm im zweiten Jahrhundert in Rom in
den Mund gelegt worden ist? Woher weiss denn der Katholik,
dass alles, was in den Evangelien steht — auch solches, wo-
- von man den Sinn nicht sicher weiss — dem Geiste Christi ent-
spreche? Gewiss biirgen uns im grossen und ganzen fiir das



£l

k

£

=

dem Geiste Christi Gemésse des neutestamentlichen Inhalts die
Apostel; aber die Apostel haben das zweite Jahrhundert nicht
mehr erlebt, in welchem mehr als Eine fremdartige Tendenz
in der Kirche aufgetaucht 1st Wéren nun jene Worte dem Herrn
érst im zweiten Jahrhundert in den Mund gelegt, und zwar in
Rom, wo auch nach D. Langen schon damals die hierarchische
Tendenz sich regte: wer biirgte uns dann dafir, dass dieselben
noch dem Geiste Christi entsprachen, und nicht vielmehr das erste
Glied in jener furchtbaren Kette romischer Machterschleichun-
_gen waren, wie sie Dollinger in seinem ,,Pa,psttum“ uns auf-

rollt? Das » Wir wissen, dass ihr Inhalt dem Geiste Christi ent-
spricht, wie ihn die Kirche bewahrt* wird seitens der Anhénger
der vatikanischen Dekrete ganz ebenso von diesen behauptet,

wie seitens unseres Gegenredners von der Stelle Matth. 16,

17—19. _

Gliicklicherweise liegt zu jener kritischen Anfechtung der
Worte Matth. 16, 17—19 nicht der mindeste ernstliche Grund
vor. Unser Matthéusevangelium ist nach sicheren Spuren nicht
im zweiten Jahrhundert, sondern noch vor der Zerstérung Je-
rusalems verfasst, als man noch im Tempel opfern konnte (5,
23. 24) und in dem nahenden Gottesgericht tiber Jerusalem noch
das schliessliche Weltgericht miterwartete (10, 23; 16, 28; 24, 29).
Wére es, wie auch einige protestantische Kritiker meinen, im
zweiten Jahrhundert tberarbeitet worden, so wiirden hierbei
solche von der Zeit Uberholten Zige getilgt worden sein. Der
Begriff éxxAnoiex, so gangbar in den neutestamentlichen Briefen,
gehort nicht erst dem Heidenchristentum und zweiten Jahrhun-
dert an; noch weniger das _pBinden und Losen®, ein echt Ju-
discher, rabbinischer Termmus auch die trm:{tamsche Tauf-
formel, dem trinitarischen Gruss 2. Kor. 13, 13 entsprechend,
hétte nicht so rasch die Alleinherrschaft erlangen konnen, wenn
sie nicht schon dem apostolischen Zeitalter entstammte. Das
Verhaltnis des griechischen Matthaus zu der araméischen Logia-
quelle ist keineswegs so unaufhellbar, wie D. Langen meint:
unser Matthius ist eine Zusammen&rbeltung des aus unserem
Markus erkennbaren Urevangehsten mit dieser apostohschen"
Sammlung von Ausspri tichen Jesu. Wenn nun D. Langen den
kurzen urevangelistischen Bericht iiber das Gespridch von Cé-
sarea Philippi, Mark. 8, 27—30, Luk. 9, 18—22, fiir befriedigender
erklart als den ausfibrlicheren des Matthius, so ist das schwer



— B3 —.

 zu begreifen. Gewiss hat Jesus doch nicht auf eine in seinem
Verhiltnis zu den Jiingern epochemachende Frage eine so grosse
Antwort bekommen, um auf dieselbe — wie es nach Markus
und Lukas herauskommt — weiter nichts zu sagen, als dass
die Jinger sie nicht weitersagen sollten. Die Scene fordert ge-
radezu die Ergianzung, welche der Matthdusbericht — ohne
Zweifel aus der Logiaquelle — dem urevangelistischen Berichte
hier giebt, und wenn D. Langen in der Matthéusrelation eine
Zwiespaltigkeit des Themas findet — einmal die Messianitit
Jesu, dann die Bevollmichticung des Petrus —, so verkennt er
die Originalitit des Zusammenhangs, welcher beide Themata
miteinander verbindet. Sind nun die Spriche Matth. 16, 17—19,
wie fast alle Redemitteilungen, mit welchen Matthius die ur-
evangelistische Darstellung ergéanzt, mit aller Wahrscheinlich-
keit auf die Logiaquelle zuriickzufiihren, so haben sie schon
durch diesen Ursprung aus einer apostolischen Aufzeichnung
das stiarkste Vorurteil der Authentie fiir sich. Das letztentschei-
dende Siegel derselben aber liegt uns in der vollkommenen
Harmonie, in welcher der Sinn und Inhalt dieser Worte, nach
dem Gesetz des Sprachgebrauchs und Zusammenhangs ausge-
legt, mit der gesamten Lehre Jesu steht. Denn die Behauptung
_D. Langens, ,der dunkle und vieldeutige Inhalt der Stelle sei
philologisch nicht mit Gewissheit festzustellen®, ist nur so lange

richtig, als man nicht — wie doch eine gesunde Hermeneutik
es fordert — den sonstigen wohlbezeugten Ideenkreis Jesu zu

- Hilfe nimmt: thut man das, so erweist sich die Stelle als ganz
durchsichtiges Glied der wunderbaren, einzigartigen, unerfind-
lichen Gedankenwelt Jesu, und ebendamit als iiber jede kri-
tische Anfechtung erhaben. -

Das fithrt uns hintiber zum Streit der Auslegung. Ich lege
kein Gewicht darauf, dass D. Langen meine Auslegung als ,die
gewohnliche protestantische“ bezeichnet; — die gewohnliche,
protestantische Auslegung deutet -den ,Felsen“, auf welchen |

Christus bauen will, auf den Glauben oder das Bekenntnis des
| Petrus oder auf Jesum selbst, nicht wie ich auf Petrus als gliu-
| bige, christliche Persénlichkeit. Ich freue mich um so mehr, Hrn.
D. Langen mit dieser meiner Erkldrung vorab einverstanden
zu finden. ,Ohne Zweifel“, sagt er S. 413, ,wird Petrus wegen
seines Glaubens der Fels genannt, der Grundstein, auf den die
ganze christliche Gemeinde aufgebaut werden sollte. Hier ist



)

|

-

von keinem Amte die Rede, sondern von einer personlichen
Beschaffenheit des Petrus, infolge deren er der erste Bekenner
Christi, der. erste Chrlstusgla,ublge war. In dieser Higenschaft
konnte er unméglich einen ‘Nachfolger haben.* So Weit also
wéaren wir einig, aber auch tber das Nachstfolgende differieren
wir nicht, oder doch nicht so, wie D. Langen meint. Er legt Ge-
wicht darauf, dass es nicht weiter heisse: ,Du wirst vermoge
deines Glaubens in einer von mir zu bestimmenden Zukunft
den Leuten das Himmelreich zu offnen haben“, sondern: ,Dir
werde ich die Schliissel des Himmelreichs geben®, — die er also
mit und in jenem Glauben noch nicht habe. ,Hier handelt sich’s*,
sagt D. Langen, ,um eine zukiinftige Verleihung; diese Ver-
leihung erfolgte nach der Auferstehung, als Christus den Petrus
und die tibrigen Apostel mit ihrer grossen Weltmission betraute.
Hier handelt es sich also nicht mehr um eine personliche Be-
schaffenheit, sondern um auf eine solche zu griindende Voll-
machten.“ Auch hier kann ich zustimmen, wenn auch vielleicht
unter etwas anderer Vermittelung des Gedankens. Gewiss, als
Petrus jenes grosse Bekenntnis seines Christusglaubens aus-
sprach, wére er noch nicht im stande gewesen, diesen Glauben
ohne weiteres auch in anderen zu erzeugen; daher auch Jesu
Verbot, schon jetzt den Versuch dazu zu machen. Dieser GGlaube,
wiewohl nicht aus Fleisch und Blut, sondern aus Gott geboren,
war doch noch ein unmiindiges Kind, er musste erst durch die
ungeheuern FErlebnisse des Todes und der Auferstehung des
Herrn hindurch jenem Tage der Manneskraft entgegenreifen,
an welchem der h. Geist in Petrus so zum Durchbruch kam,
dass Christus auf ihn — Ap. G. 2 — ,seine Gemeinde bauen“
konnte. Auch bedurfte es in jener Stunde von Césarea Philippi
dessen noch nicht, dass Petrus die Himmelreichsschliissel hand-
habte: noch handhabte sie Jesus selbst, noch erschloss er durch
sein Evangelium den Leuten personlich das Himmelreich. Aber
nach seiner Auferstehung, da er zum Vater ging, da bedurfte
er zu jenem Erschliessen eines auf Erden bleibenden Organs,
und als solches kiinftige Organ bezeichnet er eben — mit dem

_aus Jesajah 22 entnommenen Bilde der Schlusselgewalt *den

zum Petrus erordenen Simon, Jona Sohn. So wird kraft der
— mit der Geistesverheissung unzertrennlich verbundenen —
Schlussauftrage Jesu aus dem Erstling der Glaubigen der Erst-
ling der Apostel: der Glaube des Petrus ist nun stark gewor-



- e

den, die von Anfang auf ihn gelegte Idee des apostolischen
Amtes zu verwirklichen; er empfingt jetzt, wie D. Langen tref-
fend sagt, ,die auf seine personliche Beschaffenheit sich grin-
dende Vollmacht®. _

Aber welch ein todlicher Sprung, wenn D. Langen nach
einer kurzen Erorterung des ,Bindens und Losens®, auf die ich
sogleich zurtickkommen werde, nun fortfahrt: ,Hiernach wiirde
es sich in dem zweiten Teil unsrer Rede um Amtsvollmachten
handeln, bei denen wohl wvon einer Vererbung auf Amisnachfolger
die Rede sein konnte“ — und, wie das Folgende zeigt, nach sei-
ner Meinung wirklich die Rede ist. Ich will nicht wiederholen,
dass von ,Amtsnachfolgern Petri“ in Christi Ausspruch mit
keiner Silbe die Rede ist, geschweige denn von Amtsnachfol-
gern nicht in Jerusalem, wo das ,Auf dich will ich meine Ge-
meinde bauen“ sich erfiullt hat, sondern in Rom. Aber sicht
denn Hr. D. Langen nicht, dass er uns hier etwas rein Undenk-
bares zu denken zumutet? Christus héitte eine Ordnung seines
Reiches, eine Amtsbevollméchtigung in Petrus begriindet auf
eine geistliche Bedingung, auf dessen ,personliche Beschaffen-
heit“, wie D. Langen ausdriicklich sagt, auf jenen aus Gott ge-
borenen Glauben, in welchem er nach D. Langen ,keinen Nach-
folger haben konnte“; er hétte aber dabei vorausgesetzt, dass
~ diese Amtsvollmacht sich vererben solle nach einer ganz an-
 deren Ordnung, nach einem Gesetz nicht der Innerlichkeit, son-
dern der Ausserlichkeit, namlich durch Handauflegung und
Rechtstubertragung, vermoge deren sich eine Amtsgewalt, welche
dem Petrus ,auf Grund seiner personlichen Beschaffenheit“ zu teil
geworden, schliesslich auch an einen Balthasar Cossa und Ale-
xander Borgia ,vererben“ konnte! So hitte Christus, um mit
Paulus (Gal. 3, 3) zu reden, ,was er im Geiste begonnen, im
Fleische vollendet“! Und diese allerboseste Inkonsequenz in
seiner Reichsordnung hétte er uns nicht einmal mit einem Worte
geoffenbart, sondern er hétte es uns iiberlassen, sie als Konse-
quenz aus Worten herauszuraten, die davon keine Silbe ent-
halten! Oder vererbt sich etwa mit der Amtsvollmacht auch
die entsprechende ,personliche Beschaffenheit“? Haftet nach
Christi Reichsordnung der aus Gott geborene Petrusglaube erb-
lich an einem bischoflichen Stuhl? Obwohl Hr. D. Langen in
seinem Satze, dass Petrus in seiner Eigenschaft als Erstling der
Glaubigen ,unmoglich einen Nachfolger haben konnte“, der-



55

gleichen Absurditidten auszuschliessen scheint, wird man den-
noch zu ihnen zurtickgetrieben, wenn man sieht, dass er billi-
gend von einem , character indelebilis“ redet, von ,unvertilgbarer
Ubertragung bestimmter iibernatiirlicher Fiahigkeiten durch
Handauflegung*; ja dass er als sein Direktiv zur Auslegung von
Matth. 16, 17—19 seiner ganzen Abhandlung die Satze Dollin-
gers aus dessen fritherer Periode voranstellt: ,Der Stuhl Petri
sollte eine Stéitte der Wahrheit, eine allen zur Starkung gerei-
chende Burg des festen Glaubens bleiben; denn die Worte wie
die Gebete des Herrn waren nicht bloss auf die einzelne Person,
auf den nichsten Moment gerichtet, sondern sie waren grund-
legend und bauend; sie galten vor allem der Kirche und deren
zukiinfticen von ihm im Geiste geschauten Bediirfnissen.* Ist
das richtig, hat mithin Jesus Matth. 16, 17—19 in dem Stuhl
Petri ,eine bleibende Stétte der Wahrheit®, ,eine allen zur
Stéarkung gereichende Burg des festen Glaubens® gegriindet;
bezieht sich sein Gebet Luk. 22, 32, ,Dass dein Glaube nicht
aufhore®, nicht bloss auf die Person des Petrus und den Mo-
ment, sondern ebensowohl auf die kiinftigen romischen ,Nach-
folger Petri“, — nun, dann hatte auch 1870 das Erbe der Wahr-
heit und der rechte Glaube auf dem romischen Stuhl nicht
aufgehort; dann sind die romischen Papste in ihrem Binden
und Losen bis heute unfehlbar, und dann haben D. Langen
und seine Freunde sehr unrecht gethan, sich von dieser ,blel-

' benden Stitte der Wahrheit und Burg des festen Glaubens® los-

\zusagen. Hat er aber gute katholische Griinde gehabt, den va-
‘tikanischen Dekreten seinen in Gott gegriindeten personlichen

Christenglauben entgegenzusetzen, so sollte er sich auch ein-
0"estelle}fl dass er ebendaxmzt pmmquelle? P7 otestcmt oeworden :

als unwirksamer Ha,iblerung — eine Auslegung von Madtth. 16,
17—19 weitervertreten, die ihn und seine Glaubensgenossen
dem Papsttum gegeniiber ins Unrecht setzt.

Leider hat mein verehrter Gegner, dessen Inkonsequenz
ich ja psychologisch wohl zu verstehen und zu achten weiss,
diejenige Stelle, welche ihm aus seinem Labyrinth den Ausweg
zeigen konnte, die Stelle Matth. 18, 18, ebenso fliichtig als vor-
urteilsvoll behandelt. Wenn Jesus hier von der ,,Gemeinde“
redet; wenn er diese Gemeinde da iiberall findet, ,wo Zwel
oder drel in Seinem Namen versammelt sind“; wenn er die-



S Bk et

selbe zur letztentscheidenden Instanz in ihren eigenen Ange-
legenheiten macht und im Zusammenhang mit diesem ihrem
Zuchtrecht jenes ,Binden und Loésen mit himmlischer Besté-
ticung, welches er Matth. 16 dem Petrus zugesprochen hatte,
den Seinen insgemein zuerkennt, so liegt doch fir jeden, der
diese Stelle unbefangen betrachtet, auf der Hand, dass hiernach
das ,Binden und Losen“, was es immer bedeuten mége, nicht
bestimmten Amtstragern, sondern den Christusjiingern als sol-
chen, der Gemeinde der Gldubigen zukommt, — eine Zuerken-
nung, die mit der an Petrus geschehenen nur so zu reimen ist:
dort der bis dahin allein vorhandene Erstling der Glaubigen,
hier die als kiinftig vorausgesetzte Gemeinde der Glaubigen;
also in beiden Féllen der Glaube an Christum die Grundbedin-
gung der Kirchengewalt. Hr. D. Langen bleibt zunédchst bei der
traditionellen Vereinerleiung von ,Schlisselgewalt® und ,Bin-
den und Losen“: als ob nicht schon der Wechsel der Bilder
eine Verschiedenheit des Sinnes andeutete und der nachweisliche
judische Sprachgebrauch von ,Binden und Losen%, welcher
auch Matth. 5, 19 vorliegt, gar nicht in Betracht kame. Er
nimmt beides von dem Recht des Ausschlusses aus der Gemeinde
und des Zulassens zu ihr: als ob es Jesu — wie dann aus dem
beidemal vorangestellten ,Binden“ folgen wiirde — vor allem
auf das Ausschliessen ankame, und nicht vielmehr auf das Auf-
nehmen; als ob die Handhabung der Himmelreichsschliissel in
einem blossen ,Zulassen® bestehen konnte, und nicht vielmehr
in einem Offnen der Pforte und einem Einfiihren der Leute;
endlich, als ob die Begriffe ,Himmelreich“ und ,Gemeinde“ in
der Lehre Jesu sich deckten! Es sind doch recht erhebliche
Griinde, welche uns anhalten, zwischen dem Handhaben der
pHimmelreichsschliissel* und dem mit himmlischer Gutheissung
Binden und Losen zu unterscheiden und unter jenem die Ver-
kiindigung des Evangeliums, unter diesem die moralische Ge-
setzgebung in der Christenheit, die Bestimmung des in ihr Ver-
bindlichen und Unverbindlichen zu verstehen, wenngleich die
nachapostolische Litteratur diesen specifisch juidischen Terminus
nicht mehr verstanden und daher umgedeutet hat. — Aber wie
dem auch sei: jedenfalls wird das Amt des Bindens und Losens,
und damit ein wesentliches Stiick der Kirchengewalt Matth. 18,
18 der Gemeinde zugeteilt, und nicht den Aposteln. D. Langen
réumt das formell auch ein: gleichwohl will er es sachlich in



=

herkémmlicher, aber exegetisch ganz willkiirlicher Weise den
Aposteln vindizieren; — die Gemeinde, sagt er, handle selbst-
verstandlich durch die Apostel als ihre Organe. Ja wirklich?
die Apostel Gemeindeorgane? Ich denke, sie sind die Organe
des Herrn an die Welt, um Gemeinden zu stiften, Sendboten,
Missionare, wie ihr Name sagt, nicht Gemeindebeamte. Wéren -
sie dies aber, und stinden hier insofern zwischen den Zeilen
zu lesen, als sie die Beschliisse der Gemeinde zu veranlassen
und zu verkiindigen hétten, so sehe ich mnicht ab, was diese
rein formale Befugnis gemein h&tte mit jener jauf iibernatir-
lichen Féahigkeiten beruhenden Vollmacht“, wie sie D. Langen
dem Apostelamte zudenkt. Oder sollte umgekehrt das ,Im
Namen der Gemeinde“ eine leere Formel sein und die eigent-
liche Entscheidung bei den Aposteln stehen? Dann ware das
Wort des Herrn: ,Sag’s der Gemeinde, — hort er die Gemeinde
nicht, dann sei er dir wie der Heide und Zollner“, durch die
exegetische Hinschaltung der Apostel doch geradezu auf den
Kopf gestellt. -

Die schliessliche Bemerkung D. Langens: ,Dass es durch
die Leiter der Gemeinde in deren Namen geschehen musste,
ergiebt sich aus der Natur der Sache und aus allem, was das
N. T. tber das kirchliche Amt enthalt¥, deckt diese Wider-
spriiche doch nur flichtic zu. Es ist gar nicht an dem, dass
die Apostel das Recht, aus der Gemeinde auszuschliessen, wel-
ches D. Langen unter dem ,Binden“ versteht, fiir sich bean-
sprucht h#tten. Paulus hat den Blutschénder in Korinth mit
nichten aus apostolischer Amtsgewalt ausgeschlossen, obwohl
er sich getraute, ein leibliches Strafwunder an ihm zu voll-
ziehen; er hat sich lediglich als ,dem Leibe nach abwesend,

dem @eiste nach anwesend* in die korinthische Gemeindever-

sammlung versetzt und als erster Votant in derselben sein
Votum so abgegeben, wie er wiinschte, dass alle es abgeben
mochten; er hat der Gemeinde zugerufen: ,Thuet den Bosewicht
aus euch hinaus“ (1. Kor. 5, 3. 5. 13). — Uberhaupt aber —
was enthédlt denn das N. T. tiber das kirchliche Amt? Der
locus classicus ist 1. Kor. 12. Hier horen wir, dass die Ge-
meinde Christi ein lebendiger Leib sei aus mancherlei Glie-
dern, dem Gott in diesen Gliedern mancherlei Gaben und
- damit mancherlei Aufgaben eingestiftet zu seiner selbst Erbau-
- ung. So verhalten sich dem Apostel die Begriffe Gabe und



e

Amt, ydowper und daxovie, ganz korrelat; wo eine Gabe ist, da
ist auch eine Aufgabe, ein Amt im idealen Sinne; dies Amt ist
in erster Linie Sache der Gemeinde, in zweiter Sache des vor-
zugsweise begabten Gliedes, so wie der menschliche Leib durch
seine Organe sieht, hort, handelt; und uber diesen idealen
Amtsbegriff, unter den er auch die Apostel als primos inter
pares fasst, geht Paulus dort nicht hinaus. Damit stimmt
dann die Apostelgeschichte, nach deren Darstellung damals
jeder Glaubige, der die Gabe dazu in sich fiihlte und den An-
lass dazu fand, die Vollmachten des geistlichen Amtes ausgeiibt
hat, ohne alle Handauflegcung oder sonstige Bevollmichtigung.
Nicht dass die Apostelgeschichte das geordmete Amt, den form-
lichen Auftrag der Gemeinde, dies oder jenes in ihrem Namen
zu thun, nicht kennte; aber es ist das nur eine nachtrigliche
Ausprigung jenes idealen Amtes, welche demselben erst all-
mahlich und stickweise nachfolgt. Und D. Langen ist auf-
richtig und klarsehend genug, um uns diesen Sachverhalt an
einer andern Stelle seines Aufsatzes zu bestétigen, und einzu-
gestehen, dass die ganz andere Anschauung vom geistlichen
Amte, welche er in die Stelle Matth. 16, 17—19 hineinfragt, im
N. T. eigentlich ohne Anhalt ist. ,Von einer Kirche mit festen
Formen und Einrichtungen®, sagt er S. 415, ,weiss das N.T. noch
nichts. Rinzelne Gemeinden werden gegriindet, kleinere Ver-
sammlungen von Glaubigen finden statt, die Leitung derselben
wird mitunter als gottliche Gabe behandelt, als ob sie nur auf
personlicher Beschaffenheit beruhte. Und wo von Kirchen-
amtern die Rede ist, wird stets in der Mehrzahl gesprochen,
so dass ein festes einheitliches Regiment ausgeschlossen er-
scheint. Selbst die Bezeichnungen wechseln: Alteste, Aufseher,
Vorsteher werden die Leiter in gleicher Weise genannt. Von
christlichen Priestern ist, wie schon Luther richtig bemerkte,
nirgends die Rede; der einzige Hohepriester, der Mittler zwi-
schen Gott und den Menschen, in dem sich das vorbildliche
Priestertum des A. T. erfullte, ist Christus allein.* — Ja, so
ist’s in der That, und wenn es so ist, ist es dann noch erlaubt,
aus dogmatischen Motiven eine dem N. T. zugestdndlich fremde
Amtstheorie in die Stelle Matth. 16, 17 f. einzudeuten? Wenn
es 80 ist, was ist dann noch Rechtméssiges einzuwenden gegen
die Amtstheorie Luthers, die wir auch in Matth. 16, 17—19
bestitigt gefunden haben: dass die von Christus seiner Kirche,



= g

~d. h. Gemeinde hinterlassenen Amtsvollmachten in erster Linie
eben dieser Gemeinde der Glaubigen und in derselben jedem
Glaubigen kraft allgemeinen Priestertums gehoren und erst von
dieser Grundlage aus auf besonders dazu begabte Gemeinde-
glieder zu offentlicher und regelméssiger Ausiibung sich tiber-
tragen?

Wenn unser verehrter Gegner nun doch diese evangelische
Grundanschauung und um ihretwillen unsere Auslegung von
Matth. 16 verwirft und an einer hierarchischen Amtsgewalt, die
Christus wor der Stiftung der Gemeinde in Petrus kreirt hétte,
festhalt, was bestimmt ihn hierzu? Er verrat es uns mit ehren-
werter Offenherzigkeit: seine durch Geburt und Erziehung ihm
anhaftende katholische Denkart. Allen meinen exegetischen und
biblisch-theologischen Instanzen setzt er die Bemerkung ent-
gegen, es sei nicht vielen (— namlich nicht vielen Protestan-
ten —) gegeben, sich iiber die angeborene und anerzogene
Denkart zu erheben; katholische Dinge wollten eben mit ka-
tholischen Augen betrachtet sein. Hat er nicht gefuhlt, wie
zweischneidig diese — im Grunde alle wissenschaftliche Dis-
kussion ausschliessende — Bemerkung ist? Es handelt sich doch
nicht um von Haus aus katholische, sondern um biblische und
gemeinchristliche Dinge, zu deren unbefangener Beurteilung
nicht nur der Protestant, sondern auch der Katholik sich tiber
anerzogene Vorurteile zu erheben hat. Aber fast scheint es,
als wolle D. Langen beiden, Katholiken wie Protestanten, die
Féhigkeit dazu absprechen und in trostlosem Pessimismus die
biblische Wahrheit tberhaupt fur jetzt als unerkennbar hin-
stellen. ,Das Denken und Empfinden¥, sagt er, ,ist leider in
unserm Vaterlande — und nicht bloss in der Theologie — in
ein katholisches und protestantisches auseinander gegangen,
und die Zeit scheint ferner als je, dass eine Verstindigung
moglich witirde.“ Ohne das Wahrheitsmoment in dieser melan-
cholischen Betrachtung zu verkennen, entgegne ich doch: Giebt
- es denn gegen anerzogene Befangenheiten keine Gegenmittel,
wie mannhafte Wahrheitsliebe und methodische Wissenschaft-
lichkeit? und diese Gegenmittel sind in unseren Tagen nicht
schwécher, sondern stirker als je. Wir protestantischen Theo-
logen haben uns von dem Bann altprotestantischer Tradition
nach vieler Meinung nur allzu frei gemacht, und die Altkatho-
liken haben den analogen Bann doch auch an entscheidenden



e e

Punkten durchbrochen; dazu haben wir als wissenschaftliche
Menschen gemeinsame hermeneutisch-kritische Grundsétze, die
heute klarer als zu irgend einer fritheren kirchlichen Zeit erfasst
sind und uns eine exakte Schriftauslegung, wie sie den vorigen
Jahrhunderten fehlte, ermoglichen. Also warum an dem owinzeiv,
an dem gemeinsamen Suchen und Finden der Wahrheit ver-
zweifeln? Ich lasse mich so nicht abfertigen, sondern frage:
worin besteht denn eigentlich jene ,untiberbriickbare Kluft
zwischen Katholisch und Protestantisch“, die es unmdglich
machen soll, tiber die Worte Christi, Matth. 16, 17—19, zu ein-
helliger christlicher Erkenntnis zu kommen ?

Endlich auf S. 415 erhalten wir Auskunft. ,Entscheidend
fir diese Deutung — heisst es — ist die dogmatische Anschauung,
mit der man an sie herantritt. Und hier kommt denn der
Gegensatz zwischen Katholisch und Protestantisch in der schérf-
sten Weise zum Ausdruck. Versteht man unter Christentum
ein blosses Ideal, den Geist Jesu, der die Menschheit durch-
dringen sollte, so muss auch unsere Matthausstelle umgedeu-
tet(?) werden. Dann gehort der Begriff der Kirche einem nie-
deren, iiberwundenen Standpunkt an; von kirchlichen Amts-
vollmachten ist keine Rede mehr, es giebt nur noch eine

christliche Religion, ein christliches Lebensideal in verschie- _
denen Gestalten. — Und hier ist’s, wo D. Langen die bereits
angefiibhrten, seinem Wahrheitssinne alle Fhre machenden Ge-
stdndnisse anfiigt, dass das N. T. allerdings von einer Kirche
mit festen Formen und Einrichtungen noch nichts wisse. Die-
selben schliessen mit dem nach beiden Seiten hin bemerkens-
werten Satze: ,Den character indelebilis, d. h. die unvertilg-
bare Ubertragung bestimmter tibernatiirlicher Féahigkeiten durch
Handauflegung aus dem N. T. nachzuweisen, ist den katholi-
schen Kontroversisten noch immer misslungen.* Dann aber
fahrt D. Langen fort: ,Wer also in scholastischer Weise das
N. T. als Summa dogmatica und Corpus juris canonici behan-
delt, kann unmdoglich sich von der Richtigkeit der katholischen
Auffassung tiberzeugen. Aber so will es auch nach seiner
ganzen Anlage und Entstehung nicht betrachtet sein. So oft
man spater den Versuch der Montanisten erneuerte, das aposto-
lische Zeitalter wieder herbeizufiihren und zu verewigen, musste
derselbe an dem Naturgesetz der geschichtlichen Entwicklung
scheitern. Und wenn wir es offen gestehen sollen, scheint uns



g

das der Grundfehler der Reformatoren des 16. Jahrhunderts
gewesen zu sein, dass man den Zustand der Entstehung und
ersten Entfaltung des Christentums fiir den absolut massgeben-
den und bis zum Ende der Zeit unbedingt festzuhaltenden er-
klarte. Dieser dogmatisch gebundenen lutherischen Auffassung
— fahrt D. Langen fort — stellen wir die geschichtlich weit-
blickende des wissenschaftlichen Katholizismus gegeniiber, wie
sie z. B. Dollinger in der Vorrede zu ,,Christentum und Kirche“
ausgesprochen hat: ,,Nur Anfinge sind es, nur die einfache,
samenkornartig in sich beschlossene, Fremden ihr Inneres ver-
hiillende Gestalt der apostolischen Urkirche ist es, welche der
Betrachtung hier vorliegt. Aber in diesen Anfingen liegen die
Kréifte und Keime einer Kultur, welche in ihrer universalen
Bestimmung nach achtzehn Jahrhunderten noch immer im
Werden und in stetem Wachstum begriffen ist; liegt ein Reich-
tum schopferischer Ideen, welche noch lange nicht erschopft
sind, vielmehr uns noch in kinftigen Zeiten Erkenntnisse und
Einrichtungen zu Tage fordern werden, die wir jetzt noch kaum
zu ahnen vermogen.““ :

Vielleicht wird meinem verehrten Gegner das ganz Ver-
fehlte dieser Entgegensetzung von ,Katholisch und Protestan-
tisch“ am ehesten fiihlbar, wenn ich mit der Erklarung beginne,
dass ich die angefiihrten Satze Dollingers nicht nur fiir meine
Person vollstandig unterschreibe, sondern auch keinen leben-
den protestantischen Theologen weiss, der denselben wider-
spriache. Aber auch unsere Reformatoren sind nicht so des
historischen Sinnes — um nicht zu sagen: des Verstédndnisses
fir das, worauf es im Christentum ankommt — baar gewesen,
um mit den Montanisten eine formelle Herstellung der aposto-
- lischen Kirche, eine Herstellung der urchristlichen Zustinde
mit Haut und Haaren, fir moglich oder gar fiir geboten zu
halten. Auch Calvin, der am meisten zu formeller Biblicitat
neigte, hat das nicht gethan, geschweige denn Luther, der
solche Thorheiten den wirklichen Montanisten seiner Zeit, den
Zwickauer Propheten und anderen ,Schwarmgeistern® uber-
liess. Oder wie hétte Luther, wenn er Recht und Notwendig-
keit der kirchengeschichtlichen Fortentwicklung nicht grund-
 sitzlich anerkannt hatte, aus dieser Entwicklung das Tauf-
_ symbol, das Nicenum und Athanasianum, die Kindertaufe, die
Grundziige der Liturgie festhalten konnen, lauter kirchliche



Hervorbringungen, deren Ursprung ausserhalb des N. T. liegt?
Man kann nicht leicht etwas Unzutreffenderes sagen, als: fiir
Luther sei das N.T. die Summa dogmatica und das Corpus
juris canonici gewesen, — fiir den Mann, der sich so frei-inner-
lich in den Herzpunkt der hl. Schrift hineinstellt, dass er sagen
kann: ,Wenn man auf die Schrift dringet wider Christum, so
will ich auf Christum dringen wider die Schrift.“ Allerdings,
das setzt Luther voraus, dass das fiir den Christen und fir die
Kirche Wesentliche im N. T. auch bezeugt sei, und wenn D.
Langens Kirchen- und Amtsbegriff das eingesténdlich nicht ist,
so erwiachst auf unserem Standpunkt schon daher wider den-
selben ein todliches Préjudiz. Oder wie wére das N. T. unser
Kanon, wenn es das fiur Glauben und Leben der Christenheit
Massgebende nicht enthielte? Von diesem Standpunkt aus iibt
Luther allerdings an der kirchlichen Uberlieferung Kritik und
lasst aus derselben nur weitergelten, was sich mit dem Kanon
vertragt; wahrend D. Langen das N. T. nach der kirchlichen
Uberlieferung gedeutet wissen will und damit die kanonische
Bedeutung desselben illusorisch macht. Oder wer wird, wo es
sich um die’ Analyse einer Quelle handelt, derselben das ge-
tritbte Wasser des abgeleiteten Baches zu Grunde legen? Die
Quelle muss aus sich selber analysiert und das N. T. aus sich
selber ausgelegt werden. '

Das also ist das eine Unrecht, dass D. Langen uns in
unseren Reformatoren zu modernen Montanisten stempelt: das
andere besteht darin, dass er uns kirchliche Protestanten fiir
prinzipiell unkirchliche Leute erklart, fir welche .der Begriff
der Kirche einem niederen, iiberwundenen Standpunkte ange-
hére und von Kkirchlichen Amtsvollmachten keine Rede mehr
sei“. Woher hat nur D. Langen diese seltsame Vorstellung,
wir seien solche Phantasten, um uns einzubilden, das Christen-' -
tum konne als Religion und Lebensideal fortbestehen und seine
Mission erfiillen ohne eine es tberliefernde und vertretende
Institution? Von den Reformatoren her kann er das nicht er-
schliessen, denn obwohl dieselben, immer noch auf eine kirch-
liche Gesamtreform hoffend, dusserlich nur eine Notkirche er-
richteten, haben sie sich doch lehrend und handelnd unzweifel-
haft zur kirchlichen Idee bekannt. Haben die Lutheraner in
der Notlage des 16. Jahrhunderts das bischofliche Amt an die
wider die Bischofe sie schiitzende evangelische Obrigkeit tiber-



s

gehen lassen miissen, so haben sie doch um so fester an der
grundlegenden kirchlichen Ordnung, am evangelischen Predigt-
amte gehalten. Daneben haben die Reformierten mit grosser
Energie altkirchliche Einrichtungen erneuert, welche die ,ka-
tholische“ Kirche ruiniert hatte, jene presbyterial-synodalen
Einrichtungen, deren sich heute auch die Altkatholiken be-
dienen. Lehrnormen, Kirchenordnungen, Kirchenbehoérden haben
die Protestanten beider Konfessionen aufgestellt, und wenn der
Katholik — mit Recht — die Verstaatlichung riigt, in welche
namentlich die lutherische Kirche hineingeraten, so wird er
sich doch billigerweise zugleich der byzantinischen Periode
seiner eigenen Kirchengeschichte zu erinnern haben. Was aber
den gegenwértigen Protestantismus angeht, so hat in diesem
der kirchenbildende Trieb sich nicht abgeschwéicht, sondern
verstarkt. Die thorichte Rede, welche noch vor vierzig Jahren
unter uns ging und gidbe war, die evangelische Kirche konne
in jeder Verfassung gleich gut gedeihen, ist heute verklungen
und der deutsche Protestantismus hat nach dreihundertjéhriger
absoluter Staatsgebundenheit in unseren Tagen — zwar das histo-
rische Band mit dem Staate vernlinftigerweise nicht zerrissen,
aber seine Kirche doch als ein eigentiimliches, vom Staate unter-
_ schiedenes Gemeinwesen von relativer Selbstdndigkeit herge-
stellt. Wenn D. Langen allen diesen Thatsachen gegeniiber
sich auf die Privatansichten eines Rothe oder Sohm beruft, so
durfen wir ihm sagen, dass beide Manner bei aller ihrer Ver-
ehrungswiirdigkeit mit jenen Ansichten unter uns so gut wie
allein stehen. — Allerdings, das begreifen wir trotz alledem,
dass unser Kirchenbau — zumal im Wirrsal der gegenwairtigen
ﬁbergamgsperiode — einem Katholiken recht schwachlich er-
scheint. Wir konnen nur versichern, dass wir auch so unsere
kirchliche Schwéche, welche das Korrelat unserer evangelischen
Freiheit ist, der falschen Stirke des hierarchischen Kirchen-
. gebéudes, in welchem der letzte Atemzug dieser Freiheit in
Kerkerluft erstickt, unbedingt vorziehen. Thun das die Alt-
katholiken nicht auch?

Aber damit wir in diesem Streite um Kirchlichkeit und
Unkirchlichkeit unserer beiderseitigen Konfessionen uns nicht
missverstehen, — es kommt alles darauf an, was man unter den
miesten kirchlichen Einrichtungen und Amtsvollmachten, von
denen D. Langen redet, sich denkt. Und da miissen wir denn



= e e

offen bekennen: der ,,cliaracter indelebilis“, den er (S. 416)
in Schutz nimmt und bei seinen vermeintlichen Rechtsnach-
folgern Petri voraussetzt, diese ,unvertilgbare Ubertragung be-
stimmter iibernatiirlicher Féhigkeiten durch Handauflegung*
ist uns ein Unding. Gott zaubert nicht; auch im Christentum iibt
er keine Zauberei. Alle iibernattirlichen Féhigkeiten, die er
mitteilt, setzen die entsprechende geistige und sittliche Empfang-
lichkeit, setzen im Christentum den lebendigen Glauben vor-
aus; eine durch Handauflegung an den innerlich Gottlosen
ebenso wie an den Glédubigen ergehende Mitteilung tibernatiir-
licher Fahigkeiten, eine unvertilgbare, also auch bei innerem
Abfall von Gott fortbestehende Vollmacht, im Namen Gottes
wirksam zu handeln, wire aber pure Magie, zu deutsch Zau-
berei. So liegt hier allerdings eine ,uniiberbriickbare Klufté
zwischen der evangelisch- protestantlschen und der falsch-ka-
tholischen Anschauung: der Geist, der Glaube, das innere Leben
ist uns im Christentum durchaus das Erste, Allbedingende, die
Form, das Amt, die Institution durchaus das Zweite und Be-
dingte; aus dem neuen Geistesleben, welches Christus in der
Menschheit entziundet hat, wichst uns die Formgebung, die
Organisation, die sichtbare Kirche mit ihren Amtern und Ein-
richtungen erst hervor. Und eben darum behilt sie uns nur
so weit sittlichen Wert und gottliches Recht, als sie dem Geiste,
dem Glauben und inneren Christenleben zum Geféisse dient;
ohne das ist sie uns eine taube Nuss, ,ein tonend Erz und eine
klingende Schelle“ (1. Kor. 13, 1). Eine Grundanschauung, nach
der allerdings die Unterscheidung einer sichtbaren und unsicht-
baren Kirche unentfliehbar sein wird, d. h. nicht die Statuierung
eines Ideals und einer Wirklichkeit neben- und aussereinander,
wohl aber die Anerkenntnis, dass die Kirche Christi ihrem Wesen
nach etwas Geistliches ist und bleibt, und dass ihre Leiblich-
keit, ihre Erscheinung auf Erden immer etwas jenem Wesen
Inadiquates, Inkongruentes behilt.

Und nun sehen wir mit Freuden, dass diese unsere An-
schauung von der Kirche im N. T. guten Grund hat, — nach
D. Langens eigenen Zugestéindnissen, ,Von einer Kirche mit
festen Formen und Einrichtungen weiss das N. T. noch nichts."
Jawohl und das ist keineswegs nur das Unvollkommene, Un-
entwickelte der ersten Anfinge, sondern es ist zugleich die
Normativitit der rechten Entwicklung, welche die Form nicht

Revue intern, de Théologie. Heft 9, 1895, o



=56 —

vor dem Inhalt, das Amt nicht vor der Gemeinde, den Leib
nicht vor dem Geiste fertig hat. Christus — das bezeugen uns
die Evangelien in tberwéilfigender Kinhelligkeit — formuliert
keine Dogmen, schreibt keine Liturgie vor, erlisst keine Ver-
fassung, sondern er geht allein darauf aus, ein neues innere
Leben in den Menschen zu erzeugen, ein Leben aus Gott und
in Gott, einen Geist des Glaubens, der Liebe und der Heiligung.
Wenn er sich zwo6lf dauernde Augen- und Ohrenzeugen erwéhlt,
so geschieht das nicht, um fiir seine kiinftige Gemeinde Re-
genten zu bilden, sondern um den lebendigen Eindruck seines
gotteinigen Lebens der Welt zu iibermitteln; sie sind keine
Bischofe oder Priester, sondern Sendboten, Missionare, und der
Herr legt ihnen in dem, was er ihnen vor andern vorausgiebt,
wohl Vorzugspflichten auf, aber keine Vorzugsrechte inmitten
seiner Gremeinde, verbietet ihnen vielmehr, solche in Anspruch
zu nehmen (Matth. 20, 25 f., 23, 8—11). — Hat er mit alledem
eine formlose Gemeinde gewollt, hat er fiir das neue Leben in
Gott Gemeinschaft und Gemeinschaftsformen iliberhaupt fur
unnétig gehalten? Das wére eine falsch-protestantische Auffas-
sung, die D. Langen mit Recht bekidmpfen wiirde, wenn wir
sie hegten. Nein, Christus hat nicht gelehrt, dass der junge
Wein keiner Schlduche bediirfe, sondern er hat gelehrt, dass
man ihn in neue Schlduche fassen solle. Er hat in Worten
beten gelehrt; hat am Ende seines Erdenlebens Taufe und
Abendmahl, sichtbare Haltpunkte einer sichtbaren Kirche, ge-
stiftet; er hat in seiner Kiinftigen Briidergemeinde doch Bera-
tungen und Beschliisse, also eine Ordnung vorausgesetzt
(Matth. 18, 15 f.), und in ihr ,Grosse und Kleine“ unterschie-
den, von denen jene diesen in besonderer Weise dienen sollten.
Nur eins hat er mit alledem wiché gethan: er hat nie und nir-
gends den Boden einer theokratischen Gesetzgebung betreten,
nie das Amt des Weltheilandes mit dem eines anderen Mose
vertauscht; er hat als der Tréger des von innen heraus wirk-
samen Evangeliums, und nicht eines von aussen nach innen
bauenden neuen Gesetzes der Welt keinen einzigen armen
Rechtsbuchstaben hinterlassen. Er hat ihr statt dessen nichts
mehr und nichts weniger hinterlassen als seinen den Glauben
wirkenden und an den Glauben sich verschenkenden heiligen
Geist. Diesem Prinzip des von innen heraus sich entfaltenden
neuen Lebens tberlisst er es, seine Gemeinde zuerst zu er-



C s

zeugen und dann zu ordnen, zu verfassen, damit es gewiss und
unzweifelhaft bleibe, dass in seinem Reiche keine Ordnung
etwas fur sich bedeute, sondern immer nur so viel, als sie Tré-
gerin des Geistes, des Glaubens und der Liebe ist.

Nein, sagt der romische Katholizismus, so ist es nicht ge-
wesen, sondern umgekehrt. Christus hat zuerst Rechtsformen
geschaffen und an dieselben seinen Geist gebunden; ehe es
einen Pfingsttag und eine Gemeinde gab, hat er einen Gottes-
staat auf Erden gestiftet, indem er den Kkiinftigen Monarchen
fur denselben ernannte und bevollméchtigte, — den Monarchen,
an dessen Dynastie er dann seinen Geist derart gebunden hat,
dass niemand denselben empfingt ohne die Unterwerfung unter
diesen seinen sichtbaren Statthalter auf Erden, dieser aber ihn
besitzt ,durch Handauflegung®, als character indelebilis, auch
wenn er Balthasar Cossa wére, — nach Dollinger ,der nichts-
wiirdigste Mensch, den man auftreiben konnte“. — Ist das etwas
anderes als der absolute Widerspruch gegen Christi Weg und
Werk ? Etwas anderes als der alles verfalschende falsche Bluts-
tropfen, der dem Urchristentum eingeimpft wird ? Etwas anderes
als die prinzipielle Verkehrung des Evangeliums Christi in einen
judisch-romischen Theokratismus? Aus diesem parasitischen
bésen Keim ist der weltbeherrschende Gottesstaat der Gregore
und Innocenze, aus ihm die »,Kronung des Gebdudes“ im Vati-
canum folgerecht erwachsen. Und nun kommt ein gelehrter,
frommer Altkatholik und konstruiert von dieser Position aus
neine uniiberbriickbare Kluft zwischen Katholizismus und Pro-
testantismus“, wéihrend er andererseits eine Briicke iiber den
Abgrund zwischen Altkatholizismus und Romanismus baut, eine
Briicke der — zunéchst theoretischen — Riickkehr zum romi-
schen Stuhl als der ,bleibenden Stétte der Wahrheit und Burg
- des festen, alle stdrkenden Glaubens®!!

Ich weiss ja, meinem verehrten Gegner ist es nicht sowohl
um die Rechtfertigung des ,Primats“ zu thun, in dessen un-
schuldige Eigestalt er den absolutistischen Drachen wider alles
Gesetz der Geschichte zuriickentwickeln mochte, als vielmehr
um Rechifertigung des Episkopats, jener grossartigen altkirch-
lichen  Institution, kraft deren die junge Kirche den Riesen-
kampt mit dem rémischen Imperium siegreich hinausgefithrt
hat und an welche auch heute der Bestand des Altkatholi-
zismus und mit ihm die Sache der innerkatholischen Reform



- 8

gekniipft erscheint. KEs ist der Episkopat, den er sich am
Schlusse seines Aufsatzes aus den von Jesu dem Petrus zuge-
sagten Vollmachten abstrahiert: ihm mochte er den gottlichen
Rechtstitel einer unmittelbaren Stiftung Christi erhalten. Aber
man fundamentiert den echtkatholischen Episkopat nicht, indem
man denselben auf den eingestandlich unsichern Boden einer
einzigen disputabeln Stelle baut, einen Boden, der entweder
zu gunsten des allgemeinen Priestertums aller Gldubigen unter
den Flssen zerbricht, oder aber viel mehr trégt, als man
brauchen und ertragen kann, nédmlich das unfehlbare Papsttum.
Der evangelische Weg zur Begriindung des Episkopats als eines
legitimen Pfeilers der Kirche ist ein anderer, wissenschaftlich
wie praktisch ungleich besserer. Allerdings ist die Urkirche,
wie ja auch D. Langen anerkennt, von vornherein ein form-
loser Verein gewesen, dass ich so sage, eine reine Pneumato-
_kratie, in der weder von einem Bischofsamte, noch tiberhaupt
von einem rechtlich geordneten Amte etwas zu finden war.
Aber dieser elementare Zustand ist vergangen und dies Gemein-
leben im Geiste hat sich von Stufe zu Stufe in feste rechtliche
Formen gefasst — nicht durch Zufall oder Willkiir der Menschen,
nicht durch einen Abfall der Kirche von sich selbst, sondern
" mit innerer von Gott geordneter Notwendigkeit. Zuerst macht
sich diese Notwendigkeit, das Bediirfnis eines geordneten Amtes,
geltend hinsichtlich der Liebesthitigkeit der Gemeinde, Ap. G. 6,
und die sieben Armenpfleger werden bestellt. Nach dem schér-
feren Bruch mit dem Judentum, der mit Stephanus und
 seinem Martyrium eintritt, dringt sich der aus der Zer-
sprengung sich Wiederherst_ellenden Urgemeinde das Bediirfnis
eines umfassenderen Gemeindeamtes auf, und so erscheinen
von da an Alteste als Episkopen, als Gemeindevorsteher kollegial
mit der Leitung ihrer inneren wie &usseren Angelegenheiten
betraut. Kein Kirchengesetz oder Aposteldekret hat sie ein-
gefiihrt: es ist die Vernunft des heiligen Geistes, welche diese
Einrichtung wie von selbst allgemein macht; allmahlich nimmé
dieselbe auch das noch lange der freien Gabe iiberlassene Lehr-
geschift in sich auf (1. Tim. 5, 17). Wenn nun im zweiten
Jahrhundert ganz ebenso ein weiterer Fortschritt sich vollzieht;
wenn an die Spitze der zu Didcesen sich auswachsenden oder
vereinigenden Gemeinden der monarchische Bischof tritt und
~durch ihn die seitherige blosse Gemeindeverfassung zur Kirchen-



verfassung sich fortbildet, so wire es freilich ein verkehrter
protestantische Standpunkt, hierin einen Abfall von der wur-
spriinglichen Reinheit zu erblicken. Nicht das ist die mit dem
zweiten Jahrhundert beginnende Triibung des Urchristentums,
dass man Bischéfe an die Spitze der Presbyterien stellt, sondern
dass man den Paulinismus nicht mehr versteht, das Evange-
lium in eine nova lex mit angehingtem Sakramentszauber um-
deutet, das levitische Priestertum aus dem A. T. ins Neue
_eintrigt und so den Bischof zum Hierarchen und den Bischof
von Rom zum Oberhierarchen zu machen beginnt, — ein welt-
geschichtlicher Fehlgang, dessen relative Notwendigkeit in einer
sindigen Welt wir Protestanten nicht verkennen, der ‘aber
_ derselben unerachtet fiir uns den Charakter einer Entartung
des Christentums vollauf behélt. An dieser Entartung ist aber
der Episkopat an sich unschuldig; er ist an sich ein legitimer

Fortschritt der kirchlichen Entwmklung, ebensogut wie der

- Schritt von den Armenpflegern zu den Altesten; er ist an sich,
wie England, Schweden, im 16. Jahrhundert das Herzogtum
Preussen zeigt, auf reformatorischem Boden ebensogut moglich
wie auf altkatholischem. Verliert denn nun der Altkatholi-
: z1smus so viel dabei, wenn er das Bischofsamt — wofiir bekannt-
lich die unbefa,ngen erforschte Kirchengeschichte votiert —
als ein nachapostohsches Erzeugnis des die Kirche leitenden
Gleistes Christi betrachtet, anstatt es — in gespanntestem Ver-
haltnis zu der h1storlsch-kr1tlschen Sachlage — auf positive
Stiftung des historischen Christus zurtickzufithren?  Verlieren
wir den Sonntag, sobald wir uns eingestehen, dass er eine freie
Schopfung des in der Kirche waltenden Geistes ist, und nicht
auf einem Stlick aus dem Alten ins Neue Testament vererbten
positiven Ceremonialgesetzes beruht? — Allerdings, ein grosser
Unterschied in der Stellung und Betrachtung des Bischofsamtes
ware mit einem solchen Wechsel der Anschauung verbunden.
In dem einen Falle bliebe der Episkopat géttlicher Rechtsbuch-
stabe, im andern wiirde er gottliches Geistesprodukt; in jenem
Falle behielte er den character indelebilis, bliebe er Triger
tibernatiirlicher Fahigkeiten auch bei volligem inneren Abfall
von Gott, in diesem wire er gehalten, einen wahrhaft christ-
lichen Charakter im sittlichen Sinne des Wortes auszuprigen
und zu bewahren, indem er ohne denselben zur hohlen Kari-
katur vor Gott und Menschen herabséinke; in jenem Falle wire



o

er, wie D. Langen ausdrticklich sagt, ,hierarchisch“, d. h.
eine Form der Priesterherrschaft, in diesem wéire er evange-
lisch, d. h. eine Form des Dienstes an der Gemeinde Christi.
Ich denke, die Altkatholiken haben zwischen diesen beiden
moglichen Auffassungen des Episkopats ihre Wahl bereits
getroffen. Sie haben sie thatséchlich getroffen, indem sie mit
ihren gesetzlich legitimen, aber vom rechten Glauben abge-
fallenen hierarchischen Bischofen brachen und sich M#nner
zu Bischofen wahlten, welche evangelisch genug waren, bei
ihrer Einsetzung das Geliibde des Knechtesgehorsams abzu-
lehnen und sich allein auf die bruderliche Liebe und Verehrung
ihrer Untergebenen zu verlassen.

Aber nicht nur faktisch haben die Altkatholiken mit jenem
falsch-katholischen Kirchen- und Amtsbegriff gebrochen, sondern
— ich muss das Hrn. D. Langen entgegenhalten — auch dog-
matisch. Im Katechismus der deutschen Altkatholiken wird die
Kirche definiert als ,die Gemeinschaft aller mit Christus im Glauben
Verbundenen.* Das ist die evangelisch-protestantische Definition,
wie siein der Augsburger Konfession steht; die romisch-katholische
lautet anders. Nach Bellarmin ist die Kirche das Reich des Papst-
oehorsams, so sichtbar und greifbar wie das Kénigreich Frank-
reich oder die Republik Venedig, und bedarf, um die wahre
Kirche zu sein, keinerlei innerlicher Eigenschaft (non requiri
ullam virtutem internam). Wer dem gegenitiber die virtus in-
terna des Glaubens zur wesentlichen Eigenschaft der Kirche
- macht, der hat den Rubikon tuberschritten, der Katholizismus
-und Protestantismus von einander trennt. Wenn, wie ich berichtet
bin, Hr. D. Langen der Verfasser dieses Katechismus ist, also
diese evangelische Definition der Kirche geschrieben hat, so
muss ich annehmen, dass er sich der ganzen Tragweite dieses
seines Bekenntniswortes noch nicht bewusst geworden ist. Ich
reiche ihm auf dasselbe hin dennoch die Friedenshand, denn
in demselben sind, objektiv genommen, unsere Streitfragen
geschlichtet. Wer die Kirche als die Gemeinschaft der Glau-
bigen fagst, dem ist das Innerliche, Unsichtbare, Geistliche in
ihr das FErste, das alles andere massgebend bedingt; dem
miissen folgerichtig alle Vollmachten, welche der Herr seiner
Kirche hinterlassen hat, principaliter der Gemeinde der Gléu-
bigen eignen und sich erst von da aus auf besondere Organe
tibertragen; der kann die Kirche nicht mehr aufbauen auf



B pl o

einen durch Handauflegung mitzuteilenden character indelebilis,
sondern alle Vollmacht in der Kirche wird ihm bedingt sein
miissen durch das innerliche Bleiben an Dem, der das Haupt
ist. Und ebendamit wird ihm endlich auch jedes dogmatische
Motiv zerrinnen, die Stelle Matth. 16, 17—19 anders auszulegen,
als im Sinne der Bevollméchtigung des ,Erstlings der Glau-
bigen“. —

Habe ich am Schlusse dieser Auseinandersetzung das Miss-
versténdnis zu besorgen, als wolle ich durch dieselbe die Alt-
katholiken zum Protestantismus bekehren? Es wére ein grosses
Missverstdndnis. Ich wiinsche durchaus nicht, dass die Alt-
katholiken im historischen und kirchenrechtlichen Sinne Pro-
testanten werden, — ich wiinsche, dass sie in ihrem historischen
und idealen Sinne Katholiken bleiben, um der Mission willen,
die ich ihnen zutraue nicht bloss den Romischkatholischen,
sondern auch uns gegeniiber. Mochten sie zunehmend fort-
fahren, jenen evangelischen Katholizismus uns vorzuhalten, der
in okumenischem Sinne, in der Betonung des Gemeinchristlichen,
in treuer Bewahrung unveralteter Schitze des christlichen
Altertums, in dem Streben nach kinfticer Wiedervereinigung
der Konfessionen seine auch fiir uns vorbildlichen Charakteristika
hat. Aber um dieser ihrer Mission zu entsprechen, bediirfen
sie der klaren Durchbildung ihrer Grundsitze, des unerschrok-
kenen Ausfegens des romischen Sauerteiges bis auf den letzten
Rest. Nicht zu kirchenrechtlichen Protestanten méchte ich sie
machen, wohl aber ihnen klar machen, dass sie prinzipielle
'Protestanten sind, an dem Tage geworden sind, wo sie aus
Motiven personlicher Glaubensiiberzeugung mit dem Papsttum
gebrochen haben. Denn nicht das frommt ihnen, dass sie de-
und wehmttig ihren Bruch mit demselben als eine wenn auch
notgedrungene Auflehnung gegen einen von Christus vermeint-
lich gestifteten romischen Primat bedauern, sondern dass sie
frei und freudig in ihrer Absage an Rom die Bethitigung ihres
guten Christenrechtes, ihrer evangelischen Christenpflicht er-
kennen. Und in dieser Erkenntnis hat meine Abhandlung tiber
die Stelle Matth. 16, 17—19 sie fordern wollen.

Tegernsee, 25. August 1894.
WILLIBALD BEYSCHLAG.




	Zur Verständigung zwischen Altkatholizismus und Protestantismus

