Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 9

Artikel: Rom und die orientalischen Kirchen
Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403298

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROM

DIE ORIENTALISCHEN KIRCHEN.

Leo XIII. wendet sich mit seiner ,allen Firsten und Vol-
kern“ gewidmeten Bulle Praeclara gratulationis (vom 20. Juni
1894) vorzugsweise an die orientalischen Kirchen. Er gedenkt
zwar auch seiner Bemiihungen zur Bekehrung der Heidenwelt;
aber er muss dem Herrn anheimgeben, die in der Finsternis
und im Schatten des Todes sitzenden Volker zum Lichte des
Evangeliums gelangen zu lassen. Wie bald das geschieht, ver-
mag er nicht zu sagen. Ebenso stehen ihm die Protestanten
unendlich fern. Wenn diese, meint er, ihre Gemeinschaften
(congregationes) mit der von Christus gestifteten Kirche ver-
gleichen wollten, so missten sie wohl zugeben, dass sie von
dem Schatze der Wahrheit, den sie bei der Trennung mitge-
nommen, nicht viel behalten hétten: Viele bestreiten Christi
gottliche Natur; das Ansehen der hl. Schrift, auf das sie sich
sonst beriefen, haben sie preisgegeben; mit ihrer freien For-
- 8schung: sind sie in mannigfaltige Sekten auseinandergegangen
und sehr oft dem Naturalismus und Rationalismus anheimge-
fallen. Bereits ist eine schone Zahl zur Kirche zuriickgekehrt.
Man hat angefangen zu erkennen, dass man Christo nicht an-
gehort, wenn man nicht ein Glied seines Leibes, d. 1. seiner
Kirche ist; dass man den Glauben nicht bewahren kann, wenn
man sich nicht dem im Apostel Petrus eingesetzten pépstlichen
Lehramt unterwirft. Das ist namentlich auch von protestan-
tischen Schriftstellern dargethan worden. Ihr Beispiel moge die
Getrennten bewegen, wieder zur Einheit des Glaubens und zur



= 40 -

'H“_Gememschaft des Gottesdienstes zuruckzukebren Den Katho-
liken hingegen wird vorgehalten, wie im 16. Jahrhundert durch
die Glaubensstreitigkeiten aller Fortschritt gehemmt und un-
sdgliches Unheil tiber Europa gebracht worden ist. Das moge
ihnen bei allfalligen Versuchungen, sich vom Papst zu trennen,
zur Warnung dienen.

~ An eine Vereinigung mit protestantischen »Gemeinschaften*
~ denkt der Papst also nicht; er erwartet nur, dass diese mehr und
mehr zerbrockeln und dass sich die Protéstanten wieder in
die papstliche Kirche aufnehmen lassen. In ganz anderem
Tone redet der Papst zu den Orientalen.

Aueh ihnen gegenuber vergiebt er sich freilich gar nichts.

_"Er beginnt seine Bulle, wie gewshnlich, mit einer Lobpreisung
der eigenen Hoheit und Leistungen. Das Bischofsjubilium, das
er im vorigen Jahre gefeiert, hat die Einheit der Kirche und
ihre wunderbare Verbindung mit dem Papst glanzvoll ans Licht
gebracht. Der katholische Erdkreis schien alles andere ver-
gessen und den Blick seiner Augen und die Gedanken seines
Herzens nur noch auf den pépstlichen Palast gerichtet zu haben.
Furstliche Gesandten, Pilgerscharen, Huldigungsschreiben, hei=
lige Ceremonien machten offenkundig, dass alle Katholiken im
Gehorsam gegen den apostolischen Stuhl Ein Herz und Eine
- Seele sind. Das war dem Papst angenehm, weil er ohnehin
bestéindig darnach strebt, alle Volker und Nationen immer en-
ger mit sich zu verbinden und die Gewalt des romischen Papstes
aller Welt vor Augen zu stellen. Dabei aber musste er mit
innigem Schmerz daran denken, dass immer noch ein so grosser
Teil des menschlichen Geschlechtes, auf falschem Wege ein-
hergehend, vom Papste weit entfernt ist. Da nun Leo XIII.
als Papst auf Erden der Stellvertreter des allm#chtigen Gottes
ist, der will, dass alle Menschen selig werden und zur Erkennt-
nis der Wahrheit gelangen, und da er personlich durch sein
hohes Alter an das Ende gemahnt wird, findet er es angezeigt,
~ das Beispiel seines Irlosers und Lehrmeisters Jesus Christus
_nachzuahmen, der unmittelbar vor seiner Riickkehr in den
Himmel Gott den Vater instandigst gebeten hat, es mochten
seine Schiiler und Anhédnger nach Geist und Sinn Fines sein: .
»Ich bitte, dass Alle Eines seien, wie Du, Vater, in mir und
_ich in Dir, dass auch sie in uns Eines seien.“ Da Jesus auch
fir diejenigen gebetet hat, die durch der Apostel Wort an Thn



e

glauben wiirden, gehort es zu den Anliegen des Papstes, alle
Menschen ohne Unterschied der Abstammung und des Wohn-
ortes zur Einheit des Glaubens zu vereinigen.

Wie sich der Papst die erstrebte Gemeinschaft denkt, sagt
er namentlich denen, die ,das Bekenntnis des romischen Glau-
bens mit Jesus Christus vereinigt, wie es sie dem apostolischen
Stuhle gehorsam macht“. Diese braucht er nicht erst zur Ein-
heit zu fiihren, sondern nur zu mahnen, das hohe Gut nicht zu
gefahrden. Deshalb erinnert Leo XIII. an die bisherigen
Schreiben, die er teils an alle, teils an einzelne katholische
Volker erlassen hat: ,ihnen sollen die Katholiken bei Gelegen-
‘heit_ die Norm ihres Denkens und Handelns entnehmen und
insbesondere es sich zum hochsten Gesetz machen, dem Lehr-
amt und Ansehen der Kirche (des Papstes) in allen Dingen
(omnibus in rebus) ohne Einschréankung und ohne Misstrauen
mit ganzem Gemiite und freudiger Bereitwilligkeit zu gehorchen.*“
_Sehr verderblich fiir die christliche Einheit ist besonders, dass

- In weiten Kreisen der Begrlff der Klrche _yerdunkelt 156 Die

Kirche ist eine ,,vollkommene Gesellschaft (societas perfecta)
und daher nach Gottes Ordnung eigenen Rechts, in ihrer
Gesetzgebung niemand unterworfen. Dabei leitet sie keine
Herrschsueht; vielmehr kommt es nicht selten vor, dass die
Kirche zeitweise auf Rechte verzichtet, wie die Konkordate mit
einzelnen Staaten beweisen. Leider sind die Staaten gegen die
Kirche nicht gleich riicksichtsvoll. Allein daran sind die Frei-
maurer schuld, die besonders in Italien und Frankreich das
Volk unterjocht haben. Gross ware der Vorteil fiir die mensch-
liche Gesellschaft, wenn die Kirche wieder frei ihres Amtes
walten kénnte. Die gegenwirtige sociale und politische Lage
verlangt gebieterisch, dass man auf den Papst hére. Mogen
namentlich die Regenten die papstlichen Ratschlige beherzigen.

Wenn .Leo XIII. die breiten Ausfithrungen dieser seiner
Lieblingsgedanken mit dem Wunsche schliesst, die Verheissung
von dem Einen Hirten und der Einen Herde moge sich bald
erfillen, so ist natiirlich unter dem Einen Hirten der Papst zu
verstehen, — eine Auslegung, die bekanntlich durch das vati-
kanische Konzil fiir die romische Kirche offizielle Guiltigkeit
erlangt hat. Die Vereinigung, die der Papst wiinscht, besteht
also darin, dass sich alle Christglaubigen ihm, dem Stellver-
treter Gottes auf Erden, unterwerfen, ihr Denken und Handeln



o

in allen Dingen nach papstlicher Vorschrift normieren und so
unter péapstlichem Szepter eine alle Lénder umfassende, jeder
andern Gewalt gegeniiber selbstandige ,vollkommene Gesell-
schaft* darstellen. -

Im Bewusstsein solcher Hoheit und Machtvollkommenheit
erhebt Leo XIII. seine Stimme, um die orientalischen Kirchen
zur Wiedervereinigung einzuladen. Fr redet von ihnen mit
Achtung. Vom Orient hat der christliche Erdkreis das Heil
empfangen. Der Papst anerkennt ,orientalische Kirchen“ (Eccle-
siae orientales, nicht bloss congregationes), die am tiberlieferten
Glauben festhalten und von alters her ruhmvoll dastehen (fide
avita gloriaque vetere illustres). Will der Papst den Katholi-
zismus rechtfertigen, so nimmt er die Zeugnisse oft auch her
aus der Lehre, den Sitten und Gebrduchen der Orientalen.

Leo XIIL. geht sogar so weit, den orientalischen Kirchen
das erstaunliche Zugestindnis zu machen, dass, einige wenige
Dinge ausgenommen, Rom mit ihnen dbereinstimine (si pauca
excipias, cetera consentimus). Das filioque halt der Papst fiir
so unwichtig, dass er es nicht einmal erwadhnt. Die dogmati-
schen Neuerungen des Trienter Konzils, das Dogma vom Jahr
1854, der Syllabus vom Jahr 1864, die vatikanischen Dekrete
vom Jahr 1870 werden ebenfalls mit Stillschweigen tibergangen
und scheinen nach der papstlichen Ausserung auch noch nicht
viel zu bedeuten.

yDen wesentlichen Streitpunkt bildet der Primat des ro-
mischen Papstes.“ (Praecipuum dissidii caput de Romani Pon-
tificis primatu.) Mit welchen Prarogativen dieser Primat ver-
bunden ist, sagt der Papst den Orientalen selbst nicht; das
mogen sie andern Abschnitten der Bulle entnehmen. Wenn sie
sich dazu verstehen konnten, im réomischen Papst ,den irdischen
Statthalter des allméchtigen Gottes* (cum Dei omnipotentis
vices in terris geramus) anzuerkennen, ohne dessen Lehramt
kein aufrichtiger Glaube an Christus moglich ist (nec sinceram
Christi fidem adipisci, cujus magisterium legitimum, Petro et
successoribus traditum, repudiarent) und dem man in allen Din-
gen gehorchen muss, wenn man mit Christus verbunden sein
will (catholicos, quos Romanac professio fidei uti obedientes facit
apostolicae sedi, ita tenet cum Jesu Christo conjunctos. . ...
Ilud imprimis summam sibi legem statuant, magisterio auctori-
tatique Ecclesiae non anguste, non diffidenter, sed toto animo



e e

et perlibente voluntate omnibus in rebus esse parendum), Sso
wiirde sich wohl auch eine Einigung tber den vom Papst in
Anspruch genommenen Jurisdiktionsprimat erzielen lassen. Zu-
néichst aber beschriankt sich Leo XIII. darauf, den Orientalen
einfach seinen ,Primat® zu empfehlen, ohne ausdriicklich an-
zugeben, worin dieser besteht.

So gelingt es ihm auch besser, den Schein zu erwecken,
als hitten die Orientalen den urspriinglich von ihnen aner-
kannten romischen Primat erst im Laufe der Zeit und aus un-
zureichenden Griinden preisgegeben. Wire dem so, dann durfte
man wohl mit dem Papste hoffen, dass nun die Zeit nicht mehr
ferne sei, in der die orientalischen Kirchen auf ihren friihern
Standpunkt zuriickkehren werden (non longe abfore, ut redeant,
unde discessere). '

Aber es handelt sich nur um einen Schein. Grundfalsch
ist schon das erste Argument, das der Papst geltend macht.
Er spricht den Wunsch aus: ,Mochten sie (die Orientalen) doch
auf die Anfinge zurickblicken, sehen, was ihre Vorfahren ge-
dacht und was die Zeit, die den Anfingen zunichst liegt, tiber-
liefert hat; denn daraus ergiebt sich klar, dass sich Christi
gottlicher Ausspruch: ,Du bist Petrus und auf diesen Felsen
will ich meine Kirche bauen“, an den romischen Papsten be-
wahrheitet hat.“ (Inde enimvero illud Christi divinum testimo-
ninise iaes Petrus - . luculenter extat de Romanis Ponti-
ficibus comprobatum.) Darnach hitte also auch die orientalische
Kirche in den ersten christlichen Jahrhunderten anerkannt,
\f"dass die angefiihrte Schriftstelle mit Recht fiir die gottliche
Einsetzung des romischen Primates in Anspruch genommen
wird. Es ist zu bedauern, dass Leo XIII. fiir diese Behauptung
nicht einige klassische Zeugnisse angegeben hat. Professor
Langen hat in seinem gelehrten Werk ,Das vatikanische Dogma
von dem Universalepiskopat und der Unfehlbarkeit des Papstes
in seinem Verhaltnis zum Neuen Testament und der patristi-
schen Exegese“ (Bonn, Ed. Webers Buchhandlung, 1871) die
griechischen Kirchenviter und Kirchenschriftsteller genannt,
die jenen Ausspruch Jesu an den Apostel Petrus erkliren, aber
keinen gefunden, der daraus die Lehre vom romischen Primat
hergeleitet hitte. Die Griechen bezogen Jesu Worte auf die
Person des Apostels Petrus, auf seinen Glauben oder auf den
Gegenstand seines Glaubens, Christus (Gregor von Nazianz,



P

St

Chrysostomus, Cyrill von Alexandrien, a. a. O. S. 39 f.); sie
betonen, dass der Fels, auf den die Kirche gebaut wurde,
Christus selbst sei (Kusebius, Cyrill von Alexandrien, Theodoref,
Procopius, a. a. O. S. 43); sie sagen, der ,Fels“, den Jesus
meine, sei das Bekenntnis, das Petrus im Namen aller abgelegt
hat (Chrysostomus, Gregor von Nazianz, Athanasius, Palladius,
Didymus, Isidor von Pelusium, Cyrill von Alexandrien, Juve-
nal von Jerusalem, Theodoret, Procopius von Gaza, Kosmas
der Indienfahrer, Anastasius vom Sinai, Johannes von Damaskus;
a. a. 0. S. 46 ff.). Auch wenn der Apostel Petrus personlich
als Fels bezeichnet wird, so kommt nach griechischer Auffas-
sung dabei doch nur die von ihm personlich geiibte Glaubens-
festigkeit in Betracht, nicht eine auf Nachfolger sich vererbende
amtliche Ausnahmestellung (Basilius, Origenes, Epiphanius,
Asterius; a. a. O. S. 53 ff.). Statt die an Petrus gerichteten
Worte in einem besondern Sinn auf die romischen Bischofe an-
zuwenden, beziehen sie die Griechen auf alle Apostel, ja auf
alle Christglaubigen, fir die Petrus mit seinem Bekenntnis
Muster und Vorbild geworden ist (Theodoret, Cyrill von Alexan- -
drien, Origenes, Cyrill von Jerusalem u. s. w., a. a. O. S. 66 ff.).
Nur einzelne Pepste finden, dass Christi Lobspruch: ,Du bist
Petrus ... ..“ ihnen ganz besonders gelte, und lassen sich das
unter Umstdnden auch von Briefstellern sagen, mit denen sie
in Beziehung stehen. Aber, wir wiederholen, Professor Langen
hat auch nicht einen einzigen griechischen Kirchenvater oder
Kirchenschriftsteller gefunden, der die Worte: ,Auf diesen
Felsen will ich meine Kirche bauen“ vom Primat der romi-
schen Pipste verstanden hitte. Dass von einer solchen Auf-
fassung auch keine orientalische Synode etwas weiss, bedarf

kaum der Erwihnung. Es wird deshalb den orientalischen

Kirchen ausserordenthch “schwer f%llen “sich davon zu uber-
zZeuger, dass auch sie-in- den ersten chrlsthchen Jahrhunderten

in der oft erwédhnten Petrusstelle die b1b11sche Reehtfertlgung”
~ des romischen Primates gesehen hiitten.

Ebenso schlimin steht es mit dem zweiten Argument, auf
das sich Leo XIII. beruft. Er erinnert daran, dass in den
ersten Jahrhunderten auch Griechen auf dem romischen Stuhle
sassen. Das ist eine vollig notorische Thatsache. Was aber
damit bewiesen sein soll, ist schwer einzusehen, — es sei denn,
dass der Papst den Griechen ins Geddchtnis zurtickrufen wollte,



s

dass sie in den ersten Zeiten einen massgebenden HKinfluss auf
die romische Kirche ausgetlibt haben. Fiir den romischen Uni-
versalepiskopat stinden aber die Dinge viel besser, wenn

Leo XIII. sagen konnte, schon in der Zeit der Kirchenviéter

hatten die rﬁmischen Bischofe die Patriarchen von Konstanti- |

nopel ernannt und oft auch Lateiner mit der hohen Wiirde
bekleidet. Allein man weiss wohl, dass im 6. Jahrhundert ein
Patriarch der ostromischen Kaiserstadt den Titel ,okumenischer
Bischof* angenommen, und dass Gregor 1. diesen Titel als eine

Blasphemie verurteilt hat (vgl. Dr. J. G. Reinkens, ,Der Uni- |

versalbischof im Verhéltnis zur Offenbarung. Nach Gregor dem

Grossen und Pius IX.“ Minster, E. C. Brunns Verlag, 1871); |

aber man kennt gar kein Vorkommnis, mit dem man wahr-
scheinlich machen kénnte, dass die romischen Pépste jemals
tiber ein orientalisches Patriarchat irgend eine Jurisdiktion be-
sessen hétten.

Daher ist es vollig aus der Luft gegriffen, wenn der Papst
iber das Ansehen des romischen Stuhles bei den Orientalen in
der Zeit vor der Trennung sagt: ,Vor jener Zeit, wo der Mensch
noch nicht getrennt, was Gott verbunden, war der Name des
apostolischen Stuhles bei allen Volkern der christlichen Welt
heilie, und dem romischen Papst, als dem rechtméssigen Nach-
folger des hl. Petrus und demgemaiss als dem Stellvertreter Jesu
Christi auf Erden, gehorchten einmiitiq ohne alles Schwanken ganz
gleich der Orient und Occident” (.. ... Jesu Christi in terris vi-
cario Oriens pariter atque Occidens consentientibus sententiis
sine ulla dubitatione parebant). Héatte Leo XIII. einmal die
Briefe Gregors I. gelesen, so wiirde er wissen, dass auch dieser
sein grosster Vorganger im Orient sehr wenig Gehorsam ge-
funden hat, obwohl er nur verlangte, dass einzig Christus als
das universale Haupt der Kirche bezeichnet werde und dass
kein kirchlicher Wiirdentrager fiir sich einen Universalepiskopat
in Anspruch nehme. =

Nach der vorliegenden Bulle ha.t aber das Zerwiirfnis
zwischen Orient und Occident erst mit Photius begonnen
Selbstverstindlich war Photius véllig im Unrecht, wie er durch
~ sein eigenes Verhalten bewiesen haben soll. ,Photius selbst
sdumte nicht, Vertreter nach Rom zu schicken, die ihn ver-
theidigen sollten“ (Photius ipse oratores de rebus suis Romam
destinandos curavit). Darnach hétte der beriihmte Patriarch

ey
BRER R B L



- e

die Jurisdiktion des romischen Papstes selbst auch anerkannt,
sich also derselben nachher mit dem ganzen Orient gegen bes-
seres Wissen entzogen! ILeo XIII. stellt indessen mit seiner
Behauptung den Vorgidngern auf dem pépstlichen Stuhl kein
giinstiges Zeugnis aus, Héitten die Péipste Nikolaus I., Hadrian II.,
~ Johann VIII. auch nur etwas von der diplomatischen Kunst
 des gegenwirtigen Papstes besessen, so wiirden sie gewiss das
Entgegenkommen des Patriarchen Photius begriisst und den
Bruch vermieden haben. FEine unparteiische Geschichtschrei-
bung zeigt naturlich die Dinge in einem ganz andern Licht.
Darnach wiinschte Photius allerdings auch mit dem ersten Bi-
schof des Abendlandes in Kirchengemeinschaft zu stehen; er
war aber keineswegs gewillt, der romischen Kirche eine Auto-
ritat tiber den Orient zuzuerkennen. (Vgl. den trefflichen Auf-
satz von Prof. Ivantzoff-Platonoff, ,Le Patriarche Photius%, in
Nr. 4, 5 und 6 dieser Zeitschrift, besonders Nr. 5, S. 85.)

Dass die romischen Pipste schon damals jede Gelegenheit
benutzten, ihre Gewalt auf Kosten autonomer und autokephaler
Kirchen zu vermehren, kann freilich nicht bestritten werden.
Leo XIII. hat recht, wenn er behauptet, schon Nikolaus L.
habe den Streithandel zwischen Photius und Ignatius vor sein
Forum zu ziehen gesucht. Allein die Orientalen werden darin
schwerlich einen Beweis sehen, dass auch ihre Kirchen ehe-
mals dem pépstlichen Primat unterworfen waren, sondern nur
einen Beweis dafiir, dass die Herrschsucht der romischen Papste
sehr alt ist. - ‘

Noch weniger beweisend sind fiir die Orientalen die sog.
Unionsverhandlungen auf der zweiten Lyoner Synode und dem
Konzil von Florenz. Die Hoffnung, vom Abendland Hiilfe gegen
die Tirken zu erhalten, hat damals allerdings die Gesandten
~des griechischen Kaisers zu weitgehenden Konzessionen be-
wogen. Wie sehr aber diese Konzessionen allen Traditionen
der griechischen Kirche widersprachen, zeigt ihr thatséchlicher
Erfole. Dass Kardinal Bessarion, der um jeden Preis die abend-
landische Hiilfe erkaufen wollte und dessen Worte Leo XIII.
den Griechen wieder in Erinnerung ruft, heute nach vierhun-
dert Jahren fiir die Orientalen womdglich noch weniger mass-
gebend ist, als zur Zeit des Konzils von Florenz, zeigen die
~ Abhandlungen, welche Professor Dr. Nikephoros Kalogeras,
Erzbischof von Patras, in dieser Zeitschrift veroffentlicht hat.



=

(Vgl. besonders ,Markos Eugenikos und der Kardinal Bessarion“
in Nr. 4, S. 565-—-589.)

Es ist daher auch gar nicht daran zu denken, dass die
papstliche Bulle den Orientalen die Meinung beibringen werde,
die Anerkennung des romischen Primates wére ihrerseits nur
eine Riickkehr auf den zur Zeit des Photius verlassenen Stand-
punkt. Allein Leo XIII. scheint sich doch vorzustellen, das nun
hinreichend bewiesen zu haben. FEr geht deshalb sofort einen
Schritt weiter und erklart den Griechen, dass er nicht bloss
eine gewisse Ubereinstimmung in den zu glaubenden Dogmen
und gegenseitige briiderliche Liebe im Auge habe, sondern eine
~wahre Vereinigung fordere, wie sie der Stifter der Kirche,
Jesus Christus, eingesetzt und gewollt hat und die in der Ein-
heit des Glaubens wund der Regierung besteht (in fidei et regi-
minis unitate consistens). Er fordert mit andern Worten eine
Unterwerfung unter den péapstlichen Jurisdiktionsprimat, giebt
aber zu verstehen, dass sich die Griechen davor nicht zu fiirchten
brauchten. Leo XIII. verspricht ihnen fiir sich und seine Nach-
folger, ,ihr Recht, die Privilegien ihrer Patriarchate, die Riten

und Gewohnheiten der einzelnen Kirchen nicht zu schmélern®.

(Neque est cur dubitetis, quidquam propterea vel Nos vel suc-
cessores Nostros de jure vestro, de patriarchalibus privilegiis,,

de rituali cujusque ecclesiae consuetudine detracturos.) Dem-}

i

gemaiss wiurden die orientalischen Kirchen ihre bisherige Kir-
chenverwaltung, die Priesterehe, die Kommunion unter beiden
Gestalten, den Gottesdienst in der Landessprache, die herge-
brachte Fastentibung, die Besonderheiten in der Kkirchlichen

offenbar auch im Abendland das Seelenheil nicht gefahrdet.
In besonderm Alinea ermahnt Leo XIII. die slavischen
Volker, unter seine Botmiissigkeit zurickzukehren. Zwischen
ihnen und den romischen Pépsten bestanden, wie er sagt, ehe-
dem die allerschonsten Beziehungen. Leider hat aber die Un-
-gunst der Zeiten einen grossen Teil der Slaven dem romischen
Bekenntnis entfremdet. Nun ruft sie die Kirche zuriick und
sichert ihnen dafiir ,Heil, Wohlfahrt und nationale Grésse“ zu.
(Vos quoque Ecclesia pergit ad suum revocare complexum, sa-
lutis, prosperitatis, magnitudinis praesidium multiplex praebitura.)
Im Jahr 1875 hat sich der berthmte Luzerner Dr. A. Ph.
von Segesser, das geistige Haupt der romischen Katholiken der

e
=

T it

i

Festfeier u. drgl. behalten dirfen. Mit solchen Dingen wird also *

i

\



s.os

Schweiz, in der Furcht, der ,Kulturkampf“, den er als eine anti-
christliche Bewegung betrachtete, werde siegen, nach Machten
umgesehen, mit denen sich die romische Kirche zu ihrer Selbst-
erhaltung verbinden konnte. Er lenkte seinen Blick auf den
Orient und kam zum Schluss, dass der , Kampf zwischen der la-
teinischen und orientalischen Kirche aufhiren” misse. Das konne
aber nur dadurch erreicht werden, ,dass die Stellung des Pri-
mates gegeniiber der orientalischen Kirche modifictert und der
Wirksamkeit des griechischen Bekenntnisses im Bereiche des
Orientes der Vorgang unbestritten iiberlassen wird . ... Die
orientalische Kirche und die slavische Welt in der Hand Russ-
lands sind die letzte materielle Reserve des Christentums im
Kulturkampf; sie wird bedroht in dem Augenblicke, wo die la-
teinische Kirche der germanischen Macht unterliegt. (21) . ...
Was in germanischen und romanischen Landen noch aufrecht
steht, ist auch bei einer Koalition aller Krafte fiir sich allein
nicht ausreichend, um der deutschen Macht die Wage zu halten;
-denn der romische Katholizismus, auf sich beschrankt, hat nicht
nur das Deutsche Reich, sondern auch Russland gegen sich.
Dieses andert sich sofort, wenn der politische Gegensatz der la-
teinischen zur orientalischen Kirche aufhort und eine Losung
gefunden wird, welche die Stellung des Papstes mit derjenigen
des Czaren und der Patriarchen nicht lénger als unvereinbar
erscheinen lasst. Nichis aber ist eitler als der Wahn, dass die
Orientalen je zu dem Papst heriberkommen werden; es ist also
notwendig, dass der Papst zu ihnen gehe, das heisst, dass zwischen
den beiden Gemeinschaften ein Einvernehmen angebahnt werde,
das den unfruchtbaren und zwecklosen Streit zwischen ihnen
auf gleichem Fusse lose“ (,Studien und Glossen zur Tages-
geschichte. Der Kulturkampf*, Bern, K. J. Wyss, 1875, S. 98 f.).

Die papstliche Bulle ,Praeclara gratulationis® ist das Er-
zeugnis &@hnlicher Gedanken, wie sie Segesser vor zwanzig
Jahren beschéftigten; aber wir koénnen nicht finden, dass der
~ pompose Erlass ein nennenswerter Schritt auf dem von Se-

gesser angegebenen Wege sei.
EDUARD HERZOG.




	Rom und die orientalischen Kirchen

