
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 9

Artikel: Rom und die orientalischen Kirchen

Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403298

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


39 —

ROM
UND

DIE ORIENTALISCHEN KIRCHEN.

Leo XIII. wendet sich mit seiner „allen Fürsten und
Völkern" gewidmeten Bulle Praeclara gratulationis (vom 20. Juni
1894) vorzugsweise an die orientalischen Kirchen. Er gedenkt
zwar auch seiner Bemühungen zur Bekehrung der Heidenwelt ;

aber er muss dem Herrn anheimgeben, die in der Finsternis
und im Schatten des Todes sitzenden Völker zum Lichte des

Evangeliums gelangen zu lassen. Wie bald das geschieht,
vermag er nicht zu sagen. Ebenso stehen ihm die Protestanten
unendlich fern. Wenn diese, meint er, ihre Gemeinschaften
(congregationes) mit der von Christus gestifteten Kirche ver^
gleichen wollten, so mussten sie wohl zugeben, dass sie von
dem Schatze der Wahrheit, den sie bei der Trennung
mitgenommen, nicht viel behalten hätten: Viele bestreiten Christi
göttliche Natur; das Ansehen der hl. Schrift, auf das sie sich
sonst beriefen, haben sie preisgegeben; mit ihrer freien
Forschung, sind sie in mannigfaltige Sekten auseinandergegangen
und sehr oft dem Naturalismus und Rationalismus anheimgefallen.

Bereits ist eine schöne Zahl zur Kirche zurückgekehrt.
Man hat angefangen zu erkennen, dass man Christo nicht
angehört, wenn. man nicht ein Glied seines Leibes, d. i. seiner
Kirche ist ; dass man den Glauben nicht bewahren kann, wrenn
man sich nicht dem im Apostel Petrus eingesetzten päpstlichen
Lehramt unterwirft. Das ist namentlich auch von protestantischen

Schriftstellern dargethan worden. Ihr Beispiel möge die
Getrennten bewegen, wieder .zur Einheit des Glaubens und zur



— 40 —

Gemeinschaft des Gottesdienstes zurückzukehren. Den Katholiken

hingegen wird vorgehalten, wie im 16. Jahrhundert durch
die Glaubensstreitigkeiten aller Fortschritt gehemmt und
unsägliches Unheil über Europa gebracht worden ist. Das möge
ihnen bei allfälligen Versuchungen, sich vom Papst zu trennen,
zur Warnung dienen.

An eine Vereinigung mit protestantischen „Gemeinschaften"
denkt der Papst also nicht ; er erwartet nur, dass diese mehr und
mehr zerbröckeln und däss sich die Protestanten wieder in
die päpstliche Kirche aufnehmen lassen. In ganz anderem
Tone redet der Papst zu den Orientalen.

Auch ihnen gegenüber vergiebt er sich freilich gar nichts.
Er beginnt seine Bulle, wie gewöhnlich, mit einer Lobpreisung
der eigenen Hoheit und Leistungen. Das Bischofsjubiläum, das
er im vorigen Jahre gefeiert, hat die Einheit der Kirche und
ihre wunderbare Verbindung mit dem Papst glanzvoll ans Licht
gebracht. Der katholische Erdkreis schien alles andere
vergessen und den Blick seiner Augen und die Gedanken seines
Herzens nur noch auf den päpstlichen Palast gerichtet zu haben.
Fürstliche Gesandten, Pilgerscharen, Huldigungsschreiben,
heilige Ceremonien machten offenkundig, dass alle Katholiken im
Gehorsam gegen den apostolischen Stuhl Ein Herz und Eine
Seele sind. Das war dem Papst angenehm, weil er ohnehin
beständig darnach strebt, alle Völker und Nationen immer
enger mit sich zu verbinden und die Gewalt des römischen Papstes
aller Welt vor Augen zu stellen. Dabei aber musste er mit
innigem Schmerz daran denken, dass immer noch ein so grosser
Teil des menschlichen Geschlechtes, auf falschem Wege
einhergehend, vom Papste weit entfernt ist. Da nun Leo XIII.
als Papst auf Erden der Stellvertreter des allmächtigen Gottes
ist, der will, dass alle Menschen selig werden und zur Erkenntnis

der Wahrheit gelangen, und da er persönlich durch sein
hohes Alter an das Ende gemahnt wird, findet er es angezeigt,
das Beispiel seines Erlösers und Lehrmeisters Jesus Christus
nachzuahmen, der unmittelbar vor seiner Rückkehr in den
Himmel Gott den Vater inständigst gebeten hat, es möchten
seine Schüler und Anhänger nach Geist und Sinn Eines sein:
„Ich bitte, dass Alle Eines seien, wie Du, Vater, in mir und
ich in Dir, dass auch sie in uns Eines seien." Da Jesus auch
für diejenigen gebetet hat, die durch der Apostel Wort an Ihn



— 41 —

glauben würden, gehört es zu den Anliegen des Papstes, alle
Menschen ohne Unterschied der Abstammung und des Wohnortes

zur Einheit des Glaubens zu vereinigen.
Wie sich der Papst die erstrebte Gemeinschaft denkt, sagt

er namentlich denen, die „das Bekenntnis des römischen Glaubens

mit Jesus Christus vereinigt, wie es sie dem apostolischen
Stuhle gehorsam macht". Diese braucht er nicht erst zur Einheit

zu führen, sondern nur zu mahnen, das hohe Gut nicht zu
gefährden. Deshalb erinnert Leo XIII. an die bisherigen
Schreiben, die er teils an alle, teils an einzelne katholische
Völker erlassen hat : „ihnen sollen die Katholiken bei Gelegenheit

die Norm ihres Denkens und Handelns entnehmen und
insbesondere es sich zum höchsten Gesetz machen, dem Lehramt

und Ansehen der Kirche (des Papstes) in allen Dingen
(omnibus in rebus) ohne Einschränkung und ohne Misstrauen
mit ganzem Gemute und freudiger Bereitwilligkeit zu gehorchen."
Sehr verderblich für die christliche Einheit ist besonders, dass
in weiten Kreisen der Begriff der Kirche verdunkelt ist. Die
Kirche ist eine „vollkommene Gesellschaft" (societas perfecta)
und daher nach Gottes Ordnung eigenen Rechts, in ihrer
Gesetzgebung niemand unterworfen. Dabei leitet sie keine
Herrschsucht; vielmehr kommt es nicht selten vor, dass die
Kirche zeitweise auf Rechte verzichtet, wie die Konkordate mit
einzelnen Staaten beweisen. Leider sind die Staaten gegen die
Kirche nicht gleich rücksichtsvoll. Allein daran sind die
Freimaurer schuld, die besonders in Italien und Frankreich das
Volk unterjocht haben. Gross wäre der Vorteil für die menschliche

Gesellschaft, w^enn die Kirche wieder frei ihres Amtes
walten könnte. Die gegenwärtige sociale und politische Lage
verlangt gebieterisch, dass man auf den Papst höre. Mögen
namentlich die Regenten die päpstlichen Ratschläge beherzigen.

Wenn Leo XIII. die breiten Ausführungen dieser seiner
Lieblingsgedanken mit dem Wunsche schliesst, die Verheissung
von dem Einen Hirten und der Einen Herde möge sich bald
erfüllen, so ist natürlich unter dem Einen Hirten der Papst zu
verstehen, — eine Auslegung, die bekanntlich durch das
vatikanische Konzil für die römische Kirche offizielle Gültigkeit
erlangt hat. Die Vereinigung, die der Papst wünscht, besteht
also darin, dass sich alle Christgläubigen ihm, dem Stellvertreter

Gottes auf Erden, unterwerfen, ihr Denken und Handeln



— 42 —

in allen Dingen nach päpstlicher Vorschrift normieren und so

unter päpstlichem Szepter eine alle Länder umfassende, jeder
andern Gewalt gegenüber selbständige „vollkommene
Gesellschaft" darstellen.

Im Bewusstsein solcher Hoheit und Machtvollkommenheit
erhebt Leo XIII. seine Stimme, um die orientalischen Kirchen
zur Wiedervereinigung einzuladen. Er redet von ihnen mit
Achtung. Vom Orient hat der christliche Erdkreis das Heil
empfangen. Der Papst anerkennt „orientalische Kirchen" (Ecclesiae

orientales, nicht bloss congregationes), die am überlieferten
Glauben festhalten und von alters her ruhmvoll dastehen (fide
avita gloriaque vetere illustres). Will der Papst den Katholizismus

rechtfertigen, so nimmt er die Zeugnisse oft auch her
aus der Lehre, den Sitten und Gebräuchen der Orientalen. ¦

Leo XIII. geht sogar so weit, den orientalischen Kirchen
das erstaunliche Zugeständnis zu machen, dass, einige wenige
Dinge ausgenommen, Rom mit ihnen übereinstimme (si pauca
excipias, cetera consentimus). Das filioque hält der Papst für
so unwichtig, dass er es nicht einmal erwähnt. Die dogmatischen

Neuerungen des Trienter Konzils, das Dogma vom Jahr
1854, der Syllabus vom Jahr 1864, die vatikanischen Dekrete
vom Jahr 1870 werden ebenfalls mit Stillschweigen übergangen
und scheinen nach der päpstlichen Äusserung auch noch nicht
viel zu bedeuten.

„Den wesentlichen Streitpunkt bildet der Primat des
römischen Papstes." (Praecipuum dissidii caput de Romani Pon-
tificis primatu.) Mit welchen Prärogativen dieser Primat
verbunden ist, sagt der Papst den Orientalen selbst nicht; das

mögen sie andern Abschnitten der Bulle entnehmen. Wenn sie
sich dazu verstehen könnten, im römischen Papst „den irdischen
Statthalter des allmächtigen Gottes" (cum Dei omnipotentis
vices in terris geramus) anzuerkennen, ohne dessen Lehramt
kein aufrichtiger Glaube an Christus möglich ist (nee sinceram
Christi fidem adipisci, cujus magisterium legitimum, Petro et
successoribus traditum, repudiarent) und dem man in allen Dingen

gehorchen muss, wenn man mit Christus verbunden sein

will (catholicos, quos Romanae professio fidei uti obedientes facit
apostolicae sedi, ita tenet cum Jesu Christo conjunetos
Illud imprimis summam sibi legem statuant, magisterio auetori-
tatique Ecclesiae non anguste, non diffidenter, sed toto animo



— 43 —

et perlibente voluntate omnibus in rebus esse parendum), so

würde sich wohl auch eine Einigung über den vom Papst in
Anspruch genommenen Jurisdiktionsprimat erzielen lassen.
Zunächst aber beschränkt sich Leo XIII. darauf, den Orientalen
einfach seinen „Primat" zu empfehlen, ohne ausdrücklich
anzugeben, worin dieser besteht.

So gelingt es ihm auch besser, den Schein zu erwecken,
als hätten die Orientalen den ursprünglich von ihnen
anerkannten römischen Primat erst im Laufe der Zeit und aus
unzureichenden Gründen preisgegeben. Wäre dem so, dann dürfte
man wohl mit dem Papste hoffen, dass nun die Zeit nicht mehr
ferne sei, in der die orientalischen Kirchen auf ihren frühern
Standpunkt zurückkehren werden (non longe abfore, ut redeant,
unde discessere):

Aber es handelt sich nur um einen Schein. Grundfalsch
ist schon das erste Argument, das der Papst geltend macht.
Er spricht den Wunsch aus : „Möchten sie (die Orientalen) doch
auf die Anfänge zurückblicken, sehen, was ihre Vorfahren
gedacht und was die Zeit, die den Anfängen zunächst liegt,
überliefert hat; denn daraus ergiebt sich klar, dass sich Christi
göttlicher Ausspruch: „Du bist Petrus und auf diesen Felsen
will ich meine Kirche bauen", an den römischen Päpsten
bewahrheitet hat." (Inde enimvero illud Christi divinum testimonium:

Tu es Petrus luculenter extat de Romanis Ponti-
ficibus comprobatum.).Darnach hätte also auch die orientalische
Kirche in den ersten christlichen Jahrhunderten anerkannt,
dass die angeführte Schriftstelle mit Recht für die göttliche
Einsetzung des römischen Primates in Anspruch genommen
wird. Es ist zu bedauern, dass Leo XIII. für diese Behauptung
nicht einige klassische Zeugnisse angegeben hat. Professor
Langen hat in seinem gelehrten Werk „Das vatikanische Dogma
von dem Universalepiskopat und der Unfehlbarkeit des Papstes
in seinem Verhältnis zum Neuen Testament und der patristischen

Exegese" (Bonn, Ed. Webers Buchhandlung, 1871) die
griechischen. Kirchenväter und Kirchenschriftsteller genannt,
die jenen Ausspruch Jesu an den Apostel Petrus erklären, aber
keinen gefunden, der daraus die Lehre vom römischen Primat
hergeleitet hätte. Die Griechen bezogen Jesu Worte auf die
Person des Apostels Petrus, auf seinen Glauben oder auf den
Gegenstand seines Glaubens, Christus (Gregor von Nazianz,



— 44 —

Chrysostomus, Cyrill von Alexandrien, a. a. O. S. 39 f.); sie

betonen, dass der Fels, auf den die Kirche gebaut wurde,
Christus selbst sei (Eusebius, Cyrill von Alexandrien, Theodoret,
Procopius, a. a. O. S. 43) ; sie sagen, der „Fels", den Jesus

meine, sei das Bekenntnis, das Petrus im Namen aller abgelegt
hat (Chrysostomus, Gregor von Nazianz, Athanasius, Palladius,
Didymus, Isidor von Pelusium, Cyrill von Alexandrien, Juvenal

von Jerusalem, Theodoret, Procopius von Gaza, Kosmas
der Indienfahrer, Anastasius vom Sinai, Johannes von Damaskus ;

a. a. 0. S. 46 ff.). Auch wenn der Apostel Petrus persönlich
als Fels bezeichnet wird, so kommt nach griechischer Auffassung

dabei doch nur die von ihm persönlich geübte Glaubensfestigkeit

in Betracht, nicht eine auf Nachfolger sich vererbende
amtliche Ausnahmestellung (Basilius, Origenes, Epiphanius,
Asterius; a. a. 0. S. 53 ff.). Statt die an Petrus gerichteten
Worte in einem besondern Sinn auf die römischen Bischöfe
anzuwenden, beziehen sie die Griechen auf alle Apostel, ja auf
alle Christgläubigen, für die Petrus mit seinem Bekenntnis
Muster und Vorbild geworden ist (Theodoret, Cyrill von Alexandrien,

Origenes, Cyrill von Jerusalem u. s. w., a. a. 0. S. 66 ff.).
Nur einzelne Päpste finden, dass Christi Lobspruch: „Du bist

\ Petrus " ihnen ganz besonders gelte, und lassen sich das
> unter Umständen auch von Briefstellern sagen, mit denen sie
\ in Beziehung stehen. Aber, wir wiederholen, Professor Langen

hat auch nicht einen einzigen griechischen Kirchenvater oder
Kirchenschriftsteller gefunden, der die Worte: „Auf diesen
Felsen will ich meine Kirche bauen" vom Primat der
römischen Päpste verstanden hätte. Dass von einer solchen
Auffassung auch keine orientalische Synode etwas weiss, bedarf
kaum der Erwähnung. Es wird deshalb den orientalischen
Kirchen ausserordentlich schwer fallen, sich davon zu
überzeugen, dass auch sie in den ersten christlichen Jahrhunderten
in der oft erwähnten Petrusstelle die biblische Rechtfertigung
des römischen Primates gesehen hätten.

Ebenso schlimm steht es mit dem zweiten Argument, auf
das sich Leo XIII. beruft. Er erinnert daran, dass in den
ersten Jahrhunderten auch Griechen auf dem römischen Stuhle
sassen. Das ist eine völlig notorische Thatsache. Was aber
damit bewiesen sein soll, ist schwer einzusehen, — es sei denn,
dass der Papst den Griechen ins Gedächtnis zurückrufen wollte,



— 45 —

dass sie in den ersten Zeiten einen massgebenden Einfluss auf
die römische Kirche ausgeübt haben. Für den römischen
Universalepiskopat ständen aber die Dinge viel besser, wenn
Leo XIII. sagen könnte, schon in der Zeit der Kirchenväter
hätten die römischen Bischöfe die Patriarchen von Konstantinopel

ernannt und oft auch Lateiner mit der hohen Würde
bekleidet. Allein man weiss wohl, dass im 6. Jahrhundert ein
Patriarch der oströmischen Kaiserstadt den Titel „ökumenischer
Bischof" angenommen, und dass Gregor I. diesen Titel als eine
Blasphemie verurteilt hat (vgl. Dr. J. G. Reinkens, „Der
Universalbischof im Verhältnis zur Offenbarung. Nach Gregor dem
Grossen und Pius IX." Münster, E. C. Brunns Verlag, 1871);
aber man kennt gar kein Vorkommnis, mit dem man
wahrscheinlich machen könnte, dass die römischen Päpste jemals
über ein orientalisches Patriarchat irgend eine Jurisdiktion
besessen hätten.

Daher ist es völlig aus der Luft gegriffen, wenn der Papst
über das Ansehen des römischen Stuhles bei den Orientalen in
der Zeit vor der Trennung sagt : „Vor jener Zeit, wo der Mensch
noch nicht getrennt, was Gott verbunden, war der Name des

apostolischen Stuhles bei allen Völkern der christlichen Welt
heilig, und dem römischen Papst, als dem rechtmässigen
Nachfolger des hl. Petrus und demgemäss als dem Stellvertreter Jesu
Christi auf Erden, gehorchten einmütig ohne alles Schioanken ganz
gleich der Orient und Occident« { Jesu Christi in terris
vicario Oriens pariter atque Occidens consentientibus sententiis
sine ulla dubitatione parebant). Hätte Leo XIII. einmal die
Briefe Gregors I. gelesen, so würde er wissen, dass auch dieser
sein grösster Vorgänger im Orient sehr wenig Gehorsam
gefunden hat, obwohl er nur verlangte, dass einzig Christus als
das universale Haupt der Kirche bezeichnet werde und dass
kein kirchlicher Würdenträger für sich einen Universalepiskopat
in Anspruch nehme.

Nach der vorliegenden Bulle hat aber das Zerwürfnis
zwischen Orient und Occident erst mit Photius begonnen.
Selbstverständlich war Photius völlig im Unrecht, wie er durch
sein eigenes Verhalten bewiesen haben soll. „Photius selbst
säumte nicht, Vertreter nach Rom zu schicken, die ihn ver-
theidigen sollten" (Photius ipse oratores cle rebus suis Romam
destinandos curavit). Darnach hätte der berühmte Patriarch



— 46 —

die Jurisdiktion des römischen Papstes selbst auch anerkannt,
sich also derselben nachher mit dem ganzen Orient gegen
besseres Wissen entzogen! Leo XIII. stellt indessen mit seiner
Behauptung den Vorgängern auf dem päpstlichen Stuhl kein
günstiges Zeugnis aus. Hätten die Päpste Nikolaus I., Hadrian IL,
Johann VIII. auch nur etwas von der diplomatischen Kunst
des gegenwärtigen Papstes besessen, so würden sie gewiss das

Entgegenkommen des Patriarchen Photius begrüsst und den
Bruch vermieden haben. Eine unparteiische Geschichtschreibung

zeigt natürlich die Dinge in einem ganz andern Licht.
Darnach wünschte Photius allerdings auch mit dem ersten
Bischof des Abendlandes in Kirchengemeinschaft zu stehen ; er
war aber keineswegs gewillt, der römischen Kirche eine Autorität

über den Orient zuzuerkennen. (Vgl. den trefflichen Aufsatz

von Prof. Ivantzoff-Platonoff, „Le Patriarche Photius", in
Nr. 4, 5 und 6 dieser Zeitschrift, besonders Nr. 5, S. 85.)

Dass die römischen Päpste schon damals jede Gelegenheit
benutzten, ihre Gewalt auf Kosten autonomer und autokephaler
Kirchen zu vermehren, kann freilich nicht bestritten werden.
Leo XIII. hat recht, wenn er behauptet, schon Nikolaus I.
habe den Streithandel zwischen Photius und Ignatius vor sein
Forum zu ziehen gesucht. Allein die Orientalen werden darin
schwerlich einen Beweis sehen, dass auch ihre Kirchen
ehemals dem päpstlichen Primat unterworfen waren, sondern nur
einen Beweis dafür, dass die Herrschsucht der römischen Päpste
sehr alt ist.

Noch weniger beweisend sind für die Orientalen die sog.
Unionsverhandlungen auf der zweiten Lyoner Synode und dem
Konzil von Florenz. Die Hoffnung, vom Abendland Hülfe gegen
die Türken zu erhalten, hat damals allerdings die Gesandten
des griechischen Kaisers zu weitgehenden Konzessionen

bewogen. Wie sehr aber diese Konzessionen allen Traditionen
der griechischen Kirche widersprachen, zeigt ihr thatsächlicher
Erfolg. Dass Kardinal Bessarion, der um jeden Preis die
abendländische Hülfe erkaufen wollte und dessen Worte Leo XIII.
den Griechen wieder in Erinnerung ruft, heute nach vierhundert

Jahren für die Orientalen womöglich noch weniger
massgebend ist, als zur Zeit des Konzils von Florenz, zeigen die

Abhandlungen, welche Professor Dr. Nikephoros Kalogeras,
Erzbischof von Patras, in dieser Zeitschrift veröffentlicht hat.



_ 47 —

(Vgl. besonders „Markos Eugenikos und der Kardinal Bessarion"
in Nr. 4, S. 565—589.)

Es ist daher auch gar nicht daran zu denken, dass die
päpstliche Bulle den Orientalen die Meinung beibringen werde,
die Anerkennung des römischen Primates wäre ihrerseits nur
eine Rückkehr auf den zur Zeit des Photius verlassenen
Standpunkt. Allein Leo XIII. scheint sich doch vorzustellen, das nun
hinreichend bewiesen zu haben. Er geht deshalb sofort einen
Schritt weiter und erklärt den Griechen, dass er nicht bloss
eine gewisse Übereinstimmung in den zu glaubenden Dogmen
und gegenseitige brüderliche Liebe im Auge habe, sondern eine

„wahre Vereinigung fordere, wie sie der Stifter der Kirche,
Jesus Christus, eingesetzt und gewollt hat und die in der Einheit

des Glaubens und der Regierung besteht« (in fldei et regi-
minis unitate consistens). Er fordert mit andern Worten eine
Unterwerfung unter den päpstlichen Jurisdiktionsprimat, giebt
aber zu verstehen, dass sich die Griechen davor nicht zu fürchten
brauchten. Leo XIII. verspricht ihnen für sich und seine
Nachfolger, „ihr Recht, die Privilegien ihrer Patriarchate, die Riten
und Gewohnheiten der einzelnen Kirchen nicht zu schmälern".
(Neque est cur dubitetis, quidquam propterea vel Nos vel suc-
cessores Nostros de jure vestro, de patriarchalibus privilegiis,,
de rituali cujusque ecclesiae consuetudine detracturos.) Dem- \
gemäss würden die orientalischen Kirchen ihre bisherige
Kirchenverwaltung, die Priesterehe, die Kommunion unter beiden
Gestalten, den Gottesdienst in der Landessprache, die
hergebrachte Fastenübung, die Besonderheiten in der kirchlichen
Festfeier u. drgl. behalten dürfen. Mit solchen Dingen wird also
offenbar auch im Abendland das Seelenheil nicht gefährdet.

In besonderm Alinea ermahnt Leo XIII. die slavischen
Völker, unter seine Botmässigkeit zurückzukehren. Zwischen
ihnen und den römischen Päpsten bestanden, wie er sagt, ehedem

die allerschönsten Beziehungen. Leider hat aber die
Ungunst der Zeiten einen grossen Teil der Slaven dem römischen
Bekenntnis entfremdet. Nun ruft sie die Kirche zurück und
sichert ihnen dafür „Heil, Wohlfahrt und nationale Grösse" zu.
(Vos quoque Ecclesia pergit ad suum revocare complexum, sa-
lutis, prosperitatis, magnitudinis praesidium multiplex praebitura.)

Im Jahr 1875 hat sich der berühmte Luzerner Dr. A. Ph.
von Segesser, das geistige Haupt der römischen Katholiken der



— 48 —

Schweiz, in der Furcht, der „Kulturkampf", den er als eine
antichristliche Bewegung betrachtete, werde siegen, nach Mächten
umgesehen, mit denen sich die römische Kirche zu ihrer
Selbsterhaltung verbinden könnte. Er lenkte seinen Blick auf den
Orient und kam zum Schluss, dass der „Kampf zwischen der
lateinischen und orientalischen Kirche aufhören« müsse. Das könne
aber nur dadurch erreicht werden, „dass die Stellung des
Primates gegenüber der orientalischen Kirche modificiert und der
Wirksamkeit des griechischen Bekenntnisses im Bereiche des

Orientes der Vorgang unbestritten überlassen wird Die
orientalische Kirche und die slavische Welt in der Hand
Russlands sind die letzte materielle Reserve des Christentums im
Kulturkampf; sie wird bedroht in dem Augenblicke, wo die
lateinische Kirche der germanischen Macht unterliegt.
Was in germanischen und romanischen Landen noch aufrecht
steht, ist auch bei einer Koalition aller Kräfte für sich allein
nicht ausreichend, um der deutschen Macht die Wage zu halten ;

-denn der römische Katholizismus, auf sich beschränkt, hat nicht
nur das Deutsche Reich, sondern auch Russland gegen sich.
Dieses ändert sich sofort, wenn der politische Gegensatz der
lateinischen zur orientalischen Kirche aufhört und eine Lösung
gefunden wird, welche die Stellung des Papstes mit derjenigen
des Czaren und der Patriarchen nicht länger als unvereinbar
erscheinen lässt. Nichts aber ist eitler als der Wahn, dass die
Orientalen je zu dem Papst herüberkommen werden; es ist also

notioendig, dass der Papst zu ihnen gehe, das heisst, dass zwischen
den beiden Gemeinschaften ein Einvernehmen angebahnt werde,
das den unfruchtbaren und zwecklosen Streit zwischen ihnen
auf gleichem Fusse löse" („Studien und Glossen zur
Tagesgeschichte. Der Kulturkampf", Bern, K. J. Wyss, 1875, S. 98 f.).

Die päpstliche Bulle „Praeclara gratulationis" ist das
Erzeugnis ähnlicher Gedanken, wie sie Segesser vor zwanzig
Jahren beschäftigten; aber wir können nicht finden, dass der
pompöse Erlass ein nennenswerter Schritt auf dem von
Segesser angegebenen Wege sei.

Eduard Herzog.


	Rom und die orientalischen Kirchen

