Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 9

Artikel: Von der Gultigkeit der anglikanischen Weihen
Autor: Friedrich, J. / Reinkens, Joseph H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403296

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VON DER GULTIGKEIT

DER

ANGLIKANISCHEN WEIHEN.

Eine theologische Kommission der altkatholischen Kirche
Hollands, bestehend aus vier Seelsorgern, hatte die Aufgabe
tibernommen, die apostolische Nachfolge in der anglikanischen
zu prifen. Dieselbe hat im Laufe des Sommers ihre Arbeiten
vollendet und die Ergebnisse ihrer Studien in einer Schrift zu
Amsterdam bei M. J. Portielje 1894 veroffentlicht.

In der erhebenden Einleitung haben die Kommissionsmit-
glieder ihr Ilerz weit aufgethan, um ein wahres und schones
Wort tiber das Erwachen der Unionsbestrebungen und das
Hingreifen der altkatholischen Kirchen zu sprechen in dieser
Weise. Jahrhundertelang herrschte in der abendléndischen
Kirche der Geist des Amathems, der sich gegen jede Strebung
{Richtung) wandte, welche nicht von Rom ausging oder dorthin
fihrte. Nach der kirchlichen Katastrophe vom 18. Juli 1870,
als von seiten Roms der alte katholische Glaube in so er-
schreckender Art bedroht wurde, erwachte in denjenigen, welche
diesen Glauben liebten und verteidigten, ein Geist, welcher un-
zweifelhaft mit dem Evangelium mehr in Harmonie ist, wie
der Geist Roms. Welch eine enorme Zahl von Gliubigen, die
ehemals geeinigt waren durch die geheiligten Bande des Glaubens
und der Liebe, hat dieser romische Geist voneinander ge-
trennt und zerstreut? Und doch: ist nicht gerade der schone
Beruf des Christentums das Gegenteil, namlich zu sammeln,
die Zerstreuten wieder zu wvereinigen und dem Wesen und
Greiste Christi gemiss ,die Feindschaft aufzuheben*? (Eph.2,14.)

Revue intern. de Théologie, Heft 9, 1895. ~ 1



PO

e o =

Das ist der Grund, warum die Anhéinger des alten Glaubens
— die Altkatholiken — sich nicht, wie Rom, auf das Anathem
stitzen, sondern auf das Wort des Heilandes: ,Ihr seid alle
Briider.* (Matth. 23, 8.) Nicht mehr ,weiter entfremden, son-
dern ,wieder sammeln“ wurde ihre Devise. Und diese rief
eine Bewegung hervor zu dem Centrum hin (wo Christus der
Friede ist), statt der centrifugalen, die wihrend Jahrhunderte:
geherrscht. Die Unionskonferenzen und die internationalen
Kongresse sind bedeutsame Wirkungen der kirchlichen Stro-
mung im Altkatholizismus. : -

Die Kommission geht aber zu einer leisen Warnung iiber.
Die Wahrheit fordere, dass man bei dem Streben, Ziige geistiger
Verwandtschaft in den Konfessionen aufzufinden, die Punkte
der Unterschiede nicht aus den Augen verliere. Eine wahr-
haftige Union konne nicht auf einer unreinen Grundlage er-
richtet werden. =

Damit geht sie ein auf die Frage in betreff der aposto-
lischen Succession in der anglikanischen Kirche, die, ungelost,
bei den Versuchen, die Kirchengemeinschaft zu bewirken, immer
ein Stein des Anstosses bleibe. :

Von Dollinger und den Hiuptern der deutschen und der
schweizerischen Altkatholiken sei die apostolische Succession
in der anglikanischen Kirche als zu Recht bestehend anerkannt
worden. =

Auf Wunsch hochangesehener Anglikaner sei dann in
Holland eine Kommission zur Prufung der Sache eingesetzt
worden, die ihr Resultat nun bekannt gebe, mit Zustimmung
des holldndischen Episkopats. :

Auf die historische Frage, ob der kirchliche Weiheakt bei
Parker und Barlow stattgefunden, ist die Kommission ausfiihr-
lich eingegangen, so umstandlich, dass sie sogar von den Ehe-
zerwurfnissen und -Stunden Heinrichs VIII., welche mit der Giil-
tigkeit der anglikanischen Weihen in gar keinem Zusammen-
hang stehen, ausging. Auch die mehr als ein Menschenalter
nach jenen Weiheakten von dem Jesuitengeiste erfundenen
Fabeln, welche in nichtsnutziger Weise erdichtet wurden, um
die Zeugnisse von Urkunden beim Volke verdéchtig zu machen,
hat sie in minutioser Weise dargestellt, — dann aber tapfer
die regularen ultramontanen Truppen, Erdichtung, Liige und
Falschung, aus dem Felde geschlagen. ‘



5
meils 5] i

Dass thatséchlich die kirchliche Weihe stattgefunden habe,
davon ist die Kommission ebenso iiberzeugt, wie Déllinger und
,die Haupter — Fuhrer, im franzosischen Text steht Prélats,
also die Bischofe — der deutschen und schweizerischen alt-
katholischen Kirchen“; aber gegen diese (und die Anglikaner)
fiilhrt sie zu gunsten der romischen Auffassung dann scheinbar
unbesiegliche Hiilfstruppen ins Feld, indem sie sich auf den
theologischen Standpunkt stellf.

Die dann folgende Beweisfiilhrung gegen die anglikanische
Succession ist auch gegen Dollinger und die Bischofe der
Schweiz und Deutschlands gerichtet, welche ,ebensosehr, wie
durch historische Beweise, auch durch theologische das gute Recht
der Anglikaner glaubten bewiesen zu haben“. Da wir nun
diese Studie erst durch eine gedruckte Schrift kennen gelernt
haben, so werden unsere holléindischen Freunde nichts dagegen
haben, wenn wir auf demselben Wege antworten. Um so
mehr werden sie dies billigen, als sie ihre negative Schluss-
folgerung nicht absolut hingestellt haben, sondern absichtlich
yunter der Form einer Frage an den Klerus.

Offen gestanden, ich erinnere mich nicht, dass ich mich
mit theologischen Beweisen fur die Giiltigkeit der anglikanischen
Weihen beschaftigt habe, und ich weiss auch nicht, dass dies
meine Freunde ausserhalb Holland gethan, da wir die histo-
rischen fiir ausreichend hielten. Doch kann durch die Anregung
~ der Kommission nur Licht in die Sache kommen. Also gehen
wir auf die theologische Frage jetzt ein. —

Die Kommission giebt von vornherein zu, dass Héresie
oder Schisma zwar auf die Kompetenz des Ausspenders ein-
wirke, nicht aber auf die Validitit oder Wirksamkeit der
Sakramente. (S. 83.) ,Einzig und allein sollen Materie und
Form eines jeden Sakramentes iibereinstimmen mit dem Glauben
der katholischen Kirche iiber dieses Sakrament“; das konnte
heissen, es solle der Ausspender diejenige Materie und diejenige
Form bei der Ausspendung gebrauchen, welche der Glaube
der katholischen Kirche als solche bezeichnet. Damit wiirde
also ganz bestimmt der dogmatische Standpunkt eingenommen
und nicht nur die kanonistische Seite ausgeschlossen, sondern
auch jede weitere theologische Meinung. Doch nein; was die
Kommission meint, wire damit nicht richtig angegeben, denn
sie fahrt fort (S. 85): ,Dieser Glaube findet seinen Ausdruck



s

in der deutlichen Amnzeige der Gnade oder der Befiahigung (oder
Erméichtigung, pouvoir), welche jedes besondere Sakrament
mitteilt.“ Auf diese Anschauung stitzt sie die ganze nach-
folgende Beweisfilhrung gegen die anglikanischen Weihen, fiir
welche das gebrauchte Formular nicht die deutliche Anzeige
des priesterlichen Charakters, betreffend das Messopfer, habe;
die Kommission stiitzt also ihre Beweisfiihrung nicht auf das
katholische Dogma von der Wirksamkeit der Sakramente, son-
dern auf eine theologische Meinung tiber diesen Gegenstand.
Das macht es erforderlich, hier an die katholische Lehre
- von der Wirksamkeit der Sakramente iuberhaupt zu erinnern.
In der Kkatholischen Kirche ist schon vor der grossen Spaltung
zwischen Orient und Ocecident die Lehre durchgedrungen, dass
die Wirksamkeit der Sakramente des N. B. unabhéingig sei von
jeder intellektuellen oder sittlichen Disposition des Spenders,
- sei dieser nun ein Irrlehrer, ein Siinder, im Stande der Un-
gnade oder selbst ein Ungldubiger. Die abendlandische Ge-
neralsynode von Arles 314 erklarte die von einem Traditor
. vollzogenen Weihen, wenn sonst kein Grund dagegen sprach,
. fiir gultig. (Can. 13.)
"'- - Dieselbe Synode verwarf, wie spéiter die dkumenische von
Nicaea 325 (can. 19), nur die Ketzertaufe, welche nicht wahr-
haft auf die Namen der Dreieinigkeit vollzogen war. Nachdem
- sie dann ausdriicklich die Taufe der Héaretiker im andern
Falle anerkannt und die Wiedertaufe verboten hatte, verall-
_gemeinerte der hl. Augustinus den Gedanken und wurde dieser
der gewaltige unwiderstehliche Vorkampfer fur die scharfsinnige
Dogmenbildung. FEr hatte die wunderbare Gabe, einen Ge-
danken von grosser Tragweite hundertmal und immer wieder
in anziehender Form so lange auszusprechen, bis auch der
Oberflichliche auf die Tiefe aufmerksam wurde. Und ein
solcher Gedanke fiir die Lehre von den Sakramenten war
dieser. Die Sakramente haben ihre Kraft, ihre Wirksamkeit,
die Gnade nicht von dem Spender, sondern von Christus. An
~den Vigilien von Pfingsten sagte er im Serm. 266, nach dem
ersten Pfingstfeste sei der hl. Geist fortan gegeben worden
vermittelst des Dienstes der Apostel: ,Sie legten die Hénde
~auf, und Jener kam. Aber dies (dass HEr kam) war nicht der
Menschen Werk . ..., ein anderer ist der Geber, ein anderer
der Diener (minister).“ Die Sakramente sind eben ,Geschenke



w_.5',_

Gottes* (De bapt. 3, 27.). Sie behalten ihren géttlichen Cha- |
rakter, bleiben divina auch bei den Héretikern, denn sie sind
nicht deren Eigentum, sondern Gottes. (1. ¢. und Ep. 89 ad
Festum); sie sind iiberall dieselben, sich selbst gleich (ipsa,
Contra ep. Parm. 1. II, 28).

Der Grund, warum er dies an zahlreichen Stellen in immer
neuen Wendungen betont, ist einerseits die Erkenntnis der
- Notwendigkeit der Sakramente zum Heile und andererseits die
Unsicherheit, ob man derselben auch wirklich teilhaft werde,
wenn ihre innere Gnadenwirkung von der intellektuellen oder
sittlichen Beschaffenheit dessen abhing, der das &ussere Zeichen
setzt, die Ceremonie vollzieht. Auf die Forderung, man solle
auf das Wissen und Gewissen des Spenders achten, antwortete
er: ,Oft ist mir das menschliche Wissen und Gewissen unbe-
kannt, aber Sicherheit habe ich von der Barmherzigkeit Christi.*
(Saepe mihi ignota est humana conscientia, sed certus sum de
Christi misericordia. C. litt. Pet. 1. I, cap. 7—8.) —

Dass die Wirksamkeit der Sakramente von der sittlichen
Beschaffenheit, und sei sie auch die eines Todsiinders, unab- f
hingig sei, wurde noch durch die abendlindischen General-
konzilien von Konstanz (gegen Wikleff 4) und Trient (gegen !
die Wiedertaufer sess. VII, can. 12, De Sacr. in genere, vergl. |
sess. XIV, De poenit., cap.6 und can. 10) bekraftigt. Selbst dass
Heide und Jude die Taufe giiltig spenden konnen, ist in der
abendléndischen Kirche unangefochten geblieben. —

Jedoch wird ein Doppeltes von dem Ausspender gefordert:
1. die Absicht, zu thun, was die Kirche thut, 2. die Anwendung
des von Christo und den Aposteln eingesetzten Zeichens. Das
Erste. Ich nehme hier gleich den technischen Ausdruck des
Decr. pro Arm. (Hugen IV.) und des Konzils von Trient:
nDer Ausspender muss wenigstens die Absicht haben, zu thun, |
was die Kirche thut“ (in ministris . . .. requiri intentionem sal-
tem faciendi, quod facit ecclesia, sess. VII, de sacr. in gen., '
can. 11). Welchen Sir__m hat diese Forderung? Die Zurtick-
haltung, welche in dem offiziellen Ausdruck liegt (den tbrigens
schon die mittelalterliche Theologie ausgepriagt hatte, vergl.

- Thomas von Aquin), gab der Kasuistik einen weiten Spielraum,
und diese- erfand selbst Geschichten, um an Beispielen die
Sache klar zu machen. Eine Ubereinstimmung wurde darin
erzielt, dass eine ernste Absicht verlangt werde. Wer also die

o pemm—



e
sakramentale Handlung vornehme, um damit zu scherzen
oder zu spotten oder jemand zu unterweisen, wie er. das be-
. treffende Sakrament spenden solle, oder das &ussere Zeichen
als Moment einer Schauspielerrolle vorfithre, der spende kein
Sakrament.

Also der FErnst der Absicht ist notwendig; worauf soll
aber die ernstliche Absicht gerichtet sein? Emf‘mch auf die
.Spendung des Sakramentes; es ist nicht erforderlich, dass der
‘Spender dessen besondere Gnade kenne und eben diese ver-
_ mitteln wolle. Schon damit fallt die Ansicht der holléndischen
Kommission, die viel weiter geht, namlich so weit, dass diese
Gnadenwirkung von dem Spender sogar in deutlichem Ausdruck
bei dem Akte angegeben werden miisse. In der Lehre, dass
ein Unglaubiger, Heide oder Jude das Sakrament der Taufe
gultig spenden konne, ist nicht die Beschrankung enthalten:
ywenn er die Gnadenwirkungen genau kennt und deutlich
ausspricht®, vielmehr wird nur gefordert, dass er das sakra-
mentale Zeichen mit der Absicht vollziehe, wirklich zu taufen.

Der Streit dariiber, ob die Intention als eine bloss dussere
(externa), d. h. eine nur darauf gerichtete, die sakramentale
Handlung in vollem Ernste zu verrichten, im Sinne der kirch-
lichen Forderung der Intention gentige, oder ob dieselbe
auch eine innere (interna) sein miusse, so namlich, dass der
Spender auch die Absicht habe, durch die Handlung das be-
treffende Sakrament in seiner geistigen Wirkung zu spenden,
ist bei der hier behandelten Frage ohne Einfluss und fillt nicht
in die Wagschale. Derselbe ist seit dem Konzil von Trient
lebhaft gefiihrt worden, auch von romischen Pépsten gegen-
_ einander, und dauert noch fort. Doch wird die Ansicht von
dem Gentigen der Intentio externa, welche die Auffassung der
| Kommission am weitesten zurtickweist, unter den Theologen
. am meisten begiinstigt. ‘

‘ Wichtiger ist hier die Frage, ob bei der Intention das
Formular einer bestimmten Partikularkirche fiir die Verwaltung
der Sakramente gefordert werde. Der Spender soll beabsich-
tigen, zu thun, was die Kirche thut. Welche Kirche? Es ist
~ gemeint die katholische Kirche im Sinne der Tﬁzz’versalki?ﬂche;
nicht etwa der romischen Partikularkirche, welche ,die allein-
seligmachende®, ja die alleinige von Christo gestiftete Kirche
zu sein behauptet, und alle Christen, die ihrem ,Haupte“, dem



e o

vatikanischen Papste, nicht ,unterworfen sind, als ausserhalb

- der Kirche stehend betrachtet.

- Was ,Kirche“ fur die Sakramentenlehre im allgemeinen
(in genere) bei der Frage nach der Intention des Spenders be-
deutet, hat, so ungefshr das Resultat der Erérterungen der
Kasuisten ziehend, ungemein klar ein Jesuit, und zwar kein
geringerer als der Kardinal Bellarmin mit der ihm oft eigenen
Naivetit uns auseinandergesetzt. Er antwortet auf die Frage:
,wie, wenn einer nicht beabsichtigt, zu thun, was die romische,
sondern was eine falsche Partikularkirche thut, die er fiir wahr
halt?“ ,Auch das gentgt,“ denn:

,,Es ist nicht erforderlich, zu beabsichtigen, das zu thun,
was die rdmische Kirche thut, sondern das, was die wahre Kirche
thut, welche auch immer dies (die wahre) sein mag“ (Non est
opus intendere, quod facit ecclesia Fomana, sed quod facit
vera ecclesia, quaecunque illa sit). , Wer beabsichtigt, zu thun,
was die Genfer Kirche thut, beabsichtigt, zu: thun, was die
Universalkirche thut. Denn deshalb beabsichtigt ein solcher,
zu thun, was eine solche Einzelkirche thut, weil er glaubt, dass
sie ein Glied der wahren Universalkirche sei, mag er auch in
der Erkenntnis der wahren Kirche getiuscht sein. Der Irr-
tum des Spenders in Bezug auf die Kirche hebt die Wirksam-
keit des Sakraments nicht auf, sondern der Mangel der Infen-
tion. Und das ist der Grund, warum in der katholischen Kirche
die von den Genfern (d.i. von den Calvinisten) Getauften nicht
wieder getauft werden.“

Es ist offenbar, dass Bellarmin nicht daran dachte, zu
fordern, dass die Genfer an dieselben Wirkungen der Taufe,
wie die Romischen, glaubten und bei ihrer Taufformel diese
Wirkungen deutlich anzeigten.

Man kann die Forderung der Inten‘mon zu thun, was die
Kirche thut, gerade so auf das Sakrament der Ordination an-
wenden mit derselben Schlussfolgerung.

Doch, noch mehr. KEin Gelehrter ersten Ranges ist der
Kommission auf dem ganzen Wege ihrer Arbeit mit scharf-
- sinnigen Bemerkungen gefolgt, deren Veroffentlichung auf ein-
dringliches Bitten derselbe gestattet hat, trotz der leichten
Form, in der sie hingeworfen sind, wie Aphorismen.

Hier sind sie.



Prof. J. Friedrichs Bemerkungen

zu

»De Apostolische Opvolging in de Anglicaansche Kerk.

,Das Gutachten der hollandischen Kommission hat mit Recht
~ die historische Frage, d. h. die Frage: ob Parker wirklich kon-
_sekriert wurde, bejaht. Ich bin zu dem gleichen Resultat ge-
kommen. Die angebliche Konsekration desselben in Nag’s Head
ist nmichts weiter als eine boswillige Erfindung — der Jesuiten ?
— welche durchaus unbegrindet ist.

Anders steht es mit der theologischen Frage. Die Kommission
glaubt, die Giultigkeit der anglikanischen Ordination und Kon-
sekration verneinen zu miissen.

Ich bin entgegengesetzter Uberzeugung und will versuchen,
sie im Nachfolgenden nadher zu begriinden.

Die Beweise der Kommission teilen sich in 2 Klassen:
1. argumentiert sie aus der Lehre der anglikanischen Kirche
tiber die Sakramente, 2. aus den anglikanischen und katho-

lischen Ordinations- und Konsekrationsformeln.

I
Lehre der anglikanischen Kirche iiber die Sakramente.

Zundchst muss ich vorbemerkend das Argument zuriick-
weisen, welches aus der individuellen Anschauung Cranmers
und Barlows abgeleitet wird, p. 85. Das Argument, an sich
gewagt, bedeutet in der theologischen Beweisfiihrung nichts.
Es kommt bei der Untersuchung der Glaubenslehre nicht auf
die individuelle Meinung dieses und jenes, welche vielleicht so-
gar bei der Formulierung einer Lehre beteiligt waren, an,
sondern darauf, was die betreffende Kirche als solche formuliert
hat.

- Der Unterschied ftritt auch bei Cranmer deutlich hervor.
Fr selbst mag individuell von der Ordination gehalten haben,
was er will; korporativ mit anderen erklirte er sich dariliber
korrekt. In Burnets History of the Reformat. Addenda and
Records, part I. New York, 1842, vol. IV. 175 sq. heisst es in
einer Erklarung der englischen Bischofe u. a.:



oG

,Secondly, we will that all bishops and preachers shall
instruct and teach our people, committed unto their spiritual
charge, that the Sacrament of Order may worthily be called
a Sacrament, because it is a holy rite instituted by Christ and
His Apostles in the New Testament, and doth consist of two
parts, like as the other Sacraments of the Church do; that is
to say, of a spiritual and invisible grace, and also of an out-
ward and visible sign. The invisible gift of grace conferred
in this Sacrament is nothing else but the power, the office, and
the authority before mentioned, — the visible and outward
sign is the prayer and imposition of the Bishop’s hands upon
the person wich receiveth the said gift of grace. And to the
intent the Church of Christ should never be destitute of
such ministers, as should have and execute the said power
of the keys, it was also ordained and commanded by the
Apostles, that the same Sacrament should be applied, and mi-
nistered by the Bishops from time to time .. .. (cf. True Ca-
tholic, 1843, I., 292).“ Und diese Erklirung unterschrieb auch
Cranmer. : '

Da nun Barlow 1536, also vor dieser Erklirung aus dem |
Jahre 1537 oder 1538, konsekriert wurde, und da die individuelle |
Erklarung Cranmers 1540 liegt, so kann aus dieser individuellen \
Ausserung kein Einwand gegen die Giiltigkeit der Konsekration | |
Barlows erhoben werden, — auch nicht gegen die Parkers.

Ich muss mich aber auch gegen die anderen Arwumente
der Kommission ablehnend verhalten.

Sie sagt zunéchst: ,In der anglikanischen Liturgie ist der
Begriff des Opfers des Leibes und Blutes des Herrn durchaus
ausgeschlossen®.

Dies ist richtig. Aber es ist in der katholischen nicht
‘anders. Bei der Beantwortung dieser Frage diirfen wir nichts
von anderswoher in die katholische Liturgie hineintragen,
sondern miissen wir uns streng an die katholische Liturgie selbst
halten und miissen sie aus ihr allein interpretieren. Wo steht
aber dann in derselben etwas von ,dem Opfer des Leibes und
Blutes des Herrn?“ Alle Ausdriicke, welche ein Opfer be-

deuten, wie: Suscipe S. Pater . ... hanc immaculatam hostiam,
quam ego offero tibi — — Offerimus tibi Domine calicem sa-
lutaris — — Veni sanctificator. . . . . et benedic hoe sacrificium,

tuo S nomini praeparatum — Suscipe S. Trinitas hanc obla-



= 05

tionem, quam tibi offerimus ob memoriam passionis ... D. N.
J. Chr. — — Orate, fratres, ut meum ac vestrum sacrificium
acceptabile fiat — — uti accepta habeas et benedicas haec

dona, haec munera, haec s. sacrificia illibata — hanc igitur
oblationem servitutis nostrae — beziehen sich nur auf die noch
nicht konsekrierten Elemente Brot und Wein, welche darge-
bracht werden. Das zeigen deutlich die Worte: Quam obla-
tionem tu Deus in omnibus, quaesumus, benedictam, adscriptam,
ratam, rationabilem acceptabilemque facere digneris: wut nobis
corpus et sanguis fiat dilectissimi Filii tui D. N. J. Chr. Qm’
pridie .

Dle Opfergaben Brot und Wein, sagt also die katholische
Liturgie, sollen ,uns werden der Leib und das Blut* des Herrn,
keineswegs: ,Das Opfer des Leibes...", wie die Kommission
meint. Doch auch die folgenden, die Konsekrationsworte, welche
die anglikanische Liturgie ebenso hat, sagen nichts weiteres
aus und konnen daher einen Unterschied zwischen der katho-
lischen und anglikanischen Lifurgie nicht begriinden. Da es
~aber auf die Konsekrationsworte allein ankommt, um zu be-
stimmen, was das Konsekrierte ist, so steht fir mich fest, dass
aus den beiden Liturgien nicht geschlossen werden dirfe: Die
katholische Liturgie enthilt ,den Begriff des Opfers des Leibes
und Blutes des Herrn®, die anglikanische aber nicht.

Ein anderes Argument entnimmt die Kommission dem
31. Art. der anglikanischen Konfession, welchen sie leider nicht
ganz anfithrt, weshalb der Gegensatz des I. und II. Teils nicht
scharf genug hervortritt. Der I. Teil lautet: ,The offering of
Christ once made is that perfect redemption, propitiation and
satisfaction for all the sins of the whole World, both original
and actual, and there is none other satisfaction for sin, but
that alone — und ist vollstdndig richtig und katholischer
Glaubensartikel. Nun hat aber auch die anglikanische Kirche
in Verbindung damit die Abendmahlsfeier als Sakrament, welche
nichts weiter als die Messe ist und, wie ich oben gezeigt, mit
der katholischen Abendmahlsfeier harmoniert. Eine Behauptung,
welche durch die urspriingliche anglikanische Liturgie be-
statigt wird: The Supper of the Lord and the holy Communion,
commonly called T’he Mass, True Catholic I, 448. |

Der II. Teil des Artikels heisst dann: Wherefore the sa-
crifices of Masses, in the which it was commonly said, that



the Priest did offer Christ for the quick and the dead, to have
remission of pain and guilt, were blasphemous fables, and
dangerous deceits.

Es ist klar, dass dieser II. Teil einen schroffen Gegensatz
zum 1., zusammen mit Artikel 28, bilden soll und sich auf die
landlaufige Auffassung der Messen fiir L.ebende und Tote be-
zieht. Der Artikel 31 verwirft also die vulgidre Auffassung
von der Abendmahlsfeier, welche nach seiner Aussage darin
besteht, ,dass der Priester Christum fir die Lebenden und
Gestorbenen zur Nachlassung der Strafe oder Schuld opfert“,
und dass er, im Zusammenhang mit dem I. Teil des Artikels,
das ein flur allemal vollbrachte Opfer, so oft er Christum
opfert, wiederholt, auch insofern als die Gnaden des einmaligen
Opfers Christi immer wieder von neuem gesetzt werden. So
stellte man sich die Sache in der Zeit der Reformation wirklich
vor, wie auch heute noch die Protestanten. Dass diese land-
laufige Auffassung aber falsch isf, unterliegt keinem Zweifel.
Und ebenso weist der II. Teil mit den Worten: that the Priest
did offer Christ, nur eine unkatholische Auffassung zuriick, wie
denn sogar das Tridentin. Sess. XXII. cap. 2 sagt: idem nunc
offerens sacerdotum ministerio.

Schwieriger scheinen die Worte zu sein, welche tiberhaupt
Messen fur Lebende und Verstorbene darzubringen zu verbieten
‘seheinen, woraus die Kommission ihrerseits ableitet, nicht bloss
dass die anglikanische Kirche ,den Begriff des Opfers des
Leibes und Blutes des Herrn® ausschliesse, sondern dass sie
auch das Priestertum herabwiirdige (dépréciation).

Allein keine von beiden Folgerungen ist zuléssig. Denn
wenn eine Kirche die missarum sacrificia pro vivis et defunctis
ganz verwirfe, so folgte daraus doch noch keineswegs, dass
sie damit auch das Sakrament der Eucharistie oder die Messe
Uberhaupt verwerfen miisse, oder dass es kein Priestertum in
dieser Kirche geben konne. Sogar Denzinger in seinem Enchi-
ridion folgert aus den von ihm aﬁgefﬂhrten Stellen, auch
aus dem Tridentinum, nur: (Missa) offerri potest pro defunctis.
Hs miussen also gar nicht notwendig missae pro vivis et def.
dargebracht werden, und es konnen deshalb andererseits auch
Messen oder Abendmahlsfeiern ohne solche specielle Intentionen
stattiinden.



— 12 —

Die Kommission verfiel demnach in den Fehler Eugens IV.
in seinem Dekret fiir die Armenier, in dem er als Form der
Priesterweihe angiebt: Accipe potestatem offerendi sacrificium
in ecclesia pro vivis et mortuis. Da gédbe es freilich ausser
missae pro vivis et defunectis keine andere missa, kein anderes
sacrificium mehr und konnte aus diesen Worten der Schluss
der Kommission gezogen werden. Allein schon das Pontificale
Rom. sub Paulo III. hat eine andere Formel: Accipe potestatem
offerre sacrificium deo: missasque celebrare tam pro vivis
quam pro defunctis, in der offenbar offerre sacrificiuin deo
etwas anderes sein soll, als missasque celebrare . ...

Es ist demzufolge auch nicht abzusehen, wie aus dem
II. Teil des 31. Artikels notwendig eine dépréciation des Priester-
tums folgen miisse. Man koénnte im hochsten Falle von einer
Beschrankung des Priestertums sprechen.

Ja, der II. Teil dieses Artikels gébe sogar einen guten
Sinn, wenn man ihn folgendermassen auffasste: Die Messopfer
fiir Lebende und Verstorbene im angegebenen Sinne — keines-
wegs das Messopfer tiberhaupt — sind blasphemische Fabeln.

Ubrigens muss doch auch beriicksichtigt werden, dass zur
- Zeit der Abfassung der anglikanischen Konfession die Kirche
tiber die Sacrificia pro vivis et defunctis nichts definiert hatte.

Die Kommission glaubt ihre Behauptung noch verstirken
zu konnen durch den 25. Artikel der anglikanischen Konfession,
wobel sie aber wieder den I. Teil hinweglasst: There are two
Sacraments ordained of Christ our Lord in the Gospel, that is
to say, Baptism, and the Supper of the Lord — und nur den
II. Teil anfiihrt: Those five commonly called Sacraments . . . .
are not to be counted for Sacraments of the Gospel . .., but
yet have not like nature of Sacraments with Baptism and the
Lords Supper, for that they have not any visible sign or ceremony

ordained of God. .
| Sie schliesst daraus: En soi, cet article prouve seulement
qu’'on ne reconnaissait pas dans la prétrise un sacrament, in-
stitué par le Christ; non pas, qu'on dépréciat ainsi Ioffice.

Ich kann diesen Schluss nicht zugeben. Der Artikel sagt
vielmehr bloss: Die Art und Weise der Ubertragung des
~ Priestertums, d. h. das Sakrament nach seiner Form, wie

sie in der Kirche besteht, ist nicht in den Hwvangelien ent-
~ halten, fir die Ubertragung des Priestertums hat Christus das



sichtbare Zeichen oder die Ceremonie nicht angeordnet, wie er
es bei der Taufe und der Eucharistie gethan. So aufgefasst,
ist die Aussage aber ganz richtig. Der Artikel halt sich noch
an die mittelalterliche Theologie und kann sich namentlich auf
den englischen Theologen Alexander von Hales berufen (P.IV
Qu. 8. Art. 2 §3): Cum septem sint sacramenta, propter quid
sola duo instituta sunt a Domino secundum suam formam, scil.
baptisma et eucharistia? — Dominus institutionem formae vo-
luit nobis dare per se ipsum in illis principalibus sacramentis
novae legis, quia ista tofum hominem uniunt in corpore ecclesiae
secundum unitatem fidei et caritatis, cum digne suscipiuntur
ete. — Formam vero in aliis, quae non: ita videntur esse princi-
~ palia, per ministros ecclesiae voluit ordinari.

Es folgt also aus Art. 25 noch keineswegs, dass das Priester-
tum kein Sakrament sei, sondern nur, dass es kein Sakrament
wie Taufe und FEucharistie sei, deren sichtbare Form von
Christus selbst angeordnet worden, was bei der Priesterweihe
nicht der Fall. ' :

Daher bekannten die englischen Bischofe auch in ihrer
Erklarung von 1537 oder 1538: that the Sacrament of Order,
may  worthily be called a Sacrament, becouse it is a holy rite
instituted by Christ and Apostles in the New Testament. . . . .
And to the intent the Church of Christ should never be desti-
tute of such ministers. . ..

Das kann nichts anders heissen als: es gibt ein Sakrament
des Ordo, das immer in der Kirche vorhanden sein soll und
muss. Eingesetzt ist es aber von Christus und den Aposteln, wie
es in dem N. T. (hier heisst es nicht: in dem FEvangeliwm) zu
finden ist. Christus setzte wohl den Ordo ein, aber auch die
Apostel wirkten zur Einsetzung bei, insofern als sie fur die
Ubertragung des Ordo die Materie und die Form bestimmten,
dhnlich wie das Tridentinum sagt: Christus habe mit der Ein-
setzung der Eucharistie und dem Auftrage an die Apostel, sie
ebenfalls zu seinem Gedé#chtnis zu vollziehen, sowie mit der
Stinden-Nachlassgewalt, das Priestertum eingesetzt, wie sacrae
litterae ostendunt, Sess. XXIII. ¢. 1. Ebenso heisst es bei der
Ordination der anglikanischen' Priester: Almigthy God ... who
by thy holy Spirit hast appointed divers Orders of Ministers in
the Church .. ., was sich freilich wahrscheinlich auf die Sendung
von ‘Aposteln, Propheten, Evangelisten, Pastoren bezieht, aber



e

doch das Priestertum als einen vom hl. Geist eingesetzten
Ordo bezeichnet.

Und hat sich die anglikanische Kirche zu den Sakramenten
auch wie Alexander von Hales verhalten, so hat sie gleich-
wohl die Ordination der Priester beibehalten und vollzieht sie
dieselbe wie die katholische Kirche.

Die Ubersetzung des Wortes ,presbyter* mit ,elder“ (ancien)
statt mit ,Priest®* und des ,episcopus“ mit overseer (surin-
tendant) darf meines Erachtens ebenfalls nicht zu sehr urgiert
werden; denn auch in der Vulgata wechselt presbyter mit
senior, z. B. Act. 15. Und wenn in 1. Tim. mwesoBizcooc regel-
massig mit presbyter gegeben wird, so steht doch 1. Petr. wie-
der dafir senior, consenior. Man wollte offenbar das Griechische
wirklich ins Englische ilibersetzen. KEs handelt sich aber auch
gar nicht um das Wort, sondern darum, was man darunter
verstand, und da ist Ordin. Eduards VI. doch allein massgebend:
The Bishop with the Priests present, shall ... True Cathol. L
441. Ferner heissen die Priester in der Terminologie des Ap.
Paulus: dispensatores: dispenser of the Word of God, and of
His holy sacraments.

Dazu sagt im Pontif. Rom. sub Paulo III. p. 25 der Blschof
in der Admonitio presbyterorum ausdriicklich auch: Qui autem
graece dicuntur presbyteri, latine dicuntur semiores, und setze
ich hinzu, englisch: elder. -

: EE
Die katholische und die anglikanische Ordinations- und
Konsekrations-Formeln.

~ Die Kommission sagt, das Ordinationsformular Eduards VI.
ermangle eines wesentlichen Elements, nédmlich der Angabe
der Hauptgewalt des Priesters und des Bischofs, das Opfer dar-
zubringen. Diese Angabe sei ohne Zweifel mit Absicht hinweg-
gelassen, da man diese Gewalt nicht nur nicht fiir notwendig,
sondern fir eine blasphemische Fabel halte. Dagegen hitten
alle katholischen Formulare in thren Gebeten die Angabe von
der Gewalt des Priesters und Bischofs, das Opfer darzubringen.
Sie sei nicht nur in der Ordination des Priesters, sondern auch
in der Konsekration des Bischofs mit den Worten erwiahnt:
cornu gratiae sacerdotalis.



SRy

Ich kann mich auch damit nicht einverstanden erkliren.
Einmal ist es unrichtig, dass die katholische Kirche dem Bischof
in der Konsekration die Gewalt, das Opfer darzubringen, uber-
tragen will, und dass sie dieselbe in den Worten: cornu gratiae
sacerdotalis andeute. Der Bischof hat als Priester schon diese
Gewalt und empfiingt in der Konsekration in Bezug auf das
Opferdarbringen nichts mehr. In der Admonitio presbyterorum
des Pontif. Rom. sub Paulo III. heisst es daher ausdriicklich:

Distat autem hoc tantum inter pontifices et huius temporis
sacerdotes, quod solis ponfificibus data est clericorum: ordinatio,
basilicarum dedicatio, sacri chrismatis consecratio et chrismatio,
manus impositio et solemnis super populum benedictio: cum in alis
sacramentis catechizandi, baptizandi, missam celebrandi, in ecclesia
ad populum verba faciendi: communis sit utriusque dispensatio.

Und ebenso sagt auch das Trident. de ord. can. 7: die
Bischofe seien hoher als die Priester und haben potestatem con-
firmandi et ordinandi.

Die Behauptung der Kommlsszon bezuo"hch des Episcopats
ist also falsch; die Worte: cornu gratiae sacerdotalis konnen
sich nicht auf das Opferdarbringen beziehen. Und etwas
anderes tiber das Opfer enthalte’n die Konsekrationsworte
nicht. :
Aber die Gebete der katholischen Ordinationsformulare fiir
Priester, sagt die Kommission, sprechen von der Gewalt, das
Opfer darzubringen, ganz ausdriicklich.

In der That ﬁnden wir im Pontif. Rom. sub Paulo III. eine
ganze Reihe von Ausdriicken, welche teils bloss das Amt be-
zeichnen, teils einzelne Funktionen der Priester angeben. Die
Admonitio presbyterorum fasst die priesterlichen Funktionen
S0 zusammen: in alils sacramentis catechizandi, baptizandi,
missam celebrandi. .., sie bezeichnet also missam celebrare wohl
als Sakrament, keineswegs als Opferdarbringen.

Ausserdem kommt vor: Reverende Pater, postulat s. mater
ecclesia cath., ut hos praesentes diaconos ad onus presbyteratus
ordinetis — — testificor ipsos dignos esse ad huius onus offici.
Der Bischof sagt in seiner Ansprache an das Volk: ut de
electione illorum, qui ad regimen altaris adhibendi sunt, con-
‘sulatur . ... Horum siquidem diaconorum in presbyteros auxi-
liante Dommo ordinandorum conversatio; — — in seiner An-
sprache an die Ordinanden: Consecrandl fratres car1331m1 in



e

presbyteratus officium . . . Sacerdotem enim oportet offerre, bene-
dicere, praeesse, praedicare et baptizare ... Imitamini, quod
tractatis: quatenus mortis Dominicae mysterium celebrantes . . .
Im Gebet nach Ubergabe der Stola und Casula: Deus, ...
super hos famulos tuos, quos presbyleratus honore dedicamus,
munus tue benedictionis infunde, ut gravitate actuum et censura
vivendi probent se esse semiores, his instituti disciplinis, quas
Tito et Timotheo Paulus exposuit: ut... purum et immacula-
tum ministerii swi donum custodiant, et in obsequium plebis tue
- panem et vinum in corpus et sanguinem Filii twi immaculata
benedictione transforment. Endlich bei der Ubergabe des Kelches
etc.: Accipe potestatem offerre sacrifictum deo, missasque cele-
brare tam pro vivis quam pro mortuis. :

Die letzten Worte kénnen wir aber aus dem Spiele lassen,
da die romische Kirche selbst sie tausend Jahre nicht hatte,
und da die griechische Kirche sie heute noch nicht gebraucht.

Dagegen kommt in den andern Anreden und Gebeten
allerdings einmal offerre als zu dem presbyteratus officium ge-
horig vor; allein man vermisst die Angabe dessen, was dar-
gebracht werden soll. Is konnte daher offerre auch blos die
Darbringung der Elemente des Brotes und Weines, wie im
Offertorium und Kanon der Messe, bedeuten; und in der That
scheint es diese Bedeutung zu haben, wenn man beachtet,
- dass es heisst: offerre, benedicere, und spater die Thitigkeit des
Priesters bei der Konsekration der Elemente Brot und Wein
benedictio genannt wird: et . . . panem ef vinum in corpus et
sanguinem Filii tui immaculata benedictione transforment. Doch
gerade die Schwierigkeit der Erklarung des offerre zeigt, dass
man den Ausdruck nicht zu sehr pressen darf. Unmittelbar
nach offerre (immer noch in der Anrede an die Ordinandi)
heisst diese Funktion des Priesters auch nur mortis dominicae
mysterium celebrare.

Doch offerre, benedicere scheinen geradezu zu fordern, dass
offerre sich auf die Darbringung der Elemente Brot und Wein,
auf die oblatio, beziehe, benedicere dagegen auf die consecratio
der dargebrachten Elemente, wenn die consecratio nach dem-
selben Pontificale geschieht: immaculata benedictione, wie
die Worte zeigen: et in obsequium plebis tue panem et
vinum filii tui immaculata benedictione transforment. Denn bene-
dictio = missam celebrare ist dem Priester und Bisechof nach



— 17 —

dem Pontificale gemeinsam, keineswegs die sélennis super po-
pulum benedictio, welche dem Bischof allein reserviert ist.

Nicht mehr lédsst sich aber auch aus der Phrase: ad regi-
men altaris adhibendi ableiten. Denn da schon die Darbringung
von Brot und Wein offerre, oblatio, sacrificium (siehe oben)
heisst, so kann man bereits wegen dieser Darbringung von
Altar sprechen und die Thitigkeit des Priesters dabei regimen
‘altaris nennen. :

Alle diese einzeln aufgefiihrten Funktionen umschreiben
indessen, wie jeder leicht sieht, durchaus nicht die ganze
Thatigkeit oder alle Vollmachten des Priesters; sie liegen aber
insgesamt in den Ausdricken befasst: onus presbyteratus;
presbyteratus officium, presbyteratus honor, ministerium. Dazu
werden die Ordinanden dem Bischof préasentiert, sowie der
Bischof sie wieder als solche dem Volke vorstellt, welche zu
Presbytern ordiniert werden sollen, und sie selbst anspricht
als consecrandi in presbyteratus officium. Diese Amtsbezeich-
nung allein gentigte; der Bischof brauchte gar keine einzelnen
Funktionen hervorzuheben.

Wenn dem aber so ist, so erfiillt das Ordinationsformular
Eduards VI. alles, was das katholische; denn auch in jenem
werden die Ordinanden dem Bischof présentiert, to be admitted
to the Order of priesthood, und der Bischof sagt: Good people;
these be they whom we purpose, God willing, to receive
this day into the holy office of priesthood, und er betet: ,Al-
mighty God,“ behold ,these thy servants, now called to the
office of priesthood,* und er fragt die Ordinanden, ob sie glauben,
wirklich berufen zu sein to the ministry of the priesthood.

Alle speciellen Funktionen, von denen das katholische
Formular spricht, werden freilich in dem Formular Eduards VI.
nicht erwahnt, was auch an sich, wie gesagt, nicht absolut
notwendig ist. Die englischen Priests erhalten die Gewalt,
alles zu vollziehen, was im Presbyterat enthalten ist; abge-
sehen von der Gewalt, Siinden zu vergeben ete., ist der Priest
ein Dispenser of the word of God, and of His holy Sacraments,
was das n#amliche ist, wie wenn der katholische Bischof sagt:
cum in aliis sacramentis catechizandi, baptizandi, missam cele-
brandi, in ecclesia ad populum wverba faciendi, communis sit
utriusque dispensatio. Denn wenn der anglikanische Priest
die Gewalt empfangt, zu séin dispenser of his holy sacraments,

Revue intern, de Théologie. Heft 9, 1895, 2



PR

= s

so sind diese Sakramente zunéichst die Taufe und das Abend-
mahl, oder, wie dieses bei Eduard VI. auch heisst, die Messe.

Indessen kommt es auf alles das gar nicht an. Das sind
unwesentliche Bestandteile der katholischen Ordination. Das
einzige, das massgebend und wesentlich ist, das ist die Ordi-
nationsformel selbst und allein. Gerade Uber die ist nun aber

unter den katholischen Theologen gr_bsses Schwanken ; allein

es unterliegt keinem Zweifel, dass Bremmer, Dogmatik (1831)
IIT 873, das Richtige trifft, wenn er erklirt: weder die erste

| Handauflesung ohne Worte, noch die letzte des Bischofs allein,

vor welcher die Candidaten schon Ordinati heissen, konne die

 wesentliche Form sein, sondern nur, wie Concil Carthag. IV a.
it 398 es fordere, die zweite des Bischofs und der Priester, ver-

bunden mit dem Gebet um die Geistesgabe; die erste und letzte
Handauflegung hétten auch die friheren Jahrhunderte nicht
gekannt.

Die zweite Formel heisst aber:
Oremus dilectissimi Deum Patrem omnipotentem: ut super

- hos famulos suos, quos ad presbyterii munus elegit, coelestia

dona multiplicet, et quod eius dignatione suscipiunt, ipsius con-
sequantur auxilio. Per Chr. D. N. Amen. (Pontifex deposita
mitra conversus ad altare dicit: Oremus. Et ministri: Flec-
tamus genua. Levate. Ef mox versus ad ordinandos dicit:)

Exaudi nos, quaesumus, D. Deus noster, et super hos fa-
mulos tuos bemedictionem s. Spiritus el gratice sacerdotalis infunde
virtutem, ut quos tus pietatis aspectibus offerimus consecrandos,
perpetua muneris tui largitate prosequaris. Per D. N. J. C. ..

Man sieht, es ist hier nur von Presbyterii munus und

gratiee sacerdotalis virtus die Rede, mit keinem Worte von

sacrificium offerre. Und wollte man dieses in sacerdotalis gratia
suchen, so ginge es schon deswegen nicht an, weil es in der
Konsekrationsformel des Bischofs: Cornu gratiee saceirdotalis,
wie oben gezeigt, dieses ebenfalls nicht bezeichnet. Vielmehr
besagt es nicht mehr und nicht weniger als presbyteratus
gratia, wihrend in der Konsekrationsformel fiir den Bischof:
Cornu gratize sacerdotalis bedeutet: Das Fiillhorn der priester-
lichen Gnade, oder die Fille des Priestertums, wodurch der
Bischof, wie es in der Prsefatio der Priesterweihe heisst, von
den sacerdotales gradus den hoheren empfingt. :



= T

Es ist also unrichtig, wenn die Kommission behauptet, die
anglikanische Form entbehre eines wesentlichen Elements,
der Erwahnung der Darbrmgung des Opfers des Leibes und
Blutes des Herrn.

I11.

Die anglikanische Ordination im Verhaltnis zur Lehre des
‘Tridentinums.

Im Gegenteil ist die anglikanische Ordinationsformel voll-
standiger und, wenn es tiberhaupt auf die Aufzihlung specieller
Funktionen ankame, empfehlenswerter als die katholische. Ja,
sie ist so vollstandig, dass sie sogar der Lehre des Tridenti-
nums vom Ordo, wie sie in den Canones de ord. ausgesprochen
ist, in allem gerecht wird.

Das Trid. Sess. XXIII. de ord. can. 7. sagt: Durch die
Ordination werden die Priester legitimi werbi ef sacramentorum
ministri; die Ordinationsformel Eduards VI. driickt dies aber
mit den Worten aus: dispenser of the Word of God, and of
His holy Sacraments. e :

Im can. 4. sagt es ferner: in der Ordination werde der
heilige Geist gegeben und die Bischofe sprechen nicht umsonst:
Accipe Spiritum s. In Wirklichkeit sprechen die katholischen
Bischofe dies aber erst zu den bereits Ordinierten, wahrend
die Ordinationsformel diese Worte nicht enthilt. Dagegen be-
- ginnt die anglikanische Ordinationsformel mit den Worten:
Receive the Holy Ghost.

Und wenn can. 1. ausdriicklich erwéahnt, das Presbyterat
sei die Gewalt, . . . peccata remittendi et retinendi, so setzt
das anglikanische Formular sofort zu den Worten: Receive
the holy Ghost, die anderen: whose sins thou dost forgive,
they are forgiven ete., so dass die ganze Formel lautet:

Receive the Holy Ghost, whose sins thou dost forgive ...
And be thou a faithful dispenser of the Word of God, and of
His holy sacraments: In the name of the Fa,ther and of the
Son, and of the holy Ghost. Amen. ‘

Was also in der romisch-katholischen OI‘dlIl&thIleOI‘IﬂGI
nicht specialisiert, sondern erst im Verlauf der Ceremonien
zerstreut ausgesprochen wird, das enthalt die anglikanische
Formel pricis und kurz selbst. Es kann daher auch kein
Zweifel daran bestechen, dass die anglikanische Ordination



s

i,

= o

alles leistet, was von katholischer Seite von ihr verlangt
werden kann.“ So weit Professor J. Friedrich.

‘Er hatte seine trefflichen ,Bemerkungen“ seit Wochen
schon geschrieben, sie waren Bischof Herzog und mir langst be-
kannt, als die scharfe gelehrte Epistel des Bischofs von Salisbury
an den Erzbischof von Utrecht: De validitate ordinum Angli-
canorum responsio ad Batavos, erschien. Die beiden von ein-
ander so unabhingigen Gelehrten stimmen im wesentlichen
vollkommen {tiberein tiber sacrificium und ,missarum sacrificia“,
liber Priest, Elder, Bishop, Overseer, Minister und tuber litur-
gische Formeln. Aber die Kritik beider besteht neben ein-
ander und erganzt sich. —

Es ist indessen noch einiges hier anzumerken, was dartiber
hinausgeht. Das Konzil von Trient verlangt von dem Minister
(Spender) eines Sakramentes ausser der Intention, dass er
,alles Wesentliche, was zur Vollziehung oder Darreichung
des Sakramentes gehore, beobachte“ (can. 12 de Sacr. in gen.

- Sess. VII). Die hollandische Kommission sieht dieses in der

Materie und Form. Sie sagt (S. 83), ein Sakrament konne
ausserhalb der katholischen Kirche giiltig (wirksam) gespendet
werden, ,nur miissten Materie und Form eines jeden Sakra-
mentes Uubereinstimmen mit dem Glauben der katholischen
Kirche in betreff dieses Sakraments.* =

Das hatte sie nicht sagen sollen. Wir sind Altkatholiken,
Gegen 1200 Jahre waren die technischen Ausdriicke Materie
und Form in der katholischen Sakramentenlehre unbekannt,
ohne dass die Wirksamkeit dieser Gnadenmittel gefdhrdet
wurde. Der Urheber der Neuerung im Anfange des 13. Jahr-
hunderts ist, soviel ich bis jetzt ermitteln konnte, ein unbe-
deutender Scholastiker gewesen, nimlich Wilhelm von Auxerre;
der eine Explanatio in quatuor sententiarum libros (des Petrus
des Lombarden) schrieb. Bis dahin redete man nur von dem
,sichtbaren Zeichen* (signum visibile) der ,unsichtbaren Gnade¥,
auch ein ,wahrnehmbares Zeichen“ (signum sensibile, Duns
Scot. 1. IV. D.2. qu. 2) genannt, welches nach gottlicher Ein-
setzung die Gnade Gottes wirksam bezeichne. Wihrend Ter-
tullian: fir das Zeichen den Ausdruck res gebraucht (De pree-



maof

script. 40), wendet der heilige Augustinus, dessen Ausdrucks-
weise die Sakramentenlehre bis ins 18. Jahrhundert beherrseht,
das Wort Signum an (Ad Marcellinum Ep, 138, 1,7, 8, . . sig-
pnorum, que cum ad res divinas pertinent, Sacramenta appel-
lantur), oder Signaculum (De catech. rud. 26, 50: Der zu
.~ Unterrichtende soll lernen, dass die Sakramente sichtbare
Zeichen gottlicher Dinge seien, — signacula quidem rerum
divinarum esse wisibilia, sed res ipsas invisibiles in eis honorari).
Allerdings hat dann auch gerade der heilige Augustinus das
Zeichen in zwei Bestandteile zerlegt, die doch auch wieder so
zusammengehoren, dass das Sakrament nur zu stande kommt,
wenn beides eins wird, ndmlich in Hlement und Wort (In Joh.
ev. Tr. 80, cap. 15, 3. Detrahe verbum, et quid est aqua nisi
aqua ? Accedit verbum ad elementum, et fit sacramentum, etiam
ipsum tanquam visibile verbum). In seiner Einheit heisst es
darum also wieder ,das sichtbare Wort", ja, in diesem Sinne nennt
er das Zeichen auch ,das sichtbare Sakrament“, welches von
der unsichtbaren Salbung der Liebe zu unterscheiden sei (Contr.
1. Pet. II, cap. 14, f.). Indem er nun einerseits das Zeichen
auch Corporale sacramentum nennt, heisst es andererseits bei
ihm forma pietatis oder visibilis forma (Sermo 71, n. 32). Bei
alledem wird die Ausserlichkeit des Zeichens und das Inner-
liche des Mysteriums gewahrt.

Demgemiéss bewegt sich nun Peter der Lombarde noch |
in Augustinischen Gedanken und Ausdrucksweisen, wenn er |
schreibt: ,Zwei Bestandteile hat das Sakrament: verba et res.“ \
Er fuhrt als Beispiel die Taufe an, nimlich ,die Anrufunc‘!l
der Dreieinigkeit und das Wasser“; er definiert das Sakrament i
als ,der wnsichtbaren Gnade sichtbare Form“ (,invisibilis gratlaef
visibilis forma®* — letztere steht fiir das ganze Zeichen in |
seiner Binheit. L. IV. D. 1. B.).

Die Zerlegung des dusseren Zeichens in Materie und Form
- vVerwirrte die Augustlmsche Lehre und weckte fremde Vor- |
stellungen, die nicht aus dem Eva,ngehum kamen, sondern |
aus der voun Aristoteles beherrschten scholastischen Phllosophle =
in die christliche Lohre von aussen hereingetragen wurden. % ,
Die Tribung der Sakramentenlehre wurde dadurch um so | |
grosser, je weniger in der kirchlichen Litteratur bis dahin das | |

Wesen eines Sakramentes im heutigen Sinne bestimmt und



Begriff und Zahl festgestellt worden war (vgl. Prof Reusch in
der Revue intern. 1893, S. 181—205).
Weder die Universalkirche noch die romische insbesondere

hatte bis zum 13. Jahrhundert eine Deﬁmtwn dessen, was ein =

- Sakrament sei, gegeben, ebensowenig eine Zahl der Sakramente
\ festgesetzt. Die von den rémischen Katholiken fiir eine all-
| gémeine-gehaltene dritte lateranensische Synode vom Jahr
1179 hatte noch gar keinen Begriff von dem, was jetzt die
Kirchen Sakramente nennen. Sie verbot Abgaben (Stolge-
biihren) fir die Einfihrung von Bischofen, Abten, Priestern,
fiir Begriabnis, Einsegnung der Ehe und ,andere Sakramente“.
Die Ceremonien bei jener Einfiihrung, Exequien, Ehesegen waren
ihr also Sakramente. So auch die vierte lateranensische Synode
(1216, can. 66). Auch der Londoner Synode vom Jahre 1237

_ fehlt der Begr1ff tes Sakraments; denn die von den Schola-

‘stikern angenommenen sieben nennt sie principalia. Sie hat
also noch andere.

Die Scholastiker als die gelehrten Theologen verfuhren
aber selbst rein willkiirlich, als sie im 12. Jahrhundert die
Siebenzahl zur Regel machten. Peter der Lombarde giebt
gar keinen Grund an fiir diese Zahl, andere suchen den Mangel
der Begrindung zu ersetzen durch Zahlenmystik: Vergleich
- mit den sieben Geistesgaben, sieben Tugenden, sieben Tod-
siinden, sieben Weltaltern ete. (Vgl. Reusch a. a. O. S. 191).
~ Thomas von Aquin (Summa th. 3, qu. 65. a. 1) weiss auch nichts
Besseres, es sei denn dadurch, dass er den Gedanken der

. | Anpassung an die religiosen Bediirfnisse des Christen anregte,

| der bis auf unsere Tage geistreiche Schilderungen hervorge-
rufen hat. Es wiare aber die Aufgabe derer, welche die Sieben-
zahl aufstellten und in den mittelalterlichen Unterricht brachten,
gewesen, einen generellen Sakramentsbegriff in aller Be-
stimmtheit zu formulieren und daraus zu zeigen, dass es sieben
einzelne Sakramente gebe, aber nicht mehr und nicht weniger.
Das ist nicht geschehen. :
Unter diesen Umstéinden die Behauptung aufmsteﬂen das
aussere Zeichen (der sieben) bestehe aus Materie und Form,
war bedenklich, fand aber dennoch allméhlich Beifall und
Aufnahme. Die Scholastiker hatten einen neuen Gegenstand,
sich in Spitzfindigkeiten zu tiben. Thomas von Aquin leistete
das Ausserste, indem er die Materie nochmals einteilte in ent-



i o0

fernte (remota) und allernéchste, und die Trager der Autoritéat
gingen in gutem Glauben auf die Neuerung ein, deren Folgen
sie nicht ahnten.

Der Papst Eugen IV. hat in seinem Dekret fir die Arme-
nier (1439, 22. Nov.) durch seine Belehrungen tiiber Materie

und Form der papstlichen Unfehlbarkeit beschidmende Blossen

gegeben. Die Verwirrung zeigt sich schon bei der Firmung.
Eine Mischung von Ol und Balsam mit bischoflichem Segen,
welche an die Stelle der apostolischen Handauflegung getreten,
sei die Materie, meint er, und das die Salbung begleitende
Gebet die Form. Das Chrisma erschien ihm offenbar als eine
greifbarere Materie, wie die Thétigkeit der Handauflegung.
_Er lieh also der Materie zu liebe seine Autoritét der thorichten

~ Erdichtung erfindungsreicher Scholastiker, Christus habe fur

dieses. Sakrament zwei Zeichen den Aposteln angegeben zur
Auswahl nach Belieben, die Handauflegung und die Salbung,
die sie auch ahwechselnd angewandt hétten, um dann schliess-
lich doch den Nachfolgern die Salbung anzubefehlen. Diese
Fabel ist nicht bloss der Wissenschaft, sondern auch der Auto-
ritat unwiirdig. ‘ :

Ahnlichen Irrtum beging er bei der Bestimmung der
Materie der Ordination. Auch hier hatten Scholastiker, die in
der Geschichte der alten Kirche unwissend waren, ihm vor-
gearbeitet. Statt der in der apostolischen Kirche so unzwei-
deutig hervortretenden Handauflegung bei den Weihen, be-
‘hauptet Eugen IV., die Materie des Sakramentes sei die Uber-
gabe der zur Ausibung des Ordo notigen Sachen und Instru-
mente (Sextum sacramentum est ordinis, cujus materia est
illud, per cujus traditionem confertur ordo: sicut presbyteratus
traditur per calicis cum vino ef patense cum pane porrectionem.
Diaconatus vero per librievangeliorum dationem ete.). Das passte
zu den Ceremonien jeder Investitur, die auf den romischen
Ritus bei der Ubertragung der Amter jhren Einfluss geiibt.
Der Papst verirrt sich dadurch noch weiter, indem er das
Subdiakonat und die niederen Weihen ebenfalls als Sakrament
behandelt. Das Konzil von Trient hat ihn hierbei verlassen;
es redet nur von verbis et signis exterioribus, Sess. XXIII. de
sacr. ordinis cap. 3. Die willktirlichen Annahmen von einzelnen
- Theologen in betreff der Macht der Kirche tuber das sakra-
mentale Zeichen verdienen keine Beachtung.

1 et



=g n

Bei dem Sakramente der Ehe (sacramentum matrimonii)
findet Eugen keine Materie, was ihn vor den heutigen romisch-
katholischen Theologen auszeichnet, die sich iiber entfernte
und néchste Materie der Ehe sonderbare Gedanken machen.

Die Verwirrung und Entstellung der Sakramentenlehre

durch die Anwendung des Begriffs Materie zeigt sich aber am

argsten bei dem Busssakramente. Hierbei folgt Eugen IV. dem

* Thomas von Aqum 3 qu. 84. a. 2, wie das auch das Konzil von

Trient thut, nur dass diese Autontaten den schola,stlschen

_ Unsinn von der materia remota, als welche Thomas die peccata

destruenda bezeichnet, weggelassen haben. Eugen IV. also
und das Konzil von Trient (sess. XIV. cap. 3, can. 4) behaupten,
die Quasi-materia des Busssakramentes seien die drei Akte:
des Bussers: Reue, Bekenntnis, Genugthuung (contritio, con-
fessio, satisfactio). Das ist die vollige Verneinung der alten
Lehre von dem szchtbaren du? ch die Sinne wahrnehmbaren
(sensﬂoﬂe) Zeichen. Der Reueakt ist etwas ganz Innerliches,
nicht durch die Sinne wahrnehmbar. Als Akt ist die Genug-
thuung bei der Absolution noch etwas Zukiinftiges und der
Wille dazu wieder unsichtbar. Auch durch die Hinzufligung
von Quasi werden Reue und Genugthuung nicht einmal quasi
res visibiles. Und doch steht es sonst fest, dass Materie und
Form als Bestandteile desselben Zeichens bei der Spendung
eines Sakramentes glelchzelmo‘ als eine Emhelt sichtbar sein

. miissen.

s 1st also die Anwendung des Begriffs Materie bei der

Siebenzahl der Sakramente nicht durchfiithrbar.

Die Sache hat aber noch eine viel schlimmere Seite. Die
Scholastiker, welche die Begriffe Materie und Form in die
Sakramentenlehre einfiihrten, dachten sich dabei etwas ganz
anderes, als die heutigen Theologen. Die Ausdriicke waren
nicht von der christlichen Wissenschaft ausgeprégt, sondern
aus der grlechlschen Philosophie in  Ubersetzung heriiberge-

nommen. Die grossten Philosophen des alten Hellas hatten
‘nicht vermocht, zur Idee einer Weltschopfung aus nichts sich

zu erheben. Das Absolute, soweit sie es erfassten, konnte
fur sie nur welthildend gedacht werden, und dazu bedurfte es
eines ewigen Substrats; es musste zur Gestaltung ein von
Ewigkeit her vorhandenes vmoxsiusvov da sein. Dieses wurde
vy (von den Scholastikern materia) genannt. Der Leben und



P

Gestalt gebenden Form (moogy, cidog) war die gleich ewige

Muaterie das der Gestaltung fihige Substrat. In dieses senkte |
sich von aussen her, so dachten sie sich, das Formprincip, |
das gleich ewige, und gab und giebt Kraftthatigkeit und Ge-
stalt, was nach Aristoteles ein ewiges Werden und Umgestalten |
bedingt. Seitdem die Aristotelische Philosophie tiber Arabien
~ in Ubersetzungen und Kommentaren den mittelalterlichen;
abendlandischen Theologen zuginglich geworden war, be—g 1_
herrschten die Begriffe Materie und Form ihre Schule. Damit

kamen sie haufig an den Rand des Pantheismus, zuweilen auch
hinein. Die Grossten standen still, wenn ihr (oft heidnisch-)
philosophisches Denken das Dogma nicht gefiigig fand. Be-
kanntlich half Thomas von Aquin sich, indem er dann die
Waffen streckte, wie z. B. in Bezug auf die Weltschopfung durch

das Gestémdnis.‘: o,Dass die Welt angefangen habe, wird nur

durch den Glauben festgehalten.“ Die Formen die Thomas
sowohl wie Alberfus Magnus im Glauben an den absoluten

~ Gott der Offenbarung sich nicht in unabhéngiger Existenz,

ausserhalb der Materie, wie die platonischen Ideen, denken

\x
:
{

durften, wurden ihnen zu ewigen Ausstrahlungen der goftli-
_chen Intelhgenz oder zu den Gedanken Wwomit Gott die Dinge

_vor. der Weltschopfung “dachte. In der Form sahen sic das

~ Universale oder Allvememe das Eine, welches nur Vieles
werde in Einigung mit der fir das Viele empfanglichen Materie.

Wie vielfach existierend die Scholastiker sich nun auch
die Formen in Gott, in den Dingen in unsern Begriffen denken
mochten: Kines bestimmte ihr wissenschaftliches Denken uber~

haupt: dass die Form in der Materie, die an sich ein Totes,| ?&

Gestaltloses sei, Leben, Kraftthahgkelt Bﬂdung 1ndynnduellezaAl

Seins erst bewirke.

So wurde denn mnotwendigerweise durch die Ubertragung

von Materie und Form auf das sichtbare Zeichen der Sa,kra,-_____,

mente ‘dessen Wesen veriandert. Das Hochste, was Augustmus

dem sichtbaren Zeichen zuschrieb, war, dass es die innere
Gnade sinnbilden konne; _die gez.stzge Wirkung liess er ebenso-

wenig durch das Zelchen verursa,chen wie durch den, der die.

e

S s&kr&mentale Ha,ndlung v011z1eht TImmer wieder betont er,

dass die Oﬂelsmge Kraft, welche durch die Sakramente mitge-
teilt erd die virtus, die caritas, die gratia, eine innerliche sei

A S S



o

und auch im Innern unserer Seele von Gott geschenkt werde,
nicht so, als ob sie in dem Zeichen schon enthalten wiire.

Zu der letzteren Annahme aber verleitete die Zerle@ung
des Zeichens in Materie und Form, indem das mittelalterliche
Denken unwillkiirlich durch die Form eine Kraftthatigkeit in
die Materie legen musste. Dass Thomas von Aquin, dem die
'A’ii”ct’)"fitéjt'éﬁ"""fdl’vgé"ﬁ”'"' in”schola,stlsch phﬂosophlschem Sinne die
| efficit significando; sig mﬁcatm autem materlee non determinatur
ad effedtum determinatum, cum ad multa se habere possif, nisi
per formam verborum ete. (P. 3, suppl. qu. 29, art. 7).

Einen Niederschlag dieser Denkweise konnte man finden in
dem can. 2 de confirm. Sess. VII des Konzils von Trient:
. ,Wenn jemand sagt, diejenigen beleidigten den heiligen Geist,
| welche dem Chrisma (der Materie nach FEugen IV.) der Fir-
| mung eine Kraft (virtutem aliquam) zuschreiben, der sei ver-
- flucht.“ |

Selbst der can. 6 de sacr. in gen. ist in den Worten, wo-
nach ,die Sakramente die Gnade enthalten, welche sie bezeich-
nen“, verfinglich, wenn man bedenkt, dass seit Augustinus
auch das &ussere Zeichen als sacrum signum mit dem Ausdruck
sacramentum oft bezeichnet wird. Auf diese Weise konnte
man dahin gelangen, nicht bloss bei der Eucharistie, sondern
bei allen andern Sakramenten eine Transsubstantiation der
Materie anzunehmen, was dann freilich zum grossten Problem
bei den Sakramenten der Busse und der Fhe wiirde.

Bedenklich ist auch die Definition des Sakraments von
H. Hurter: ritus efficax gratiee (von Reusch citiert aus Theolo-
gise dogmaticee compendium, T. III, n. 259, Ausgabe 1878),
was schwer zu vereinbaren ist mit dem Augustinischen: Sacra-
mentum est signum rei sacrse (De Civ. D. 10, 5), woran sich
der Catechismus Rom. anschliesst. — Doch noch Eins!

Nach der Lehre des Thomas von Aquin (S. P. III, qu. 62,
art. 6) geht die rechtferticende Kraft des Leidens Christi auf
die Sakramente des N. B. tiber, welche diese Kraft den zu
Rechtfertigenden vermitteln. Es ist also das Werk Christi,
dessen Frucht die Sakramente darbieten. Das Sakrament
wendet also die Gnade zu ex virtute operis operati, nicht
durch das Verdienst des Spenders oder des Empfangers (Duns
Scot. L. 1V. D. 1, qu. 6). So entstand der technische Ausdruck



= o7

von der W1rksa,mkelt der Sakramente ex opere operato —
meht operantis. e :

Durch die Anwendung der Begriffe Materie und Form lag
die Gefahr nahe, das opus operatum statt in dem Leiden
Christi in dem &usseren Zeichen der Sakramente zu sehen,
sofern in der Materie durch die Form die virtus wirksam
werde, auch unabhingig von dem Verdienste des "Spenders
und des Empfingers. In dieser Beziehung hat Bellarmin (De
_sacr. in gen, II, 1) die sehr schwer zu rechtfertigende Ausse-
rung gethan: ,was zunichst (also am unmittelbarsten) und
durch direkte Thétigkeit die Gnade der Rechtfertigung bewirkt,
ist allein jene dusserliche Handlung, welche Sakrament genannt
wird, und diese heisst opus operatum; passiv ausgedriickt ist
es so: dass es dasselbe ist (zu sagen), das Sakrament erteile
die Gnade ex opere operato, wie, es erteile die Gnade kraft
der eigenen sakramentalen Handlung, die von Gott zu diesem
Zwecke eingesetzt ist, nicht aus dem Verdienst des Handelnden
oder Empfangenden.“ '

Warum ist dies alles hier auseinandergesetzt? Damit die
Kommission daraus entnehmen mdége, wie bedenklich es bei
der Frage nach der Giltigkeit eines Sakramentes ist, sich fiir
das aussere Zeichen auf Form und Materie zu berufen.

Mit dem Ordo hat es aber noch eine besondere Bewandtnis.
Wie Professor Friedrich schon hervorhob, hat die Kirche nie-
mals ein Dogma iiber das &dussere Zeichen dieses Sakraments
aufgestellt. Wie kann man nun aus einem angeblichen Mangel
an dem Zeichen Schiiisse auf die Giiltigkeit ziehen? Bei allen
uninteressierten Kennern der apostolischen Kirche und des
christlichen Altertums steht es ja wohl fest, dass Handauflegung
und Gebet das Zeichen bilden; aber wo ‘hat em okumemsehes
_ Konzil die Form des Gebetes bestimmt ? = '

Ein seiner Zeit vielgebrauchtes und angesehenes Buch,
die ,Liturgik der christkatholischen Religion von Fr. Xaver
Schmid, Passau 1832% von welchem das Passauer Ordinariat
in der Approbation sagt, ,es kénne nie genugsam empfohlen
werden®, erklart, die Zeichen der Sakramente seien ,teils von
Christus selbst, teils von der Kirche angeordnet¢, und fiigt
hinzu: ,Daraus folgt, dass bei der Taufe und dem Abendmahle
die Form unverdnderlich ist, bei den dbrigen Sakramenten sich



e it

i

aber cmdern und in den wverschiedenen Kirchen werschieden lauten

kann.* (Band 1, Seite 28.)

Zum Schluss noch folgende ernste Erwigung. Die Suc-
cession im ununterbrochenen Empfange der priesterlichen und

‘bischoflichen Vollmachten unter Begleitung sakramentaler Gnade

von den Aposteln her ist ein grosser, ungemein erhebender
Gedanke, der ein festes und unerschutterliches Kirchenwesen

~ begriindet. Aber die Klrchen in welchen derselbe lebt und

praktisch ist, sollten nicht zu angstlich und nicht peinlich sein
in der gegenseitigen Anerkennung der thatsidchlich und histo-
risch, soweit zurlickgegangen werden Kkann, vorhandenen
Succession. Warum nicht?

In keiner einzigen der jetzt existierenden grossen und
kleinen Kirchen lasst sich die Succession wrkundlich bis zur

Apostelzeit nachwelsen In allen fehlen Jahrhunderte la,ng” :

die Urkunden. Andererseits ist die Succession in den Einzel-
kirchen nicht Gevenstand der Unfehlbarkeit der Universal-
kirche, auch nicht in der Representation eines Okumenischen
Konzils. In der morgenldndischen Kirche hat der Halbmond
in grossen Landerstrecken die Kirchengeschichte verdunkelt,
in der abendlandischen die Volkerwanderung mit ihren Kriegen
und Verschiebungen Verwirrung fiir die (xeschlchtsfmschung

angerichtet. Seien wir daher nicht engherzig.

Wenn eine abendlindische Partikularkirche nicht bloss
durch Schweigen, sondern durch Reden Zweifel an ihrer legi-
timen Succession hinsichtlich des sakramentalen Charakters
erregt, so ist es die romische, welche, wie wir sahen, liber das
Zeichen des Ordo nicht nur im unklaren, sondern auf offenem
Irrwege wanderte. Die verzweifelte Ausrede, die Kirche konne
in dem Zeichen eines Sakramentes wechseln oder es ergénzen,
ist der theologischen Wissenschaft unwiirdig. Dollinger (,Das
Papsttum®, herausgegeben von J. Friedrich als Neubearbeitung
des ,Janus“) zeigt die grosse Umgestaltung der Sakramenten-
lehre durch das erwahnte Dekret Eugens IV. in Bezug auf

- Materie und Form bei Firmung und Busse und fahrt fort:

,Wenn dann bei dem Sakramente der Ordination die Beriihrung
der Gefasse und die dabei zu sprechenden Worte fiir Materie
und Form angegeben werden, so folgt daraus, dass die latei-



g

nische Kirche tausend Jahre lang weder Priester noch Bischofe
gehabt hat, ja, gleich der griechischen, die jenen Gebrauch
sich nie angeeignet, bis zur Stunde weder Priester noch Bischofe
besitzt, folglich auch der Sakramente, mit Ausnahme der Taufe
und etwa der Ehe, entbehrt* (Seite 209—210). Umgekehrt ist
die Succession verloren gegangen in der Zeit, wo Materie und
Form wechselten. Die Vermutung, man habe die Handauf-
legung als nebensichlich beibehalten, die dann doch gegen
die Absicht des Konsekrators die Hauptsache gewesen, ist
kein historischer Beweis.

Auf die Wirren, die dadurch entstanden, dass wiederholt
ein romischer Bischof (Papst) die Weihen seines Vorgangers
fir null und nichtig erklirte, genilige es, bloss hinzuweisen.
Kurz, die romische Kirche hétte die grosste Schwierigkeit, die! \
Kontinuitidt ihrer Succession im zweiten Jahrtausend nachzu-"{\g’%
weisen, wahrend der Nachweis im ersten unmoglich ist. 3

JosEPH H. REINKENS.




	Von der Gültigkeit der anglikanischen Weihen

