
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 3 (1895)

Heft: 9

Artikel: Von der Gültigkeit der anglikanischen Weihen

Autor: Friedrich, J. / Reinkens, Joseph H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403296

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VON DER GÜLTIGKEIT
DER

ANGLIKANISCHEN WEIHEN.

Eine theologische Kommission der altkatholischen Kirche
Hollands, bestehend aus vier Seelsorgern, hatte die Aufgabe
übernommen, die apostolische Nachfolge in der anglikanischen
zu prüfen. Dieselbe hat im Laufe des Sommers ihre Arbeiten
vollendet und die Ergebnisse ihrer Studien in einer Schrift zu
Amsterdam bei M. J. Portielje 1894 veröffentlicht.

In der erhebenden Einleitung haben die Kommissionsmitglieder

ihr Herz weit aufgethan, um ein wahres und schönes
Wort über das Erwachen der Unionsbestrebungen und das

Eingreifen der altkatholischen Kirchen zu sprechen in dieser
Weise. Jahrhundertelang herrschte in der abendländischen
Kirche der Geist des Anaihems, der sich gegen jede Strebung
(Richtung) wandte, welche nicht von Rom ausging oder dorthin
führte. Nach der kirchlichen Katastrophe vom 18. Juli 1870,
als von seiten Roms der alte katholische Glaube in so
erschreckender Art bedroht wurde, erwachte in denjenigen, welche
diesen Glauben liebten und verteidigten, ein Geist, welcher
unzweifelhaft mit dem Evangelium mehr in Harmonie ist, wie
der Geist Roms. Welch eine enorme Zahl von Gläubigen, die
ehemals geeinigt waren durch die geheiligten Bande des Glaubens
und der Liebe, hat dieser römische Geist voneinander
getrennt und zerstreut? Und doch: ist nicht gerade der schöne
Beruf des Christentums das Gegenteil, nämlich zu sammeln,
die Zerstreuten wieder zu vereinigen und dem Wesen und
Geiste Christi gemäss „die Feindschaft aufzuheben" (Eph. 2,14.)

Bévue intern, de Théologie. Heft 9, 1895. 1



Das ist der Grund, warum die Anhänger des alten Glaubens
— die Altkatholiken — sich nicht, wie Rom, auf das Anathem
stützen, sondern auf das Wort des Heilandes: „Ihr seid alle
Brüder.11 (Matth. 23, 8.) Nicht mehr „weiter entfremden",
sondern „wieder sammeln" wurde ihre Devise. Und diese rief
eine Bewegung hervor zu dem Centrum hin (wo Christus der
Friede ist), statt der centrifugalen, die während Jahrhunderte
geherrscht. Die Unionskonferenzen und die internationalen
Kongresse sind bedeutsame Wirkungen der kirchlichen
Strömung im Altkatholizismus.

Die Kommission geht aber zu einer leisen Warnung über.
Die Wahrheit fordere, dass man bei dem Streben, Züge geistiger
Verwandtschaft in den Konfessionen aufzufinden, die Punkte
der Unterschiede nicht aus den Augen verliere. Eine
wahrhaftige Union könne nicht auf einer unreinen Grundlage
errichtet werden.

Damit geht sie ein auf die Frage in betreff der
apostolischen Succession in der anglikanischen Kirche, die, ungelöst,
bei den Versuchen, die Kirchengemeinschaft zu bewirken, immer
ein Stein des Anstosses bleibe.

Von Döllinger und den Häuptern der deutschen und der
schweizerischen Altkatholiken sei die apostolische Succession
in der anglikanischen Kirche als zu Recht bestehend anerkannt
worden.

Auf Wunsch hochangesehener Anglikaner sei dann in
Holland eine Kommission zur Prüfung der Sache eingesetzt
worden, die ihr Resultat nun bekannt gebe, mit Zustimmung-
des holländischen Episkopats.

Auf die historische Frage, ob der kirchliche Weiheakt bei
Parker und Barlow stattgefunden, ist die Kommission ausführlich

eingegangen, so umständlich, dass sie sogar von den
Ehezerwürfnissen und -Sünden Heinrichs VIII., welche mit der
Gültigkeit der anglikanischen Weihen in gar keinem Zusammenhang

stehen, ausging. Auch die mehr als ein Menschenalter
nach jenen Weiheakten von dem Jesuitengeiste erfundenen
Fabeln, welche in nichtsnutziger Weise erdichtet wurden, um
die Zeugnisse von Urkunden beim Volke verdächtig zu machen,,
hat sie in minutiöser Weise dargestellt, — dann aber tapfer
die regulären ultramontanen Truppen, Erdichtung, Lüge und
Fälschung, aus dem Felde geschlagen.



Dass thatsächlich die kirchliche Weihe stattgefunden habe,
davon ist die Kommission ebenso überzeugt, wie Döllinger und

„die Häupter — Führer, im französischen Text steht Prélats,
also die Bischöfe — der deutschen und schweizerischen
altkatholischen Kirchen" ; aber gegen diese (und die Anglikaner)
führt sie zu gunsten der römischen Auffassung dann scheinbar
unbesiegliche Hülfstruppen ins Feld, indem sie sich auf den

theologischen Standpunkt stellt.
Die dann folgende Beweisführung gegen die anglikanische

Succession ist auch gegen Döllinger und die Bischöfe der
Schweiz und Deutschlands gerichtet, welche „ebensosehr, wie
durch historische Beweise, auch durch theologische das gute Recht
der Anglikaner glaubten bewiesen zu haben". Da wir nun
diese Studie erst durch eine gedruckte Schrift kennen gelernt
haben, so werden unsere holländischen Freunde nichts dagegen
haben, wenn wir auf demselben Wege antworten. Um so

mehr werden sie dies billigen, als sie ihre negative
Schlussfolgerung nicht absolut hingestellt haben, sondern absichtlich
„unter der Form einer Frage an den Klerus".

Offen gestanden, ich erinnere mich nicht, dass ich mich
mit theologischen Beweisen für die Gültigkeit der anglikanischen
Weihen beschäftigt habe, und ich weiss auch nicht, dass dies
meine Freunde ausserhalb Llolland gethan, da wir die
historischen für ausreichend hielten. Doch kann durch die Anregung
der Kommission nur Licht in die Sache kommen. Also gehen
wir auf die theologische Frage jetzt ein. —

Die Kommission giebt von vornherein zu, dass Häresie
oder Schisma zwar auf die Kompetenz des Ausspenders
einwirke, nicht aber auf die Validität oder Wirksamkeit der
Sakramente. (S. 83.) „Einzig und allein sollen Materie und
Form eines jeden Sakramentes übereinstimmen mit dem Glauben
der katholischen Kirche über dieses Sakrament" ; das könnte
heissen, es solle der Ausspender diejenige Materie und diejenige
Form bei der Ausspendung gebrauchen, welche der Glaube
der katholischen Kirche als solche bezeichnet. Damit würde
also ganz bestimmt der dogmatische Standpunkt eingenommen
und nicht nur die kanonistische Seite ausgeschlossen, sondern
auch jede weitere theologische Meinung. Doch nein; was die
Kommission meint, wäre damit nicht richtig angegeben, denn
sie fährt fort (S. 85): „Dieser Glaube findet seinen Ausdruck



in der deutlichen Anzeige der Gnade oder der Befähigung (oder
Ermächtigung, pouvoir), welche jedes besondere Sakrament
mitteilt." Auf diese Anschauung stützt sie die ganze
nachfolgende Beweisführung gegen die anglikanischen Weihen, für
welche das gebrauchte Formular nicht die deutliche Anzeige
des priesterlichen Charakters, betreffend das Messopfer, habe;
die Kommission stützt also ihre Beweisführung nicht auf das
katholische Dogma von der Wirksamkeit der Sakramente,
sondern auf eine theologische Meinung über diesen Gegenstand.

Das macht es erforderlich, hier an die katholische Lehre
von der Wirksamkeit der Sakramente überhaupt zu erinnern.
In der" katholischen Kirche ist schon vor der grossen Spaltung
zwischen Orient und Occident die Lehre durchgedrungen, dass

die Wirksamkeit der Sakramente des N. B. unabhängig sei von
jeder intellektuellen oder sittlichen Disposition des Spenders,
sei dieser nun ein Irrlehrer, ein Sünder, im Stande der
Ungnade oder selbst ein Ungläubiger. Die abendländische
Generalsynode von Arles 314 erklärte die von einem Traditor
vollzogenen Weihen, wenn sonst kein Grund dagegen sprach,
für gültig. (Can. 13.)

Dieselbe Synode verwarf, wie später die ökumenische von
Nicaea 325 (can. 19), nur die Ketzertaufe, welche nicht wahrhaft

auf die Namen der Dreieinigkeit vollzogen war. Nachdem
sie dann ausdrücklich die Taufe der Häretiker im andern
Falle anerkannt und die Wiedertaufe verboten hatte,
verallgemeinerte der hl. Augustinus den Gedanken und wurde dieser
der gewaltige unwiderstehliche Vorkämpfer für die scharfsinnige
Dogmenbildung. Er hatte die wunderbare Gabe, einen
Gedanken von grosser Tragweite hundertmal und immer wieder
in anziehender Form so lange auszusprechen, bis auch der
Oberflächliche auf die Tiefe aufmerksam wurde. Und ein
solcher Gedanke für die Lehre von den Sakramenten war
dieser. Die Sakramente haben ihre Kraft, ihre Wirksamkeit,
die Gnade nicht von dem Spender, sondern von Christus. An
den Vigilien von Pfingsten sagte er im Serm. 266, nach dem
ersten Pfingstfeste sei der hl. Geist fortan gegeben worden
vermittelst des Dienstes der Apostel: „Sie legten die Hände
auf, und Jener kam. Aber dies (dass Er kam) war nicht der
Menschen Werk ein anderer ist der Geber, ein anderer
der Diener (minister)." Die Sakramente sind eben „Geschenke



— 5 —

Gottes" (De bapt. 3, 27.). Sie behalten ihren göttlichen
Charakter, bleiben divina auch bei den Häretikern, denn sie sind
nicht deren Eigentum, sondern Gottes. (1. c. und Ep. 89 ad

Festum); sie sind überall dieselben, sich selbst gleich (ipsa,
Contra ep. Parm. 1. II, 28).

Der Grund, warum er dies an zahlreichen Stellen in immer
neuen Wendungen betont, ist einerseits die Erkenntnis der
Notwendigkeit der Sakramente zum Heile und andererseits die

Unsicherheit, ob man derselben auch wirklich teilhaft werde,
wenn ihre innere Gnadenwirkung von der intellektuellen oder
sittlichen Beschaffenheit dessen abhing, der das äussere Zeichen
setzt, die Cérémonie vollzieht. Auf die Forderung, man solle
auf das Wissen und Gewissen des Spenders achten, antwortete
er: „Oft ist mir das menschliche Wissen und Gewissen
unbekannt, aber Sicherheit habe ich von der Barmherzigkeit Christi."
(Saepe mihi ignota est humana conscientia, sed certus sum de

Christi misericordia. C. litt. Pet. 1. I, cap. 7—8.) —
Dass die Wirksamkeit der Sakramente von der sittlichen

Beschaffenheit, und sei sie auch die eines Todsünders,
unabhängig sei, wurde noch durch die abendländischen General-
konzilien von Konstanz (gegen Wikleff 4) und Trient (gegen
die Wiedertäufer sess. VII, can. 12, De Sacr. in genere, vergi,
sess. XIV, De poenit., cap. 6 und can. 10) bekräftigt. Selbst dass
Heide und Jude die Taufe gültig spenden können, ist in der
abendländischen Kirche unangefochten geblieben. —

Jedoch wird ein Doppeltes von dem Ausspender gefordert :

1. die Absicht, zu thun, was die Kirche thut, 2. die Anwendung
des von Christo und den Aposteln eingesetzten Zeichens. Das
Erste. Ich nehme hier gleich den technischen Ausdruck des
Deer, pro Arm. (Eugen IV.) und des Konzils von Trient:
„Der Ausspender muss wenigstens die Absicht haben, zu thun, f

was die Kirche thut" (in ministris requiri intentionem sal- l

tem faciendi, quod facit ecclesia, sess. VII, de sacr. in gen.,,
*

can. 11). Welchen Sinn hat diese Forderung? Die
Zurückhaltung, welche in d^moTfîziêlïën Ausdruck liegt (den übrigens
schon die mittelalterliche Theologie ausgeprägt hatte, vergi.
Thomas von Aquin), gab der Kasuistik einen weiten Spielraum,
und diese erfand selbst Geschichten, um an Beispielen die
Sache klar zu machen. Eine Übereinstimmung wurde darin
erzielt, dass eine ernste Absicht verlangt werde. Wer also die



sakramentale Handlung vornehme, um damit zu scherzen
oder zu spotten oder jemand zu unterweisen, wie er- das be-
treffende Sakrament spenden solle, oder das äussere Zeichen
als Moment einer Schauspielerrolle vorführe, der spende kein
Sakrament.

Also der Ernst der Absicht ist notwendig; worauf soll
aber die ernstliche Absicht gerichtet sein

'

Einfach auf die
Spendung des Sakramentes ; es ist nicht erforderlich, dass der

jSpender dessen besondere Gnade kenne und eben diese ver-
Imitteln wolle. Schon damit fällt die Ansicht der holländischen
Kommission, die viel weiter geht, nämlich so weit, dass diese

Gnadenwirkung von dem Spender sogar in deutlichem Ausdruck
bei dem Akte angegeben werden müsse. In der Lehre, dass

ein Ungläubiger, Heide oder Jude das Sakrament der Taufe
gültig spenden könne, ist nicht die Beschränkung enthalten:
„wenn er die Gnadenwirkungen genau kennt und deutlich
ausspricht", vielmehr wird nur gefordert, dass er das
sakramentale Zeichen mit der Absicht vollziehe, wirklich zu taufen.

Der Streit darüber, ob die Intention als eine bloss äussere
(externa), d. h. eine nur darauf gerichtete, die sakramentale
Handlung in vollem Ernste zu verrichten, im Sinne der
kirchlichen Forderung der Intention genüge, oder ob dieselbe
auch eine innere (interna) sein müsse, so nämlich, dass der
Spender auch die Absicht habe, durch die Handlung das
betreffende Sakrament in seiner geistigen Wirkung zu spenden,
ist bei der hier behandelten Frage ohne Einfluss und fällt nicht
in die Wagschale. Derselbe ist seit dem Konzil von Trient
lebhaft geführt worden, auch von römischen Päpsten
gegeneinander, und dauert noch fort. Doch wird die Ansicht von

¦ dem Genügen der Intentio externa, welche die Auffassung der
Kommission am weitesten zurückweist, unter den Theologen

; am meisten begünstigt.
Wichtiger ist hier die Frage, ob bei der Intention das

Formular einer bestimmten Partikularkirche für die Verwaltung
der Sakramente gefordert werde. Der Spender soll beabsichtigen,

zu thun, was die Kirche thut. Welche Kirche? Es ist
gemeint die katholische Kirche im Sinne der Universalkirche,
nicht etwa der römischen Partikularkirche, welche „die
alleinseligmachende", ja die alleinige von Christo gestiftete Kirche
zu sein behauptet, und alle Christen, die ihrem „Haupte", dem



_ 7 —

vatikanischen Papste, nicht „unterworfen" sind, als ausserhalb
der Kirche stehend betrachtet.

Was „Kirche" für die Sakramentenlehre im allgemeinen
(in genere) bei der Frage nach der Intention des Spenders
bedeutet, hat, so ungefähr das Resultat der Erörterungen der
Kasuisten ziehend, ungemein klar ein Jesuit, und zwar kein
geringerer als der Kardinal Bellarmin mit der ihm oft eigenen
Naivetät uns auseinandergesetzt. Er antwortet auf die Frage :

„wie, wenn einer nicht beabsichtigt, zu thun, was die römische,
sondern was eine falsche Partikularkirche thut, die er für wahr
hält?" „Auch das genügt," denn:

„Es ist nicht erforderlich, zu beabsichtigen, das zu thun,
was die römische Kirche thut, sondern das, was die wahre Kirche
thut, welche auch immer dies (die wrahre) sein mag" (Non est

opus intendere, quod facit ecclesia Romana, sed quod facit
vera ecclesia, quaecunque ilia sit). „Wer beabsichtigt, zu thun,
was die Genfer Kirche thut, beabsichtigt, zu thun, was die
Universalkirche thut. Denn deshalb beabsichtigt ein solcher,
zu thun, was eine solche Einzelkirche thut, weil er glaubt, dass
sie ein Glied der wahren Universalkirche sei, mag er auch in
der Erkenntnis der wahren' Kirche getäuscht sein. Der
Irrtum des Spenders in Bezug auf die Kirche hebt die Wirksamkeit

des Sakraments nicht auf, sondern der Mangel der Intention.

Und das ist der Grund, warum in der katholischen Kirche
die von den Genfern (d. i. von den Calvinisten) Getauften nicht
wieder getauft werden."

Es ist offenbar, dass Bellarmin nicht daran dachte, zu
fordern, dass die Genfer an dieselben Wirkungen der Taufe,
wie die Römischen, glaubten und bei ihrer Taufformel diese
Wirkungen deutlich anzeigten.

Man kann die Forderung der Intention, zu thun, was die
Kirche thut, gerade so auf das Sakrament der Ordination
anwenden mit derselben Schlussfolgerung.

Doch, noch mehr. Ein Gelehrter ersten Ranges ist der
Kommission auf dem ganzen Wege ihrer Arbeit mit
scharfsinnigen Bemerkungen gefolgt, deren Veröffentlichung auf
eindringliches Bitten derselbe gestattet hat, trotz der leichten
Form, in der sie hingeworfen sind, wie Aphorismen.

Hier sind sie.



Prof J. Friedriehs Bemerkungen
zu

„De Apostolische Opvolging in de Anglicaansehe Kerk".

„Das Gutachten der holländischen Kommission hat mit Recht
die historische Frage, d. h. die Frage : ob Parker wirklich
konsekriert wurde, bejaht. Ich bin zu dem gleichen Resultat
gekommen. Die angebliche Konsekration desselben in Nag's Head
ist nichts weiter als eine böswillige Erfindung — der Jesuiten?
— welche durchaus unbegründet ist.

Anders steht es mit der theologischen Frage. Die Kommission
glaubt, die Gültigkeit der anglikanischen Ordination und
Konsekration verneinen zu müssen.

Ich bin entgegengesetzter Überzeugung und will versuchen,
sie im Nachfolgenden näher zu begründen.

Die Beweise der Kommission teilen sich in 2 Klassen:
1. argumentiert sie aus der Lehre der anglikanischen Kirche
über die Sakramente, 2. aus den anglikanischen und
katholischen Ordinations- und Konsekrationsformeln.

I.
Lehre der anglikanischen Kirche über die Sakramente.

Zunächst muss ich vorbemerkend das Argument zurückweisen,

welches aus der individuellen Anschauung Cranmers
und Barlows abgeleitet wird, p. 85. Das Argument, an sich
gewagt, bedeutet in der theologischen Beweisführung nichts.
Es kommt bei der Untersuchung der Glaubenslehre nicht auf
die individuelle Meinung dieses und jenes, welche vielleicht
sogar bei der Formulierung einer Lehre beteiligt waren, an,
sondern darauf, was die betreffende Kirche als solche formuliert
hat.

Der Unterschied tritt auch bei Cranmer deutlich hervor.
Er selbst mag individuell von der Ordination gehalten haben,
was er will; korporativ mit anderen erklärte er sich darüber
korrekt. In Burnets History of the Reformat. Addenda and
Records, part I. New York, 1842, vol. IV. 175 sq. heisst es in
einer Erklärung der englischen Bischöfe u. a. :



„Secondly, we will that all bishops and preachers shall
instruct and teach our people, committed unto their spiritual
charge, that the Sacrament of Order may worthily be called
a Sacrament, because it is a holy rite instituted by Christ and
His Apostles in the New Testament, and doth consist of two
parts, like as the other Sacraments of the Church do; that is
to say, of a spiritual and invisible grace, and also of an
outward and visible sign. The invisible gift of grace conferred
in this Sacrament is nothing else but the power, the office, and
the authority before mentioned, — the visible and outward
sign is the prayer and imposition of the Bishop's hands upon
the person wich receiveth the said gift of grace. And to the
intent the Church of Christ should never be destitute of
such ministers, as should have and execute the said power
of the keys, it was also ordained and commanded by the
Apostles, that the same Sacrament should be applied, and
ministered by the Bishops from time to time (cf. True Ca-

tholic, 1843, I., 292)." Und diese Erklärung unterschrieb auch
Cranmer.

Da nun Barlow 1536, also vor dieser Erklärung aus dem l

Jahre 1537 oder 1538, konsekriert wurde, und da die individuelle
Erklärung Cranmers 1540 liegt, so kann aus dieser individuellen
Äusserung kein Einwand gegen die Gültigkeit der Konsekration j

Barlows erhoben werden, — auch nicht gegen die Parkers.
Ich muss mich aber auch gegen die anderen Argumente

der Kommission ablehnend verhalten.
Sie sagt zunächst: „In der anglikanischen Liturgie ist der

Begriff des Opfers des Leibes und Blutes des Herrn durchaus
ausgeschlossen".

Dies ist richtig. Aber es ist in der katholischen nicht
anders. Bei der Beantwortung dieser Frage dürfen wir nichts
von anderswoher in die katholische Liturgie hineintragen,
sondern müssen wir uns streng an die katholische Liturgie selbst
halten und müssen sie aus ihr allein interpretieren. Wo steht
aber dann in derselben etwas von „dem Opfer des Leibes und
Blutes des Herrn?" Alle Ausdrücke, welche ein Opfer
bedeuten, wie : Suscipe S. Pater nane immaculatam hostiam,
quam ego offero tibi Offerimus tibi Domine calicem sa-
lutaris ¦ Veni sanetificator et benedic hoc sacrificium,
tuo S. nomini praeparatum — Suscipe S. Trinitas hanc obla-



— 10 —

tionem, quam tibi offerimus ob memoriam passionis D. N.
J. Chr. Orate, fratres, ut meum ac vestrum sacriflcium
acceptabile fiat uti accepta habeas et benedicas haec
dona, haec munera, haec s. sacrificia illibata — hanc igitur
oblationem servitutis nostrae — beziehen sich nur auf die noch
nicht konsekrierten Elemente Brot und Wein, welche
dargebracht werden. Das zeigen deutlich die Worte: Quam
oblationem tu Deus in omnibus, quaesumus, benedictam, adscriptam,
ratam, rationabilem acceptabilemque tacere digneris: ut nobis

corpus et sanguis pat dilectissimi Filii tui D. N. J. Chr. Qui
pridie

Die Opfergaben Brot und Wein, sagt also die katholische
Liturgie, sollen „uns werden der Leib und das Blutu des Herrn,
keineswegs: „Das Opfer des Leibes .", wie die Kommission
meint. Doch auch die folgenden, die Konsekrationsworte, welche
die anglikanische Liturgie ebenso hat, sagen nichts weiteres
aus und können daher einen Unterschied zwischen der
katholischen und anglikanischen Liturgie nicht begründen. Da es
aber auf die Konsekrationsworte allein ankommt, um zu
bestimmen, was das Konsekrierte ist, so steht für mich fest, dass

aus den beiden Liturgien nicht geschlossen werden dürfe: Die
katholische Liturgie enthält „den Begriff des Opfers des Leibes
und Blutes des Herrn", die anglikanische aber nicht.

Ein anderes Argument entnimmt die Kommission dem
31. Art. der anglikanischen Konfession, welchen sie leider nicht
ganz anführt, weshalb der Gegensatz des I. und II. Teils nicht
scharf genug hervortritt. Der I. Teil lautet: „The offering of
Christ once made is that perfect redemption, propitiation and
satisfaction for all the sins of the whole World, both original
and actual, and there is none other satisfaction for sin, but
that alone — und ist vollständig richtig und katholischer
Glaubensartikel. Nun hat aber auch die anglikanische Kirche
in Verbindung damit die Abendmahlsfeier als Sakrament, welche
nichts weiter als die Messe ist und, wie ich oben gezeigt, mit
der katholischen Abendmahlsfeier harmoniert. Eine Behauptung,
welche durch die ursprüngliche anglikanische Liturgie
bestätigt wird : The Supper of the Lord and the holy Communion,
commonly called The Mass, True Catholic I, 448.

Der IL Teil des Artikels heisst dann: Wherefore the
sacrifices of Masses, in the which it was commonly said, that



— lithe
Priest did offer Christ for the quick and the dead, to have

remission of pain and guilt, were blasphemous fables, and
dangerous deceits.

Es ist klar, dass dieser IL Teil einen schroffen Gegensatz
zum L, zusammen mit Artikel 28, bilden soll und sich auf die

landläufige Auffassung der Messen für Lebende und Tote
bezieht. Der Artikel 31 verwirft also die vulgäre Auffassung
von der Abendmahlsfeier, welche nach seiner Aussage darin
besteht, „dass der Priester Christum für die Lebenden und
Gestorbenen zur Nachlassung der Strafe oder Schuld opfert",
und dass er, im Zusammenhang mit dem I. Teil des Artikels,
das ein für allemal vollbrachte Opfer, so oft er Christum
opfert, wiederholt, auch insofern als die Gnaden des einmaligen
Opfers Christi immer wieder von neuem gesetzt werden. So

stellte man sich die Sache in der Zeit der Reformation wirklich
vor, wie auch heute noch die Protestanten. Dass diese
landläufige Auffassung aber falsch ist, unterliegt keinem Zweifel.
Und ebenso weist der IL Teil mit den Worten : that the Priest
did offer Christ, nur eine unkatholische Auffassung zurück, wie
denn sogar das Tridentin. Sess. XXII. cap. 2 sagt : idem nunc
offerens sacerdotum ministerio.

Schwieriger scheinen die Worte zu sein, welche überhaupt
Messen für Lebende und Verstorbene darzubringen zu verbieten
scheinen, woraus die Kommission ihrerseits ableitet, nicht bloss
dass die anglikanische Kirche „den Begriff des Opfers des
Leibes und Blutes des Herrn" ausschliesse, sondern dass sie
auch das Priester tum herabwürdige (dépréciation).

Allein keine von beiden Folgerungen ist zulässig. Denn
wenn eine Kirche die missarum sacrificia pro vivis et defunctis
ganz verwürfe, so folgte daraus doch noch keineswegs, dass
sie damit auch das Sakrament der Eucharistie oder die Messe

überhaupt verwerfen müsse, oder dass es kein Priestertum in
dieser Kirche geben könne. Sogar Denzinger in seinem Enchiridion

folgert aus den von ihm angeführten Stellen, auch
aus dem Tridentinum, nur : (Missa) offerri potest pro defunctis.
Es müssen also gar nicht notwendig missae pro vivis et def.
dargebracht werden, und es können deshalb andererseits auch
Messen oder Abendmahlsfeiern ohne solche specieile Intentionen
stattfinden.



— 12 -
Die Kommission verfiel demnach in den Fehler Eugens IV.

in seinem Dekret für die Armenier, in dem er als Form der
Priesterweihe angiebt: Accipe potestatem offerendi sacrificium
in ecclesia pro vivis et mortuis. Da gäbe es freilich ausser
missae pro vivis et defunctis keine andere missa, kein anderes
sacrificium mehr und könnte aus diesen Worten der Schluss
der Kommission gezogen werden. Allein schon das Pontificale
Rom. sub Paulo III. hat eine andere Formel : Accipe potestatem
offerre sacrificium deo: missasque celebrare tarn pro vivis
quam pro defunctis, in der offenbar offerre sacrificium deo
etwas anderes sein soll, als missasque celebrare

Es ist demzufolge auch nicht abzusehen, wie aus dem
IL Teil des 31. Artikels notwendig eine dépréciation des Priester-
tums folgen müsse. Man könnte im höchsten Falle von einer
Beschränkung des Priestertums sprechen.

Ja, der IL Teil dieses Artikels gäbe sogar einen guten
Sinn, wenn man ihn folgendermassen auffasste: Die Messopfer
für Lebende und Verstorbene im angegebenen Sinne — keineswegs

das Messopfer überhaupt — sind blasphemische Fabeln.
Übrigens muss doch auch berücksichtigt werden, dass zur

Zeit der Abfassung der anglikanischen Konfession die Kirche
über die Sacrificia pro vivis et defunctis nichts definiert hatte.

Die Kommission glaubt ihre Behauptung noch verstärken
zu können durch den 25. Artikel der anglikanischen Konfession,
wobei sie aber wieder den I. Teil hinweglässt: There are two
Sacraments ordained of Christ our Lord in the Gospel, that is
to say, Baptism, and the Supper of the Lord —¦ und nur den
IL Teil anführt: Those five commonly called Sacraments
are not to be counted for Sacraments of the Gospel but
yet have not like nature of Sacraments with Baptism and the
Lords Supper, for that they have not any visible sign or ceremony
ordained of God.

Sie schliesst daraus: En soi, cet article prouve seulement
qu'on ne reconnaissait pas dans la prêtrise un sacrament,
institué par le Christ; non pas, qu'on dépréciât ainsi l'office.

Ich kann diesen Schluss nicht zugeben. Der Artikel sagt
vielmehr bloss: Die Art und Weise der Übertragung des

Priestertums, d. h. das Sakrament nach seiner Form, wie
sie in der Kirche besteht, ist nicht in den Evangelien
enthalten, für die Übertragung des Priestertums hat Christus das



— 13 —

sichtbare Zeichen oder die Cérémonie nicht angeordnet, wie er
es bei der Taufe und der Eucharistie gethan. So aufgefasst,
ist die Aussage aber ganz richtig. Der Artikel hält sich noch
an die mittelalterliche Theologie und kann sich namentlich auf
den englischen Theologen Alexander von Haies berufen (P. IV
Qu. 8. Art. 2 §3): Cum septem sint sacramenta, propter quid
sola duo instituta sunt a Domino secundum suam formam, seil,
baptisma et eucharistia? — Dominus institutionem formae vo-
luit nobis dare per se ipsum in illis prineipalibus sacramentis
novae legis, quia ista totum hominem uniunt in corpore ecclesiae
secundum unitatem fidei et caritatis, cum digne suseipiuntur
etc. — Formam vero in aliis, quae non ita videntur esse principalia,

per ministros ecclesiae voluit ordinari.
Es folgt also aus Art. 25 noch keineswegs, dass das Priester-

tum kein Sakrament sei, sondern nur, dass es kein Sakrament
wie Taufe und Eucharistie sei, deren sichtbare Form von
Christus selbst angeordnet worden, was bei der Priesterweihe
nicht der Fall.

Daher bekannten die englischen Bischöfe auch in ihrer
Erklärung von 1537 oder 1538: that the Sacrament of Order,
may worthily be called a Sacrament, beco use it is a holy rite
instituted by Christ and Apostles in the New Testament
And to the intent the Church of Christ should never be destitute

of such ministers.
Das kann nichts anders heissen als : es gibt ein Sakrament

des Ordo, das immer in der Kirche vorhanden sein soll und
muss. Eingesetzt ist es aber von Christus und den Aposteln, wie
es in dem N. T. (hier heisst es nicht: in dem Evangelium) zu
finden ist. Christus setzte wohl den Ordo ein, aber auch die
Apostel wirkten zur Einsetzung bei, insofern als sie für die
Übertragung des Ordo die Materie und die Form bestimmten,
ähnlich wie das Tridentinum sagt : Christus habe mit der
Einsetzung der Eucharistie und dem Auftrage an die Apostel, sie
ebenfalls zu seinem Gedächtnis zu vollziehen, sowie mit der
Sünden-Nachlassgewalt, das Priestertum eingesetzt, wie sacrae
litterae ostendunt, Sess. XXIII. c. 1. Ebenso heisst es bei der
Ordination der anglikanischen Priester : Almigthy God who
by thy holy Spirit hast appointed divers Orders of Ministers in
the Church was sich freilich wahrscheinlich auf die Sendung
von Aposteln, Propheten, Evangelisten, Pastoren bezieht, aber



— 14 —

doch das Priestertum als einen vom hl. Geist eingesetzten
Ordo bezeichnet.

Und hat sich die anglikanische Kirche zu den Sakramenten
auch wie Alexander von Haies verhalten, so hat sie gleichwohl

die Ordination der Priester beibehalten und vollzieht sie
dieselbe wie die katholische Kirche.

Die Übersetzung des Wortes „presbyter" mit „eider" (ancien)
statt mit „Priest" und des „episcopus" mit overseer
(surintendant) darf meines Erachtens ebenfalls nicht zu sehr urgiert
werden; denn auch in der Vulgata wechselt presbyter mit
senior, z. B. Act. 15. Und wenn in 1. Tim. ngsoßmecog
regelmässig mit presbyter gegeben wird, so steht doch 1. Petr. wieder

dafür senior, consenior. Man wollte offenbar das Griechische
wirklich ins Englische übersetzen. Es handelt sich aber auch

gar nicht um das Wort, sondern darum, was man darunter
verstand, und da ist Ordin. Eduards VI. doch allein massgebend:
The Bishop with the Priests present, shall True Cathol. I.
441. Ferner heissen die Priester in der Terminologie des Ap.
Paulus: dispensatores: dispenser of the Word of God, and of
His holy sacraments.

Dazu sagt im Pontif. Rom. sub Paulo III. p. 25 der Bischof
in der Admonitio presbyterorum ausdrücklich auch : Qui autem
graece dicuntur presbyteri, latine dicuntur seniores, und, setze
ich hinzu, englisch: elder.

IL
Die katholische und die anglikanische Ordinations- und

Konsekrations-Formeln.

Die Kommission sagt, das Ordinationsformular Eduards VI.
ermangle eines wesentlichen Elements, nämlich der Angabe
der Hauptgewalt des Priesters und des Bischofs, das Opfer
darzubringen. Diese Angabe sei ohne Zweifel mit Absicht
hinweggelassen, da man diese Gewalt nicht nur nicht für notwendig,
sondern für eine blasphemische Fabel halte. Dagegen hätten
alle katholischen Formulare in ihren Gebeten die Angabe von
der Gewalt des Priesters und Bischofs, das Opfer darzubringen.
Sie sei nicht nur in der Ordination des Priesters, sondern auch
in der Konsekration des Bischofs mit den Worten erwähnt:
cornu gratiae sacerdotalis.



— 15 —

Ich kann mich auch damit nicht einverstanden erklären.
Einmal ist es unrichtig, dass die katholische Kirche dem Bischof
in der Konsekration die Gewalt, das Opfer darzubringen,
übertragen will, und dass sie dieselbe in den Worten : cornu gratiae
sacerdotalis andeute. Der Bischof hat als Priester schon diese
Gewalt und empfängt in der Konsekration in Bezug auf das

Opferdarbringen nichts mehr. In der Admonitio presbyterorum
des Pontif. Rom. sub Paulo III. heisst es daher ausdrücklich:

Distat autem hoc tantum inter pontifices et huius temporis
sacerdotes, quod solis pontificibus data est clericorum ordinatio,
basilicarum dedicatio, sacri chrismatis consecratio et chrismatio,
manus impositio et solemnis super populum benedictio: cum in aliis
sacramentis catechizandi, baptizandi, missam celebrandi, in ecclesia
ad populum verba faciendi: communis sit utriusque dispensatio.

Und ebenso sagt auch das Trident, de ord. can. 7 : die
Bischöfe seien höher als die Priester und haben potestatem con-

flrmandi et ordinandi.
Die Behauptung der Kommission bezüglich des Episcopats

ist also falsch; die Worte: cornu gratiae sacerdotalis können
sich nicht auf das Opferdarbringen beziehen. Und etwas
anderes über das Opfer enthalten die Konsekrationsworte
nicht.

Aber die Gebete der katholischen Ordinationsformulare für
Priester, sagt die Kommission, sprechen von der Gewalt, das
Opfer darzubringen, ganz ausdrücklich.

In der That finden wir im Pontif. Rom. sub Paulo III. eine
ganze Reihe von Ausdrücken, welche teils bloss das Amt
bezeichnen, teils einzelne Funktionen der Priester angeben. Die
Admonitio presbyterorum fasst die priesterlichen Funktionen
so zusammen: in aliis sacramentis catechizandi, baptizandi,
missam celebrandi..., sie bezeichnet also missam celebrare wohl
als Sakrament, keineswegs als Opferdarbringen.

Ausserdem kommt vor : Reverende Pater, postulat s. mater
ecclesia cath., ut hos praesentes diaconos ad onus presbyteratus
ordinetis testificor ipsos dignos esse ad huius onus officii.
Der Bischof sagt in seiner Ansprache an das Volk: ut de

electione illorum, qui ad regimen altaris adhibendi sunt, con-
sulatur Horum siquidem diaconorum in presbyteros auxi-
liante Domino ordinandorum conversatio ; — — in seiner
Ansprache' an die Ordinanden: Consecrandi fratres carissimi in



— 16 —

presbyteratus officium Sacerdotem enim oportet offerre, bene-

dicere, praeesse, praedicare et baptizare Imitamini, quod
tractatis : quatenus mortis Dominicae mysterium célébrantes

Im Gebet nach Übergabe der Stola und Casula: Deus,
super hos famulos tuos, quos presbyteratus honore dedicamus,
munus tue benedictionis infunde, ut gravitate actuum et censura
vivendi probent se esse seniores, his instituti disciplinis, quas
Tito et Timotheo Paulus exposuit: ut purum et immacula-
tum ministerii sui donum custodiant, et in obsequium plebis tue
panem et vinum in corpus et sanguinerà Filii tui immaculata
benedictione transforment. Endlich bei der Übergabe des Kelches
etc. : Accipe potestatem offerre sacrificium deo, missasque
celebrare tarn pro vivis quam pro mortuis.

Die letzten Worte können wir aber aus dem Spiele lassen,
da die römische Kirche selbst sie tausend Jahre nicht hatte,
und da die griechische Kirche sie heute noch nicht gebraucht.

Dagegen kömmt in den andern Anreden und Gebeten
allerdings einmal offerre als zu dem presbyteratus officium
gehörig vor; allein man vermisst die Angabe dessen, was
dargebracht werden soll. Es könnte daher offerre auch blos die
Darbringung der Elemente des Brotes und Weines, wie im
Offertorium und Kanon der Messe, bedeuten ; und in der That
scheint es diese Bedeutung zu haben, wenn man beachtet,
dass es heisst : offerre, benedicere, und später die Thätigkeit des
Priesters bei der Konsekration der Elemente Brot und Wein
benedictio genannt wird: et panem et vinum in corpus et
sanguinem Filii tui immaculata benedictione transforment. Doch
gerade die Schwierigkeit der Erklärung des offerre zeigt, dass

man den Ausdruck nicht zu sehr pressen darf. Unmittelbar
nach offerre (immer noch in der Anrede an die Ordinandi)
heisst diese Funktion des Priesters auch nur mortis dominicae
mysterium celebrare.

Doch offerre, benedicere scheinen geradezu zu fordern, dass
offerre sich auf die Darbringung der Elemente Brot und Wein,
auf die oblatio, beziehe, benedicere dagegen auf die consecratio
der dargebrachten Elemente, wenn die consecratio nach
demselben Pontificale geschieht: immaculata benedictione, wie
die Worte zeigen : et in obsequium plebis tue panem et
vinum filii tui immaculata benedictione transforment. Denn
benedictio missam celebrare ist dem Priester und Bischof nach



— 17 —

dem Pontificale gemeinsam, keineswegs die sölennis super
populum benedictio, welche dem Bischof allein reserviert ist.

Nicht mehr lässt sich aber auch aus der Phrase: ad regimen

altaris adhibendi ableiten. Denn da schon die Darbringung
von Brot und Wein offerre, oblatio, sacrificium (siehe oben)
heisst, so kann man bereits wegen dieser Darbringung von
Altar sprechen und die Thätigkeit des Priesters dabei regimen
altaris nennen.

Alle diese einzeln aufgeführten Funktionen umschreiben
indessen, wie jeder leicht sieht, durchaus nicht die ganze
Thätigkeit oder alle Vollmachten des Priesters ; sie liegen aber
insgesamt in den Ausdrücken befasst: onus presbyteratus,
presbyteratus officium, presbyteratus honor, ministerium. Dazu
werden die Ordinanden dem Bischof präsentiert, sowie der
Bischof sie wieder als solche dem Volke vorstellt, welche zu
Presbytern ordiniert werden sollen, und sie selbst anspricht
als consecrandi in presbyteratus officium. Diese Amtsbezeichnung

allein genügte ; der Bischof brauchte gar keine einzelnen
Funktionen hervorzuheben.

Wenn dem aber so ist, so erfüllt das Ordinationsformular
Eduards VI. alles, was das katholische; denn auch in jenem
werden die Ordinanden dem Bischof präsentiert, to be admitted
to the Order of priesthood, und der Bischof sagt: Good people,
these be they whom we purpose, God willing, to receive
this day into the holy office of priesthood, und er betet:
„Almighty God," behold „these thy servants, now called to the
office ofpriesthood,"- und er fragt die Ordinanden, ob sie glauben,
wirklich berufen zu sein to the ministry of the priesthood.

Alle speciellen Funktionen, von denen das katholische
Formular spricht, werden freilich in dem Formular Eduards VI.
nicht erwähnt, was auch an sich, wie gesagt, nicht absolut
notwendig ist. Die englischen Priests erhalten die Gewalt,
alles zu vollziehen, was im Presbyterat enthalten ist;
abgesehen von der Gewalt, Sünden zu vergeben etc., ist der Priest
ein Dispenser of the word of God, and of His holy Sacraments,
was das nämliche ist, wie wenn der katholische Bischof sagt:
cum in aliis sacramentis catechizandi, baptizandi, missam
celebrandi, in ecclesia ad populum verba faciendi, communis sit
utriusqué dispensatio. Denn wenn der anglikanische Priest
die Gewalt empfängt, zu sein dispenser of his holy sacraments,

Revue intern, de Théologie. Heft 9,1895. 2



— 18 —

so sind diese Sakramente zunächst die Taufe und das Abendmahl,

oder, wie dieses bei Eduard VI. auch heisst, die Messe.

Indessen kommt es auf alles das gar nicht an. Das sind
unwesentliche Bestandteile der katholischen Ordination. Das
einzige, das massgebend und wesentlich ist, das ist die Ordi-
nationsformel selbst und allein. Gerade über die ist nun aber
unter den katholischen Theologen grosses Schwanken ; allein
es unterliegt keinem Zweifel, dass Brenner, Dogmatik (1831)

III 373, das Richtige trifft, wenn er erklärt: weder die erste

Handauflegung ohne Worte, noch die letzte des Bischofs allein,
vor welcher die Candidaten schon Ordinati heissen, könne die
wesentliche Form sein, sondern nur, wie Concil Carthag. IVa.
398 es fordere, die zweite des Bischofs und der Priester, ver-

| bunden mit dem Gebet um die Geistesgabe ; die erste und letzte
Handauflegung hätten auch die früheren Jahrhunderte nicht
gekannt.

Die zweite Formel heisst aber:
Oremus dilectissimi Deum Patrem omnipotentem : ut super

hos famulos suos, quos ad presbyterii munus elegit, coelestia
dona multiplicet, et quod eius dignatione suscipiunt, ipsius con-
sequantur auxilio. Per Chr. D. N. Amen. (Pontifex deposita
mitra conversus ad altare dicit: Oremus. Et ministri: Flec-
tamus genua. Levate. Et mox versus ad ordinandos dicit:)

Exaudi nos, quaesumus, D. Deus noster, et super hos
famulos tuos benedictionem s. Spiritus et gratiœ sacerdotalis infunde
virtutem, ut quos tuee pietatis aspectibus offerimus consecrandos,
perpetua muneris tui largitate prosequaris. Per D. N. J. C.

Man sieht, es ist hier nur von Presbyterii munus und
gratise sacerdotalis virtus die Rede, mit keinem Worte von
sacrificium offerre. Und wollte man dieses in sacerdotalis gratia
suchen, so ginge es schon deswegen nicht an, weil es in der
Konsekrationsformel des Bischofs: Cornu gratiee sacerdotalis,
wie oben gezeigt, dieses ebenfalls nicht bezeichnet. Vielmehr
besagt es nicht mehr und nicht weniger als presbyteratus
gratia, während in der Konsekrationsformel für den Bischof:
Cornu gratige sacerdotalis bedeutet : Das Füllhorn der priesterlichen

Gnade, oder die Fülle des Priestertums, wodurch der
Bischof, wie es in der Prsefatio der Priesterweihe heisst, von
den sacerdotales gradus den höheren empfängt.



— 19 —

Es ist also unrichtig, wenn die Kommission behauptet, die

anglikanische Form entbehre eines wesentlichen Elements,
der Erwähnung der Darbringung des Opfers des Leibes und
Blutes des Herrn.

III.
Die anglikanische Ordination im Verhältnis zur Lehre des

Tridentinums.

Im Gegenteil ist die anglikanische Ordinationsformel
vollständiger und, wenn es überhaupt auf die Aufzählung specieller
Funktionen ankäme, empfehlenswerter als die katholische. Ja,
sie ist so vollständig, dass sie sogar der Lehre des Tridentinums

vom Ordo, wie sie in den Canones de ord. ausgesprochen
ist, in allem gerecht wird.

Das Trid. Sess. XXIII. de ord. can. 7. sagt: Durch die
Ordination werden die Priester legitimi verbi et sacramentorum
ministri; die Ordinationsformel Eduards VI. drückt dies aber
mit den Worten aus: dispenser of the Word of God, and of
His holy Sacraments.

Im can. 4. sagt es ferner: in der Ordination werde der
heilige Geist gegeben und die Bischöfe sprechen nicht umsonst:
Accipe Spiritum s. In Wirklichkeit sprechen die katholischen
Bischöfe dies aber erst zu den bereits Ordinierten, während
die Ordinationsformel diese Worte nicht enthält. Dagegen
beginnt die anglikanische Ordinationsformel mit den Worten:
Receive the Holy Ghost.

Und wenn can. 1. ausdrücklich erwähnt, das Presbyterat
sei die Gewalt, peccata remittendi et retinendi, so setzt
das anglikanische Formular sofort zu den Worten: Receive
the holy Ghost, die anderen: whose sins thou dost forgive,
they are forgiven etc., so dass die ganze Formel lautet:

Receive the Holy Ghost, whose sins thou dost forgive
And be thou a faithful dispenser of the Word of God, and of
His holy sacraments : In the name of the Father, and of the
Son, and of the holy Ghost. Amen.

Was also in der römisch-katholischen Ordinationsformel
nicht specialisiert, sondern erst im Verlauf der Ceremonien
zerstreut ausgesprochen wird, das enthält die anglikanische
Formel präcis und kurz selbst. Es kann daher auch kein
Zweifel daran bestehen, dass die anglikanische Ordination



— 20 —

alles leistet, was von katholischer Seite von ihr verlangt
werden kann." So weit Professor J. Friedrich.

Er hatte seine trefflichen „Bemerkungen" seit Wochen
schon geschrieben, sie waren Bischof Herzog und mir längst
bekannt, als die scharfe gelehrte Epistel des Bischofs von Salisbury
an den Erzbischof von Utrecht: De validitate ordinum Angli-
canorum responsio ad Batavos, erschien. Die beiden von
einander so unabhängigen Gelehrten stimmen im wesentlichen
vollkommen überein über sacrificium und „missarum sacrificia",
über Priest, Elder, Bishop, Overseer, Minister und über
liturgische Formeln. Aber die Kritik beider besteht neben
einander und ergänzt sich. —

Es ist indessen noch einiges hier anzumerken, was darüber
hinausgeht. Das Konzil von Trient verlangt von dem Minister
(Spender) eines Sakramentes ausser der Intention, dass er
„alles Wesentliche, was zur Vollziehung oder Darreichung
des Sakramentes gehöre, beobachte" (can. 12 de Sacr. in gen.
Sess. VII). Die holländische Kommission sieht dieses in der
Materie und Form. Sie sagt (S. 83), ein Sakrament könne
ausserhalb der katholischen Kirche gültig (wirksam) gespendet
werden, „nur mussten Materie und Form eines jeden
Sakramentes übereinstimmen mit dem Glauben der katholischen
Kirche in betreff dieses Sakraments."

Das hätte sie nicht sagen sollen. Wir sind Altkatholiken.
Gegen 1200 Jahre waren die technischen Ausdrücke Materie
und Form in der katholischen Sakramentenlehre unbekannt,
ohne dass die Wirksamkeit dieser Gnadenmittel gefährdet
wurde. Der Urheber der Neuerung im Anfange des 13.
Jahrhunderts ist, soviel ich bis jetzt ermitteln konnte, ein
unbedeutender Scholastiker gewesen, nämlich Wilhelm von Auxerre,
der eine Explanatio in quatuor sententiarum libros (des Petrus
des Lombarden) schrieb. Bis dahin redete man nur von dem
„sichtbaren Zeichen" (signum visibile) der „unsichtbaren Gnade",
auch ein „wahrnehmbares Zeichen" (signum sensibile, Duns
Scot. 1. IV. D. 2. qu. 2) genannt, welches nach göttlicher
Einsetzung die Gnade Gottes wirksam bezeichne. Während
Tertullian für das Zeichen den Ausdruck res gebraucht (De prse-



— 21 —

script. 40), wendet der heilige Augustinus, dessen Ausdrucksweise

die Sakramentenlehre bis ins 13. Jahrhundert beherrscht,
das Wort Signum an (Ad Marcellinum Ep. 138, 1, 7, 8, sig-

norum, quae cum ad res divinas pertinent, Sacramenta appel-
lantur), oder Signaculum (De catech. rud. 26, 50: Der zu
Unterrichtende soll lernen, dass die Sakramente sichtbare
Zeichen göttlicher Dinge seien, — signacula quidem rerum
divinarum esse visibilia, sed res ipsas invisibiles in eis honorari).
Allerdings hat dann auch gerade der heilige Augustinus das
Zeichen in zwei Bestandteile zerlegt, die doch auch wieder so

zusammengehören, dass das Sakrament nur zu stände kommt,
wenn beides eins wird, nämlich in Element und Wort (In Joh.
ev. Tr. 80, cap. 15, 3. Detrahe verbum, et quid est aqua nisi
aqua Accedit verbum ad elementum, et fit sacramentum, etiam
ipsum tanquam visibile verbum). In seiner Einheit heisst es

darum also wieder „das sichtbare Wort", ja, in diesem Sinne nennt
er das Zeichen auch „das sichtbare Sakrament", welches von
der unsichtbaren Salbung der Liebe zu unterscheiden sei (Contr.
1. Pet. II, cap. 14, f.). Indem er nun einerseits das Zeichen
auch Corporale sacramentum nennt, heisst es andererseits bei
ihm forma pietatis oder visibilis forma (Sermo 71, n. 32). Bei
alledem wird die Äusserlichkeit des Zeichens und das Innerliche

des Mysteriums gewahrt.

Demgemäss bewegt sich nun Peter der Lombarde noch.
in Augustinischen Gedanken und Ausdrucksweisen, wenn er
schreibt: „Zwei Bestandteile hat das Sakrament : verba êtres."
Er führt als Beispiel die Taufe an, nämlich „die Anrufung
der Dreieinigkeit und das Wasser" ; er definiert das Sakrament
als „der unsichtbaren Gnade sichtbare Form"- („invisibilis gratiae
visibilis forma" — letztere steht für das ganze Zeichen in
seiner Einheit. L..IV. D. 1. B.).

Die Zerlegung des äusseren Zeichens in Materie und Form
verwirrte die Augustmische Lehre und weckte fremde
Vorstellungen, die nicht aus dem Evangelium kamen, sondern

aus^ der von Aristoteles beherrschten scholastischen Philosophie
in dië~chnsLlicEe~ Lehre von aussen hereingetragen wurden.
Die Trübung der Sakramentenlehre wurde dadurch um so

grösser, je weniger in der kirchlichen Litteratur bis dahin das
Wesen eines Sakramentes im heutigen Sinne bestimmt und



— 22 —

Begriff und Zahl festgestellt worden war (vgl. Prof. Reusch in
der Revue intern. 1893, S. 181—205).

Weder die Universalkirche noch die römische insbesondere
hatte bis zum 13. Jahrhundert eine Definition dessen, was ein
Sakrament sei, gegeben, ebensowenig eine Zahl der Sakramente
festgesetzt. Die von den römischen Katholiken für eine
allgemeine gehaltene dritte lateranensische Synode vom Jahr
1179 hatte noch gar keinen Begriff von dem, was jetzt die
Kirchen Sakramente nennen. Sie verbot Abgaben
(Stolgebühren) für die Einführung von Bischöfen, Äbten, Priestern,
für Begräbnis, Einsegnung der Ehe und „andere Sakramente".
Die Ceremonien bei jener Einführung, Exequien, Ehesegen waren
ihr also Sakramente. So auch die vierte lateranensische Synode
(1216, can. 66). Auch der Londoner Synode vom Jahre 1237

fehlt der Begriff des Sakraments ; denn die von den Scholastikern

angenommenen sieben nennt sie principalia. Sie hat
also noch andere.

Die Scholastiker als die gelehrten Theologen verfuhren
aber selbst rein willkürlich, als sie im 12. Jahrhundert die
Siebenzahl zur Regel machten. Peter der Lombarde giebt
gar keinen Grund an für diese Zahl, andere suchen den Mangel
der Begründung zu ersetzen durch Zahlenmystik: Vergleich
mit den sieben Geistesgaben, sieben Tugenden, sieben
Todsünden, sieben Weltaltern etc. (Vgl. Reusch a. a. 0. S. 191).
Thomas von Aquin (Summa th. 3, qu. 65. a. 1) weiss auch nichts
Besseres, es sei denn dadurch, dass er den Gedanken der
Anpassung an die religiösen Bedürfnisse des Christen anregte,
der bis auf unsere Tage geistreiche Schilderungen hervorgerufen

hat. Es wäre aber die Aufgabe derer, welche die Siebenzahl

aufstellten und in den mittelalterlichen Unterricht brachten,
gewesen, einen generellen Sakramentsbegriff in aller
Bestimmtheit zu formulieren und daraus zu zeigen, dass es sieben
einzelne Sakramente gebe, aber nicht mehr und nicht weniger.
Das ist nicht geschehen.

Unter diesen Umständen die Behauptung aufzustellen, das
äussere Zeichen (der sieben) bestehe aus Materie und Form,
war bedenklich, fand aber dennoch allmählich Beifall und
Aufnahme. Die Scholastiker hatten einen neuen Gegenstand,
sich in Spitzfindigkeiten zu üben. Thomas von Aquin leistete
das Äusserste, indem er die Materie nochmals einteilte in ent-



— 23 —

fernte (remota) und allernächste, und die Träger der Autorität
gingen in gutem Glauben auf die Neuerung ein, deren Folgen
sie nicht ahnten.

Der Papst Eugen IV. hat in seinem Dekret für die Armenier

(1439, 22. Nov.) durch seine Belehrungen über Materie
und Form der päpstlichen Unfehlbarkeit beschämende Blossen

gegeben. Die Verwirrung zeigt sich schon bei der Firmung.
Eine Mischung von Öl und Balsam mit bischöflichem Segen,
welche an die Stelle der apostolischen Handauflegung getreten,
sei die Materie, meint er, und das die Salbung begleitende
Gebet die Form. Das Chrisma erschien ihm offenbar als eine

greifbarere Materie, wie die Thätigkeit der Handauflegung.
Er lieh also der Materie zu liebe seine Autorität der thörichten
Erdichtung erfindungsreicher Scholastiker, Christus habe für
dieses- Sakrament zwei Zeichen den Aposteln angegeben zur
Auswahl nach Belieben, die Handauflegung und die Salbung,
die sie auch ahwechselnd angewandt hätten, um dann schliesslich

doch den Nachfolgern die Salbung anzubefehlen. Diese
Fabel ist nicht bloss der Wissenschaft, sondern auch der Autorität

unwürdig.
Ähnlichen Irrtum beging er bei der Bestimmung der

Materie der Ordination. Auch hier hatten Scholastiker, die in
der Geschichte der alten Kirche unwissend waren, ihm
vorgearbeitet. Statt der in der apostolischen Kirche so unzweideutig

hervortretenden Handauflegung bei den Weihen,
behauptet Eugen IV., die Materie des Sakramentes sei die Übergabe

der zur Ausübung des Ordo nötigen Sachen und Instrumente

(Sextum sacramentum est ordinis, cujus materia est
illud, per cujus traditionem confertur ordo : sicut presbyteratus
traditur per calicis cum vino et patenae cum pane porrectionem.
Diaconatus vero per libri evangeliorum dationem etc.). Das passte
zu den Ceremonien jeder Investitur, die auf den römischen
Ritus bei der Übertragung der Ämter ihren Einfluss geübt.
Der Papst verirrt sich dadurch noch weiter, indem er das
Subdiakonat und die niederen Weihen ebenfalls als Sakrament
behandelt. Das Konzil von Trient hat ihn hierbei verlassen;
es redet nur von verbis et signis exterioribus, Sess. XXIII. de

sacr. ordinis cap. 3. Die willkürlichen Annahmen von einzelnen
Theologen in betreff der Macht der Kirche über das
sakramentale Zeichen verdienen keine Beachtung.



— 24 —

Bei dem Sakramente der Ehe (sacramentum matrimonii)
findet Eugen keine Materie, was ihn vor den heutigen
römischkatholischen Theologen auszeichnet, die sich über entfernte
und nächste Materie der Ehe sonderbare Gedanken machen.

Die Verwirrung und Entstellung der Sakramentenlehre
i durch die Anwendung des Begriffs Materie zeigt sich aber am

ärgsten bei dem Busssakramente. Hierbei folgt Eugen IV. dem
^ Thomas von^Aqum, ö, qu. »4."a. 2, wie das auch das Konzil von

Trient thut, nur dass diese Autoritäten, den scholastischen
Unsinn von der materia remota, als welche Thomas die peccata
destruenda bezeichnet, weggelassen haben. Eugen IV. also
und das Konzil von Trient (sess. XIV. cap. 3, can. 4) behaupten,
die Quasi-materia des Busssakramentes seien die drei Akte
des Büssers: Reue, Bekenntnis, Genugthuung (contritio,
confessio, satisfactio). Das ist die völlige Verneinung der alten
Lehre von dem sichtbaren, durch die Sinne wahrnehmbaren
(sensibile) Zeichen. Der Reueakt ist etwas ganz Innerliches,
nicht durch die Sinne wahrnehmbar. Als Akt ist die Genugthuung

bei der Absolution noch etwas Zukünftiges und der
Wille dazu wieder unsichtbar. Auch durch die Hinzufügung
von Quasi werden Reue und Genugthuung nicht einmal quasi
res visibiles. Und doch steht es sonst fest, dass Materie und
Form als Bestandteile desselben Zeichens bei der Spendung
eines Sakramentes gleichzeitig als eine Einheit sichtbar sein
müssen.

Es ist also die Anwendung des Begriffs Materie bei der
\, Siebenzahl der Sakramente nicht durchführbar.

Die Sache hat aber noch eine viel schlimmere Seite. Die
Scholastiker, welche die Begriffe Materie und Form in die
Sakramentenlehre einführten, dachten sich dabei etwas ganz
anderes, als die heutigen Theologen. Die Ausdrücke waren
nicht von der christlichen Wissenschaft ausgeprägt, sondern
aus der griechischen Philosophie in Übersetzung herübergenommen.

Die grössten Philosophen des alten Hellas hatten
nicht vermocht, zur Idee einer Weltschöpfung aus nichts sich
zu erheben. Das Absolute, soweit sie es erfassten, konnte
für sie nur weltbildend gedacht werden, und dazu bedurfte es
eines ewigen Substrats; es musste zur Gestaltung ein von
Ewigkeit her vorhandenes vnoxsißevov da sein. Dieses wurde
vXrj (von den Scholastikern materia) genannt. Der Leben und



— 25 —

Gestalt gebenden Form {{lOQcprj, sïâoç) war die gleich ewige
Materie das der Gestaltung fähige Substrat. In dieses senkte I

sich von aussen her, so dachten sie sich, das Formprincip,
das gleich ewige, und gab und giebt Kraftthätigkeit und Ge-

stalt, was nach Aristoteles ein ewiges Werden und Umgestalten |

bedingt. Seitdem die Aristotelische Philosophie über Arabien j

in Übersetzungen und Kommentaren den mittelalterlichen
abendländischen Theologen zugänglich geworden war,
beherrschten die Begriffe Materie und Form ihre Schule. Damit
kamen sie häufig an den Rand des Pantheismus, zuweilen auch
hinein. Die Grössten standen still, wenn ihr (oft heidnisch-)
philosophisches Denken das Dogma nicht gefügig fand.
Bekanntlich half Thomas von Aquin sich, indem er dann die
Waffen streckte, wie z. B. in Bezug auf die Weltschöpfung durch
das Geständnis: „Dass die Welt angefangen habe, wird nur
durch den Glauben festgehalten." J^&_Formen, die Thomas
sowohl wie Albertus Magnus im Glauben an den absoluten
Gott der Offenbarung sich nicht in unabhängiger Existenz,
ausserhalb der Materie, wie die platonischen Ideen, denken
durften, wurden ihnen zu ewigen Ausstrahlungen der göttlichen

Intelligenz oder zu den Gedanken, womit Gott die Dinge
vor der Weltschöpfung dachte. In der Form sahen sie das
Universale oder Allgemeine, das Eine, wrelches nur Vieles
werde in Einigung mit der für das Viele empfänglichen Materie.

Wie vielfach existierend die Scholastiker sich nun auch
die Formen in Gott, in den Dingen in unsern Begriffen denken
mochten : Eines bestimmte ihr wissenschaftliches Denken über-,
haupt: dass die Form in der Materie, die an sich ein Totes, |
Gestaltloses sei, Leben, Kraftthätigkeit, Bildung individuellen'^.
Seins erst bewirke.

So wurde denn notwendigerweise durch die Übertragung
von Materie und Form auf das sichtbare Zeichen der Sakramente

dessen Wesen verändert. Das Höchste, was Augustinus
dem sichtbaren Zeichen zuschrieb, war, dass es die innere
Gnade sinnbilden könne; die geistige Wirkung liess er ebensowenig

durch das Zeichen verursachen wie durch den, der die
sakramentale Handlung vollzieht. Immer wieder betont er,
dass die geistige Kraft, welche durch die Sakramente mitgeteilt

wird, die virtus, die Caritas, die gratia, eine innerliche sei



- ¦ 26 —

und auch im Innern unserer Seele von Gott geschenkt werde,
nicht so, als ob sie in dem Zeichen schon enthalten wäre.

Zu der letzteren Annahme aber verleitete die Zerlegung
des Zeichens in Materie und Form, indem das mittelalterliche
Denken unwillkürlich durch die Form eine Kraftthätigkeit in
die Materie legen musste. Dass Thomas von Aquin, dem die
Autoritäten folgen, in scholastisch-philosophischem Sinne die
Ausdrücke gebraucht, zeigen die Worte: Omne sacramentum
efficit significando ; significatio autem materiae non determinatur
ad effectum determinatum, cum ad multa se habere possit, nisi

per formam verborum etc. (P. 3, suppl. qu. 29, art. 7).
Einen Niederschlag dieser Denkweise könnte man finden in

dem can. 2 de confirm. Sess. VII des Konzils von Trient:
„Wenn jemand sagt, diejenigen beleidigten den heiligen Geist,
welche dem Chrisma (der Materie nach Eugen IV.) der
Firmung eine Kraft (virtutem aliquam) zuschreiben, der sei
verflucht."

Selbst der can. 6 de sacr. in gen. ist in den Worten,
wonach „die Sakramente die Gnade enthalten, welche sie bezeichnen",

verfänglich, wenn man bedenkt, dass seit Augustinus
auch das äussere Zeichen als sacrum signum mit dem Ausdruck
sacramentum oft bezeichnet wird. Auf diese Weise könnte
man dahin gelangen, nicht bloss bei der Eucharistie, sondern
bei allen andern Sakramenten eine Transsubstantiation der
Materie anzunehmen, was dann freilich zum grössten Problem
bei den Sakramenten der Busse und der Ehe wrürde.

Bedenklich ist auch die Definition des Sakraments von
H. Hurter : ritus efficax gratiae (von Reusch citiert aus Theologies

dogmaticae compendium, T. Ill, n. 259, Ausgabe 1878),
was schwer zu vereinbaren ist mit dem Augustinischen :

Sacramentum est signum rei sacrae (De Civ. D. 10, 5), woran sich
der Catechismus Rom. anschliesst. — Doch noch Eins!

Nach der Lehre des Thomas von Aquin (S. P. III, qu. 62,
art. 6) geht die rechtfertigende Kraft des Leidens Christi auf
die Sakramente des N. B. über, welche diese Kraft den zu
Rechtfertigenden vermitteln. Es ist also das Werk Christi,
dessen Frucht die Sakramente darbieten. Das Sakrament
wendet also die Gnade zu ex virtute operis operati, nicht
durch das Verdienst des Spenders oder des Empfängers (Duns
Scot. L. IV. D. 1, qu. 6). So entstand der technische Ausdruck



— 27 —

von der Wirksamkeit der Sakramente ex opere operato, —
nicht operantis.

Durch die Anwendung der Begriffe Materie und Form lag-

die Gefahr nahe, das opus operatum statt in dem Leiden
Christi in dem äusseren Zeichen der Sakramente zu sehen,
sofern in der Materie durch die Form die virtus wirksam
werde, auch unabhängig von dem Verdienste des "Spenders
und des Empfängers. In dieser Beziehung hat Bellarmin (De
sacr. in gen. II, 1) die sehr schwer zu rechtfertigende Äusserung

gethan: „was zunächst (also am unmittelbarsten) und
durch direkte Thätigkeit die Gnade der Rechtfertigung bewirkt,
•ist allein jene äusserliche Handlung, welche Sakrament genannt
wird, und diese heisst opus operatum; passiv ausgedrückt ist
es so: dass es dasselbe ist (zu sagen), das Sakrament erteile
die Gnade ex opere operato, wie, es erteile die Gnade kraft
der eigenen sakramentalen Handlung, die von Gott zu diesem
Zwecke eingesetzt ist, nicht aus dem Verdienst des Handelnden
oder Empfangenden."

Warum ist dies alles hier auseinandergesetzt? Damit die
Kommission daraus entnehmen möge, wie bedenklich es bei
der Frage nach der Gültigkeit eines Sakramentes ist, sich für
das äussere Zeichen auf Form und Materie zu berufen.

Mit dem Ordo hat es aber noch eine besondere Bewandtnis.
Wie Professor Friedrich schon hervorhob, hat die Kirche
niemals ein Dogma über das äussere Zeichen dieses Sakraments
aufgestellt. Wie kann man nun aus einem angeblichen Mangel
an dem Zeichen Schlüsse auf die Gültigkeit ziehen? Bei allen
uninteressierten Kennern der apostolischen Kirche und des
christlichen Altertums steht es ja wohl fest, dass Handauflegung
und Gebet das Zeichen bilden; aber,wo hat ein ökumenisches
Konzil die Form des Gebetes bestimmt?

Ein seiner Zeit vielgebrauchtes und angesehenes Buch,
die „Liturgik der christkatholischen Religion von Fr. Xaver
Schmid, Passau 1832", von welchem das Passauer Ordinariat
in der Approbation sagt, „es könne nie genugsam empfohlen
werden", erklärt, die Zeichen der Sakramente seien „teils von
Christus selbst, teils von der Kirche angeordnet", und fügt
hinzu: „Daraus folgt, dass bei der Taufe und dem Abendmahle
die Form unveränderlich ist, bei den übrigen Sakramenten sich



— 28 —

aber ändern und in den verschiedenen Kirchen verschieden lauten
kann.« (Band 1, Seite 28.)

Zum Schluss noch folgende ernste Erwägung. Die
Succession im ununterbrochenen Empfange der priesterlichen und
bischöflichen Vollmachten unter Begleitung sakramentaler Gnade
von den Aposteln her ist ein grosser, ungemein erhebender
Gedanke,, der ein festes und unerschütterliches Kirchenwesen
begründet. Aber die Kirchen, in welchen derselbe lebt und
praktisch ist, sollten nicht zu ängstlich und nicht peinlich sein
in der gegenseitigen Anerkennung der thatsächlich und
historisch, soweit zurückgegangen werden kann, vorhandenen
Succession. Warum nicht?

In keiner einzigen der jetzt existierenden grossen und
kleinen Kirchen lässt sich die Succession urkundlich bis zur
Apostelzeit nachweisen. In allen fehlen Jahrhunderte lang
die Urkunden. Andererseits ist die Succession in den
Einzelkirchen nicht Gegenstand der Unfehlbarkeit der Universalkirche,

auch nicht in der Representation eines ökumenischen
Konzils. In der morgenländischen Kirche hat der Halbmond
in grossen Länderstrecken die Kirchengeschichte verdunkelt,
in der abendländischen die Völkerwanderung mit ihren Kriegen
und Verschiebungen Verwirrung für die Geschichtsforschung
angerichtet. Seien wir daher nicht engherzig.

Wenn eine abendländische Partikularkirche nicht bloss
durch Schweigen, sondern durch Reden Zweifel an ihrer
legitimen Succession hinsichtlich des sakramentalen Charakters
erregt, so ist es die römische, welche, wie wir sahen, über das
Zeichen des Ordo nicht nur im unklaren, sondern auf offenem
Irrwege wanderte. Die verzweifelte Ausrede, die Kirche könne
in dem Zeichen eines Sakramentes wechseln oder es ergänzen,
ist der theologischen Wissenschaft unwürdig. Döllinger („Das
Papsttum", herausgegeben von J. Friedrich als Neubearbeitung
des „Janus") zeigt die grosse Umgestaltung der Sakramentenlehre

durch das erwähnte Dekret Eugens IV. in Bezug auf
Materie und Form bei Firmung und Busse und fährt fort:
„Wenn dann bei dem Sakramente der Ordination die Berührung
der Gefässe und die dabei zu sprechenden Worte für Materie
und Form angegeben werden, so folgt daraus, dass die latei-



— 29 —

nische Kirche tausend Jahre lang weder Priester noch Bischöfe
gehabt hat, ja, gleich der griechischen, die jenen Gebrauch
sich nie angeeignet, bis zur Stunde weder Priester noch Bischöfe
besitzt, folglich auch der Sakramente, mit Ausnahme der Taufe
und etwa der Ehe, entbehrt" (Seite 209—210). Umgekehrt ist
die Succession verloren gegangen in der Zeit, wo Materie und
Form wechselten. Die Vermutung, man habe die Handauflegung

als nebensächlich beibehalten, die dann doch gegen
die Absicht des Konsekrators die Hauptsache gewesen, ist
kein historischer Beweis.

Auf die Wirren, die dadurch entstanden, dass wiederholt
ein römischer Bischof (Papst) die Weihen seines Vorgängers
für null und nichtig erklärte, genüge es, bloss hinzuweisen.
Kurz, die römische Kirche hätte die grösste Schwierigkeit, die I

Kontinuität ihrer Succession im zweiten Jahrtausend nachzu-jjlr
weisen, während der Nachweis im ersten unmöglich ist.

Joseph H. Reinkens.


	Von der Gültigkeit der anglikanischen Weihen

