
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 8

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


682

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

De la Connaissance religieuse, Essai critique sur de

récentes discussions, par H. Bois, prof, à la Faculté de

théologie protestante de Montauban ; Paris, Fischbacher, gr. in-8°,
366 p., 1894.

Il s'agit de discussions qui ont eu lieu au sujet d'une étude

de M. le prof. A. Sabatier sur la vie intime des dogmes et

leur puissance d'évolution ; discussions entre M. Sabatier d'une

part, et, d'autre part, MM. Charles et Henri Bois, Doumergue,
Godet, A. Berthoud, Pillon, etc. L'auteur reprend la théorie de

M. Sabatier, complétée par ce dernier dans un Essai sur la
Connaissance ; il l'analyse dans toutes ses parties, l'examine
sous tous ses aspects et la critique impitoyablement. Il suit

son adversaire pas à pas, le harcèle dans toutes ses phrases,
et ne le lâche qu'après avoir épuisé le débat. Son livre est

un plaidoyer savant contre le sentimentalisme de M. Sabatier,
qui est accusé de scepticisme et même de panthéisme. M. Bois
défend énergiquement les droits de la raison dans la religion,
le rôle nécessaire de l'idée ; il montre que la religion, tout en

étant un sentiment et une vie, est aussi et avant tout un
élément de lumière et de vie intellectuelle, une doctrine, un
ensemble de dogmes. On remarquera particulièrement les
chapitres sur la genèse de la religion, le symbolisme, l'évolution,
la révélation, l'autorité. On lit dans la Conclusion (p. 353):
«Le point de vue de M. Sabatier n'est pas assez vraiment
moral. C'est là ce qui explique, par exemple, l'oubli si grave
que nous avons constaté chez lui du rôle de la croyance. C'est
là ce qui explique la notion métaphysique, si peu morale et

si peu vraiment religieuse, qu'il se fait de Dieu. C'est là ce



— 683 —

qui explique encore ses théories sur les rapports de l'intelligence

et du sentiment, de la doctrine et de la vie. C'est là
ce qui explique enfin l'omission si étonnante, pour ne pas
dire la négation, de la liberté d'un côté, et de l'autre, du fait
du péché et de la chute. Essayez de combler ces lacunes, ou
de réparer ces erreurs dans la théorie de M. Sabatier; elle
volera en éclats.» — M. Bois a déjà développé plusieurs de

ces thèses dans son savant ouvrage sur le Dogme grec. (Voir
la Revue intern, de Théol., 1893, n° 4, p. 710—716.)

E. M.

L'Union des Eglises chrétiennes. — L'Eglise romaine et
l'Eglise orthodoxe, par un Orthodoxe ; Marseille, Barlatier
et Barthelet, 1894, broch. 31 p., 1 fr. 50.

Excellente étude, dépouillée de toute forme scientifique,
mais écrite avec méthode et clarté, avec dignité et charité.
L'auteur constate que le congrès eucharistique de Jérusalem,
en 1893, malgré la pompe que Léon XIII a voulu lui donner,
a laissé les Eglises orthodoxes «indifférentes et impassibles».
Pourquoi? Parce que «la question, telle qu'elle a été posée
par la cour de Rome, n'émeut et n'intéresse personne en
Orient». L'auteur déclare énergiquement que jamais les Eglises
orthodoxes ne consentiront à s'assujettir à l'Eglise de Rome ;

et que, si le pape veut travailler à l'union des Eglises
chrétiennes, la première chose qu'il doit faire, c'est de renoncer à

sa primauté autoritaire de droit divin, de revenir à l'humilité
chrétienne, et de se contenter de la place d'honneur que les
conciles de l'ancienne Eglise lui ont accordée. Lorsqu'il aura
accompli ce premier devoir, les Eglises orthodoxes lui tendront
la main avec joie. «Une fois la cause du scandale enlevée,
dit S. Jean Chrysostôme, il faut sanctionner par la communion

la charité envers tout le monde. En effet, le scandale une
fois disparu, tout ce qui reste encore d'erroné ou de fautif
peut être redressé. Cependant, jusqu'à ce jour si ardemment
souhaité, l'Eglise orientale, libre en J.-C, ne cessera de demander
comme par le passé, dans ses prières, l'union de tous les
hommes et d'aimer fraternellement ses frères en J.-C. qui
appartiennent à l'Eglise latine, tout en réprouvant et en condamnant



— 684 —

son système tyrannique et autoritaire, si peu en harmonie avec
l'esprit de l'Evangile.» C'est aux «premiers temps du chritia-
nisme» qu'il faut revenir. E. M.

Science et Conscience, ou théorie de la force progressive,
par Henri Kleffler ; T. Ier, la Méthode naturelle ; Paris, F.

Alcan, 1894, in-8°, 377 p.
L'auteur (1840—f 1891) était un ingénieur genevois, qui

a consacré ses loisirs, plus même que ses loisirs, à méditer
les questions philosophiques. C'était un penseur, qui a su

s'élever lui-même à une hauteur peu commune, grâce à son

génie naturel. Autodidacte, il s'est acquis de grands mérites,
mais il n'a pas évité, d'autre part, les erreurs et les défauts
qu'une instruction philosophique régulière aurait corrigés. On

sent, dans son œuvre, ce manque de mesure et d'équilibre, qui
explique ses excès de pensée et surtout d'expression. Solitaire
au milieu du monde, il s'est exagéré, dans son propre esprit,
les proportions des choses, voire même des sciences; le
subjectif l'a souvent emporté, chez lui, sur l'objectif. Ayant beaucoup

vécu en Italie, il a jugé l'Eglise chrétienne et même le

christianisme par les tableaux papistes et les doctrines papistes
qu'il avait sous les yeux. De là ses expressions outrées et

indignées contre l'Eglise et contre le christianisme même. Mais

son bon sens et sa science l'ont toujours maintenu dans la

croyance en Dieu et dans la persuasion que la religion n'est

pas moins nécessaire à l'humanité que la science et l'art. Mais

alors il voulait une notion de Dieu toujours plus scientifique,
plus pure, plus digne de lui; il voulait une religion qui nous
montrât toujours davantage sa sublimité, en se dégageant des

superstitions et des théologies antiscientifiques, en développant
toujours davantage dans les facultés spirituelles de l'homme
l'amour de l'idéal. Sur l'épuration de la science, de la
religion et de la théologie, il a écrit des pages d'une grande
élévation. Aussi, malgré les malentendus qui existent dans son

œuvre, attendons-nous avec impatience les deux volumes qui
doivent encore paraître. E. M.



— 685 —

A. Kayser's Theologie des alten Testaments, IL Auflage
neu bearbeitet von Lie. Karl Marti, Doc. an der Univ. Basel ;
Strassburg, F. Bull, 1894, in-8% 319 S.

Auguste Kayser a été un élève et un ami du professeur
Ed. Reuss. Mort malheureusement trop tôt, en 1885, il a laissé
manuscrites des leçons sur la théologie de l'A. T., dont le
prof. Reuss a donné une première édition, et que M. le pasteur

K. Marti publie à nouveau, en les retouchant et en les
complétant. Ce volume, très sérieux et très savant, composé
avec beaucoup de méthode, contient, outre une importante
introduction, dans laquelle on remarque particulièrement un
résumé de l'histoire de la théologie de l'A. T., six parties:
1° la religion primitive avant le Jahwisme ; 2° le Jahwisme
primitif, établi par Moïse ; 3° la religion du peuple établi en
Canaan; 4° la religion des prophètes; 5° la religion du No-
misme; 6° enfin, la religion sous les influences étrangères,
jusqu'à la destruction du second temple (caractères du judaïsme
palestinien et du judaïsme hellénique, etc.). Chaque partie est
précédée d'une précieuse étude des sources. Les trois dernières
offrent une importance toute particulière.

E. MlCHAUD.

II.
Die altchristliche Litteratur und ihre Erforschung seit 1880.

Allgemeine Übersicht und erster Litteraturbericht (1880—1884).
Von Dr. Albert Ehrhard, Professor der Kirchengeschichte an
der Universität Würzburg. (Strassburger Theologische Studien,
herausgegeben von Dr. Albert Ehrhard und Dr. Eugen Müller.

I Band, 4. und 5. Heft.) Freiburg im Breisgau, Herder'sehe

Verlagshandlung, 1894. XIX und 239 S. 8° (Preis M. 3. 40.)

Es war ein guter Gedanke des Verfassers, in einem
zusammenfassenden Litteraturbericht ein möglichst vollständiges
und übersichtliches Bild von den Fortschritten der patristischen
Forschungsarbeit seit dem Anfang der achtziger Jahre zu geben.
Pei der immer allgemeiner erkannten Wichtigkeit dieser Studien
und bei der wachsenden Fülle der litterarischen Produktion
auf diesem ergiebigen Forschungsgebiete, die es dem einzelnen



— 686 —

erschwert, sich über die vorhandene Litteratur bequem zu
orientieren, kommt er mit seiner Arbeit in der That einem Bedürfnisse

entgegen und hat sich den Dank aller gebildeten Theologen

verdient. Nach der Vorrede ist die Arbeit zunächst „nicht
für den Fachgelehrten bestimmt", sondern zur Orientierung für
weitere theologische Kreise ; aber auch der Fachmann wird sich
derselben, besonders wenn einmal die Fortsetzung bis zur
Gegenwart erschienen ist, gern bedienen, um sich in speciellen
Fällen über vorhandene neuere Litteratur und den Stand der

Forschung zu orientieren.
Der vorliegende Band handelt zunächst in einer allgemeinen

Einleitung über „die patristischen Studien im allgemeinen von
1880 bis zur Gegenwart" in den verschiedenen Ländern, über
die verschiedenen Gesichtspunkte und Eichtungen, die sich in
der patristischen Forschung geltend machten; hier sind auch
die Gesamtdarstellungen der Patrologie und die patristischen
Sammelwerke besprochen. Die Darstellung der Speciallitteratur
umfasst vorläufig nur die vier ersten Jahre des ganzen
Zeitraums, 1880 bis einschliesslich 1883, in systematischer Anordnung

der Schriftsteller nach Art eines Grundrisses der Patrologie.

Die gewählte Gruppeneinteilung erscheint zweckmässig,
und es ist sehr zu billigen, dass der Verfasser auch die
symbolischen, liturgischen und hagiographischen Literaturdenkmäler

in den Kreis seiner Besprechung gezogen hat, wie er
auch im Schlusswort verlangt (S. 224), dass diese Denkmäler in
die Gesamtdarstellungen der altchristlichen Litteratur mit
hineingezogen werden sollen, statt einseitiger Beschränkung auf
die Patrologie im engern Sinne. Der Verfasser hat sich

viele Mühe gegeben, die einschlägige Litteratur so

vollständig als möglich zu verzeichnen, so gut ihm dies nur mit
Benutzung der Bibliotheken von München, Strassburg, Erlangen
und Würzburg möglich war. Aus Deutschland speciell wird ihm

kaum irgend eine Arbeit von Belang aus den genannten vier
Jahren entgangen sein ; auch rein philologische Arbeiten über
einzelne Kirchenschriftsteller hat er aufgeführt und zu diesem

Zwecke auch die der Aufmerksamkeit der Theologen im
allgemeinen ferner liegenden deutschen und österreichischen
philologischen Zeitschriften durchforscht. Auch bezüglich der
ausländischen Litteratur hat er das möglichste gethan und wenigstens

für die französische und englische die wünschenswerte



— 687 —

Vollständigkeit auch erreicht. Schwieriger war dies bei den
andern Ländern zu erreichen, deren Publikationen schwerer
zugänglich sind. Ich erwähne nur, dass z. B. Russland nicht so

arm an patristischen Arbeiten ist, als man nach S. 23 glauben
sollte (vergi, den Artikel von A. Popovitsky über die russischen
theologischen Zeitschriften im 7. Heft unserer Zeitschrift, Jahrg.
1894, S. 450 ff.); für die überwiegende Mehrzahl der deutschen
Theologen hätte allerdings die Aufzählung einzelner Arbeiten,
bei der schweren Zugänglichkeit der betreffenden Zeitschriften
und bei der Unbekanntschaft mit der Sprache, auch keinen
Nutzen gehabt. In der Besprechung und Beurteilung der
einzelnen Arbeiten hat den Verfasser die selbstverständliche
Geltendmachung seines theologischen und kirchlichen Standpunkts
nicht gehindert, gegen Forscher aller Richtungen gerecht zu
sein. Wenn er mit Recht gewisse destruktive Bestrebungen der
negativen Richtung in der modernen protestantischen Theologie
auch auf dem Gebiete der patristischen Forschung verurteilt,
so erkennt er dabei die wirklichen wissenschaftlichen Verdienste
auch von Theologen dieser Richtung rückhaltlos an. — Die
wenigen Druckfehler sind unbedeutend; nur auf folgendes
möchte ich aufmerksam machen: S. 180 ist in der letzten Zeile
der Note Seitenstetten statt Steinstetten zu lesen. Ferner ist
der Name des Philologen Schepss, von dem die Arbeiten über
Priscillian und Boethius erwähnt sind, an drei Stellen (S. 32,
215 und im Register) unrichtig Schepps geschrieben. — Aus
dem Schlusswort erwähne ich nur noch, dass der Verfasser es
als dringend wünschenswert erklärt (S. 228 f.), dass auch die
studierende Jugend in den Gymnasien einigermassen mit den
Kirchenvätern bekannt gemacht werde, ein Wunsch, dem ich
mich nur von ganzem Herzen anschliessen kann. Die gründliche
Unwissenheit der Durchschnittsgebildeten unserer Zeit auf
diesem Gebiet ist gewiss nicht erfreulich. Das erste Erfordernis
für die Abhülfe, wenn dieselbe im Anschluss an den
Religionsunterricht geschehen sollte, ist freilich, dass dann die Religionslehrer

selber eine mehr als oberflächliche Kenntnis der Kirchenväter

mitbringen.
Ein folgender zweiter Litteraturbericht soll die patristische

Forschungsarbeit von 1884 bis zur Gegenwart umfassen ; weiterhin

beabsichtigt der Verfasser, alle zwei oder drei Jahre eine
Portsetzung zu liefern. Dr. F. Lauchert.

Kevue intern, de Théologie. Heft 8,1894. 46



— 688 —

Anecdota Graeca theologica cum prolegomenis. Gennadij Archiepiscopi

Constantinopolitani Dialogus Christian! cum Judaeo sive refutatio
errorìs Judaicì et eiusdem Delectus prophetiarum de Christo.
E codice Bernensi DLXXIX primum edidit et adnotavit
ALBERTUS Jahnius, Dr. phil. hon. Accedunt Analecta miscella
theologica e codicibus mss. cum adnotcdione. Lipsiae, prostat apud
A. Deicherti successorem (G. Böhme), 1893. XXVII u. 144 S. 8°.

(Preis M. 6. —.)

Ich hatte schon wiederholt Gelegenheit, in dieser Zeitschrift
darauf hinzuweisen, dass die Schriften der spätem byzantinischen

Theologen heutzutage keineswegs so bekannt sind, als
sie es ihrem Werte nach verdienen, dass es aber auch nicht
so einfach ist, sich umfassendere Kenntnisse in dieser Litteratur
zu verschaffen, da die vorhandenen altern Ausgaben nicht
überall leicht zu erreichen sind und vieles und wertvolles
überhaupt erst noch handschriftlich in den Bibliotheken ruht und
noch auf einen Herausgeber wartet. Auch die relativ reichhaltigste

Sammlung der byzantinischen Theologen, in den letzten
Bänden der griechischen Serie von Mignes Patrologie, bietet
nicht einmal die Schriften der hervorragendsten Männer, wie
des Gennadios, Markos Eugenikos, des zur lateinischen Kirche
übergetretenen Bessarion, mit annähernder Vollständigkeit.
Einzelne wertvolle Publikationen erschienen in den letzten
Jahrzehnten, immer noch nicht sehr reich an Zahl. Das vorliegende
Buch eines Gelehrten, der sich schon früher auf diesem Gebiete
Verdienste erworben hat, füllt wieder in dankenswertester Weise
eine Lücke aus.

Das wichtigste Stück in dem Band ist die im Titel genannte
Schrift des Gennadios, des ersten Patriarchen von Konstantinopel

nach der türkischen Eroberung. Geschrieben ist dieselbe,

wie der Herausgeber annimmt (Proleg. p. VIII), um das Jahr
1464, nachdem der Verfasser bereits die Würde des Patriarchen
niedergelegt hatte. Die sprachlich schöne wie theologisch
gediegene Schrift bildet den Schluss einer langen Reihe von
apologetischen Schriften gegen das Judentum, die schon im 2.

Jahrhundert mit dem verlorenen Dialog des Jason und Papiskus
und Justin's Dialog mit dem Juden Tryphon beginnt. Eine
Beigabe zu dem Dialog bildet die in der Handschrift und hier in
der Ausgabe folgende Auswahl der alttestamentlichen messia-



— 689 —

nischen Weissagungen mit Erklärung und Nachweis der Erfüllung.

Die beiden Schriften erscheinen hier zum erstenmal im
Druck, nach der Berner Handschrift. In den Prolegomenen
erzählt der Herausgeber die Geschichte seiner Beschäftigung
mit dem Texte, an dessen Herausgabe er seit 50 Jahren dachte.
Er giebt den Text nach der Berner Handschrift, mit sorgfältigster

Verzeichnung aller, auch der kleinsten orthographischen
Besonderheiten derselben. Da diese Handschrift nicht weit von
der Abfassungszeit der Schrift abliegt (sie wird noch ins 15.
Jahrhundert gesetzt) und im ganzen sehr korrekt ist, so ist wohl
nicht viel verloren, wenn auch die andern Handschriften, deren
Existenz bekannt ist (2 Pariser), nicht mit verglichen wurden;
die Hauptsache ist, dass wir nun den Text überhaupt einmal
in einer guten Ausgabe besitzen.

Die Prolegomena geben nach der Anführung der altern
Nachrichten eine genaue Beschreibung der Berner Handschrift,
während die Adnotatio unter dem Text neben textkritischen
Anmerkungen eine reiche Fülle von sprachlich und sachlich
erklärenden Notizen enthält.

Die zweite Hälfte des Bandes bilden die Analecta miscella
theologica, zahlreiche Excerpte aus Münchener, Heidelberger
und Berner griechischen Handschriften theologischen Inhalts,
die wenigstens zum grössten Teil bisher ebenfalls nicht
veröffentlicht sind. Vollständige Stücke enthält diese Abteilung
nicht, sondern nur grössere und kleinere Auszüge aus noch
nicht veröffentlichten Schriften, z. B. von Nikephoros Gregoras,
Bessarion, Gregorios Palamas, Johannes Zonaras u. a., auch
aus Gedichten von Manuel Philes und Philippus Solitarius ; dazu
die Varianten des Münchener Cod. 490 zu Eusebius, Praeparatio
evang. XV, 4 ff. Auch diese Bruchstücke, die der Herausgeber
in früheren Jahren gesammelt hat, haben einen sorgfältigen
Kommentar erhalten. Dr. F. Lauchert.



— 690 —

Sammlung ausgewählter kirchen- und dogmengeschichtlicher
Quellenschriften als Grundlage für Seminarübungen
herausgegeben unter Leitung von Professor D. G. Krüger. Freiburg
im Breisgau und Leipzig, Akademische Verlagsbuchhandlung von
J. C. B. Mohr.

9. Heft: Des Gregorios Thaumaturgos Dankrede an Origenes, als

Anhang der Brief des Origenes an Gregorios Thaumaturgos.
Herausgegeben von Dr. phil. Paul Koetschau, Gymnasiallehrer
in Jena. 1894. XXXVI und 78 S. 8°. (Preis M. 1, 80.)

Eine der besten und sorgfältigsten Ausgaben dieser Sammlung.

Es ist schon an und für sich zu begrüssen, dass nun eine

bequeme Separatausgabe der interessanten Schrift existiert, die
seit Bengel's Ausgabe (1722) nicht mehr einzeln gedruckt worden

war; um so mehr aber, da dieselbe gegenüber den altern
Ausgaben einen beträchtlichen Fortschritt bedeutet, indem sie

zum erstenmal den Text der ältesten und allein massgebenden
Handschrift reproduziert. Die Dankrede des Gregorius ist
zusammen mit der Schrift des Origenes gegen Celsus überliefert,
und der Herausgeber, der eine kritische Ausgabe der letztern
vorbereitet, bekam so auch das handschriftliche Material für
unsere Schrift in die Hand. Nähere Auskunft über die sechs

bekannten Handschriften gab er in seiner Schrift: „Die
Textüberlieferung der Bücher des Origenes gegen Celsus in den
Handschriften dieses Werkes und der Philocalia", Leipzig 1889.

(Texte und Untersuchungen z. Gesch. d. altchristl. Litt. v. Geb-

hardt u. Harnack, VI, 1.) Nach seinen Untersuchungen bleibt
nun von diesen sechs Handschriften nur eine als massgebend
übrig, der Cod. Vat. gr. 386, da er zu dem Resultat kam, dass

dieser der gemeinsame Archetypus für alle andern sei, aus dem

dieselben teils direkt, teils indirekt abgeschrieben seien. Er legt
also diese Handschrift der Ausgabe zu Grunde und ändert ihre
Lesung „selbst.in Kleinigkeiten nicht ohne zwingenden Grund",
in welchen Fällen er die handschriftliche Lesart immer genau
im Apparat verzeichnet. Dagegen sind die andern Handschriften,
cla sie keinen selbständigen Wert haben, nur insoweit
berücksichtigt, „als sie gute Konjekturen oder Lesungen für Stellen

bieten, die jetzt in A (dem Cod. Vat.) weniger gut als vor einigen

Jahrhunderten zu entziffern sind". Der Text der frühern
Ausgaben, die auf einzelne der abgeleiteten Handschriften ge-



— 691 —

gründet sind, weicht von dem vorliegenden, bei dem
Verwandtschaftsverhältnis der Handschriften, zwar im ganzen nicht sehr
erheblich, immerhin aber doch an manchen Stellen mehr oder
weniger ab. Für wissenschaftliche Zwecke wird man fortan zu
der vorliegenden Ausgabe greifen müssen.

Die Einleitung giebt Untersuchungen zur Chronologie des
Lebens des Gregorius Thaumaturgus, besonders der Zeit seines
Schülerverhältnisses zu Origenes, die ebendeshalb zugleich für
das Leben des Origenes von Wert sind. Immerhin scheint mir
hier noch nicht alles sichergestellt, da K. auch nur mit dem
bekannten Quellenmaterial arbeitet, das schon früher, seiner
nicht hinreichenden Genauigkeit wegen, in Einzelheiten
verschiedene Auffassung erfahren hat. Wenn er S. XII f. die bisher

so ziemlich allgemein angenommene Flucht des Origenes
während der Maximinischen Verfolgung aus Caesarea nach
Kappadokien in Abrede stellt und behauptet, Origenes habe
„in den Jahren 233—238 ungestört in Caesarea gelebt", so geht
er doch meines Erachtens zu leicht über die Sache weg. —¦
Dann noch etwas Nebensächliches. Wenn es S. XXIV in der
Aufzählung der untergeschobenen Schriften des Greg. Thaum.
heisst, die xarà (.i2qoç m'onç sei „von Caspari dem Apollinaris
von Laodicea zugewiesen", so ist daran nur richtig, class Caspari

zuerst das ganze dafür zeugende Material zusammengestellt
und ausführlich über die Sache gehandelt hat. (Auch Dräseke
spricht in seinem „Apollinarios von Laodicea", S.TX und 160,

so, als ob Caspari den Sachbestand zuerst entdeckt hätte.) Der
Sachbestand selbst aber war auch früher schon bekannt, wofür
ich nur auf zwei ältere katholische Werke hinweisen will:
Möhler's Patrologie (1840), S. 652, und Fessler's Institutiones
patrologiae (1. Aufl. 1850), T. I, p. 317.

Der sachlichen Zusammengehörigkeit wegen ist auch der
Brief des Origenes an Gregorius Thaumaturgus mit abgedruckt.

Das Namen- und Sachregister, S. 52—76, bietet mehr, als
man von einem solchen erwartet, nämlich eine sorgfältige
Zusammenstellung des Sprachgebrauchs der Schrift.

Der Druck des Textes zeichnet sich durch rühmliche
Korrektheit aus; die wenigen Druckfehler, wo es sich meist nur
um beim Druck abgesprungene Spiritus oder Accente handelt,
sind am Schluss sorgfältig verzeichnet.

Dr. F. Lauchert.



— 692 —

Die Schönheit der katholischen Kirche in ihrem Kultus
dargestellt für Schule und Haus. Von Wilhelm Schirmer
(Pfarrer in Düsseldorf). Königsberg i. Pr., Verlag von Braun
& Weber, 1894. VI u. 59 S. 8°. (Preis M. 1. —.)

Das vorliegende Büchlein handelt in drei Teilen 1) von den

heiligen Orten (von den Kirchen und ihrer Einrichtung), 2) von
den heiligen Zeiten (Kirchenjahr), 3) von den heiligen
Handlungen (Sakramente und Sakramentalien). Es wendet sich an
einen weiteren Leserkreis und dient so, vom Standpunkte der
abendländischen Kirche, derselben Bestimmung, wie die früher
(s. das 2. Heft dieses Jahrgangs, S. 347 f.) angezeigte Schrift
von Sokolow für die morgenländische. Zum Teil im engern
Anschluss an liturgische und homiletische Werke der
hervorragendsten katholischen Theologen stellt es mit wohlthuender
Wärme der Darstellung dasjenige zusammen, was jeder Katholik
über den Kultus der katholischen Kirche und die Bedeutung
der einzelnen heiligen Handlungen, der einzelnen Feste etc.
wissen sollte ; und es erscheint vortrefflich geeignet, seine
Bestimmung zu erfüllen, sowohl in der Schule als Leitfaden für
den Unterricht über diese Gegenstände, wie auch der
häuslichen Belehrung und Erbauung zu dienen.

Dr. F. Lauchert.

III.
Reports of the Boards of Missions of the Provinces of Canterbury

and York on the Mission Field. London 1894.
Classified Digest of the Records of the Society for the

Propagation of the Gospel in Foreign Parts, 1701—1892. 4th Ed.
London 1894.

A Chapter in English Church History, being the Minutes of the

Society for Promoting Christian Knmoledge for the Years 1698

—1704, edited by the Rev. Edmund Maclure, M. A. London 1888.

Colonial Church Histories:
New Zealand, by the Very Rev. H. Jacobs, Dean of Christchurch.
Eastern Canada and New Foundland, by the Rev. J. Langtry,

M. A., D. C. L.
Diocese of Mackenzie River, by the Right Rev. W. C. Bombas,

D. D., Bishop of the Diocese. London 1888—1892.



— 693 —

The Society for the Propagation of the Gospel in Foreign
Parts. Report for the Year 1893. London 1894.

The Church Missionary Society. Report for the Year 1893. London

1894.
The Universities Mission to Central Africa. Report for the Year

1893. London 1894.

In previous numbers of the Revue I have drawn attention
to some books which indicate the direction of recent thought
in the Church of England on many important directions. I wish
now to shew something not of what the Church is thinking
about, but what she is doing in one of the most important
branches of her work—the preaching of the Gospel to the
heathen. At the Feast of the Dedication Christ challenged his
enemies to test his works. If they would not bear examination,
if it was not clear to men, when they examined them honestly,
that they were the works of the Father, if they did not bear
in themselves the evidence that they came from the source of
all truth and light, then, said He, „Believe me not". The Church
must not shrink from having her works put to the same test.
She must be ready to say boldly to all men: „If I do not do
the works of my Founder and my Head, if I do not go about
doing good, if I do not relieve men from the burden of those
sins that press heavy on them, if I do not reveal to them the
Father of Spirits, the Father of their Spirits, believe me not;
but if my works do stand this test, then from acknowledging
their source go on to see that my claims to be the body of
Christ, to be the ark in which men may find salvation now and
freedom from all evil are true, from that go on to find the full
blessedness of faith, of faith in Him in whose strength I work,
in whose name I do all that it is given me to do." The Church
must not shrink from this test. Her works are of course
imperfect. They are done by the agency of men. Men take their
weaknesses and their sins with them wherever they go. The
work that they are able to do is continually spoiled and marred
by those sins and their results, but still on a broad view the
judgment must be clear and the source of the Church's work
unmistakeable. One direction of that work in particular—the
effort to carry out her marching orders to make disciples of
all nations—may be taken as a sign „stantis aut cadentis Ec-



— 694 —

clesiae". Of course circumstances vary. A branch of the Church

may for a time have so much trouble at home, she may pass
through a period of such severe persecution and depression that
she is unable to look beyond her own borders, but if she

acquiesces in that, if the missionary effort is not one of the first
marks of returning peace, then we may be quite clear that
that branch of the Church is sick, that if the breathing of the
Spirit does not come to her, her sickness can only end in death.

A study of the books in whole or part which I have named
at the head of this article will, I think, satisfy any candid
enquirer that the Church of England need not be afraid of
appealing to this test at any rate in the matter of work in the
Mission Field. In the 16th century the Church went through
a period of turmoil and suffering which not unnaturally kept
her thoughts at home, but it is interesting to notice that at the

very first opportunity her thoughts were turned to the foreign
field. This is shown by the fact that in the revision of the
Prayer Book which took place after the restoration in 1660 the
Office for the Administration of Baptism to such as are of riper
years was inserted, because „ by the growth of Anabaptism,
through the licentiousness of the late times crept in amongst
us, it is now become necessary and it may be always useful
for the baptizing of natives in our plantations, and others
converted to the Faith". No organized efforts were however made
for some time. The Society for promoting Christian Knowledge
was founded in 1698 and an account of its work in its early
years is given in the third of the books mentioned above. As

its title indicates, its work has from the first been largely
educational, and the bulk of it was done at home, but at first it
was a Foreign Mission Society as well, and though the direct
Mission work was handed over to the Society for the Propagation

of the Gospel in Foreign Parts, when this was founded
in 1701, it has continued down to the present time to help such

work by making grants towards the building of churches, the

providing of schools, the endowment of bishoprics etc. in all
parts of the world.

With the founding of the S. P. G. the Mission work of the
Church took a new start. An account of the work it has done
since then is given in the very interesting Digest lately
published. Some idea of the change that has taken place in the 190



— 695 —

years since the foundation of the Society may be gathered from
a table that is given at the beginning of the volume. In 1701

there was not a single diocese organized outside the British
Islands, and the whole number of clergy was about 80, of whom
50 were in the North American colonies which now form the
eastern seaboard of the United States. Australasia was of course
unknown and the continents of Africa and Asia had a provision

of half a dozen chaplains between them. In 1892 there
were 161 dioceses outside the British Isles and 8,442 clergy
working in them. This at any rate marks progress, zeal and
effort. The work of course is not due entirely to the S. P. G.

The Church Missionary Society was founded in 1799 for work
among the heathen in India and the East. The Universities
Mission originated in 1860 in consequence of an appeal made

by Livingstone in Cambridge. This Mission has its head quarters

in Zanzibar and includes the country lying between that
island and lakes Nyasa and Tanganyika. It is now organized
under two Bishops, and two years ago, in response to an appeal
from Bishop Smythies, who up to that time had the charge of
the whole, £ 11000 was raised in this country in seven months
to provide an endowment for the second Bishop. In 1892 the Rev.
W. B. Hornby was consecrated to take charge of the district
round lake Nyasa, and the prospects for the future seemed bright
indeed, but God's ways are not our ways. Bishop Hornby is now
at home invalided and it is doubtful whether he will ever be
able to return to Africa, while last month Bishop Smythies suc-
combed to an attack of fever and was buried at sea on his way
to Aden where he was going in hopes that the voyage would
restore him to health. The Mission is thus left without a chief
pastor. May the example of those who have gone before stir
up good men and true to follow in their steps Other minor
Missions have also been founded, but it is not necessary to specify

them in detail. One department of foreign work the S.P. G.

has however almost entirely to itself. This is the work of building

up the Church in the various British Colonies. From the
first it made this one of its objects and clearly recognized that
it was hopeless to try to convert the natives unless the
Europeans who had gone to live among them were taught to live
the lives of Christians and not of practical heathen. From this
side the Society has had a large hand in the progress that has



— 696 —

been made by the Church in the United States of America and
in the Colonies of British North America, Australia and South

Africa, and much interesting information on the beginnings of
all these Churches will be found in the pages of the Digest.
The Society has always pursued the policy of giving liberal
help at first when the Church is weak and then as she grows
stronger gradually withdrawing till she is left entirely to
support herself. The results have been highly satisfactory. The
Church is now firmly established not only in the United States
where she laboured under special disadvantages after the war
of independence, but also in Canada, Australia, New Zealand
etc. etc.

The Christian Knowledge Society undertook a few years
ago the publication of a series of volumes dealing with the
history of the Church in the various colonies. Of these the three
named at the head of this Article have appeared. By far the
füllest and most interesting is the work of Dean Jacobs on New
Zealand. This arises from the fact that it was in New Zealand
that the problems of how to govern an autonomous branch of
the Church independent of all State control had to be faced,
and that the results arrived at under the guidance of Bishop
Selwyn had much effect in indicating the lines on which
Diocesan Church life has been so largely developed at home. I
have no space to say anything on the process by which the
Church in New Zealand has arrived at her present state, I must
refer my readers to the Dean's pages where they will find a

full and impartial account of the whole matter. It is however
worth noting as I pass, as indicating the extreme rapidity with
which things are moving, that the first Anglican priest—the Rev.
S. Marsden—landed in New Zealand in the end of December
1814 and now the islands are divided into six dioceses and
there are 234 clergy working in them.

So far I have been speaking of books of an Historical
character, and there is certainly no more interesting study than
that of the Records of the spreading of the Gospel in new countries

and among the heathen, but the question of most practical
import is not what has been done in the past, but what is being
done now. It is easy to be deceived by partial accounts and

from studying the devoted lives of those who have gone to the

mission field and noting the apparently great success that has



— 697 —

crowned their efforts, to acquire an altogether false idea of the
adequacy of the Church's work and the sufficiency of the
methods she employs to discharge the task that is laid upon her.
We need if possible to gain a complete view of the work to be
done in the foreign field, of the agencies actually at work to-day
and of the progress that they are making. This view we may
gain to some extent from the Reports of the various Missionary
Societies, but still more from the first volume on my list which
has just been published.

The Mission work of the Church of England has hitherto
been done through the agency of Societies. This method
undoubtedly is not ideal. The ideal is that the Church as a whole
should be the one great missionary society and should do the
work of evangelizing the heathen. But in this matter possession
is nine points of the law, and so long as the Societies are doing
their work fairly well and employing to good purpose the founds
entrusted to them, it will be very hard to persuade Englishmen
to throw them over in order to establish a system which is

more theoretically perfect, but which has not yet given proof
of its practical efficiency. The question has been debated a good
deal of late and the pros and cons put forth strongly and
vehemently in certain quarters, but the only practical step that has
been taken is the appointment some years ago by votes of
Convocation of Boards of Missions for the two Provinces. The
first duties laid on the Boards were:—

1. To impress upon all members of the Church, in such

ways as from time to time may seem desirable, their responsibility

as to Foreign Missions, and to set forth the principles
which ought to govern the Missionary work of the Church.

2. To issue Reports from time to time on the spiritual wants
of heathen countries, and to direct attention to the openings
providentially placed before the Church.

The second of these objects has been carried out in the
volume now before me. The work of investigating and reporting

has been very thoroughly done. There is of course an
entire absence of all the sensational tales which form so large a
part of popular mission literature : the reports are restricted to
a recital of facts, a description of methods and estimates of
helps and hindrances to future progress. One very valuable
feature is that they give some account of the work being done



— 698 —

by other Christian bodies and notice the methods that they use
with varying success. At times as we read we may be inclined
to grumble that we have not been given fuller information on
some points, but instead of admitting this feeling we should be

very thankful for what we have got, and it is much. The field
to be covered by the Reports was immense and the difficulties
of obtaining full, complete and reliable information were great.
The whole Missions field was divided into seven sections, each
of which was entrusted to a subcommittee of the Boards. An
idea of the magnitude of the work will be gathered from an
enumeration of these divisions. They are as follows:—

1. British North America.
2. South America and the West Indies.
3. The Turkish Empire, Persia and the Eastern Churches.
4. India, Burmah and Ceylon.
5. China, Japan and the Straits Settlements.
6. Australia, New Zealand and New Guinea.
7. Africa.

At the commencement of the work elaborate papers of
enquiry were issued to those engaged in the Missions all over
the world. The answers when received were carefully studied
together with the home publications of the several Missions
and the publications of missionary bodies outside the Church.
By far the fullest Report is the one on India and Ceylon. This
is only natural. The Church of England is under a peculiar
debt of obligation to the inhabitants of India. It is there that
the Gospel is brought most directly in contact with the historic
religions of the East and the full power of Mahomedanism. It is
there too that the most varied efforts have been made. The
diocesan organization of the Church in India has presented
peculiar difficulties owing to the system established by the State
to provide for the spiritual needs of the many civil servants
and military men necessarily employed in the country. Down
to the time of the mutiny and the transfer of the government
of India from the East India Company to the Imperial government

no encouragement was given to Mission work among the
natives by the authorities. The four Bishops occupying the sees

of Calcutta, Bombay, Madras and Ceylon and the clergy under
them were to a great extent restricted to the work of
ministering to the English in the country, and the size of the dioceses



— 699 —

rendered corporate Church life weak and progress difficult.
Since 1857 however the difficulties of the extension of the
Church have been to a large extent met. The government, if
it does not help the work of Missions, yet throws no obstacle
in the way. Bishoprics have been founded in Rangoon, Lahore,
Travancore and Cochin, Chota Nagpore and Lucknow. The
founding of the diocese of Chota Nagpore is peculiarly interesting

and full of promise for the future. When the need for it
became pressing, it was found that there would be great
difficulties in obtaining the division of the diocese of Calcutta by
law, and at first it seemed that the scheme would have to be
abandoned. But afterwards a bold course was determined on.
The diocese, while legally remaining one, was divided for
ecclesiastical purposes by voluntary compact, the Bishop of
Calcuta handing over the jurisdiction of part of his diocese to
the Bishop of Chota Nagpore. This precedent is full of hope,
because it may be applied all over India without any refe
rence to legal authorities, and thus it may open the door to the
due extension of the Church in that wonderful country.

A study of this report, while it will no doubt bring the
conviction that great and worthy efforts are being made for
the conversion of India, will yet more leave the feeling of the
immensity of the work to be done. The population of India is
290,000,000. The whole number of Christians is about two
millions and a quarter and these are divided amongst many
different bodies who hold no intercommunion with one another.
The Church of Rome claims more than half the total, while the
Church of England can only claim 340,613. Further consideration

shews too that not only is the total number of converts
small relatively to the population, but the geographical
distribution is very uneven. By far the largest proportion of Christians

is to be found in Southern India and Ceylon, while enormous

tracts in the centre are scarcely touched. We may
recognise that the efforts made do shew that the Church is trying
to do the work of her Master : the work yet to be done shews
that much, very much more is needed. The difficulties are
indeed great. It is not merely the question of linguistic difficulties,
though in India and still more in some other Missions such as
that in Melanesia, these are great, nor yet that in India
Christianity has to contend with historic religions which have been



— 700 —

long in possession, but here as indeed in all parts of the world
the unanimous voice of the Missionaries agrees that the two
great difficulties are the low standard of practical Christianity
that is apparent in the lives of Europeans and the division of
Christendom into many independent and often mutually hostile
bodies. The obstacle that the former must place in the way of
missionary success must be apparent to every one, and it gains
especial force in the case of educated and philosophical Hindoos.
In regard to it it is noteworthy that the best progress seems

to have been made in districts where there are comparatively
few Europeans except the Missionaries. The second difficulty
acts in two ways. It makes the maintenance of discipline very
difficult as a Christian expelled from one body can often secure
admission to another owing to the want of intercommunication
and the absence of agreement as to the conditions of admission
and excommunication of offenders. This is of course only one
of the evils that flow from the mutual rivalry of various bodies
and the desire they all suffer from to outdo one another in
visible results. Another is the questionable methods that are
some times employed to attract the members of one body to

another. In the use of these the church of Rome seems to be

the chief offender. This is illustrated by an incident narrated in
the S. P. G. Digest p. 581 and quoted in the Report on India.
In 1877 the Mission at Ahmenagar was left temporarily without
an ordained missionary. „In February 1878 the Roman Vicar
Apostolic made a raid upon the mission and fried to sweep the

converts, numbering 500, en masse into the Roman fold. Through
the instrumentality of two catechists and 16 other agents whom
he had seduced, he succeeded in baptizing 150 catechumens
who were led by the disloyal agents to believe that he was
the Bishop of Bombay." This speaks for itself. But another and

perhaps even more serious evil results from the same cause.

It is a painful experience at home to And as we often do that
the necessity of defending our own position against other bodies

leads to the points on which Christians differ acquiring quite
an undue prominence and being held and taught to the
comparative neglect of the great verities of the faith. The same

thing seems to prevail in the Mission Field. It is well illustrated
by a passage in the Report on India. Speaking of the conditions

on which Christians of other bodies are admitted of the



— 701 —

Church it says: „In case of Roman Catholics some renunciation

of error is required by all those who answer the question
(i. e. by all those missionaries who answer the question put to
them by the Boards as to the conditions on which they receive
persons from other bodies). Mr. Demmett refuses to receive.
He says: I have had many such applications, which have in
every case turned out to be owing to some quarrel, etc. I do
not see the use of taking Roman Catholics, and such a course
is most perplexing to the native mind. Already this is often
said : I am not a Christian ; I am a Roman Catholic, and vice
versa." (P. 180.) Such statements as this raise serious questionings.

Can it be that in the teaching of Rome as addressed
to the heathen the Pope and the Virgin have come to practically

displace Christ At any rate the state of things is serious
and should surely be a spur to all who love the Lord to labour
and to pray for the reunion of Christendom.

This question of the reunion of Christendom suggests that
I should say a word on another part of these Reports. No part
of them will, I think, be read by Old Catholics with more
interest than that which deals with the Turkish Empire, Persia,
and the Eastern Churches. Here the Church of England is

brought into contact with Christians whose Christianity is in
many ways very defective and who are extremely ignorant of
even the rudiments of the faith. Two courses are open. On the
one hand efforts may be made to absorb these ancient Churches
either as bodies or as individuals. This is the course adopted by
the Romanists and the Protestant Dissenters. The other is to
endeavour to revive the life that is decayed but not dead and
to restore these interesting and ancient Churches to their rightful

place in the unity of Christendom. This is the method that
has been adopted by the Church of England. The work in this
direction that is best known is that of the Archbishop's Mission
to the Assyrian Christians. It originated from an appeal made
by the heads of the Assyrian Church to the late Archbishop
for help, but only assumed an effective shape through the efforts
of the present Archbishop which began in 1884. Since then a
few priests and sisters have been at work in the country round
lakes Van and Urmi, partly in Persia and partly in Turkey.
The Assyrian Church is the remnant of the once flourishing
Nestorian communion which at one time covered a great part



— 702 —

of Asia but has now been reduced to a miserable remnant.
Of course this body is, to use Prof. Swete's phrase, „in formal
heresy" and in consequence it is not possible to hold any
intercommunion between the members of the Mission and the
natives. This is fully recognized. At the same time all the
testimony goes to shew that the heresy is little more than formal
and will pass away so soon as the Church is sufficiently
instructed to understand the points at issue. The work of the mission
is directed to give this instruction. The English priests have
organized schools as widely as possible and have had the
education of the candidates for ordination entirely handed over to
them. They have also devoted themselves to printing correct
copies of the ancient liturgies that are still in use, and the
Syriac version of the Bible. The work altogether seems full of
hope. It will be watched with keen interest as under the
providence of God it may in time be the means of doing much
to bring back the Church of England and the ancient Churches
of the East to a state of Christian brotherhood instead of the
condition of miserable separation that prevails at present.

The volumes before me suggest many other topics for
consideration, but I must stop. I will only ask any readers of the
Revue who may be interested in knowing what the Church of
England is doing in the foreign Field to procure some of these

books, especially the Reports and study them for themselves.

A. J. C. Allen.

IV.

Altkath. Volkskalender für 1895; Baden-Baden, E. Sommermeyer.

R. de Cesare : Dr. Schlözer und das Ende des Kulturkampfes.

Foreign Church Chronicle and Review, September 1894, n°71;
London, Gilbert and Rivington.

Dr. J. Führer, kgl. Gymnasiallehrer in München : Zur Felicitas-
Frage; Leipzig, G. Fock, 36 S., 1894; — Ein Beitrag zur
Lösung der Felicitas-Frage ; Freising, 163 S., 1890.



— 703 —

H. Holtzmann: Theolog. Jahresbericht, XIII. Band, 1893; III.
Abt., Systematische Theologie, von Baur, Mehlhorn und Mar-
bach; Braunschweig, Schwetschke, 1894, S. 393—482.

Dr. W. Joos: Der nassgemachte Pelz, IV. Auflage; Schaffhausen,
1894, 51 S.

Le R. P. Michel: la Question religieuse en Orient et l'union
des Eglises; 2e edit., Paris, Lecoffre, 1893, in-18, 142 p.

A. Pereira de Figueiredo : Analyse de la Profession de foi de
Pie IV; trad, du portugais; Paris, Thorin, in-8°. 115 p.

Protokoll über die XX. Session der National-Synode der christ-
kath. Kirche der Schweiz; Sitzung vom 17. Mai 1894 in Solo-

thurn; Laufen, Vonburg'sche Buchdruckerei, 1894, 70 S.

H. Wernburg : Ein Beitrag zur Volksaufklärung über den
Vatikanismus und die socialdemokratische Lehre: I. War St. Petrus
der Apostelfürst und Christi Statthalter in Rom? Sind die
römischen Päpste seine Nachfolger? — II. Kirche und Kirchen,
die Exkommunikation, römische Fälschungen, Thomas von
Aquino, Jesuitenmoral, Kirchengeschichtliches, katholische
Socialreform.

Werke des Herrn Advokat Dr. J. L. WEIBEL.
Sind die konfessionellen Artikel der neuen Bundesverfassung

der katholischen Religion gefährlich? Bern, 1874.

Dr. von Segesser und der Kulturkampf. Luzern, 1875. 56 S. 8.

Das Rechtssubjekt der Pfarrkirchen und des Ortskirchengutes
in der Schweiz. Zürich, 1875. 35 S. 8.

Geschichtliche Umrisse der Stadtpfarrei Luzern. Vorlesung,
gehalten am 7. Januar 1875. Luzern, 1876. 36 S. 8.

Pius IX. und Leo XIII. 1878. 23 S.

Neuer Beitrag zur Lehrschwesternfrage. Gesuch um Interpretation

des Artikel 27 der B. V. Eingabe an die hohe
Bundesversammlung. Luzern, 1881. 88 S. 8.

Dr. J. R. Steiger und seine Befreiung. Festrede, gehalten zu
Zürich am 28. Juni 1885. Aussersihl, 1885.

Revue intern, de Theologie. Heft 8, 1894. ^7



— 704 —

Propst Tanner über die Mariahilfkirche. Luzern, 1885.

Opfer des Kulturkampfes. Aus der Geschichte von Grosswangen.
(Separatabdruck aus dem «Eidgenosse».) Luzern, 1886. 24 S. 8.

Über die Luzerner Maigesetze. Vortrag, gehalten am 28. März
1886 in der christkatholischen Genossenschaft Luzern. Luzern,
1886. 39 S. 8.

Abraham Stocker. Ein Lebensbild. Luzern, 1887. 19 S. 8.

Dr. Philipp Anton von Segesser, Schultheiss und Nationalrat.
Ein Nekrolog. Luzern, 1888.

Johannes Huss und sein Prozess. Vortrag, gehalten zu
Zürich am 26. Februar 1890. In: Herzog, Weibel und
Wrubel, gegen Rom. Zürich, 1890. 47 S. 8.

J. J. Ignaz von Dœllinger. (Ein Vortrag, gehalten in der
christkatholischen Genossenschaft Luzern.) Bern, 1890. 32 S. 4.

Über unsere katholische und internationale Stellung. Rede,
gehalten am Kölner Altkatholikenkongress den 14. September
1890. (Separatabdruck aus dem «Katholik», 1890, Nr. 44

und 45.) Luzern, 1890. 15 S. 8.

Windthorst und Segesser. Bern, 1891. 3 S. 4.

Wenn zwei das Gleiche thun, ist es nicht das Gleiche. [Über
die Verhältnisse im Jura.] Bern, 1891. 3 S. 4.

Kirche und Staat. [Dr. AI. v. Orelli, Die evangelisch-reformierte
Landeskirche des Kantons Zürich und ihre Stellung zum
Staate.] Bern, 1892. 9 S. 4.

AVIS.
Nous appelons de nouveau l'attention de nos amis sur notre

Revue internationale de Théologie, sur l'importance de ses

travaux. Nous comptons sur leur dévouement pour nous
procurer de nouveaux abonnements pour 1895, les études qui doivent
être publiées pendant le cours de cette année devant être
particulièrement intéressantes.


	Bibliographie théologique

