
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 7

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 533

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

i.

Les Origines du Concordat, par M. L. Séché. — T. I. Pie
VI et le Directoire; T. IL Pie VII et le Consulat, d'après
des documents inédits tirés des archives nationales et de celles
des Affaires étrangères de France et d'Espagne ; Paris, Delà-
grave, 2 vol. in-8", 1894, 15 francs.

Ces deux volumes sont pleins de renseignements, dont
plusieurs sont nouveaux, notamment la correspondance du
marquis del Campo et du chevalier d'Azara, ainsi que celle
de Cacault, agent de la République française en Italie. Ils
s'imposent donc par leur valeur historique à tous les historiens
des papes Pie VI et Pie VII, du Directoire et du Consulat,
de Bonaparte, du Concordat de 1801, et en général des
relations entre l'Eglise et l'Etat, en France, de 1795 à 1801.

L'auteur ne s'est pas borné aux origines immédiates du
Concordat; il est remonté jusqu'à ses origines très lointaines,
comme d'ordinaire on s'enquiert, lorsqu'on raconte la vie d'un
personnage, de la première rencontre de ses parents, de leurs
premiers regards d'amour ou de convoitise. Selon M. Séché,
il y aurait eu, depuis 1795, parmi les constitutionnels et les
réfractaires, un désir de réconciliation, désir que le bref de
Pie VI, du 5 juillet 1796, n'aurait fait qu'augmenter; et ce
serait de ce besoin de rapprochement que serait né ce même
Concordat qui cependant sacrifia l'Eglise constitutionnelle (I, 39)
et donna finalement gain de cause aux réfractaires! La thèse
n'est-elle pas un peu forcée? N'est-il pas plus exact de dire:
1° que la vraie cause du Concordat a été dans le désir qui a
poussé Bonaparte à se faire un clergé à lui, un instrumentum



— 534 —

regni, et dans le désir non moins intéressé qu'a eu le pape de

ruiner en France une Eglise qui pouvait devenir nationale et
autonome, et de n'y en souffrir qu'une, qui fût soumise avant
tout à la papauté; 2° que, si telle fut la vraie cause du
Concordat, sa véritable origine fut dans la conférence de Verceil,
du 25 juin 1800, entre Bonaparte et le cardinal Martiniana
(II, 21)?

Aussi M. Séché aurait-il mieux fait d'intituler son ouvrage:
« Histoire des relations entre la France et Rome, de 1795 à

1801.» Dans le premier volume, il remonte jusqu'à l'élection
de Pie VI et s'arrête à l'enlèvement de ce même pape et à

son internement dans la chartreuse de Florence (1798); dans

le second, il raconte le conclave de Venise où fut élu Pie VII
(1799), expose les pourparlers de Verceil, les négociations au

sujet du Concordat projeté et enfin sa conclusion. On remarquera

de curieux détails sur d'Azara, ministre plénipotentiaire
du roi d'Espagne près de Pie VI ; sur l'abbé Pieracchi, envoyé
du pape à Paris (1796), et sur ses impuissantes négociations
avec Delacroix, ministre des relations extérieures; sur l'inter-
nonce Salamon; sur les cardinaux secrétaires d'Etat, Busca,

Doria, Consalvi; sur la mission du cardinal-légat Caprara à

Paris, pour y discuter la nouvelle circonscription diocésaine

et pour y obtenir la restitution des Légations ; sur Mgr. Spina
et ses négociations à Paris avec l'abbé Bernier; sur celles de

Cacault à Rome en 1796 et en 1801 ; sur la part que Talleyrand

prit à la rédaction du Concordat ; sur le rôle du comte

d'Hauterive dans cette affaire ; sur l'attitude de Maury vis-à-vis

de Louis XVIII ; sur le libéralisme théologique du P. Quinônes,

général des dominicains, qui rejetait le prétendu dogme de

l'infaillibilité papale, et qui osait ne pas condamner les prétentions

du Directoire, lorsque celui-ci exigeait que Pie VI rétractât

ses bulles, rescrits, brefs, etc., de 1789 à 1796 (ceux contre la

constitution civile du clergé y compris); sur l'abbé Emery,

sur l'évêque Grégoire, sur les très intéressants conseils de

celui-ci à Bonaparte au sujet du Concordat; sur les relations

entre les constitutionnels et les réfractaires en 1796, et

surtout en 1800 et 1801 ; sur le fanatisme des masses, des femmes

en particulier, en matière de superstitions, dans la Sarthe, la

Haute-Vienne et ailleurs ; sur l'état numérique du clergé
constitutionnel, sur les deux conciles nationaux tenus par ce clergé



— 535 —

en 1797 et en 1801 ; sur la prétendue rétractation des évêques
constitutionnels, faussement affirmée par le cardinal-légat Ca-

prara en 1801 (II, 196-197) ; sur les idées, les colères et les
habiletés de Bonaparte dans toutes ces questions; etc., etc.
Tous ces incidents, dont plusieurs furent des accidents, et
quelques-uns des malheurs, sont pleins d'intérêt et de piquant.
Aussi la lecture de cet ouvrage est-elle aussi captivante
qu'instructive.

Elle le serait davantage encore, si l'auteur avait donné
des titres à ses chapitres, qui n'ont d'autre clarté que celle du
numérotage, et à son style un caractère plus constamment
soutenu, comme il convient à l'histoire.

Que l'auteur me pardonne, si je me permets de lui adresser

encore quelques autres reproches plus graves. S'il s'était
borné à raconter les faits en simple historien, je n'aurais guère
qu'à le louer ; mais il a voulu encore les apprécier, exprimer
ses propres opinions sur leur portée politique et religieuse,
attaquer ceux qui pensent autrement que lui, traiter, par
exemple, de « songe-creux » ceux qui trouvent caduc, en 1894,
le Concordat de 1801 (I, p. III); dès lors il ne saurait trouver
mauvais, je pense, qu'on discute ses opinions et ses attaques.

Je leur reprocherai d'abord de manquer de précision et
par conséquent de force.

Par exemple, au sujet de la séparation de l'Eglise et de

l'Etat, tantôt il semble en être partisan, lorsqu'il dit qu'elle
serait «une solution beaucoup (plus) digne des deux parties
en cause (II, 208)»; que c'est là «la solution de l'avenir», et
que «nous devons y tendre (I, p. VII)». Tantôt, au contraire,
il prétend que l'histoire a ratifié le jugement de Pie VII, à
savoir que le Concordat a été «un acte chrétiennement et
héroïquement sauveur (II, 207) ».

Tantôt il semble opposé et même hostile aux constitutionnels:

il appelle la Constitution civile du clergé «la pire de
toutes les Constitutions (I, p. IX) » ; il prétend qu'elle a « changé
la Constitution de l'Eglise » ; il dit « ces malheureux schisma-
tiques (11,91)», «leschisme de l'Eglise constitutionnelle» (I, page
XIII) ; et ce sont les réfractaires qu'il déclare « orthodoxes »

(I, p. IX); le clergé constitutionnel «avait de bonnes maximes
et pas de crédit (II, 92)». — Tantôt, au contraire, il raconte
que les constitutionnels étaient en beaucoup plus grand nom-

Revue intern, de Théologie. Heft 7, 1894. 36



— 536 —

bre que ne l'a prétendu M. Boulay de la Meurthe (II, 55-56);
à propos de leur second Concile national, il dit même: «Les
orthodoxes (sic) avaient beau se moquer, il n'en est pas moins
vrai que les 43 archevêques et évêques, les 8 procureurs fondés
des prélats absents et les 53 prêtres, réunis à Notre-Dame
pour le jour de la Saint-Pierre, formaient un ensemble très
respectable, et que Bonaparte avait là, sous la main, une Eglise
toute faite, avec des cadres assez solides quoique incomplets,
qui n'avaient besoin pour croître et prospérer que de l'appui
moral et matériel de l'Etat (II, 126). » M. Séché cite aussi des

paroles très élogieuses de Bonaparte en l'honneur des
constitutionnels : « Si tous les prêtres constitutionnels, disait
Bonaparte, eussent, comme ceux qui ont émigré, craint les écha-

fauds de la Terreur, pour se sauver en pays étranger, il ne
fût pas resté en France de trace, ni même de tradition de

religion; et cela est si vrai que beaucoup de prêtres
constitutionnels, et nommément Gobel, évêque de Paris, sont morts

martyrs dans l'exercice de leurs fonctions; enfin, pour avoir
le droit d'aller rechercher ce qu'ont fait les prêtres constitutionnels

dans les moments de trouble, il fallait y avoir été

(II, 179). » M. Séché rapporte encore le bien que Portalis a dit
d'eux (II, 191-193). Il raconte, en outre, la scène superbe où

les évêques constitutionnels répondirent avec une fierté toute

chrétienne au cardinal Caprara, qui exigeait d'eux une rétractation

: « Monsieur le cardinal, nous sommes des évêques
français, vous paraissez nous méconnaître; non, jamais cette
déclaration ne sera faite par nous; loin de nous les évêchés,

loin de nous votre institution», etc. (II, 195). De tels sentiments

honorent ceux qui les expriment, et M. Séché est certainement
de cet avis.

Au sujet de Rome, il ne paraît pas moins perplexe; sa

pensée est ambiguë. D'une part, il parle dans le sens
ultramontain : il défend Pie VI le plus possible et attaque le Directoire

le plus possible; il appelle «politiciens en chambre» ceux

qui, avec le Directoire, voulaient en finir avec la monarchie

pontificale et la remplacer par une grande république romaine

(I, 5) ; il parle des « droits spirituels du pape sur l'Eglise
gallicane (I, 3)»; il affirme sérieusement qu'«on sait que les

honneurs de la pourpre romaine ne sont jamais accordés qu au

mérite (II, 19)»; il dit avec une certaine mésestime «la Russie



— 537 —

schismatique et la protestante Angleterre (I, p. XVII) » ; il
loue Bonaparte d'avoir réconcilié l'Eglise de France « avec la
papauté (II, 57) » ; il appelle le pape « le chef du catholicisme
(I, p. VI) » ; etc. Et cependant, d'autre part, il reproche à la
Révolution d'avoir abandonné l'Eglise constitutionnelle (I, page
VIII); il rapporte des paroles peu favorables à Pie VI et à
Pie VII, dont il fait des portraits peu flatteurs (I, 2; II, 3); il
avoue que Pie VII a été nommé « à la suite de toutes sortes
d'intrigues», que les Pères du Conclave «n'inspiraient rien
moins que le respect», que Pie VII méritait qu'on lui appliquât

dans une certaine mesure le mal que Maury disait de
son entourage, et le langage de Maury était terrible (II, 26).
M. Séché dit expressément : « C'est un fait certain que, dans
toutes les phases critiques de son histoire, les plus grands
théologiens de l'Eglise se sont trouvés en désaccord avec la
papauté. Pourquoi s'en étonner d'ailleurs? Quand le pape était
un souverain temporel, il était bien obligé, pour défendre ses
Etats, de subordonner quelquefois la religion à la politique
(I, 68). » Et encore : « La casuistique de la curie est tellement
souple que ce qui était hier hétérodoxe cesse de l'être du
jour où la papauté y trouve son avantage (I, 43). Il ne servait
à rien de mettre le pape en contradiction avec lui-même, la
logique n'ayant jamais beaucoup fleuri sur les bords du Tibre
(I, 150)... On n'apprécie le bien à Rome que quand on l'a
perdu (I, 89).» M. Séché avoue que, pour la cour de Rome, le
plus urgent et le plus nécessaire, en négociant le Concordat,
ce n'était pas de rendre la paix à la France, mais de rentrer
en possession de son temporel (I, p. XVII; II, 105). Il trouve
que le trait suivant, malgré son exagération, ne manquait pas
d'une certaine justesse (II, 159):

Pio (VI) per conservar la fede

Perde la sede,

Pio (VII) per conservar la sede

Perde la fede.

H reproche à La Revellière-Lepeaux, à Rewbell et à Barras
de s'être «imaginé naïvement qu'en supprimant le pape ils
supprimeraient la religion catholique (I, 33) » ; reproche qui
implique évidemment la persuasion que la religion catholique
peut exister sans le pape.



— 538 —

On le voit, toutes les assertions de l'auteur ne semblent
pas concorder entre elles ; de là, dans son ouvrage, un inévitable

défaut de solidité. L'auteur en est encore au préjugé
clérical, si commun en France, contre les droits des simples
fidèles dans l'Eglise (1,157); il voit aussi des hérésies où il n'y
en a pas (II, 94). Bref, pour traiter toutes ces questions à fond,
il faudrait connaître la théologie à fond et surtout savoir à

quoi s'en tenir, dogmatiquement et historiquement, sur
l'institution de la papauté, question à laquelle on n'ose pas encore
toucher en France. Il est plus facile de s'en tenir à la routine,
qui consiste, entre autres choses, à attaquer le Directoire en
bloc et à déclarer que c'est Bonaparte qui a rétabli la religion
en France.

La vérité est que, si le Directoire a eu, pour l'intérieur
de la France, une politique ecclésiastique mauvaise, qui lui a

permis d'abandonner l'Eglise constitutionnelle et de faire le

jeu des réfractaires à force d'indifférentisme religieux, il a eu,

d'autre part, à l'extérieur, vis-à-vis de Rome, une politique
ecclésiastique très juste, en voulant saper la papauté
temporelle et établir à Rome un gouvernement libéral issu de la

nation même.
Quant à Bonaparte, il a eu tort de faire le Concordat; il

l'a d'ailleurs compris lui-même plus tard et il s'en est repenti
(II, 116). Oui, l'évêque Grégoire avait raison, quand il disait

qu'un Concordat avec Rome n'était nullement nécessaire, ni

pour le bien de la religion, ni pour la paix du pays (II, 56, 81);

de fait, le Concordat de 1801 n'a été qu'un compromis
essentiellement diplomatique, que la papauté et l'Etat se sont
toujours efforcés d'interpréter chacun dans ses propres intérêts,

au grand détriment des vrais intérêts, religieux et même

politiques, de la France ; aujourd'hui encore, c'est grâce à ce

Concordat que les catholiques antipapistes sont étouffés, ne
pouvant ni réclamer leur part du budget des cultes, ni jouir des

églises et des cures, qui sont toutes au bénéfice des seuls

romanistes, de par le Concordat. Bonaparte devait, non pas

négocier avec Rome, mais se passer d'elle; il devait exécuter

la menace qu'il a faite à Caprara, de «doter le pays d'une

Eglise nationale». Il avait tous les moyens de le faire avec

succès, puisque cette Eglise, qui existait déjà, n'avait besom

que d'être soutenue contre les réfractaires pour triompher



— 539 —

prochainement. S'il l'eût fait, il eût préservé à jamais la France
de ce cléricalisme fanatique et étroit qui la ronge, et qui, quoi
qu'en disent les partisans de 1'« esprit nouveau» (esprit très
peu nouveau), est le principal et le plus dangereux ennemi.
Napoléon, avec son Concordat, n'a sauvé ni la France ni
l'Eglise de France, il les a fait dévier l'une et l'autre, l'une,
du vrai libéralisme, l'autre, du vrai catholicisme ; et aujourd'hui
que le gâchis règne, tout est d'autant plus à refaire qu'on
n'a pas encore sérieusement commencé.

E. Michaud.

Mémoires du chancelier Pasquier, 3 volumes (1789—1815);
Paris, Pion, 2e edit, 1893, 24 francs.

Nous avons déjà indiqué x) quelques-uns des points les plus
intéressants de ces trois premiers volumes, notamment ce qui
concerne le divorce de Napoléon Ier. En voici quelques autres:

1. Le Concordat de 1801. — «Le traité avec le saint-siège
touchait à sa conclusion; c'était, sans aucun doute, un grand pas
fait vers une réconciliation sincère avec la portion de la France
que la Révolution avait le plus froissée. Mais c'est ici qu'un
autre danger attendait Bonaparte. Il rencontra dans l'armée
une opposition qu'il devait redouter plus que toutes les autres,
car c'est là que se trouvaient ses partisans les plus dévoués.
Le signal de l'explosion fut donné par l'apparition d'un envoyé
du pape, reçu aux Tuileries avec les honneurs dus à son rang.
Un tel spectacle ne pouvait manquer d'enflammer la colère
des fanatiques qui, depuis 1789, s'étaient signalés par leur
haine contre le catholicisme. C'était, disait-on parmi eux, le
retour de l'empire des prêtres. Des conciliabules se tinrent
aussitôt; beaucoup d'officiers supérieurs y entrèrent, et même
quelques généraux importants. Moreau n'y fut pas étranger,
bien qu'il n'y ait pas assisté. Les choses furent portées si loin
que l'assassinat du premier Consul fut résolu. Je tiens du duc
de Rovigo, alors qu'il était ministre de la police et moi préfet
de police, les détails qui vont suivre (I, 157—158)

«J'ai assisté à la cérémonie de la proclamation du
concordat à Notre-Dame. Jamais Bonaparte n'a paru plus grand

') Voir la Revue, n» 6, p. 381—383.



— 540 —

que ce jour-là Il aurait pu obtenir du pape, j'en ai été
informé d'une manière non douteuse, des concessions beaucoup
plus larges que celles qui lui ont été faites. Le cardinal
Consalvi avait à cet égard des pouvoirs plus étendus que ceux
dont il a usé, notamment sur ce qui concernait le divorce et
le mariage des prêtres. Le premier Consul en fut averti, mais
il répondit à ceux qui lui firent cette révélation et qui
l'invitaient à profiter des avantages qu'elle pouvait lui offrir:
« Est-ce que vous voulez que je me fasse une religion de

fantaisie, qui ne soit celle de personne? Ce n'est pas ainsi que
je l'entends; il me faut l'ancienne religion catholique; celle-là
seule est au fond des cœurs, d'où elle n'a jamais été effacée;
elle peut seule me les concilier, elle est seule en état d'aplanir
tous les obstacles (p. 160—161).»

Bonaparte avait raison, et aujourd'hui encore c'est seulement

l'ancienne religion catholique qui peut «aplanir tous les

obstacles». Malheureusement, son ignorance religieuse lui a

fait prendre pour elle la religion ultramontaine, qui, effectivement,

depuis le Concordat, n'a fait que se développer en France
au détriment du vrai catholicisme de l'ancienne Eglise.

2. La Commission de 1809. — Pie VII s'étant obstiné à

refuser les bulles d'institution à plusieurs évêques nommés,
les diocèses où les sièges étaient vacants étaient confiés à des

administrateurs nommés par les chapitres. A la fin de 1809,

Napoléon assembla une Commission ecclésiastique, dans le but
de chercher les meilleurs moyens de pourvoir aux besoins de

l'Eglise; elle était composée des cardinaux Fesch et Maury,
de l'archevêque de Tours, des évêques de Nantes, de Trêves,

d'Evreux, de Verceil, du Père Fontana, ancien supérieur
général des Barnabites, et de l'abbé Emery, supérieur de Saint-

Sulpice. Ces choix étaient plutôt de nature à rassurer le parti
ultramontain.

La Commission commença par établir, à propos de

l'institution des évêques, que si le Concordat venait à n'être plus

exécuté par l'une des parties, le nouveau mode d'institution

qui serait adopté devrait être approuvé par l'Eglise; que, par

conséquent, on ne pourrait songer à rétablir la Pragmatique

Sanction, ainsi que Napoléon semblait le désirer, qu'autant

que l'autorité ecclésiastique interviendrait dans ce rétablissement.

La Commission, à cet égard, se déclara incompétente



— 541 —

et pensa que le plus sage serait de convoquer un concile
national chargé d'examiner la question et de la résoudre.

«Napoléon, dit Pasquier, ne fut pas suffisamment satisfait
de cette réponse. Il voulait savoir si le concile national aurait
certainement en lui-même l'autorité nécessaire pour suppléer
aux bulles apostoliques, ou s'il faudrait encore recourir à cette
autorité supérieure. La Commission interpellée de nouveau, et
poussée ainsi dans ses derniers retranchements, fut conduite
alors à dire qu'il ne lui appartenait pas de préjuger ce que
le concile national jugerait utile et convenable de faire dans
l'étendue de ses pouvoirs; il était probable que le concile
adresserait au Saint-Père de respectueuses remontrances et
pourrait amener Sa Sainteté à un arrangement dont l'utilité
serait démontrée par le bien de l'Eglise; que si cette
espérance se trouvait trompée, le concile se croirait peut-être
autorisé à faire un règlement provisoire, mais en déclarant que
l'Eglise de France ne cesserait de demander l'observation du
Concordat, et qu'elle serait toujours prête à y revenir, aussitôt

que le Souverain Pontife ou ses successeurs consentiraient
à l'exécuter, en ce qui les concernait. Dans le cas contraire,
on aurait la ressource du recours à un concile général, la
seule autorité qui fût dans l'Eglise au-dessus du pape; mais
ce concile pourrait devenir impossible à assembler soit par le
refus que ferait Sa Sainteté de le reconnaître, soit par une
foule de circonstances politiques assez faciles à prévoir. Alors
que ferait-on? C'était là le nœud de la question, et Napoléon
voulait absolument qu'il fût tranché.

« La Commission finit par répondre « qu'après avoir
protesté de son attachement inviolable au Saint-Siège et à la
personne du Souverain Pontife, après avoir réclamé l'observation
de la discipline en vigueur, le concile national pourrait
déclarer qu'attendu l'impossibilité de recourir à un concile
œcuménique, attendu l'immense danger dont l'Eglise de France
était menacée, l'institution donnée conciliairement par le
métropolitain à l'égard de ses suffragants, ou par le plus ancien
d'entre eux à l'égard du métropolitain, tiendrait lieu des bulles
pontificales, jusqu'à ce que le Pape ou ses successeurs eussent
consenti à l'exécution du Concordat». Ce retour provisoire
à une partie de l'ancien droit ecclésiastique paraissait à la
Commission suffisamment justifié par la première de toutes les



— 542 —

lois, la loi de la nécessité, loi, disait-elle, que le Pape lui-même
avait reconnue, lorsque, pour rétablir l'unité dans l'Eglise de

France, il s'était mis au-dessus des règles ordinaires, en
supprimant, par un acte d'autorité sans exemple, les anciennes
Eglises pour en créer de nouvelles. L'expédient indiqué par
cette dernière partie de la réponse était précisément celui
auquel Napoléon était impatient d'arriver.

« Au sujet de la bulle d'excommunication, ils n'hésitèrent
pas, après une discussion fort habile sur les faits et sur les

principes, à déclarer que les « censures et excommunications
portées dans la bulle du 10 juin étaient nulles, tant en la forme

qu'au fond, et qu'elles ne pouvaient lier ni obliger les
consciences». Ils avaient sur ce sujet pris la question de fort
haut, et, comme la bulle d'excommunication avait été lancée

au sujet de l'envahissement de la souveraineté temporelle du

Pape, ils s'étaient attachés à prouver que, la discipline et la
foi ne reposant pas essentiellement sur cette souveraineté, les

fulminations pontificales n'avaient point été, dans la présente
occasion, justement mises en usage. Ils n'avaient pas craint de

faire observer à ce sujet que, sous Louis XIV et Louis XV,
Avignon avait été occupé par les troupes françaises, et que
les papes s'étaient abstenus de lancer les foudres de
l'excommunication.

« Napoléon n'hésita pas à continuer de nommer aux sièges

qui devenaient vacants. Il avait, outre plusieurs nominations,
hasardé celle de M. d'Osmond, évêque de Nancy, au siège de

Florence, et du cardinal Maury à celui de Paris.» (I, 435—437.)

3. La Note du 19 mai 1811. — «Napoléon s'était décidé,

à la suite des délibérations de la Commission ecclésiastique et

des réponses qu'il en avait obtenues, à assembler un concile

national. Les lettres de convocation avaient été expédiées dès

le 25 avril, elles étaient adressées aux évêques de France et

d'Italie. Une deputation, composée des évêques de Tours, de

Nantes, de Trêves, était partie en même temps pour se rendre

auprès du Pape à Savone ; elle avait mission de lui annoncer

cette convocation et de lui déclarer que le Concordat de 1801

n'existait plus, attendu le refus qu'il avait fait d'en observer

les clauses essentielles. Ils devaient ajouter qu'à l'avenir les

évêques recevraient l'institution comme avant le Concordat,

suivant la forme qui serait réglée par le concile et approuvée

par l'Empereur.



— 543 —

« Si, cependant, les députés trouvaient le Pape dans des

dispositions conciliantes, ils étaient autorisés à traiter avec lui,
et alors il y aurait deux conventions à faire, indépendantes
l'une de l'autre. La première serait relative à l'institution des

évêques, et sur ce point l'Empereur consentait à revenir au
Concordat de 1801, mais à deux conditions: 1° le Pape
instituerait les évêques déjà nommés ; 2° à l'avenir, les nominations

seraient communiquées au Pape dans les formes
ordinaires et à l'effet d'obtenir l'institution canonique; si, au
bout de trois mois, elle n'était pas accordée par Sa Sainteté,
la nomination serait communiquée au métropolitain qui devrait
instituer son suffragant, lequel à son tour instituerait également,

même s'il s'agissait d'un archevêque.
« La seconde convention aurait pour objet de régler les

affaires générales, et à la suite de celle-là, si le Pape consentait
à observer toutes les conditions convenues, il pourrait, suivant
son bon plaisir, retourner à Rome ou résider à Avignon, avec
toute liberté d'administrer le spirituel, même d'avoir auprès
de lui des résidents des puissances chrétiennes. Il aurait deux
millions pour son entretien, le tout pourvu encore qu'il
s'engageât à ne rien faire dans l'Empire qui fût contraire aux
quatre articles de 1682. Ces points étant réglés, beaucoup d'autres

difficultés de détail s'aplaniraient sans peine.
« Les députés étaient tenus, en outre, de déclarer à Sa

Sainteté que, dans aucun cas, elle ne rentrerait dans la
puissance temporelle de Rome; ils devaient aussi la prévenir,
dans le cas où elle se refuserait aux arrangements proposés,
que l'Eglise de France, réunie en concile national, pourrait
agir d'après les exemples des temps passés, en s'inspirant de
la nécessité de pourvoir au salut des âmes et au bien de la
religion.

«Afin d'obtenir plus de créance, les trois évêques s'étaient
munis d'une lettre signée par plusieurs autres évêques réunis
chez le cardinal Fesch, et enfin d'une lettre particulière de ce
cardinal. Les évêques suppliaient le Pape de mettre toute
confiance dans les trois députés qui lui étaient envoyés, et le
cardinal entrait dans un exposé assez détaillé de tous les avantages

qui résulteraient de sa condescendance aux propositions
qui allaient lui être faites. Il insistait particulièrement sur ceux
de ces avantages qui devaient tourner au profit de la religion



-- 544 —

et qui se feraient ressentir aux Eglises de France et d'Italie :

« La liberté et l'indépendance du chef de l'Eglise, le retour des

cardinaux à la cour de Sa Sainteté, un revenu- suffisant en

biens-fonds, le rétablissement des missions étrangères, l'admission

auprès du Pape des ministres des différentes puissances,
l'augmentation du nombre des évêques, beaucoup de facilités

pour l'exercice du culte et pour l'éducation cléricale, enfin des

secours considérables pour les ministres de la religion.»
«Tels étaient les grands biens que Son Eminence faisait

envisager au Souverain Pontife, s'il adhérait aux propositions
de Napoléon. Plusieurs autres cardinaux, évêques et
archevêques, qui se trouvaient momentanément à Paris, avaient aussi

écrit particulièrement au Pape.
« Il était enjoint aux députés d'être de retour pour le 1er

juin. Je n'entrerai pas dans le détail des négociations qui eurent

lieu, à Savone, entre eux et le Pape. Ils le trouvèrent irrité et

furent au moment d'échouer complètement. Mais Pie VII était

ému des maux de l'Eglise ; la lettre du cardinal Fesch lui avait
fait une grande impression, et, au moment où tout semblait

rompu, il se décida à approuver verbalement une note dont

il reçut un double et qui contenait les conventions suivantes:
«Prenant en considération les besoins et les vœux des

Eglises de France et d'Italie, etc., il accorderait l'institution
canonique aux sujets nommés par Napoléon, dans les formes

convenues à l'époque des concordats de France et du royaume
d'Italie. Il se prêterait à étendre, par un nouveau concordat,

les mêmes dispositions aux Eglises de Toscane, de Parme et

de Plaisance. Il consentait à ce qu'il fût inséré dans les
concordats une clause par laquelle il s'engageait à faire expédier
des bulles d'institution aux évêques nommés par l'Empereur
et Roi, dans un temps déterminé, qu'il estimait ne pouvoir
être moindre de six mois, et, dans le cas où cette institution
serait différée de plus de six mois, pour d'autres motifs que

l'indignité personnelle des sujets, il investirait du pouvoir de

donner des bulles en son nom, après les six mois expirés, le

métropolitain de l'Eglise vacante et, à son défaut, le plus

ancien de la province ecclésiastique. Toutefois, il ne se

déterminait à ces concessions que dans l'espérance, que lui avaient

fait concevoir les évêques, qu'elles prépareraient la voie à des

arrangements qui rétabliraient l'ordre et la paix dans l'Eglise,



— 545 —

et rendraient au Saint-Siège l'indépendance et la dignité qui lui
convenaient. Les divers arrangements, relatifs au gouvernement

de l'Eglise et à l'exercice de l'autorité pontificale, seraient
l'objet d'un traité particulier pour lequel Sa Sainteté était
disposée à entrer en négociation, lorsque sa liberté et ses conseils
lui auraient été rendus.»

« Ce fut le 19 mai que cette note fut agréée, et les évêques
députés, heureux d'un succès aussi peu espéré, se hâtèrent
de revenir auprès de Napoléon auquel ils se flattaient de faire
sentir l'avantage de s'en tenir à cette convention, dont la
franche adoption pouvait rendre inutile la tenue du concile.
Mais les choses étaient trop avancées, les évêques convoqués
étaient déjà arrivés. Le consentement du Pape n'était d'ailleurs
que verbal, il n'avait rien signé, et l'Empereur se flattait d'obtenir

du concile des décrets qui remédieraient à ses embarras
d'une manière beaucoup plus certaine. Il se complaisait dans
la pensée que la tenue d'un concile était une illustration qui
ne devait pas manquer à son règne ; il se flattait apparemment
que cette assemblée ne serait pas beaucoup plus difficile à
conduire et à gouverner que son Corps législatif.» (I, 472—476.)

4. Les Décrets du Concile de 1811. — La place me manque
malheureusement pour relater ici tous les intéressants détails
dans lesquels le chancelier Pasquier entre relativement à l'histoire

du Concile. Je me bornerai à rapporter ce qu'il dit au sujet
de ses décrets.

«Le concile rendait deux décrets, le premier portant que
le concile était compétent pour statuer sur l'institution des

évêques en cas de nécessité; le second relatif à cette même
institution, et peu différent du projet émané de l'Empereur ; le
dernier article seulement était ainsi conçu : « Le premier décret
sera soumis à l'approbation du Pape. A cet effet, l'Empereur
sera supplié de permettre à une deputation de six membres
de se rendre auprès de Sa Sainteté pour obtenir la confirmation

d'un décret qui peut seul mettre un terme aux maux des
Eglises de France et d'Italie.»

« Les députés arrivèrent à Savone vers la fin d'août. M. de
Pradt, archevêque nommé de Malines, en faisait partie. Pour
gagner un peu plus la confiance du Pape, Napoléon avait
Permis que cinq cardinaux et un archevêque in partibus, qui



— 546 —

était son aumônier ordinaire, se rendissent auprès de lui. Ce

fut donc en leur présence et assisté de leurs conseils, que le
Saint-Père ouvrit les conférences avec les évêques députés;
eues durèrent environ trois semaines et, le 20 septembre, il se

détermina enfin à donner un bref par lequel il confirma le
décret du concile, mais toutefois sans prononcer le mot de
concile, et en se bornant à adopter, « comme conformes à ses

vues et à sa volonté, les articles convenus entre les évêques
réunis à Paris», articles qu'il transcrivait littéralement. Le
bref commençait par des félicitations, adressées à ces évêques
réunis, sur leur attachement à la chaire de Saint-Pierre ; ils
étaient formellement loués de leur soumission filiale et de leur
véritable obéissance au Saint-Siège, à l'Eglise romaine, la mère

et la maîtresse de toutes les autres. Puis venait une dernière
exhortation de continuer à recourir au Saint-Siège, comme au

centre de l'unité catholique, de lui être toujours soumis et

inviolablement attachés.
« Le bref étant adopté, la deputation profita des bonnes

dispositions, dans lesquelles Sa Sainteté paraissait alors se

trouver, pour la prier de faire, aux bulles déjà accordées à

l'archevêque de Malines, quelques rectifications sur des points

qui en avaient jusqu'alors empêché la publication. Ils lui demandèrent

aussi d'accorder, à quelques-uns des évêques nommés,

les bulles d'institution qui leur étaient nécessaires. Les
rectifications eurent lieu ainsi qu'ils le désiraient, et des bulles furent

expédiées à quatre évêques nommés.
«Le Saint-Père écrivit de sa propre main à Napoléon.

Sa lettre était conçue dans les termes les plus modérés. Les

députés croyant alors qu'ils n'avaient plus qu'à se féliciter de

leur succès, persuadés que la captivité du Pape allait cesser,

et, avec elle, tous les maux de l'Eglise, se hâtèrent d'écrire

à Paris pour informer le gouvernement d'une issue aussi

heureuse. » (I, 484—485.)
On sait comment il n'en fut rien et comment la lutte

recommença, le Conseil d'Etat ayant remarqué que le pape ne

faisait pas mention du Concile dans son bref; qu'ainsi il paraissait

en méconnaître l'autorité ; et, de plus, qu'il ne s'était pas

expliqué formellement à l'égard des évêchés du royaume d'Italie

et de ceux des divers pays réunis ou à réunir à l'empire. C es

un fait que Rome a toujours cherché à retirer de la main gauche



— 547 —

ce qu'elle avait accordé de la main droite. Elle négocie pour
duper, et elle dupe pour dominer; omnia pro dominatione.

E. MlCHAUD.

Theologischer Jahresbericht, herausgegeben von H. Holtz-
mann; XIIter Band (die Litteratur des Jahres 1892) ;
Braunschweig, Schwetschke & Sohn, 1893, 649 S. in-8°.

Ce volume est une bibliothèque, qui ne laisse presque
rien à désirer au point de vue bibliographique, et qui serait
parfait si tous les ouvrages indiqués étaient suffisamment
analysés. Il est divisé en quatre parties. — La première, consacrée
à la théologie exégétique, contient une vaste étude de Cari
Siegfried, de léna, sur la littérature relative à l'Ancien-Testa-
ment; et une seconde, de l'éditeur même, sur la littérature
relative au Nouveau-Testament. — La seconde partie traite
de l'Histoire religieuse et ecclésiastique. Elle renferme sept
études: H. Lüdemann, de Berne, étudie l'Histoire de l'Eglise
avant le concile de Nicée; G. Krüger, de Giessen, celle du
concile de Nicée au moyen âge ; P. Böhringer, de Bàie, le moyen
âge (la littérature byzantine non comprise); G. Lœsche, de
Vienne, va de 1517 à 1648; A. Werner, de Guben, de 1648
à l'époque actuelle ; 0. Kohlschmidt, de Denstadt, étudie la
théologie interconfessionnelle;1) K. Furrer, de Zurich, l'histoire

des religions. — La troisième partie, consacrée à la
théologie systématique, est l'œuvre de A. Baur, de Münsingen,
qui passe en revue l'encyclopédie, l'apologétique, la polémique,

la symbolique, la philosophie de la religion et les principes

théologiques; de P. Melhorn, de Leipzig, qui indique les

ouvrages de dogmatique; de J. Marbach, d'Eisenach, qui traite
de la littérature relative à l'éthique. — Enfin, la quatrième
partie, consacrée à la théologie pratique et à l'art ecclésiastique,

comprend six études: R. Ehlers, de Francfort, étudie les
ouvrages de théologie pratique, à l'exclusion du droit
ecclésiastique et de la constitution ecclésiastique; Th. Woltersdorf,
de Greifswald, le droit et la constitution ecclésiastiques; A. Kind,
de léna, les associations religieuses, les missions et les branches
accessoires; O. Dreyer, de Meiningen, la littérature de prédi-

Voir Revue intern, de Théologie, T. I, 1893, p. 739.



— 548 —

cation et d'édification ; A. Hasenclever, de Fribourg en Brisgau,
l'art ecclésiastique; F. Spitta, de Strasbourg, la liturgie.
Suivent des tables précieuses, qui remplissent 73 pages (p. 576—
649). Je le répète, cet ouvrage, malgré d'inévitables lacunes,
est, comme indication, de premier ordre. E. M.

IL

jSv/jißoXixrj xrjç oq&oôo'S.ov dvaxoXixrjç 'ExxXrjGiaç vnò '1. 'E. MsGoXwçâ,

A. <b.,v(friyrfcov xov IlavsTCiGxriixiov. Td GvfxßoXixd ßißXla. Tó/jiocA'.
'Ev 'Aâ-fjvaiç, xvitoyQacfstov „ô JIaXap,rjôrjçu, 1883. IVu. 494 S. 8°.

—UaçaQxrjfia xov A' xófiov. 'Ev 'A-9-rjvaiç, sx xov xviroyQacpsiov 'AXs%.

Hanaysmqylov, 1893. 163 S. 8°.

Nachdem der erste Band der vorliegenden „Symbolik der

orthodoxen morgenländischen Kirche11 von Mesoloras nach einem

Zeitraum von zehn Jahren nun seine Ergänzung erhalten hat,
benutzen wir diese Gelegenheit, unsere Leser zugleich auf den

früher erschienenen Teil des wertvollen, durch seinen Inhalt
vorzüglich wichtigen Werkes hinzuweisen.

Das Werk ist bestimmt, einem Bedürfnis zu entsprechen,
das von allen gelehrten Theologen in Griechenland längst

gefühlt wurde; es erschien daher auch mit Approbation der

heiligen Synode des Königreichs Griechenland und wurde durch

ein Rundschreiben derselben schon vor dem Erscheinen des

ersten Bandes zur Subskription empfohlen. Während der 1. Band

die vollständige Sammlung derjenigen Schriften enthält, welche

in der orthodox-katholischen Kirche das Ansehen von
symbolischen Büchern haben, soll im 2. die systematische Darstellung
der Symbolik auf Grund dieser Bücher gegeben werden. Beides

fehlte bis jetzt in der griechischen theologischen Litteratur,
und die im Abendlande erschienenen einschlägigen Werke

können auch an und für sich nicht in jeder Beziehung den

Anforderungen entsprechen, welche der griechische Theologe

an eine Symbolik seiner Kirche stellt1). Herr Professor Dr.

r) Die ältere Sammlung der symbolischen Bücher von Kimmel: Libri sym-

bolici Ecclesiae orientalis, Jenae 1843; 2. Aufl. in 2 Bänden herausgegeben von

Weissenborn unter dem Titel: Monumenta fidei Ecclesiae orientalis, Jenae 185



— 549 —

Mesoloras, der seit einer Reihe von Jahren die Symbolik an
der Universität Athen dociert und sich in seinem Werke nicht
nur mit den symbolischen Büchern seiner Kirche, sondern
auch mit denen der abendländischen Kirchen und mit der
einschlägigen Litteratur gründlich vertraut zeigt, war jedenfalls
der richtige Mann für die Ausführung eines solchen Werkes.

Der jetzt vollständig vorliegende 1. Band enthält also die
Texte, nebst einer allgemeinen Einleitung in die Symbolik und
speciellen historischen und erläuternden Einleitungen zu den
einzelnen Texten. Die Einleitung (S. 1—28) handelt in klarer
Darstellung, wissenschaftlich und doch zugleich für das
Verständnis eines weiteren Kreises von Gebildeten berechnet, von
den allgemein einleitenden Fragen, vom Begriff des Wortes
GvfißoXov im Sinne eines kirchlichen Glaubensbekenntnisses,
vom Begriff und den Grenzen der Symbolik, von Zweck,
Bedeutung und Wert der Symbole und der symbolischen Bücher,
von der Geschichte der Symbolik als Wissenschaft, und vom
Wert und Zweck derselben. Der letzte Paragraph führt aus,
dass die Symbolik, wenn sie in erster Linie eine historische
Wissenschaft ist, daneben auch eine hervorragende praktische
Bedeutung hat. Einmal soll sie die Glieder einer Kirche in
positiver Weise über die Lehre derselben unterrichten und
ihnen die offiziellen kirchlichen Bekenntnisschriften vorführen
und erläutern, um sie auch in die Lage zu setzen, von ihrem
Glaubensstandpunkt Rechenschaft geben zu können; andrerist

vor allem nicht vollständig ; die 3 Sendschreiben des Patriarchen Jeremias II.
an die Tübinger Protestanten (s. unten), die einen beträchtlichen Teil des 1. Bandes
von Mesoloras ausfüllen, fehlen darin. — In der „Symbolik der griechischen Kirche"
von W. Gass, Berlin 1872, ist ein sehr reiches wissenschaftliches Material
verarbeitet ; der protestantische Standpunkt ihres Verfassers macht sich aber vielfach
in unangenehmer Weise geltend, indem statt einer positiven Darstellung öfter nur
eine tendenziöse Kritik des Standpunktes der orientalischen Kirche gegeben, manches

auch von vornherein schief aufgefasst ist; das genannte Buch kann unter
diesen Umständen zwar demjenigen, der im stände ist, selbständig zu urteilen, vielfach

nützlich sein, während es für Anfänger zum Studium nicht eben empfohlen
"werden kann. — Das neueste protestantische Werk, „Lehrbuch der vergleichenden
Konfessionskunde" von F. Kattenbusch, 1. Teil, „die orthodoxe anatolische Kirche",
Freiburg i. B. 1892, hat sich weitere Grenzen gesteckt, behandelt das Dogma der
orientalischen Kirche im Rahmen eines grösseren Ganzen (Geschichte, Verfassung,
Lehre, Kultus etc.), vom protestantischen Standpunkt beurteilt, ohne aber in dieser
Hinsicht in Bezug auf systematische Vollständigkeit und Ausführlichkeit das bieten
zu wollen, was die Symbolik zu leisten hat.



— 550 —

seits sollen durch die Vergleichung des eigenen Glaubensstandpunktes

mit demjenigen der andern Kirchen die Differenzen
wie die Übereinstimmungen hervorgehoben und ins Licht
gesetzt werden, wodurch erst die solide Basis für weitere Arbeit
zur künftigen Wiedervereinigung der Kirchen gelegt wird.
Für die Griechen speciell habe die durch die Symbolik
vermittelte genauere Kenntnis ihrer Kirchenlehre um so höhere

Wichtigkeit, als das Wohl und Wehe des griechischen Volkes
auf das engste mit seiner Anhänglichkeit an seine Kirche
verknüpft sei.

Die mitgeteilten Texte sind einmal die drei ökumenischen
Symbole, nämlich das apostolische, das nicäno-konstantinopoü-
tanische und das pseudo-athanasianische Glaubensbekenntnis;
sodann diejenigen seit der Eroberung von Konstantinopel
verfassten offiziellen Bekenntnisschriften, welche seither in der

orientalischen Kirche als symbolische Bücher Geltung haben.

Zur Vermeidung von Missverständnissen wird in der Einleitung
ausdrücklich erklärt, dass jedoch nicht allen diesen Schriften
die gleiche absolute Bedeutung beigelegt wird. Den Charakter
der Unfehlbarkeit erkennt die orthodox-katholische orientalische
Kirche nur dem von den beiden ersten ökumenischen
Konzilien festgestellten nicäno-konstantinopoütanischen Symbolum
und den dogmatischen Erklärungen der 7 ökumenischen
Konzilien zu; das sog. apostolische Symbolum verehrt sie seines

hohen Alters wegen und als Ausdruck des Glaubens der
allgemeinen Kirche, ohne ihm doch gleichen Wert beizulegen,
wie dem Nicsenum, das allein im kirchlichen Gebrauch ist;
das Pseudo-Athanasianum erkennt sie, mit Ausschluss des

Filioque, als korrekten Ausdruck des Glaubens der ungeteilten
Kirche an, legt ihm aber bei seinem apokryphen Ursprung
keinen offiziellen Wert bei. Die spätem symbolischen Bücher

der orientalischen Kirche haben ihren relativen Wert, soweit

sie mit dem ökumenischen Symbolum und der Lehre der
ökumenischen Konzilien übereinstimmen; da sie aber, obwohl
zunächst Arbeiten einzelner Hierarchen, später allgemein von der

orientalischen Kirche als richtige Bekenntnisse ihres Glaubens

offiziell anerkannt worden sind, so dürfen sie auch als offizielle

Dokumente dieses Glaubens betrachtet werden, und sind auch

von dem Bearbeiter der Symbolik der orientalischen Kirche

als solche zu behandeln.



— 551 —

Im einzelnen sind es folgende Bekenntnisschriften, welche
der I. Band des Werkes von Mesoloras enthält :

1) Das Bekenntnis des Patriarchen Gennadios Scholarios
(S. 66—77), des ersten Patriarchen von Konstantinopel nach
der türkischen Eroberung, auf die Aufforderung des Sultans
Muhammed IL geschrieben.

2) Die Antworten des Patriarchen Jeremias IL an die
protestantischen Theologen von Tübingen (S. 78—264). Dieselben
sind hier zum erstenmal wieder gedruckt nach der von den
Tübingern veranstalteten Ausgabe der Verhandlungen: Acta
et scripta theologorum Wirtembergensium, et Patriarchee Con-

stantinopolitani D. Hieremiee Witebergse 15841). Die
Verhandlungen, während der Jahre 1576—1581 geführt, von den
Tübingern angeknüpft, deren Wortführer der Theologe Jakob
Andrese und der Philologe Martin Crusius waren, bezweckten
eine Vereinigung, konnten aber unmöglich zu einem Ziele
führen, da die Protestanten, wie sie immer unverhüllter zu
erkennen gaben, sich die Vereinigung so dachten, dass der Patriarch

und mit ihm seine Kirche zum Protestantismus übertreten
sollten2). Der Patriarch, der ihnen in ruhiger und würdiger
Weise die Lehre der orthodoxen Kirche auseinandersetzte und
dafür den Beweis aus Schrift und Tradition führte, konnte und
durfte um so weniger davon abgehen, je mehr er die wahre
Absicht der Tübinger erkannte, die immer offener die Autorität
der katholischen Tradition bekämpften und immer hartnäckiger
auf allen specifisch protestantischen Lehren bestanden. Die
erste Schrift des Patriarchen folgt der Anordnung der
Augsburgischen Konfession, die ihm übersandt worden war, und legt

*) Über den historischen Verlauf dieser Verhandlungen vergi. Hefele in der
Theol. Quartalschrift 1843; wieder gedruckt in seinen „Beiträgen zur Kirchen-
geschichte" etc., Bd. I (1864), S. 446—461.

2) Gegenüber abweichenden Gerüchten, die über diese Verhandlungen
verbreitet wurden, erklärten die Tübinger Protestanten selbst öffentlich in der Vorrede

zu ihrer Ausgabe der Akten in ziemlich fanatischer Weise: Tantum abest,
ut ad Graecos transire cupieremus, ut ipsos magis ad nos perducere simus conati.
Et quid olim Dominus Jeremiae Prophet» suo dixit, eumque consolato est: Con-
vertentur ipsi ad te, et tu non converteris ad eos: id sibi omnes Pontifìcii, sive
Orientales, sive Occidentales, dictum putent: nos nempe nunquam abjecta, quam
ex verbo Dei didicimus, religione, ad ipsos accessuros, etiamsi fractus illabatur
orbis. Si vero alternai animarum suarum saluti consultami isti cupiant, necesse
est eos ad nos accedere, nostramque amplecti doctrinam, aut in aeternum peribunt.

Revue intern, de Theologie. Heft 7, 1894. §;7



— 552 —

sowohl positiv als im Gegensatz zu derselben die Lehre seiner
Kirche dar; seine beiden folgenden Antworten auf neue
Zuschriften der Tübinger beschäftigen sich speciell mit den
Unterscheidungslehren. Da die Verhandlungen immer weiter von
dem Ziele einer Vereinigung abführten, so schloss sie der
Patriarch, indem er am Schluss des 3. Schreibens seinen
Korrespondenten bemerkte, sie möchten ihn nicht weiter mit Zuschriften

über dogmatische Gegenstände belästigen.
3) Das Bekenntnis des Metrophanes Kritopulos (S. 265—361).

Der spätere Patriarch von Alexandrien, der in jüngeren Jahren
im Auftrage des Cyrillus Lukaris in England und an deutschen
Universitäten Studien machte, verfasste sein Bekenntnis auf die

Aufforderung der protestantischen Theologen in Helmstädt im
Mai 1625, denen er die Handschrift bei seinem Abschied hinter-
üess. Das Bekenntnis zeigt sich nicht von protestantischen
Ideen beeinflusst, wie man vielleicht nach dem persönlichen
Verkehr des Verfassers mit protestantischen Theologen
vermuten könnte, sondern vertritt ganz den Standpunkt der
orthodox-katholischen Kirche, wie dies auch der spätem kirchlichen
Haltung des Metrophanes Kritopulos entsprichtx). Die Schrift
kann deshalb den symbolischen Schriften beigerechnet werden,

wenn sie auch ihrem Ursprünge nach eine blosse Privatarbeit
ohne offizielle Autorität ist.

4) Das Bekenntnis des Petrus Mogilas (f 1647), Patriarchen
von Kiew (S. 362—487). Die Veranlassung zu diesem Bekenntnis

gab die Gefahr, die der Glaubenseinheit in Russland durch

die proselytistischen Bemühungen einerseits der Jesuiten,
andererseits protestantischer Emissäre drohte. Diesen Bestrebungen
sollten Schranken gesetzt werden durch die Abfassung dieser

die orthodox-katholische Lehre zur ausführlichen Darstellung

bringenden Schrift. Dieselbe hat die Form eines Katechismus

in Fragen und Antworten; sie ist in drei Abschnitte geteilt,
deren erster vom Glauben handelt, im Anschluss an die 12

Artikel des nicäno-konstantinopoütanischen Glaubensbekenntnisses;

der zweite Abschnitt, von der Hoffnung, handelt vom

Gebet und giebt eine Erklärung des Vaterunser und der neun

Seligpreisungen, Matth. 5; der dritte, von der Liebe, handelt

') Vgl. über ihn die Monographie des Archimandriten Andronikos K.

Demetrakopulos: Joxifiiov 7tsqì xov ßiov xai xmv GvyyQOfbfidxmv MrjxQoepa-

vovç xov KqixotcovXov TCaxQidqypv 'AXsÇavêçsiaç. Leipzig 1870.



— 553 —

von den christlichen Tugenden und den entgegenstehenden
Sünden, und von den zehn Geboten*j. — Die Bekenntnisschrift
wurde ursprünglich russisch abgefasst, bald aber auch ins
Neugriechische übersetzt. Sie wurde von der Synode von Jassy 1642
und alsbald auch 1643 von den vier Patriarchen der orientalischen

orthodoxen Kirche approbiert und in offiziellen Gebrauch
genommen als „Bekenntnis des orthodoxen Glaubens der
katholischen und apostolischen Kirche" ; von Peter dem Grossen
wurde sie 1723 in die russische Kirchen Ordnung aufgenommen.
Sie hat noch heute in Griechenland wie in Russland offizielle
Geltung als die Hauptbekenntnisschrift der orthodoxen
orientalischen Kirche.

Der jetzt erschienene Anhang zum I. Band von 1893
enthält diejenigen kirchlichen Erklärungen und symbolischen
Schriften, die durch das dem Patriarchen Cyrillus Lukaris
zugeschriebene und unter dessen Namen 1629 und 1633
veröffentlichte calvinisierende Bekenntnis veranlasst wurden.
Mesoloras tritt übrigens mit voller Entschiedenheit dafür ein, dass
dieser unglückliche Patriarch das fragliche vom orthodox-
katholischen Standpunkte zu verwerfende Bekenntnis nicht
verfasst habe, dass er vielmehr demselben und den darin
vorgetragenen protestantischen Lehren durchaus fern gestanden
sei; wie denn auch schon die Synode von Jerusalem von 1672
dessen Person von der verurteilten Sache trennte und zum
Nachweis seiner persönlichen Rechtgläubigkeit zahlreiche Stellen

aus seinen Homiüen anführte. — Die in diesem Hefte
enthaltenen Dokumente sind die Akten der gegen das angebliche
Bekenntnis des Cyrillus Lukaris gehaltenen Synoden von
Konstantinopel 1638, Jassy 1641/2, Jerusalem 1672; den zweiten
Teil der besonders wichtigen Akten der unter dem Patriarchen
Dositheos gehaltenen Synode von Jerusalem bildet das Bekenntnis

dieses Patriarchen, das auch im Jahre 1723 die Patriarchen
der orthodox-katholischen Kirche als das Bekenntnis ihrer
Kirche an die anglikanischen Bischöfe sandten2); ferner die

') Dieselbe Einteilung hat der jetzt im Gebrauch befindliche offizielle
russische Katechismus („Ausführlicher christlicher Katechismus der orthodox-katholischen

orientalischen Kirche", neueste deutsche Ausgabe St. Petersburg 1887),
der dieselbe von dem Bekenntnis des Petrus Mogilas annahm.

2) Vergi, meine Übersetzung des Sendschreibens der Patriarchen und des

Bekenntnisses des Dositheos im 1. Bande unserer Zeitschrift, S. 206—236.



— 554 —

Akten der Synode von Konstantinopel von 1672, deren
Bekenntnis von dem Patriarchen Dionysios IV. von Konstantinopel
verfasst ist.

Der 2. Band dieses wichtigen Werkes, der die systematische
Darsteliung der Symbolik enthalten wird, befindet sich, wie
mitgeteilt wird, schon im Druck; ich hoffe auch ihn unsern
Lesern bald in einer Besprechung vorführen zu können.

Dr. F. LAUCHEET.

Mrjvâ A. Xa/.iovâo7XovXov, MsydXov QfjvoQoç xrjç MsydXrjç xov

XqiGxov 'ExxXrjGîaç, 'Og&oaoCoc %QiGxiavixr) xaxriyrfiic tcqoç %QrjGiv

xeôv G%oXaQ%simv xai nag&svaywysimv. 'Exâiâoxai syxQÎGsi xai

GvGxaGsi xrjç 'Isçctç 2vvàâov xrjç 'ExxXrjGîaç xrjç "EXXdâoç. "Ev

'Ad-rjvaiç, sxâoxrjç 'AXs'ÇavâQoç Hanaysmqyiov. 1893. 112 S. 8°.

Die neuerwachte geistige Regsamkeit in der Kirche des

Königreichs Griechenland giebt sich auch darin kund, dass

auch dem Religionsunterricht mehr Aufmerksamkeit zugewandt
wird, als dies früher der Fall war und nach den Verhältnissen
sein konnte. Aus dem Bedürfnis, ein Lehrbuch für den

Religionsunterricht an höheren Schulen zu haben, ist die Arbeit des

schon durch eine Reihe von theologischen und pädagogischen
Schriften bekannten Herrn Chamudopulos hervorgegangen.
Dieselbe hat nicht die Form eines Katechismus, sondern eines

Leitfadens für den höheren Religionsunterricht. Nach einer

Einleitung über die allgemeinen Fragen, über Religion, natürliche

Gotteserkenntnis, Offenbarung, und über die Quellen der

geoffenbarten Lehre, hl. Schrift und Tradition, behandelt der

erste Teil die Glaubenslehre der orthodox-katholischen Kirche
des Morgenlandes nach den zwölf Artikeln -des nicäno-konstan-

tinopolitanischen Glaubensbekenntnisses, der zweite Teil die

Sittenlehre nach den zehn Geboten, mit einer Erklärung des

Gebetes des Herrn am Schluss. In knapper, präciser Form, die

sich an die Fassungskraft fortgeschrittener Schüler wendet,

ist das reiche Material bis in ganz specieile Einzelfragen der

Dogmatik hinein zur Darstellung gebracht. Dabei findet m

allen Punkten die Lehre und kirchliche Praxis (z. B. in der

Lehre von den Sakramenten) der orientalischen orthodoxen

Kirche ihren scharfen Ausdruck, auch im Gegen satze, wo ein

solcher besteht, zu der abendländischen Kirche. Das Lehr-



oob

buch erschien mit Approbation und Empfehlung der heiligen
Synode des Königreichs Griechenland.

Dr. F. Lauchert.

Die Erlösungslehre des hl. Athanasius. Dogmenhistorische Studie

von Dr. Hermann Sträter, Priester der Erzdiöcese Köln.
Freiburg im Breisgau, Herdersche Verlagshandlung. 1894. —
VIII u. 201 S. 8° (Preis M. 3. —).

Die vorliegende Schrift stellt in zwei Hauptteilen die Lehre
des hl. Athanasius vom Urständ und Sündenfall (die
erlösungsbedürftige Menschheit als Objekt der Erlösung) und von der
Erlösung durch Christus dar. Eine vorausgehende Einleitung
behandelt die Erlösungstheorien des hl. Irenaeus und des

Origenes, als „die beiden wichtigsten patristischen Quellen des
hl. Athanasius für seine Erlösungslehre". Die Schrift zeugt
von einem sorgfältigen Studium der Werke des hl. Athanasius,
und auch die Darstellung ist zu loben; es war jedenfalls das

Richtige, wenn der Verfasser sich bestrebt hat, wie er auch
im Vorwort erklärt, „überall die Lehren möglichst im Lichte
des Ideenkreises des hl. Athanasius aufzufassen und zu
entwickeln, nicht etwa in einem schon vorher fertigen System
unterzubringen." Vielleicht hätten nur da und dort die
philosophisch-spekulativen (platonischen) Ideen der beiden
Jugendschriften Contra gentes und De incarnatione und die tieferen

theologischen Gedanken der späteren Schriften aus der
Zeit des Kampfes auch in der Darstellung mehr auseinandergehalten

werden sollen1). (Über die jüngst angefochtene Echtheit

der beiden Schriften will ich unten noch ein Wort sagen.)
Die beiden kritischen Exkurse über die unter dem Namen

des hl. Athanasius überlieferten Psalmenkommentare (S. 29—35)

:) In meiner eigenen, umfassender angelegten Darstellung der gesamten
dogmatischen Lehre des hl. Athanasius (Die Lehre des hl. Athanasius des Grossen),
die, seit mehreren Jahren im wesentlichen fertig, sich gegenwärtig im Druck
befindet und noch dieses Jahr erscheinen wird, habe ich mich bestrebt, diese
Unterscheidung mehr zur Geltung kommen zu lassen, als dies in der bisher erschienenen
Litteratur der Fall ist. Dadurch wird auch eine einseitige Überschätzung der
Jugendschriften gegenüber den Schriften des reifen Mannes am besten vermieden,
welche letzteren, obwohl meist Gelegenheitsschriften, erst jene grossartige Geistesarbeit

enthalten, an die wir bei dem Namen Athanasius denken.



— 556 —

und über die Echtheit der beiden Bücher gegen den Apolli-
narismus (S. 75—90) zeugen von einem guten Takt in der
Behandlung kritischer Fragen. Der zweite Exkurs richtet sich

gegen die neuerdings von Dräseke verfochtene Behauptung
(Theol. Studien und Kritiken, 1889, wiederabgedruckt in dessen
Gesammelten patrist. Untersuchungen, 1889, S. 169—207), die
beiden Bücher contra Apolünarium seien nicht von Athanasius,

sondern von zwei andern alexandrinischen Theologen,
Nachahmern des grossen Bischofs. Dagegen hatte u. a. bereits
Funk in der Theol. Quartalschrift 1890, S. 312, betont, dass die
Gründe Däsekes gegen die von Moutfaucon angeführten „tot
veterum testimonia nee non antiquorum codicum auetoritas"
nicht aufkommen können. Sträter betrachtet hier die
Argumente Dräsekes im einzelnen und widerlegt sie durchaus
überzeugend.

Die neueste Arbeit von Dräseke: „Athanasiana.
Untersuchungen über die unter Athanasios' Namen überlieferten
Schriften „Gegen die Hellenen" und „Von der Menschwerdung
des Logos"" (Theol. Studien und Kritiken 1893, S. 251—315),

in welchen Dräseke die Echtheit dieser beiden Bücher bestreitet,

hat Sträter dagegen vor dem Erscheinen seines Buches

nicht mehr kennen gelernt. Ein Schaden ist dem letzteren
aus der Unbekanntschaft mit dieser Arbeit nicht erwachsen.
Da ich immerhin zu der darin aufgestellten Behauptung
Stellung nehmen muss, so möge es mir gestattet sein, hier das

Nötige darüber zu sagen. Wenn G. Krüger (Theol. Litteratur-
zeitung 1893, Nr. 14, S. 359) urteilt: „Von Dräsekes
Argumenten scheint mir in der That kaum ein einziges ernstlicher

Erwägung wert zu sein", so ist damit nicht zu viel gesagt.

Die Nichtigkeit der meisten ist auf den ersten Blick klar, und

wie diejenigen beschaffen sind, die noch einige scheinbare

Bedeutung haben könnten, wenn die Voraussetzungen richtig

wären, mag das Folgende zeigen. S. 290 sagt Dräseke : „Wenn

Apollmarios von Laodicea in wissenschaftlichen Erörterungen
etwas als thöricht und ungereimt bezeichnen will, bedient er

sich mit Vorliebe des Wortes caonov. In seinen um 360

verfassten Schriften gegen die Arianer begegnen wir diesem der

Gegner Schlussfolgerungen ablehnenden oder als ungereimt

bezeichnenden Ausdruck fast auf Schritt und Tritt. Denselben

Gegnern gegenüber bedient er sich ferner einer ganz eigen-



— 557 —

artigen Wendung, indem er, seine eigene Meinung klar
hinstellend, die Worte folgen lässt: xdv Evvô/moç firj -9-s'X-i], xdv

jtnj S-sXrjc 'Âéxis, auf denselben bezüglich xdv fxr] -d-sXrjç, xdv (ir)
d-sXmGi fxsxd Gov ol 'Iovâaïoi. Beide Besonderheiten finden
sich nun auffallenderweise genau ebenso in unserem zweiten
Buche. Da lesen wir das dxonov in demselben Sinne und
in demselben Umfange, wie es Apollinarios verwendet...,
und II, 37, jenes merkwürdige, an eine bedeutungsvolle Wahrheit

— hier: Christus unser aller Leben, der wie ein Schaf
für das Heil aller sein Leben in den Tod gab — angeschlossene

xdv 'lovâaîoi prj moxsvmGiv. Sollte hier nicht eine gewisse
Abhängigkeit anzunehmen sein, so zwar, dass der später schreibende

Syrer Apoll., selbst ein vorzüglicher, rhetorisch gründlich

gebildeter Schriftsteller, seines grossen Landsmannes [des

von D. angenommenen Verfassers, s. unten] rhetorisch
ausgezeichnete Schrift mit Teilnahme gelesen und dessen Eigenart

im Ausdruck sich angeeignet habe?" Dagegen ist zu

sagen: Was das dxonov betrifft, so beweist 1) eine
Übereinstimmung in einem so gewöhnlichen Worte überhaupt nichts;
dazu braucht doch ein Schriftsteller nicht von einem andern
abhängig zu sein, um irgend etwas (es handelt sich bloss um
die Übereinstimmung im Worte, nicht um eine sachliche)
absurd zu finden und mit dem ganz gewöhnlichen Worte so zu

nennen; 2) finden wir aber das dxonov auch ebenso in den
späteren Schriften des hl. Athanasius; davon nur ein paar
Beispiele: Or. I. c. Ar. 15: co ïgov dxonov dnavxfJGsi. 16: xoiov-
x<ov ôrj ovv dxóncov. (19: oGrjç ârj dxoniaç ys'ttov sGxi xovxo.) 20:
xai y«ç (pavsçmxsQOV dv xiç ï'âoi ndXiv xò dxonov xrjç aiqs'Gsmç.
25 : dxonoç ?y xoiavxrj sqo)xr]Giç, vai axonoç xai nXs'a ôvG(fr](iiaç.
Or. IL c. Ar. 21 : onsq dxonov dv sïrj xai dôvvaxov. Was aber
den zweiten Punkt, die „ganz eigenartige Wendung", betrifft
so wird sich jeder, der einigermassen mit den Werken des

hl. Athanasius vertraut ist, erinnern, dass dieselbe eben zu
den charakteristischen Eigentümlichkeiten seiner Sprache gehört.
Folgende Beispiele werden genügen: Or. I. c. Ar. 52: xdv ol

Aqsiavot, mç xvcpXol, ßrjxs xavxrp) (irjxs dXXo xi xmv d-sloov Xoyimv

ßlenwaiv. Ib. 64 (Schlussworte des 1. Buchs) : xdv d%dqiGxoi

xvyxdvmGiv ol alqsxixoi xai (piXóvsixoi nqòc aGsßsiav. Or. IL C Ar. 22 :

xdv 'Agsîtp fi-ij doxfj. Ib. 23 : xdv ol 'Aqsiavoi sv xovxm diaqqrjyvvm-
Oiv êavxovç. Ib. 70: xdv [xaivmvxai ol 'Aqsiopavïxai. Or. III. c.



— 558 —

Ar. 8 : xdv [ittivmvxai ol aiaßoXixoi. Ib. 42 : xdv ol 'Aqsiavoi

xfj dyvoia xaxaninxmGiv. Ib. 49 : xav ol 'Aqsiavoi.... (.irj nqoGÔoxmOi.

Ep. IL ad Serap. 9 (Schlussworte) : xdv âiaqqaymGi pvqidxiç xfj
savxmv dyvoia oi 'Aqsiavoi. Ep. ad Adelphium 4 : xdv xoîç 'Aqsia-

voïç jttiy aoxfj. Ib. 8: xdv 'Aqsiofxavïxai diaqqrjyvvmGiv savxovç.
Resultat: Wenn man den angeführten sprachlichen Einzelheiten
überhaupt eine Beweiskraft zuerkennen will, so wendet sich
dieselbe gegen Dräseke, denn es ist erwiesen, dass in diesen

Punkten der Sprachgebrauch der unbezweifelten Schriften des

hl. Athanasius mit dem der beiden angegriffenen Bücher
derselbe ist. Mit solchen und ähnlichen Argumenten stützt
Dräseke seine These, die beiden Bücher seien nicht vor dem aria-
nischen Streit von dem damals noch jungen Athanasius verfasst,
überhaupt nicht von einem Alexandriner, sondern c. 350 von
einem zwar mit alexandrinischer Bildung vertrauten antioche-
nischen Semiarianer: Eusebius von Emesa heisst der aus der

Geschichte des hl. Athanasius und aus ein paar überlieferten
Fragmenten bekannte Mann, der durch den an Athanasius

begangenen Raub • zu einem der hervorragendsten Theologen
des 4. Jahrhunderts gestempelt werden soll. Nun sollen die

Schriften mit ihrem ganz philosophisch-spekulativen Charakter,

mit ihrer ganzen aus der alexandrinischen Schule
hervorgehenden Art, nach Dräseke auf einmal in der gesamten

Schriftbehandlung „antiochenisches Gepräge, antiochenische Art
und Weise" zeigen (S. 286 f.). Die Lehre soll die eines
nüchternen, gemässigten Semiarianers sein, der „der Anwendung

fremdartiger spekulativer Formeln in der Dogmatik abgeneigt

war", nur die Schriftlehre vortragen wollte (S. 306 ff.). Die

Bemerkungen S. 306 ff. über vermeintliche Besonderheiten der

Lehre, in denen die beiden Bücher mit den überlieferten
Fragmenten des Eusebius von Emesa übereinstimmen sollen, sind

nicht viel wert, ungefähr von gleicher Qualität wie das oben

besprochene Argument aus dem Sprachgebrauch. Bewiesen

oder auch nur wahrscheinlich gemacht wird dadurch nichts.

Der Raum verbietet mir ein näheres Eingehen, es ist auch

ganz überflüssig für jeden Urteilsfähigen, der die beiden
fraglichen Bücher einmal gelesen hat. Nur auf eine dogmatische

Stelle will ich noch hinweisen, von der D. nichts sagt. De

incanì. 47 lesen wir : /.idvoç âè â XqiGxoç sv dv&qmnoiç syvmqM&i}

¦»soc dXrjiïivoç foot d-sàç Aoyoç. So konnte der spätere Vertei-



— 559 —

diger des dpoovoioç vor dem Kampfe schreiben, und damit
stimmt die ganze Logoslehre der beiden Bücher überein; ein
Semiarianer hätte sich wohl nicht so ausgedrückt. Aus dem
Gesagten wird zur Genüge hervorgehen, dass die Darstellungen

des Lebens und der Lehre des hl. Athanasius ruhig ihren
bisherigen Charakter behalten können, ohne einer „eingehenden

Berichtigung und Umgestaltung" zu bedürfen, wie Dräseke
am Schluss seiner Arbeit verlangt.

Nach diesem Exkurs, der zwar mit dem vorliegenden
Buche direkt nichts zu thun hat, aber doch sehr zur Sache

gehört, wie der Schlusssatz zeigt, schliesse ich mit nochmaliger

Empfehlung des fleissig gearbeiteten Buches.

Dr. F. Lauchert.

III.

The Cambridge companion to the Bible. Edited by Prof. Lumby
D.D. Cambridge at the University Press, 1893.

No Englishman can fail to be gratified at the unstinted
praise which the Editor of the Revue has lavished with such
an unsparing hand on the Oxford Aids to the Study of the Bible,
and it would certainly be unbecoming to suggest for a moment
that that praise is not fully deserved; but as a loyal son of the
University of Cambridge, I feel that I must ask those who have
read the notice of the Oxford Book to read also a few words
on the Cambridge one which was issued very shortly before
the other. The Cambridge book is not a new edition of old
materials, but is an entirely new work and unlike its rival
it is thoroughly representative of the University whose name
it bears. The general editor is the Lady Margaret, Professor of
Divinity and the great bulk of the book is produced by the Divinity
Professors or other residents in the University. On the other
hand comparatively little of the Oxford work is due to men
now closely attached to the University and the general Editor
of the New Edition, to whom it owes very much indeed of its
value, is Dr. Maclear, Principal of S. Augustine's Missionary
College in Canterbury and a distinguished member not of Oxford
but of Cambridge. The Cambridge book then, besides its intrinsic



— 560 —

importance to all who wish to understand their Bibles, is of
interest to those who are anxious to learn the teaching of the
Church of England on Biblical subjects, because, though it is

not officially authorised to represent that teaching, it
certainly represents the teaching of one great University where
a large proportion of the clergy receive their general and

theological education. The book is without illustrations and in
that point must yield the palm to its rival, but the Maps,
though of course not perfect, are excellent and are produced
with great clearness and on the whole accuracy. The edition-
several have been issued at prices from 1/ to 4/6—that lies
before me consists of 412 8° pages of extremely close print
and contains a mine of information on all subjects connected
with the Bible, concluding with an Index of Subjects and a

Concordance. The structure of the Bible and the History of the

Canon are treated by Prof. Ryle and are followed by a most

characteristic article on Sacred Books of other Faiths by the

Bishop of Durham. The History of the Hebrew and Greek Texts
and of the Translations of the Bible are treated by Dr Sinker,
Mr. Murray of Emmanuel College and Dr Moulton. These

are followed by excellent Introductions to the several Books

of the Old and New Testaments and an account of Biblical
History from the earliest times down to the Apostolic Age. In
this part I would specially ask attention to the admirable
article by Prof. Stanton on the History of the Progress of Revelation
and the Messianic Hope and to that by Prof. Gwatkin on the

Jewish People, the Roman Empire and the Greek World in the

Apostolic Age. These are very short, but are a mine of sound

information. The Antiquities of the Bible are treated by Dr

Watson, Prof. Lumby and others. In this part Dr Watson's

work is specially admirable, while no better authority on the

Natural History of the Bible than Canon Bonney could be found.

One other feature deserves notice and that is the Glossary of

Bible Words which is furnished by Prof. Skeat, one of the greatest

living Authorities on the subject of Old and Medieval English.

I will say no more but simply ask those who wish to know

what is being done and thought about the Bible in England at

present to give this work their most careful consideration.

A. J. C. Allen.



— 561 —

The Church in Scotland by Herbert Mortimer Luckock D.D.
Dean of Litchfield. London, Wells Gardner, Darton and Co.

This is one of a series of books that are being issued under
the general editorship of the Rev. P. H. Ditchfield dealing with
the history of the various national Churches throughout the
world. Each national Church is treated in an octavo volume of
about 350 pages. The result of course is a great unevenness of
treatment, as the history of some Churches is so much less
extensive than that of others and yet the account of each has
to be compressed into about the same space. Thus some of the
volumes are very satisfactory and this is notably the case with
the one before us, while others are little more than a mere
outline. Still the series is no doubt very useful and will help
many to gain some idea of Ecclesiastical History in an easy
and pleasant form.

The interest of the History of the Church in Scotland centres
very largely round the contrast which it offers to that of the
Church in England and to the illustration it affords of the
influence of political events and political antipathies on Church
affairs.

It is impossible to assign a definite date to the beginning
of Christianity in the country which we now know as Scotland.
Some knowledge of Christ must have been brought to the country
by the Roman soldiers and the Church in Southern Britain
cannot have been altogether without influence in the North,
but the first authentic information that we have is in connection
with the preaching of S. Ninian in the end of the fourth century.
His missionary work and the building of the church at Whithorn
in Galloway mark the beginning of what we may call the
Celtic period of the Scottish Church. This period is notable
for the name of S. Ken tigern and for the work of the Irish
missionaries who followed in the steps of S. Columba and made
Iona the centre of Christian work not only in Scotland but in
the North of England as well. The period is noteworthy for
the complete absence of any attempt at parochial or even
diocesan organisation. The Church was almost entirely monastic.
The rulers were the Abbots of the greater houses, and though
of course there were Bishops to discharge the spiritual function
°f ordination, so far as jurisdiction was concerned the Abbots



— 562 —

were supreme. This period lasted to the reign of Malcolm Can-

more who came to the throne in 1057. He married Margaret,
an English Princess, and through her influence and that of her
son David, who succeeded his father on the throne, Parochial
and Diocesan organisation, similar to that existing in England,
was introduced and the Bishops gained their rightful place as

rulers of the Church. But this change brought troubles with it.
The Archbishops of York revived an old claim based on
Gregory's instructions to Augustine to Metropolitical Authority over
Scotland and, to free themselves from the tyranny that they
feared near at hand, the Rulers of Scotland threw themselves
first into the arms of Canterbury and then into those of Rome.

Just as opposition to England continually made Scotland during the

Middle Ages the political ally of France so jealousy of the English
Metropolitans made the Church in Scotland more intensely Roman

than perhaps any other Church in Europe. It was not till 1442

that Scotland had an Archbishop of her own. In that year the

See of S. Andrews was raised to Archiépiscopal dignity by a

Bull from the Pope and Glasgow received the same privilege
fifty years later. During the whole of the preceeding centuries
the Pope exercised direct Metropolitical authority in Scotland.

The extent to which the Church was under the rule of the

Pope comes out very clearly in the founding of the Scotch

Universities. Very little seems to have been done for education

for a long time. No University existed in Scotland before the

fifteenth century. In that century S. Andrews, Glasgow and

Aberdeen were founded—all by Papal Bulls. Edinburgh did not

come into existence till after the Reformation.
The Church seems to have fallen into a deplorable

condition during the centuries before that event. Corruption,
neglect, simony appear to have been rampant to a degree that

was quite unknown in England and with the exception of

Kennedy, who was Primate in the fifteenth century and took
^

a

great interest in the development of the University of S. Andrew s,

there is scarcely a single ecclesiastic noteworthy either as a

theologian, statesman or patriot.
The Reformation began in an unpropitious manner. George

Wishart who had been active in preaching Lutheran doctrine

in various parts of Scotland was burned by Cardinal Beaton m

1546 and the Cardinal himself was murdered by a party of the



— 563 —

nobles, stirred up to the deed partly by anger at the treatment
of Wishart and partly by the influence of Henry VIII who
was anxious to extend his power over the whole of Britain.
The death of the Cardinal was the signal for the outbreak of
civil war and the years that followed are filled with strife and
murders. It is hard to find a ray of light anywhere. The one
redeeming feature of the time—and that does not go very far-
is the disinterestedness of John Knox. It is impossible here to
attempt to give even the barest outline of the changes that
took place during the century and a half that elapsed
between the death of Beaton and the final settlement at the
Revolution. Dean Luckock has given a very clear if somewhat
short narrative of the time and it is on the whole the part of
the book that will be read with most interest. In 1560 what
is known in Scotland as the first reformation took place, the
old Church came to an end. The priests and bishops were
forbidden to continue their sacred ministrations and they seem
for the most part to have submitted to this without much struggle.
The use of a Liturgy was abandoned and the rule of the Church
was handed over to presbyteries. Nominal Bishops were appointed
to hold the ancient sees, but these were not consecrated and
had no ecclesiastical functions. The object of appointing them
was that they might receive the revenues and hand over all
or a large part to their patrons amongst the nobles. The
Medieval Church in Scotland was extremely rich. During the
Reformation she was reduced to the extreme of poverty and
still less was done there than in England to apply the spoils
to any good use. In 1610 under the influence of James I
Episcopacy was restored to Scotland. Three of the nominal Bishops
were consecrated in the Chapel of London House by four English
Bishops and the other Bishops were consecrated by these. The
rule over the Church was to a large extent entrusted to them,
but nothing could be done to restore the use of a Liturgy. The
effort to introduce this was reserved for Charles I and Laud : it
led, as is well known, to the adoption of the National Covenant
and contributed very largely to the overthrow and death of
Charles. At the Restoration episcopacy was again restored as
it had been under James and lasted till the Revolution of 1688.
At that time the Bishops without exception took up the position
of non-jurors. We may admire their conscientiousness, but cannot



— 564 —

but mourn over the result of their action. Deserted by the

Bishops, William of Orange was driven to throw himself into
the arms of the Presbyterian party. The result was that Presby-
terianism was established as the acknowledged religion of
Scotland and as such has remained to the present day.

Dean Luckok treats the History of the Church in Scotland
from the time of the Revolution under three divisions. These

are occupied with the Established Church, the Episcopal Church
which draws its succession from the non-juring Bishops and the
Roman Catholic body. The last of these elates from 1560. At
that time there were some who refused to desert the faith of
there fathers and clung to the old ways. This was especially
the case in the Highlands. The body who did this was kept
together by the agency of mission priests, but for a long time
there was no definite Church organisation. In 1653 the Pope

appointed a Vicar Apostolic to superintend the clergy in Scotland

but it Avas not till 1695 that the Vicar was consecrated
and the first Roman Catholic Bishop set foot in Scotland. During

the present century the Roman Body in Scotland has made

much progress. In 1878 eight dioceses were formed by a decree

of Leo XIII. These were coincident with some of the ancient

sees of Scotland and were already occupied by Bishops of the

Episcopal Church. These latter issued an indignant remonstrance
at the act of aggression which of course fell on deaf ears but

vindicated their claim to represent the Catholic Church in the

country. There are now in Scotland 362 clergy besides the

Bishops and about 340,000 laymen belonging to the Communion.

The great increase however which has taken place is not due

to any considerable progress in the work of converting the

people of Scotland but to the large Irish immigration that has

taken place of recent years. This is clear from the fact that

there are 220,000 of the laity in Glasgow alone and Glasgow

and Liverpool are the two centres to which Irish emigration
has naturally flowed.

I have no space to say anything on the History of the

Established Church and the other Presbyterian bodies that have

been formed at various times by secession from it. An interesting

account of these will be found in the Dean's pages and

the narrative will suggest many reflections as to the ìmpos-

sibitlity of maintaining the unity of the Church once the stand-



— 565 —

ards of Catholic faith and practice are abandoned. I must
employ the remaining space at my disposal to give some slight
account of the history and present state of the Episcopal Church.
The fortunes of that Church have been very chequered. After
the Revolution she became identified with the Jacobite party
and did not shake herself free from this connection till the death
of the young Pretender in 1788. During the century before
that event the history of the Church is a record of efforts to
maintain her life under very adverse circumstances and is
marked by only two events of note. These are the drawing
up of the Scotch Communion Office mainly under the guidance
of Bishop Forbes, which was issued in 1764, and the consecration
of Samuel Seabury to be the first Bishop of Connecticut which
took place in an upper room in Aberdeen in 1784. The old
diocesan organisation had been abandoned, and during the half
century that followed the Revolution, the Church was governed by
a College of Bishops with an elected Primus. This state of things
was brought to an end in 1732, when nine Dioceses were apportioned

out. There are now seven Diocesan Bishops presiding each

over one or more of the ancient Dioceses of the country. There
are 305 clergy in all and nearly 96,000 laymembers of whom
more than 37,000 are communicants. The financial position of
the Church is also satisfactory and there appear to be great
possibilities opening before her in the future. A large proportion
of the nobility belongs to the Church and the hold of orthodox
Presbyterianism seems to be becoming weak. The result of
this may be an addition to the ranks of practical atheism: it
may be the increase of the power of Rome : if the Church is
faithful it will be the return of a large part at any rate of the
people of Scotland to the pure Catholic faith as that is taught
by the Church. But if this end is to be attained, the Church
must become more thoroughly Scotch than she is. At present
she appears to Scotch eyes to be nothing but a part of the
Church of England transplanted to Scotland. This idea is

encouraged by the fact that when a Bishop dies his successor is

nearly always sought not in the ranks of the Scotch clergy
but from England. In this way the Church may secure the
services of men of more power than she could find at home,
but the loss is great and she never will become in reality as
well as in name the Church of Scotland, till she learns to educate



— 566 —

her own ministers from the highest to the lowest and becomes

thoroughly national in her constitution and her teaching.
A. J. C. Allen.

IV.
Amélineau: Traduction de l'histoire des monastères de la

Basse-Egypte en copte; in-4°, Paris, Leroux.
Armand Jean (le P.), S. J. : Les évêques et les archevêques de

France de 1682 à 1801 ; 1 vol. in-8°, 544 p., Paris, Picard.
H. Bois: de la Connaissance religieuse, essai critique sur de

récentes discussions ; Paris, Fischbacher, gr. in-8°, 366 p., 1894.

J. Bovon, Théologie du N. T., T. II. : l'enseignement des apôtres,
in-8°, 604 p.; Lausanne, G. Bridel, 12 fr.

L. Brunschvicg : Spinoza (ouvr. couronné), in-8°, 225 p. ; Alcan.
Fr. Delacroix: les Procès de sorcellerie au XVIIe siècle; in-12,

Paris, librairie nouvelle, 3 fr. 50.
Didon (le P.): la foi en la divinité de J.-C; in-16, Paris, Pion, 3fr. 50.

Gonthier (l'abbé) : Journal de S. Fr. de Sales durant son
épiscopat (1602-1622); in-8°, Annecy.

Steph. Gsell: Essai sur le règne de l'empereur Domitien,
in-8°; Paris, Thorin, 12 fr.

" Die zweite Auflage der Schrift von Innocentius Mirabundus
wird zu Freiburg i. Br. in der Fr. Wagnerschen Buchdruckerei
erscheinen und kann durch Vermittlung jeder Buchhandlung
bezogen werden. Behufs möglichster Verbreitung der trefflichen
Broschüre und zur Erleichterung der Anschaffung für
Unbemittelte ist der Preis für dieselbe pro Exemplar auf 20 Pfg-

festgesetzt. Die zweite Auflage ist übrigens durch verschiedene

Zusätze und eine überaus interessante Vorrede vermehrt.

Ireland (Mgr.): L'Eglise et le siècle, avec préface de l'abbé

Klein; in-12, 4e edit., 2 fr.
G. Jéquier: le Livre de ce qu'il y a dans l'Hadès; version

abrégée d'après les papyrus de Berlin et de Leyde ; gr. in-8°

Paris, Bouillon, 9 fr.
H. Kleffler : Science et conscience, ou théorie de la force pro

gressive ; T.I, la méthode naturelle ; in-8°, 377 p., Paris, Alcan, 4 fr.

E. Lavisse et Rambaud, Histoire générale du IVe siècle à nos

jours, T. IV : Renaissance et Réforme, les nouveaux mondes

Paris, Colin, 12 fr.



— 56/ —

Léon xiii: Lettres apostoliques, encycliques, brefs, etc., texte
latin avec la trad, française, et table alphabétique; 3 vol.
in-8°; Paris, Roger et Chernoviz, 9 fr.

L. Ménard, Etudes sur les origines du christianisme, in-12,
56 p. ; — Exégèse biblique et symbolique chrétienne, in-12,
35 p. ; Paris, librairie de l'art indépendant.

Oficios provisionales de la Iglesia episcopal Mexicana ó Iglesia
de Jesus; Mexico, tipogr. Gonzales, 1894, in-18, 94 p. (Avec
l'autorisation de M. John Williams, président de la Chambre
des évêques des Etats-Unis.)

F. Pillon: l'Année philosophique, IVe année, in-8°, 316 p.,
Paris, Alcan, 5 fr. Ce volume contient trois importantes
études : de M. Renouvier, sur la doctrine de Jésus ; de M.
L. Dauriac, sur Dieu selon le néo-criticisme ; de M. Pillon,
sur l'évolution de l'idéalisme au XVIIIe siècle. Suivent 94
études bibliographiques de M. Pillon sur les plus intéressants

ouvrages de philosophie publiés en langue française pendant
l'année 1893. Quoique le point de vue du critique soit
systématique et exclusif, ses comptes-rendus n'en constituent pas
moins un vaste et intéressant répertoire philosophique.

L.deRosny: le Bouddhisme éclectique, in-16, Paris, Leroux, 2 fr.50.
L. Ruffet: le prof. Louis Gaussen (1790-1863), broch., Genève,

Wyss et Duchêne.
S. François d'Assise et la sainte Eglise romaine, en réponse à

M. Paul Sabatier ; extr. du « XXe siècle » ; Marseille, broch., 22 p.
Sicard (l'abbé); les évêques pendant la Révolution, in-8°; Paris,

Lecoffre, 6 fr. ; — les évêques avant la Révolution, in-8°,
2e édit., Paris, Lecoffre, 6 fr.

Theologischer Jahresbericht (Holtzmann); XIII. Band, I. Abt.
1893, Exegese von Siegfried und Holtzmann; in-8°, 148 S.,

Brauschweig, Schwetschke & Sohn, 5 Mark.
L. Trial, Sermons, 2e série; Nîmes, Lavagne-Peyrot, 3 fr. 50.
Th. Troizky, der Völkerapostel Paulus und die Apostel der

Beschneidung in ihren Beziehungen zu einander, in ihrem
Leben und in ihrer Lehre ; Kazan, in.8°, 258 S. (russisch).

Alb. Ehrhard, Die altchristliche Litteratur und ihre Erforschung
seit 1880; Freiburg i. B. und Strassburg, Herder, XIX und
239 S., Mark 3. 40. (Wird im nächsten Heft besprochen.)

Revue intern, de Théologie. Heft 7, 1894. 38


	Bibliographie théologique

