Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)
Heft: 7

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 5833 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

I

Les Origines du Concordat, par M. L. Skcuti. — 7. 1. Pie
VI et le Directoire; 7. //. Pie VII et le Consulat, d’aprés
des documents inédits tivés des archives nationales et de celles
des Affaives étrangeres de France et & Espagne; Paris, Dela-

~ grave, 2 wvol. in-8°, 1894, 15 framncs.

Ces deux volumes sont pleins de renseignements, dont
plusieurs sont nouveaux, notamment la correspondance du
marquis del Campo et du chevalier d’Azara, ainsi que celle
de Cacault, agent de la République francaise en Italie. Ils
s'imposent donc par leur valeur historique a tous les historiens
des papes Pie VI et Pie VII, du Directoire et du Consulat,
de Bonaparte, du Concordat de 1801, et en général des rela-
tions entre 'Eglise et I'Etat, en France, de 1795 a 1801.

L'auteur ne s'est pas borné aux origines immédiates du
Concordat; il est remonté jusqu'a ses origines trés lointaines,
comme d'ordinaire on s’enquiert, lorsqu’on raconte la vie d’'un
pPersonnage, de la premiere rencontre de ses parents, de leurs
Premiers regards d’amour ou de convoitise. Selon M. Séché,
il y aurait eu, depuis 1795, parmi les constitutionnels et les
réfractaires, un désir de réconciliation, désir que le bref de
Pie VI, du 5 juillet 1796, n’'aurait fait quaugmenter; et ce
serait de ce besoin de rapprochement que serait né ce méme
Concordat qui cependant sacrifia 'Eglise constitutionnelle (I, 39)
et donna finalement gain de cause aux réfractaires! La thése
N'est-elle pas un peu forcée? Nlest-il pas plus exact de dire:
1° que la vraie cause du Concordat a été dans le désir qui a
Pouss€ Bonaparte a se faire un clergé a lui, un instrumentum



=

regni, et dans le désir non moins intéressé qu'a eu le pape de
ruiner en France une Eglise qui pouvait devenir nationale et
autonome, et de n'y en souffrir qu'une, qui fat soumise avant
tout a la papauté; 2° que, si telle fut la vraie cause du Con-
cordat, sa véritable origine fut dans la conférence de Verceil,
du 25 juin 1800, entre Bonaparte et le cardinal Martiniana
(RT3 2

Aussi M. Séché aurait-il mieux fait d’intituler son ouvrage:
« Histoire des relations entre la France et Rome, de 1795 a
1801.» Dans le premier volume, il remonte jusqu'a I’élection
de Pie VI-et s’arréte a l'enlevement de ce méme pape et a
son internement dans la chartreuse de Florence (1798); dans
le second, il raconte le conclave de Venise out fut élu Pie VII
(1799), expose les pourparlers de Verceil, les négociations au
sujet du Concordat projeté et enfin sa conclusion. On remar-
quera de curieux détails sur d’Azara, ministre plénipotentiaire
du roi d’Espagne prés de Pie VI; sur 'abbé Pieracchi, envoyé
du pape a Paris (1796), et sur ses impuissantes négociations
avec Delacroix, ministre des relations extérieures; sur linter-
nonce Salamon; sur les cardinaux secrétaires d’Etat, Busca,
Doria, Consalvi; sur la mission du cardinal-légat Caprara a
Paris, pour y discuter la mnouvelle circonscription diocésaine
et pour y obtenir la restitution des Légations; sur Mgr. Spina
et ses négociations 4 Paris avec 1'abbé Bernier; sur celles de
Cacault & Rome en 1796 et en 1801; sur la part que Talley-
rand prit & la rédaction du Concordat; sur le role du comte
d’'Hauterive dans cette affaire; sur lattitude de Maury vis-a-vis
de Louis XVIII; sur le libéralisme théologique du P. Quindnes,
général des dominicains, qui rejetait le prétendu dogme de
l'infaillibilité papale, et qui osait ne pas condamner les préten-
tions du Directoire, lorsque celui-ci exigeait que Pie VI rétractat
ses bulles, rescrits, brefs, etc., de 1789 & 1796 (ceux contre la
constitution civile du clergé y compris); sur l'abbé Emery,
sur l'évéque Grégoire, sur les treés intéressants conseils de
celui-ci & Bonaparte au sujet du Concordat; sur les relations
entre les constitutionnels et les réfractaires en 1796, et sul~
tout en 1800 et 1801 ; sur le fanatisme des masses, des femmes
en particulier, en matiere de superstitions, dans la Sarthe, la
Haute-Vienne et ailleurs; sur 1'état numérique du clergé cons:
titutionnel, sur les deux conciles nationaux tenus par ce clergé



en 1797 et en 1801, sur la prétendue rétractation des évéques
constitutionnels, faussement affirmée par le cardinal-légat Ca-
prara en 1801 (II, 196-197); sur les idées, les coleres et les
habiletés de Bonaparte dans toutes ces questions; etc., etc.
Tous ces incidents, dont plusieurs furent des accidents, et
quelques-uns des malheurs, sont pleins d'intérét et de piquant.
Aussi la lecture de cet ouvrage est-elle aussi captivante qu’ins-
tructive.

Elle le serait davantage encore, si l'auteur avait donné
des titres 4 ses chapitres, qui n'ont d’autre clarté que celle du
numérotage, et 4 son style un caractére plus constamment
soutenu, comme il convient & l'histoire.

Que l'auteur me pardonne, si je me permets de lui adres-
ser encore quelques autres reproches plus graves. S'il s'était
borné & raconter les faits en simple historien, je n’aurais guere
qu'a le louer; mais il a voulu encore les apprécier, exprimer
ses propres opinions sur leur portée politique et religieuse,
attaquer ceux qui pensent autrement que lui, traiter, par
exemple, de «songe-creux » ceux qui trouvent caduc, en 1894,
le Concordat de 1801 (I, p. III); deés lors il ne saurait trouver
mauvais, je pense, qu'on discute ses opinions et ses attaques.

Je leur reprocherai d’abord de manquer de précision et
Par conséquent de force.

Par exemple, au sujet de la séparation de I'Eglise et de
I'Etat, tantot il semble en étre partisan, lorsqu'il dit qu'elle
Serait «une solution beaucoup (plus) digne des deux parties
en cause (II, 208)»; que c’est 1a «la solution de l'avenir », et
que «nous devons y tendre (I, p. VII)». Tantdt, au contraire,
il prétend que lhistoire a ratifié le jugement de Pie VII, a
savoir que le Concordat a été «un acte chrétiennement et
héroiquement sauveur (II, 207)».

Tantot il semble opposé et méme hostile aux constitution-
nels: il appelle la Constitution civile du clergé «la pire de
toutes les Constitutions (I, p. IX)»; il prétend qu'elle a « changé
la Constitution de 1'Eglise»; il dit «ces malheureux schisma-
tiques (II, 91)», «le schisme de I'Eglise constitutionnelle» (I, page
XII); et ce sont les réfractaires qu'il déclare «orthodoxes »
& p. IX); le clergé constitutionnel «avait de bonnes maximes
€t pas de crédit (II, 92)». — Tantét, au contraire, il raconte
que les constitutionnels étaient en beaucoup plus grand nom-

Revue intern. de Théologie, Heft 7, 1894, 36



— 536 —

bre que ne l'a prétendu M. Boulay de la Meurthe (II, 55-56);
a propos de leur second Concile national, il dit méme: «Les
orthodoxes (si¢) avaient beau se moquer, il n’en est pas moins
vrai que les 43 archevéques et évéques, les 8 procureurs fondés
des prélats absents et les 53 prétres, réunis a Notre-Dame
pour le jour de la Saint-Pierre, formaient un ensemble tres
respectable, et que Bonaparte avait 14, sous la main, une Eglise
toute faite, avec des cadres assez solides quoique incomplets,
qui n’avaient besoin pour croitre et prospérer que de l'appui
moral et matériel de U'Etat (II, 126).» M. Séché cite aussi des
paroles trés élogieuses de Bonaparte en 1honneur des consti-
tutionnels: «Si tous les prétres constitutionnels, disait Bona-
parte, eussent, comme ceux qui ont émigré, craint les écha-
fauds de la Terreur, pour se sauver en pays étranger, il ne
fit pas resté en France de trace, ni méme de tradition de
religion; et cela est si vrai que beaucoup de prétres consti-
tutionnels, et nommément Gobel, évéque de Paris, sont morts
martyrs dans l'exercice de leurs fonctions; enfin, pour avoir .
le droit d’aller rechercher ce qu'ont fait les prétres constitu-
tionnels dans les moments de trouble, il fallait y avoir été
(11, 179).» M. Séché rapporte encore le bien que Portalis a dit
d’eux (II, 191-193). Il raconte, en outre, la scéne superbe ol
les évéques constitutionnels répondirent avec une fierté toute
chrétienne au cardinal Caprara, qui exigeait d’eux une rétrac-
tation: «Monsieur le cardinal, nous sommes des évéques fran-
cais, vous paraissez nous méconnaitre; non, jamais cette ges
claration ne sera faite par nous; loin de nous les évéches,
loin de nous votre institution », etc. (II, 195). De tels sentiments
honorent ceux qui les expriment, et M. Séché est certainement
de cet avis. '

Au sujet de Rome, il ne parait pas moins perplexe; sd
pensée est ambigué. D’'une part, il parle dans le sens ultra-
montain: il défend Pie VI le plus possible et attaque le Direc-
toire le plus possible; il appelle «politiciens en chambre » Ceu_?i-
qui, avec le Directoire, voulaient en finir avec la monarcyle
pontificale et la remplacer par une grande république romaine
(I, 5); il parle des «droits spirituels du pape sur I'Eglise galli-
cane (I, 3)»; il affirme sérieusement qu'«on sait que les
honneurs de la pourpre romaine ne sont jamais accordés qu'au

mérite (II, 19)»; il dit avec une certaine mésestime «lIa Russie



——hap

schismatique et la protestante Angleterre (I, p. XVII) »; il
loue Bonaparte d’avoir réconcilié I’Eglise de France «avec la
papauté (II, 57)»; il appelle le pape «le chef du catholicisme
(I, p. VI)»; etc. Et cependant, d'autre part, il reproche a la
Révolution d’avoir abandonné I'Eglise constitutionnelle (I, page
VIII); il rapporte des paroles peu favorables a Pie VI et a
Pie VII, dont il fait des portraits peu flatteurs (I, 2; II, 3); il
avoue que Pie VII a été nommé «a la suite de toutes sortes
d’intrigues », que les Peres du Conclave «n’inspiraient rien
moins que le respect», que Pie VII méritait qu'on lui appli-
quat dans une certaine mesure le mal que Maury disait de
son entourage, et le langage de Maury était terrible (II, 26).
M. Séché dit expressément: «C’est un fait certain que, dans
toutes les phases critiques de son histoire, les plus grands
théologiens de I’Eglise se sont trouvés en désaccord avec la
papauté. Pourquoi s’en étonner d’ailleurs? Quand le pape était
un souverain temporel, il était bien obligé, pour défendre ses
Etats, de subordonner quelquefois la religion a la politique
(I, 68). » Et encore: «La casuistique de la curie est tellement
souple -que ‘ce qui était hier hétérodoxe ‘cesse-de Vétre du
jour o1 la papauté y trouve son avantage (I, 43)... Il ne servait
a rien de mettre le pape en contradiction avec lui-méme, la
logique n'ayant jamais beaucoup fleuri sur les bords du Tibre
(I, 150)... On n’apprécie le bien a Rome que quand on l'a
perdu (I, 89).» M. Séché avoue que, pour la cour de Rome, le
plus urgent et le plus nécessaire, en négociant le Concordat,
ce n’était pas de rendre la paix & la France, mais de rentrer
en possession de son temporel (I, p. XVIIL; II, 105). 1l trouve
que le trait suivant, malgré son exagération, ne manquait pas
d’'une certaine justesse (II, 159):

Pio (VI) per conservar la fede
Perde la sede,

Pio (VII) per conservar la sede
Perde la fede.

Il reproche a La Revellitre-Lepeaux, & Rewbell et a Barras
de s'étre «imaginé naivement qu'en supprimant le pape ils
Supprimeraient la religion catholique (I, 33)»; reproche qui im-
Plique évidemment la persuasion que la religion catholique
beut exister sans le pape.



538 =

On le voit, toutes les assertions de lauteur ne semblent
pas concorder entre elles; de 14, dans son ouvrage, un inévi-
table défaut de solidité. L’auteur en est encore au préjugé
clérical, si commun en France, contre les droits des simples
fideles dans I'Eglise (I, 157); il voit aussi des hérésies oll il n'y
en a pas (II, 94). Bref, pour traiter toutes ces questions a fond,
il faudrait connaitre la théologie a fond et surtout savoir 2
quoi s'en tenir, dogmatiquement et historiquement, sur l'insti-
tution de la papauté, question a laquelle on n’ose pas encore
toucher en France. Il est plus facile de s’en tenir & la routine,
qui consiste, entre autres choses, a attaquer le Directoire en
bloc et & déclarer que c'est Bonaparte qui a rétabli la religion
en France. :

La vérité est que, si le Directoire a eu, pour lintérieur
de la France, une politique ecclésiastique mauvaise, qui lui a
permis d’abandonner I'Eglise constitutionnelle et de faire le
jeu des réfractaires a force d’indifférentisme religieux, il a eu,
d’autre part, a lextérieur, vis-a-vis de Rome, une politique
ecclésiastique trés juste, en voulant saper la papauté tem-
porelle et établir & Rome un gouvernement libéral issu de la
nation méme.

Quant a Bonaparte, il a eu tort de faire le Concordat; il
I'a d’ailleurs co'mpris lui-méme plus tard et il s’en est repenti
(II, 116). Oui, I'évéque Grégoire avait raison, quand il disait
qu'un Concordat avec Rome n'était nullement nécessaire, ni
pour le bien de la religion, ni pour la paix du pays (II, 56, 81);
de fait, le Concordat de 1801 n’a été qu'un compromis essen-
tiellement diplomatique, que la papauté et I'Etat se sont tou-
jours efforcés d'interpréter chacun dans ses propres intéréts,
au grand détriment des vrais intéréts, religieux et méme poli-
tiques, de la France: aujourd’hui encore, c'est grace a ce Con-
cordat que les catholiques antipapistes sont étouffés, ne pou-
vant ni réclamer leur part du budget des cultes, ni jouir des
églises et des cures, qui sont toutes au bénéfice des seuls
romanistes, de par le Concordat. Bonaparte devait, non pas
négocier avec Rome, mais se passer d'elle; il devait exéquter
la menace quil a faite & Caprara, de «doter le pays d'une
Eglise nationale». Il avait tous les moyens de le faire avec
succes, puisque cette Eglise, qui existait déja, n’avait besoil
que d'étre soutenue contre les réfractaires pour triompher



— 539 —

prochainement. S'il 'efit fait, il eQit préservé a jamais la France
de ce cléricalisme fanatique et étroit qui la ronge, et qui, quoi
qu'en disent les partisans de Il'«esprit nouveau» (esprit trées
peu nouveau), est le principal et le plus dangereux ennemi.
Napoléon, avec son Concordat, n'a sauvé ni la France ni
I'Eglise de France, il les a fait dévier l'une et l'autre, 'une,
du vrai libéralisme, 1'autre, du vrai catholicisme; et aujourd’hui
que le gachis regne, tout est d'autant plus a refaire qu'on

n’a pas encore sérieusement commencé,
E. MicHAUD.

Mémoires du chancelier Pasquier, 3 volumes (1789—1815);
Paris, Plon, 2° édit., 1893, 24 francs.

Nous avons déja indiquél) quelques-uns des points les plus
intéressants de ces trois premiers volumes, notamment ce qui
concerne le divorce de Napoléon I**. En voici quelques autres:

1. Le Concordat de 1801. — «Le traité avec le saint-siege
touchait & sa conclusion; c’était, sans aucun doute, un grand pas
fait vers une réconciliation sincére avec la portion de la France
que la Révolution avait le plus froissée. Mais c’est ici qu'un
autre danger attendait Bonaparte. Il rencontra dans l'armée
une opposition qu'il devait redouter plus que toutes les autres,
car c'est 1a que se trouvaient ses partisans les plus dévoués.
Le signal de 'explosion fut donné par I'apparition d'un envoyé
du pape, recu aux Tuileries avec les honneurs dus & son rang.
Un tel spectacle ne pouvait manquer d’enflammer la colere
des fanatiques qui, depuis 1789, s'étaient signalés par leur
haine contre le catholicisme. C’était, disait-on parmi eux, le
retour de l'empire des prétres. Des conciliabules se tinrent
aussitot; beaucoup d'officiers supérieurs y entrérent, et méme
quelques généraux importants. Moreau n'y fut pas étranger,
bien qu'il n'y ait pas assisté. Les choses furent portées si loin
que lassassinat du premier Consul fut vésolu. Je tiens du duc
de Rovigo, alors qu’il était ministre de la police et moi préfet
de police, les détails qui vont suivre (I, 157—158).....

«J'ai assisté a la cérémonie de la proclamation du con-
cordat & Notre-Dame. Jamais Bonaparte n'a paru plus grand

Y Voir 1a Revue, n® 6, p. 381—383.



— 540 —

que-ce jour-la .. .. Il aurait pu obtenir du pape, j'en ai été
informé d’'une maniére non douteuse, des concessions beawucoup
plus larges que celles qui lui ont été faites. Le cardinal Con-
salvi avait & cet égard des pouvoirs plus étendus que ceux
dont il a usé, notamment sur ce qui concernait le divorce et
le mariage des prétres. L.e premier Consul en fut averti, mais
il répondit & ceux qui lui firent cette révélation et qui l'invi-
taient & profiter des avantages qu’'elle pouvait lui offrir:
« Est-ce que vous voulez que je me fasse une religion de fan-
taisie, qui ne soit celle de personne? Ce n'est pas ainsi que
je Ventends; il me faut ancienne religion catholique; celle-1a
seule est au fond des cceurs, d’out elle n'a jamais été effacée,
elle peut seule me les concilier, elle est seule en état d’aplanir
tous les obstacles (p. 160—161).»

Bonaparte avait raison, et aujourd’hui encore c'est seule-
ment I'ancienne religion catholique qui peut «aplanir tous les
obstacles ». Malheureusement, son ignorance religieuse lui a
fait prendre pour elle la religion ultramontaine, qui, effective-
ment, depuis le Concordat, n’a fait que se développer en France
au détriment du vrai catholicisme de 'ancienne Eglise.

2. La Commission de 1809. — Pie VII s’étant obstine a
refuser les bulles d'institution a plusieurs évéques nommes,
les diocgses ol les siéges étaient vacants étaient confiés a des
administrateurs nommés par les chapitres. A la fin de 1809,
Napoléon assembla une Commission ecclésiastique, dans le but
de chercher les meilleurs moyens de pourvoir aux besoins de
I'Eglise; elle était composée des cardinaux Fesch et Maury,
de l'archevéque de Tours, des évéques de Nantes, de Treves,
d'Evreux, de Verceil, du Pere Fontana, ancien supérieur g¢
néral des Barnabites, et de 1'abbé Emery, supérieur de Saint:
Sulpice. Ces choix étaient plutdt de nature a rassurer le parti
ultramontain.

La Commission commenca par établir, & propos de l'ins-
titution des éveques, que si le Concordat venait a n’étre P_lus
exécuté par l'une des parties, le nouveau mode d'institution
qui serait adopté devrait étre approuvé par 'Eglise; que, par
conséquent, on ne pourrait songer a rétablir la Pragmatique
Sanction, ainsi que Napoléon semblait le désirer, qu’au.tant
que lautorité ecclésiastique interviendrait dans ce rétablisse-
ment. La Commission, & cet égard, se déclara incompétente



— 041 —

et pensa que le plus sage serait de convoquer un concile
national chargé d’examiner la question et de la résoudre.

« Napoléon, dit Pasquier, ne fut pas suffisamment satisfait
de cette réponse. Il voulait savoir si le concile national aurait
certainement en lui-méme ['autorité nécessaire pour suppléer
aux bulles apostoliques, ou s'il faudrait encore recourir a cette
autorité supérieure. La Commission interpellée de nouveau, et
poussée ainsi dans ses derniers retranchements, fut conduite
alors a dire qu'il ne lui appartenait pas de préjuger ce que
le concile national jugerait utile et convenable de faire dans
I'étendue de ses pouvoirs; il était probable que le concile
adresserait au Saint-Pere de respectueuses remontrances et
pourrait amener Sa Sainteté 2 un arrangement dont 1'utilité
serait démontrée par le bien de I'Eglise; que si cette espé-
rance se trouvait trompée, le concile se croirait. peut-étre au-
torisé a faire un reglement provisoire, mais en déclarant que
I'Eglise de France ne cesserait de demander l'observation du
Concordat, et qu'elle serait toujours préte & y revenir, aussi-
tot que le Souverain Pontife ou ses successeurs consentiraient
a U'exécuter, en ce qui les concernait. Dans le cas contraire,
on aurait la ressource du recours & un concile général, la
seule autorité qui fat dans I'Eglise au-dessus du pape; mais
Ce concile pourrait devenir impossible & assembler soit par le
refus que ferait Sa Sainteté de le reconnaitre, soit par une
foule de circonstances politiques assez faciles & prévoir. Alors
que ferait-on? C’était 1a le nceud de la question, et Napoléon
voulait absolument qu'il fiit tranché.

- «La Commission finit par répondre «qu'aprés avoir pro-
testé de son attachement inviolable au Saint-Siege et a la per-
sonne du Souverain Pontife, aprés avoir réclamé l'observation
de la discipline en vigueur, le concile national pourrait dé-
clarer qu'attendu l'impossibilité de recourir & un concile cecu-
meénique, attendu I'immense danger dont 1'Eglise de France
€tait menacée, l'institution donnée conciliairement par le mé-
tropolitain & I'égard de ses suffragants, ou par le plus ancien
d’entre eux 2 I’égard du métropolitain, tiendrait lieu des bulles
Pontificales, jusqu'a ce que le Pape ou ses successeurs eussent
Consenti a4 l'exécution du Concordat». Ce retour provisoire
a une partie de lancien droit ecclésiastique paraissait a la
Commission suffisamment justifié par la premiere de toutes les



— 542 —

lois, la loi de la nécessité, loi, disait-elle, que le Pape lui-méme
avait reconnue, lorsque, pour rétablir l'unité dans I'Eglise de
France, il s’était mis au-dessus des régles ordinaires, en sup-
primant, par un acte d’autorité sans exemple, les anciennes
Eglises pour en créer de nouvelles. L’expédient indiqué par
cette  derniére partie de la réponse était précisément  celui
auquel Napoléon était impatient d’arriver.

« Au sujet de la bulle d’excommunication, ils n’hésiterent
pas, aprés une discussion fort habile sur les faits et sur les
principes, & déclarer que les «censures et excommunications
portées dans la bulle du 10 juin étaient nulles, tant-en la forme
gu'au fond, et qu’elles ne pouvaient lier ni obliger les cons-
ciences». Ils avaient sur ce sujet pris la question de fort
haut, et, comme la bulle d'excommunication avait été lancée
au sujet de l'envahissement de la souveraineté temporelle du
Pape, ils s'étaient attachés a prouver que, la discipline et la
foi ne reposant pas essentiellement sur cette souveraineté, les
fulminations pontificales n’avaient point été, dans la présente
occasion, justement mises en usage. Ils n'avaient pas craint de
faire observer & ce sujet que, sous Louis XIV et Louis XV,
Avignon avait été occupé par les troupes francaises, et que
les papes s’étaient abstenus de lancer les foudres de l'excom-
munication.

« Napoléon n’hésita pas a continuer de nommer aux sieges
qui devenaient vacants. Il avait, outre plusieurs nominations,
hasardé celle de M. d’Osmond, évéque de Nancy, au siege de
Florence, et du cardinal Maury a celui de Paris.» (I, 435—437.)

3. La Note du 19 mai 1811. — «Napoléon s'était décide,
a la suite des délibérations de la Commission ecclésiastique €t
des réponses qu'il en avait obtenues, & assembler un concile
national. Les lettres de convocation avaient été expédices des
le 25 avril, elles étaient adressées aux évéques de France et
d'Italie. Une députation, composée des évéques de Tours, de
Nantes, de Treves, était partie en méme temps pour se rendre
aupreés du Pape a Savone; elle avait mission de lui annoncet
cette convocation et de lui déclarer que le Concordat de 1801
n’existait plus, attendu le refus qu’il avait fait d’en observer
les clauses essentielles. Ils devai}ent ajouter qu'a lavenir les
évéques recevraient l'institution comme avant le Concordat,
suivant la forme qui serait réglée par le concile et approuvee
par 'Empereur.



= L

«Si, cependant, les députés trouvaient le Pape dans des
dispositions conciliantes, ils étaient autorisés a traiter avec lui,
et alors il y aurait deux conventions a4 faire, indépendantes
'une de Yautre. La premiere serait relative a l'institution des
évéques, et sur ce point I'Empereur consentait a revenir au
Concordat de 1801, mais a deux conditions: 1° le Pape insti-
tuerait les évéques déja nommés; 2° a lavenir, les nomina-
tions seraient communiquées au Pape dans les formes ordi-
naires et a l'effet d'obtenir linstitution canonique; si, au
bout de trois mois, elle n’était pas accordée par Sa Sainteté,
la nomination serait communiquée au métropolitain qui devrait
instituer son suffragant, lequel & son tour imstituerait égale-
ment, méme s'il s’'agissait d'un archevéque.

« La seconde convention aurait pour objet de régler les
affaires générales, et 4 la suite de celle-13, si le Pape consentait
a- observer toutes les conditions convenues, il pourrait, suivant
son bon plaisir, retourner & Rome ou résider & Avignon, avec
toute liberté d'administrer le spirituel, méme d’avoir auprés
de lui des résidents des puissances chrétiennes. Il aurait deux
millions pour son entretien, le tout pourvu encore qu'il s'en-
gageidt a ne rien faire dans 1'Empire qui ffit contraire aux
quatre articles de 1682. Ces points étant réglés, beaucoup d'au-
tres difficultés de détail s'aplaniraient sans peine.

« Les députés étaient tenus, en outre, de déclarer a Sa
Sainteté que, dans aucun cas, elle ne rentrerait dans la puis-
sance temporelle de Rome; ils devaient aussi la prévenir,
dans le cas ol elle se refuserait aux arrangements proposeés,
que 1'Eglise de France, réunie en concile national, pourrait
agir d'aprés les exemples des temps passés, en s'inspirant de
la nécessité de pourvoir au salut des ames et au bien de la
religion. :

« Afin d’obtenir plus de créance, les trois évéques s’étaient
munis d'une lettre signée par plusieurs autres évéques réunis
chez le cardinal Fesch, et enfin d'une lettre particuliere de ce
cardinal. Les évéques suppliaient le Pape de mettre toute con-
flance dans les trois députés qui lui étaient envoyés, et le
cardinal entrait dans un exposé assez détaillé de tous les avan-
tages qui résulteraient de sa condescendance aux propositions
qui allaient lui étre faites. Il insistait particulizrement sur ceux
de ces avantages qui devaient tourner au profit de la religion



et qui se feraient ressentir aux Eglises de France et d'Italie:
«La liberté et l'indépendance du chef de 1’Eglise, le retour des
cardinaux a la cour de Sa Sainteté, un revenu. suffisant en
biens-fonds, le rétablissement des missions étrangeéres, 1’admis-
sion auprés du Pape des ministres des différentes puissances,
l'augmentation du nombre des évéques, beaucoup de facilités
pour l'exercice du culte et pour I'éducation cléricale, enfin des
secours considérables pour les ministres de la religion.»

«Tels étaient les grands biens que Son Eminence faisait
envisager au Souverain Pontife, s'il adhérait aux propositions
de Napoléon. Plusieurs autres cardinaux, évéques et arche-
véques, quise trouvaient momentanément & Paris, avaient aussi
écrit particulierement au Pape.

«Il était enjoint aux députés d'étre de retour pour le 1°
juin. Je n'entrerai pas dans le détail des négociations qui eurent
lieu, & Savone, entre eux et le Pape. Ils le trouverent irrité et
furent au moment d'échouer completement. Mais Pie VII était
ému des maux de 1'Eglise; la lettre du cardinal Fesch lui avait
fait une grande impression, et, au moment oll tout semblait
rompu, il se décida a approuver verbalement une note dont
il recut un double et qui contenait les conventions suivantes:

~ «Prenant en considération les besoins et les veeux des
Eglises de France et d'ltalie, etc., il accorderait l'institution
canonique aux sujets nommés par Napoléon, dans les formes
convenues a 'époque des concordats de France et du royaume
d'Ttalie. Il se préterait & étendre, par un nouveau concordat,
les mémes dispositions aux Eglises de Toscane, de Parme et
de Plaisance. Il consentait & ce qu'il fat inséré dans les con-
cordats une clause par laquelle il s'engageait & faire expédiet
des bulles d'institution aux évéques nommés par 'Empereur
et Roi, dans un temps déterminé, qu'il estimait ne pouvoir
&tre moindre de six mois, ‘et, dans le cas ot cette institution
serait différée de plus de six mois, pour d'autres motifs que
lindignité personnelle des sujets, il investirait du pouvoir de
donner des bulles en son nom, aprés les six mois expires, le
métropolitain de 1'Eglise vacante et, 4 son défaut, le plus
ancien de la province ecclésiastique. Toutefois, il ne sedé'_ter-
minait & ces concessions que dans l'espérance, que lui avaient
fait concevoir les évéques, qu'elles prépareraient la voie a des
arrangements qui rétabliraient 'ordre et la paix dans IEglise,



— b545 —

et rendraient au Saint-Siege l'indépendance et la dignité qui lui
convenaient. Les divers arrangements, relatifs au gouverne-
ment de I'Eglise et & 'exercice de l'autorité pontificale, seraient
l'objet d'un traité particulier pour lequel Sa Sainteté était dis-
posée a entrer en négociation, lorsque sa liberté et ses conseils
lui auraient été rendus.» -

« Ce fut le 19 mai que cette note fut agréée, et les évéques
députés, heureux d'un succeés aussi peu espéré, se hatérent
de revenir auprés de Napoléon auquel ils se flattaient de faire
sentir l'avantage de s’en tenir & cette convention, dont Ia
franche adoption pouvait rendre inutile la tenue du concile.
Mais les choses étaient trop avancées, les évéques convoqués
étaient déja arrivés. Le consentement du Pape n'était d’ailleurs
que verbal, il n’avait rien signé, et 'Empereur se flattait d’ob-
tenir du concile des décrets qui remédieraient & ses embarras
d'une manidre beaucoup plus certaine. I se complaisait dans
la pensée que la tenue d'un concile était une illustration qui
ne devait pas manquer & son régne; il se flattait apparemment
que cette assemblée ne serait pas beaucoup plus difficile a
conduire et & gouverner que son Corps législatif.» (I, 472—476.)

4. Les Décrets du Concile de 1811. — la place me manque
malheureusement pour relater ici tous les intéressants détails
dans lesquels le chancelier Pasquier entre relativement & I’his-
toire du Concile. Je me bornerai & rapporter ce qu'il dit au sujet
de ses décrets.

«Le concile rendait deux décrets, le premier portant que
le concile était compétent pour statuer sur linstitution des
€veques en cas de wmécessité; le second relatif a4 cette méme
institution, et peu différent du projet émané de 'Empereur; le
dernier article seulement était ainsi concu: «Le premier décret
Sera soumis & l'approbation du Pape. A cet effet, 'Empereur
Sera supplié de permettre a une députation de six membres
de se rendre auprds de Sa Sainteté pour obtenir la confirma-
tion d'un décret qui peut seul mettre un terme aux maux des
Eglises de France et d'Ttalie.»

«Les députés arriverent a Savone vers la fin d’aott. M. de
Pradt, archevéque nommé de Malines, en faisait partie. Pour
gagner un peu plus la confiance du Pape, Napoléon avait
Permis que cing cardinaux et un archevéque 77 partibus, qui



était son aumonier ordinaire, se rendissent aupres de lui, Ce
fut donc en leur présence et assisté de leurs conseils, que le
Saint-Pere ouvrit les conférences avec les évéques députés;
elles durérent environ trois semaines et, le 20 septembre, il se
détermina enfin & donner un bref par lequel il confirma le
décret du concile, mais toutefois sans prononcer le mot de con-
cile, et en se bornant a ‘adopter; <«comme conformes-a ses
vues et & sa volonté, les articles convenus entre les évéques
réunis A Paris», articles qu’il transcrivait littéralement. Le
bref commengait par des félicitations, adressées a4 ces évéques
réunis, sur leur attachement & la chaire de Saint-Pierre; ils
étaient formellement loués de leur soumission filiale et de leur
véritable obéissance au Saint-Siege, a I'Eglise romaine, la mere
et la maitresse de toutes les autres. Puis venait une derniere
exhortation de continuer a recourir au Saint-Siége, comme au
centre de l'unité catholique,. de lui étre toujours soumis et
inviolablement attachés.

«Le bref étant adopté, la députation profita des bonnes
dispositions, dans lesquelles Sa Sainteté paraissait alors se
trouver, pour la prier de faire, aux bulles déja accordées a
Parchevéque de Malines, quelques rectifications sur des points
qui en avaient jusqu’alors empéché la publication. Ils lui deman-
derent aussi d’accorder, a4 quelques-uns des évéques nommes,
les bulles d’institution qui leur étaient nécessaires. Les rectifi-
cations eurent lieu ainsi qu’ils le désiraient, et des bulles furent
expédiées a4 quatre évéques nommeés. '

«Le Saint-Pere écrivit de sa propre main & Napoleon.
Sa lettre était concue dans les termes les plus modéres. Les
députés croyant alors qu'ils n’avaient plus qu'a se feliciter de
leur succes, persuadés que la captivité du Pape allait ceSSfar,
et, avec elle, tous les maux de U'Eglise, se haterent d’écrire
a Paris pour informer le gouvernement d’une issue aussi heu-
reuse.» (I, 484—485.)

On sait comment il n'en fut rien et comment la lutte re
commenca, le Conseil d'Etat ayant remarqué que le pape 1€
faisait pas mention du Concile dans son bref; qu'ainsi il parals
sait en méconnaitre l'autorité; ét, de plus, qu’il ne s'était P‘%S
expliqué formellement a I'égard des évéchés du royaume d’Ithlle
et de ceux des divers pays réunis ou a réunir a Pempire. C'est
un fait que Rome a toujours cherché a retirer de la main gauche



— 547 —

ce qu’elle avait accordé de la main droite. Elle négocie pour
duper, et elle dupe pour dominer; ommnia pro dominatione.

E. MicuHAaUD.

Theologischer Jahresbericht, herausgegeben von H. Hortz-
MANN; X[/ Band (die Litteratur des Jahves 1892);, Braun-
schwetg, Schwetschke & Sohn, 1893, 649 S. in-8°.

Ce volume est une bibliothéque, qui ne laisse presque
rien a désirer au point de vue bibliographique, et qui serait
parfait si tous les ouvrages indiqués étaient suffisamment ana-
lysés. 11 est divisé en quatre parties. — La premieére, consacrée
A la théologie exégétique, contient une vaste étude de Carl
Siegfried, de Iéna, sur la littérature relative & I’Ancien-Testa-
ment; et une seconde, de 1'éditeur méme, sur la littérature
relative au Nouveau-Testament. — La seconde partie traite
de V'Histoire religieuse et ecclésiastique. Elle renferme sept
€tudes: H. Liidemann, de Berne, étudie 1'Histoire de I'Eglise
avant le concile de Nicée; G. Kriiger, de Giessen, celle du
concile de Nicée au moyen age; P. Bohringer, de Bale, le moyen
age (la littérature byzantine non comprise); G. Loesche, de
Vienne, va de 1517 a 1648; A. Werner, de Guben, de 1648
a I'époque actuelle; O. Kohlschmidt, de Denstadt, étudie la
théologie interconfessionnelle;?) K. Furrer, de Zurich, lhis-
toire des religions. — La troisieme partie, consacrée a la
théologie systématique, est 'ccuvre de A. Baur, de Miinsingen,
qui passe en revue lencyclopédie, I'apologétique, la polémi-
que, la symbolique, la philosophie de la religion et les prin-
cipes théologiques; de P. Melhorn, de Leipzig, qui indique les
ouvrages de dogmatique; de J. Marbach, d’Eisenach, qui traite
de la littérature relative a léthique. — Enfin, la quatrieme
Partie, consacrée a la théologie pratique et a V'ari ecclésias-
tique, comprend six études: R. Ehlers, de Francfort, étudie les
Ouvrages de théologie pratique, a I’exclusion du droit ecclé-
siastique et de la constitution ecclésiastique; Th. Woltersdorf,
de 'Greifswald, le droit et 1a constitution ecclésiastiques; A. Kind,
de Iéna, les associations religieuses, les missions et les branches

aCCeSSQires;_ O. Dreyer, de Meiningen, la littérature de predi-
et o e A )

Y) Voir Revue intern. de Théologie, T. 1, 1893, p. 739.



— 548 —

cation et d’édification; A. Hasenclever, de Fribourg en Brisgau,
Part ecclésiastique; F. Spitta, de Strasbourg, la liturgie. Sui-
vent des tables précieuses, qui remplissent 73 pages (p. 576—
649). Je le répete, cet ouvrage, malgré d'inévitables lacunes,
est, comme indication, de premier ordre. E-M

IL.

- BvpBolixy) viig 0pF0diEov evarodixilc ExxAncias vmwo I ’E. Meoolwod,
A. @., Vnynrov vot Havermornuiov. Ta cvufodie Bifiic. Topos 4.
Ey A3ijvous, tvmoyoagsiov ,,0 Hakepidns®, 1883, IV u. 494 8. 8°.

— Hegdprnue to0 A véuov. Ev A3iveus, §x 100 tvmoygagseiov Ak,
Hemayswoyiov, 1893. 163 8. &°

Nachdem der erste Band der vorliegenden ,Symbolik der
orthodoxen morgenlindischen Kirche* von Mesoloras nach einem
Zeitraum von zehn Jahren nun seine Ergénzung erhalten hat,
benutzen wir diese Gtelegenheit, unsere Leser zugleich auf den
frither erschienenen Teil des wertvollen, durch seinen Inhalt
vorziglich wichtigen Werkes hinzuweisen.

Das Werk ist bestimmt, einem Bedtirfnis zu entsprechen,
das von allen gelehrten Theologen in Griechenland ldngst
gefithlt wurde; es erschien daher auch mit Approbation der
heiligen Synode des Konigreichs Griechenland und wurde durch
ein Rundschreiben derselben schon vor dem Erscheinen des
ersten Bandes zur Subskription empfohlen. Wihrend der 1. B&nd
die vollstindige Sammlung derjenigen Schriften enthélt, welche
in der orthodox-katholischen Kirche das Ansehen von symbo-
lischen Biichern haben, soll im 2. die systematische Darstellung
der Symbolik auf Grund dieser Biicher gegeben werden. Beides
fehlte bis jetzt in der griechischen theologischen Litteratur
und die im Abendlande erschienenen einschligigen Werke
konnen auch an und fur sich nicht in jeder Beziehung den
Anforderungen entsprechen, welche der griechische Theologe
an eine Symbolik seiner Kirche stelltl). Herr Professor Dr.

1) Die altere Sammlung der symbolischen Biicher von Kimanel: Libri SY’;“I;
bolici Ecclesiae orientalis, Jenae 1843; 2. Aufl. in 2 Bénden herfmsgegebeﬁ;so :
Weissenborn unter dem Titel: Monumenta fidei Ecclesiae orientalis, Jenae 169%



o e

Mesoloras, der seit einer Reihe von Jahren die Symbolik an
der Universitdt Athen dociert und sich in seinem Werke nicht
nur mit den symbolischen Biichern seiner Kirche, sondern
auch mit denen der abendléndischen Kirchen und mit der ein-
schlagigen Litteratur griindlich vertraut zeigt, war jedenfalls
der richtige Mann fiir die Ausfiihrung eines solchen Werkes.
Der jetzt vollstandig vorliegende 1. Band enthélt also die
Texte, nebst einer allgemeinen Einleitung in die Symbolik und
speciellen historischen und erlduternden Einleitungen zu den
einzelnen Texten. Die Einleitung (S. 1—28) handelt in klarer
Darstellung, wissenschaftlich und doch zugleich fiir das Ver-
stindnis eines weiteren Kreises von Gebildeten berechnet, von
den allgemein einleitenden Fragen, vom Begriff des Wortes
ovufoloy im Sinne eines Kkirchlichen Glaubensbekenntnisses,
vom Begriff und den Grenzen der Symbolik, von Zweck, Be-
deutung und Wert der Symbole und der symbolischen Biicher,
von der Geschichte der Symbolik als Wissenschaft, und vom
Wert und Zweck derselben. Der letzte Paragraph fiihrt aus,
dass die Symbolik, wenn sie in erster Linie eine historische
Wissenschaft ist, daneben auch eine hervorragende praktische
Bedeutung hat. Einmal soll sie die Glieder einer Kirche in
positiver Weise iiber die Lehre derselben unterrichten und
ihnen die offiziellen kirchlichen Bekenntnisschriften vorfiihren
und erlédutern, um sie auch in die Lage zu setzen, von ihrem
Glaubensstandpunkt Rechenschaft geben zu kénnen; andrer-

ist vor allem nicht vollstindig; die 3 Sendschreiben des Patriarchen Jeremias II.
an die Tiibinger Protestanten (s. unten), die einen betriichtlichen Teil des 1. Bandes
von Mesoloras ausfiillen, fehlen darin. — In der ,Symbolik der griechischen Kirche“
von W. Gass, Berlin 1872, ist ein sehr reiches wissenschaftliches Material ver-
arbeitet ; der protestantische Standpunkt ihres Verfassers macht sich aber vielfach
in unangenehmer Weise geltend, indem statt einer positiven Darstellung ofter nur
eine tendenziose Kritik des Standpunktes der orientalischen Kirche gegeben, man-
ches auch von vornherein schief aufgefasst ist; das genannte Buch kann unter
diesen Umstanden zwar demjenigen, der im stande ist, selbsténdig zu urteilen, viel-
fach niitzlich sein, wihrend es fiir Anfinger zum Studium nicht eben empfohlen
Werden kann, — Das neueste protestantische Werk, ,Lehrbuch der vergleichenden
Konfessionskunde* von F., Kattenbusch, 1. Teil, ,die orthodoxe anatolische Kirche",
Flzeiburg i. B. 1892, hat sich weitere Grenzen gesteckt, behandelt das Dogma der
orientalischen Kirche im Rahmen eines grosseren Ganzen (Geschichte, Verfassung,
Lf}hl_'e, Kultus etc.), vom protestantischen Standpunkt beurteilt, ohne aber in dieser
Hinsicht in Bezug auf systematische Vollstindigkeit und Ausfithrlichkeit das bieten
20 wollen, was die Symbolik zu leisten hat.



— 550 —

seits sollen durch die Vergleichung des eigenen Glaubensstand-
punktes mit demjenigen der andern Kirchen die Differenzen
wie die Ubereinstimmungen hervorgehoben und ins Licht ge-
setzt werden, wodurch erst die solide Basis fiir weitere Arbeit
zur kiinftigen Wiedervereinigung der Kirchen gelegt wird.
Fir die Griechen speciell habe die durch die Symbolik ver-
mittelte genauere Kenntnis ihrer Kirchenlehre um so héhere
Wichtigkeit, als das Wohl und Wehe des griechischen Volkes
auf das engste mit seiner Anhénglichkeit an seine Kirche ver-
kniipft sei.

Die mitgeteilten Texte sind einmal d1e drei okumenischen
Symbole, nédmlich das apostolische, das nicéno-konstantinopoli-
tanische und das pseudo-athanasianische Glaubensbekenntnis;
sodann diejenigen seit der Eroberung von Konstantinopel ver-
fassten offiziellen Bekenntnisschriften, welche seither in der
orientalischen Kirche als symbolische Bticher Geltung haben.
Zur Vermeidung von Missverstidndnissen wird in der Einleitung
ausdriicklich erkldrt, dass jedoch nicht allen diesen Schriften
die gleiche absolute Bedeutung beigelegt wird. Den Charakter
der Unfehlbarkeit erkennt die orthodox-katholische orientalische
Kirche nur dem von den beiden ersten okumenischen Kon-
zilien festgestellten nicéno-konstantinopolitanischen Symbolum
und den dogmatischen Erkldrungen der 7 dkumenischen Kon-
zilien zu; das sog. apostolische Symbolum verehrt sie seines
hohen Alters wegen und als Ausdruck des Glaubens der all-
gemeinen XKirche, ohne ihm doch gleichen Wert beizulegen,
wie dem Nicsenum, das allein im Kkirchlichen Gebrauch ist;
das Pseudo-Athanasianum erkennt sie, mit Ausschluss des Fi-
lioque, als korrekten Ausdruck des Glaubens der ungeteilten
Kirche an, legt ihm aber bei seinem apokryphen Ursprung
keinen offiziellen Wert bei. Die spitern symbolischen Biicher
der orientalischen Kirche haben ihren relativen Wert, soweit
sie mit dem okumenischen Symbolum und der Lehre der oku-
menischen Konzilien tbereinstimmen; da sie aber, obwohl zu-
nichst Arbeiten einzelner Hierarchen, spéter allgemein von der
orientalischen Kirche als richtige Bekenntmsse ihres Glaubens
offiziell anerkannt worden sind, so diirfen sie auch als offizielle
Dokumente dieses Glaubens betrachtet werden, und sind auch
von dem Bearbeiter der Symbolik der orientalischen Kirche
als solche zu behandeln.



— Bl —

Im einzelnen sind es folgende Bekenntnisschriften, welche
der I. Band des Werkes von Mesoloras enthélt:

1) Das Bekenninis des Patriarchen Gennadios Scholarios
(5. 66—T17), des ersten Patriarchen von Konstantinopel nach
der tlrkischen KEroberung, auf die Aufforderung des Sultans
Muhammed II. geschrieben. ' .

2) Die Antworten des Patriarchen Jeremias II. an die pro-
testantischen Theologen von Tiibingen (S. 78—264). Dieselben
sind hier zum erstenmal wieder gedruckt nach der von den
Tibingern veranstalteten Ausgabe der Verhandlungen: Acta
et scripta theologorum Wirtembergensium, et Patriarchee Con-
stantinopolitani D. Hieremige . . . Witeberge 1584%'). Die Ver-
handlungen, wihrend der Jahre 1576—1581 gefiihrt, von den
Tiubingern angekniipft, deren Wortfithrer der Theologe Jakob
Andrese und der Philologe Martin Crusius waren, bezweckten
eine Vereinigung, konnten aber unmoglich zu einem Ziele
filhren, da die Protestanten, wie sie immer unverhiillter zu er-
kennen gaben, sich die Vereinigung so dachten, dass der Patri-
arch und mit ihm seine Kirche zum Protestantismus tibertreten
sollten 2). Der Patriarch, der ihnen in ruhiger und wiirdiger
Weise die Lehre der orthodoxen Kirche auseinandersetzte und
dafiir den Beweis aus Schrift und Tradition fiihrte, konnte und
durfte um so weniger davon abgehen, je mehr er die wahre
Absicht der Tibinger erkannte, die immer offener die Autoritéit
der katholischen Tradition bek#mpften und immer hartnéckiger
auf allen specifisch protestantischen Lehren bestanden. Die
erste Schrift des Patriarchen folgt der Anordnung der Augs-
burgischen Konfession, die ihm tibersandt worden war, und legt

) Uber den historischen Verlauf dieser Verhandlungen vergl. Hefele in der
Theol. Quartalschrift 1843; wieder gedruckt in seinen ,Beitragen zur Kirchen-
geschichte® etc., Bd. I (1864), S. 446—461.

) Gegeniiber abweichenden Geriichten, die iiber diese Verhandlungen ver-
breitet wurden, erklirten die Tiibinger Protestanten selbst dffentlich in der Vor-
rtede zu ihrer Ausgabe der Akten in ziemlich fanatischer Weise: Tantum abest,
ut ad Greecos transire cupieremus, ut ipsos magis ad nos perducere simus conati.
Et quid olim Dominus Jeremise Prophetee suo dixit, eumque consolatus est: Con-
vertentur ipsi ad te, et tu non converteris ad eos: id sibi omnes Pontificii, sive
‘0rientales, sive Occidentales, dictum putent: nos nempe nunquam abjecta, quam
ex verbo Dei didicimus, religione, ad ipsos accessuros, etiamsi fractus illabatur
Orbis. Si vero mterne animarum suarum saluti consultum isti cupiant, necesse
€8t eos ad nos accedere, nostramque amplecti doctrinam, aut in @ternum peribunt.

Revue intern. de Théologie, Heftf 7, 1894, 37



“BRD

sowohl positiv als im Gegensatz zu derselben die Lehre seiner
Kirche dar; seine beiden folgenden Antworten auf neue Zu-
schriften der Tibinger beschéftigen sich speciell mit den Unter-
scheidungslehren. = Da die Verhandlungen immer weiter von
dem Ziele einer Vereinigung abfiihrten, so schloss sie der Pa-
triarch, indem er am Schluss des 3. Schreibens seinen Korres-
pondenten bemerkte, sie mochten ihn nicht weiter mit Zuschrif-
ten tiber dogmatische Gegenstinde belédstigen. ‘

3) Das Bekenntnis des Metrophanes Kritopulos (S. 260—361).
Der spitere Patriarch von Alexandrien, der in jiingeren Jahren
im Auftrage des Cyrillus Lukaris in England und an deutschen
Universitiaten Studien machte, verfasste sein Bekenntnis auf die
Aufforderung der protestantischen Theologen in Helmstadt im
Mai 1625, denen er die Handschrift bei seinem Abschied hinter-
liess. Das Bekenntnis zeigt sich nicht von protestantischen
Ideen beeinflusst, wie man vielleicht nach dem personlichen
Verkehr des Verfassers mit protestantischen Theologen ver-
muten konnte, sondern vertritt ganz den Standpunkt der ortho-
dox-katholischen Kirche, wie dies auch der spitern kirchlichen
Haltung des Metrophanes Kritopulos entspricht ). Die Schrift
kann deshalb den symbolischen Schriften beigerechnet werden,
wenn sie auch ihrem Ursprunge nach eine blosse Privatarbeit
ohne offizielle Autoritit ist.

4) Das Bekenntnis des 'Petrus Mogilas (+ 1647), Patriarchen
von Kiew (S. 862—487). Die Veranlassung zu diesem Bekennt-
nis gab die Gefahr, die der Glaubenseinheit in Russland durch
die proselytistischen Bemiihungen einerseits der Jesuiten, ande-
rerseits protestantischer Emissire drohte. Diesen Bestrebungen
sollten Schranken gesetzt werden durch die Abfassung dieser
die orthodox-katholische Lehre zur ausfuhrlichen Darstellung
bringenden Schrift. Dieselbe hat die Form eines Katechismus
in Fragen und Antworten; sie ist in drei Abschnitte geteilt,
deren erster vom Glauben handelt, im Anschluss an die 12
Artikel des nicéno-konstantinopolitanischen Glaubensbekennt-
nisses; der zweite Abschnitt, von der Hoffnung, handelt vorl
Gebet und giebt eine Erklirung des Vaterunser und der neun
Seligpreisungen, Matth. 5; der dritte, von der Liebe, handelt

1) Vgl. iiber ihn die Monographie des Archimandriten Andronikos K, Demc:
trakopulos: Aox{uioy 7wspi T0v Piov xel TEY OCVYyQOUUETOY Moo ps=
vovs w08 Kowomovlov maveidoyov AhsEovdosics. Leipzig 1870



— 553 —

von den christlichen Tugenden und den entgegenstehenden
- Stinden, und von den zehn Geboten!). — Die Bekenntnisschrift
wurde urspriinglich russisch abgefasst, bald aber auch ins Neu-
griechische tibersetzt. Sie wurde von der Synode von Jassy 1642
und alsbald auch 1643 von den vier Patriarchen der orientali-
schen orthodoxen Kirche approbiert und in offiziellen Gebrauch
genommen als ,Bekenntnis des orthodoxen Glaubens der katho-
lischen und apostolischen Kirche“; wvon Peter dem Grossen
wurde sie 1723 in die russische Kirchenordnung aufgenommen.
Sie hat noch heute in Griechenland wie in Russland offizielle
Greltung als die Hauptbekenntnisschrift der orthodoxen orien-
talischen Kirche.

Der jetzt erschienene Anhang zum I. Band von 1893 ent-
hilt diejenigen Kkirchlichen FErklarungen und symbolischen
Schriften, die durch das dem Patriarchen Cyrillus Lukaris zu-
geschriebene und unter dessen Namen 1629 und 1633 ver-
offentlichte calvinisierende Bekenntnis veranlasst wurden. Me-
soloras tritt tibrigens mit voller Entschiedenheit dafiir ein, dass
dieser ungliickliche Patriarch das fragliche vom orthodox-
katholischen Standpunkte zu verwerfende Bekenntnis nicht
verfasst habe, dass er vielmehr demselben und den darin vor-
getragenen protestantischen Lehren durchaus fern gestanden
sei; wie denn auch schon die Synode von Jerusalem von 1672
dessen Person von der verurteilten Sache trennte und zum
Nachweis seiner personlichen Rechtgliaubigkeit zahlreiche Stel-
len aus seinen Homilien anfithrte. — Die in diesem Hefte ent-
haltenen Dokumente sind die Akten der gegen das angebliche
Bekenntnis des Cyrillus Lukaris gehaltenen Synoden von Kon-
stantinopel 1638, Jassy 1641/2, Jerusalem 1672; den zweiten
Teil der besonders ‘wichtigen Akten der unter dem Patriarchen
Dositheos gehaltenen Synode von Jerusalem bildet das Bekennt-
nis dieses Patriarchen, das auch im Jahre 1723 die Patriarchen
der orthodox-katholischen Kirche als das Bekenntnis ihrer
Kirche an die anglikanischen Bischofe sandten?); ferner die

1) Dieselbe Einteilung hat der jetzt im Gebrauch befindliche offizielle rus-
sische Katechismus (,Ausfithrlicher christlicher Katechismus der orthodox-katho-
lischen orientalischen Kirche®, neueste deutsche Ausgabe St. Petersburg 1887),
der dieselbe von dem Bekenntnis des Petrus Mogilas annahm. :

") Vergl. meine Ubersetzung des Sendschreibens der Patriarchen und des
Bekenntnisses des Dositheos im 1. Bande unserer Zeitschrift, S. 206—236.



Akten der Synode von Konstantinopel von 1672, deren Be-
kenntnis von dem Patriarchen Dionysios IV. von Konstantinopel
verfasst ist.

Der 2. Band dieses wichtigen Werkes, der die systematische
Darstellung der Symbolik enthalten wird, befindet sich, wie
mitgeteilt wird, schon im Druck; ich hoffe auch ihn unsern
Lesern bald in einer Besprechung vorfithren zu konnen.

Dr. F. LAUCHERT.

Mmvé 4. Xepovdomovlov, Meydlov (rivogog wijc Meyddns ot
Xo10t07 ExxAnoice, 0oF6dokoc yot0Tiaviny »xoxtiyn0ls 11005 X070
TV Oyxodooysioy xal magdsvaywysiov. ‘Exdidovar €yxpiOer xoi
ovordos tijc Teodg Zvvédov il Exxinoicg tic Eldddoc. Ev
AGiveug, gxdorns ArsEavdoos Hemeyswoyiov. 1893. 112 S. 8°.

Die neuerwachte geistige Regsamkeit in der Kirche des
Konigreichs Griechenland giebt sich auch darin kund, dass
auch dem Religionsunterricht mehr Aufmerksamkeit zugewandt
wird, als dies frither der Fall war und nach den Verhéltnissen
sein konnte. Aus dem Bedtirfnis, ein Lehrbuch fir den Reli-
gionsunterricht an hoheren Schulen zu haben, ist die Arbeit des
schon durch eine Reihe von theologischen und padagogischen
Schriften bekannten Herrn Chamudopulos hervorgegangen. Die-
selbe hat nicht die Form eines Katechismus, sondern eines
Leitfadens fiir den hoheren Religionsunterricht. Nach einer
Einleitung iiber die allgemeinen Fragen, iiber Religion, natiir-
liche Gotteserkenntnis, Offenbarung, und tiber die Quellen der
geoffenbarten Lehre, hl. Schrift und Tradition, behandelt der
erste Teil die Glaubenslehre der orthodox-katholischen Kirche
des Morgenlandes nach den zwolf Artikeln -des nicéno-konstan-
tinopolitanischen Glaubensbekenntnisses, der zweite Teil die
Sittenlehre nach den zehn Geboten, mit einer Erkldrung des
Gebetes des Herrn am Schluss. In knapper, priciser Form, die
sich an die Fassungskraft fortgeschrittener Schiler wendet,
ist das reiche Material bis in ganz specielle Einzelfragen der
Dogmatik hinein zur Darstellung gebracht. Dabei findet in
allen Punkten die Lehre und kirchliche Praxis (z. B. in der
Lehre von den Sakramenten) der orientalischen or thodoxen
Kirche ihren scharfen Ausdruck, auch im Gegensatze, WO ein
solcher besteht, zu der abendlandischen Kirche. Das Lehr-



— 2 5bh: —

~ buch erschien mit Approbation und Empfehlung der heiligen

Synode des Konigreichs Griechenland.
Dr. ¥. LAUCHERT.

Die Erlosungslehre des hl. Athanasins. Dogmenhistorische Stu-
die von Dr. HERMANN STRATER, Priester der Erzdidcese Kiln.
Freiburg im Breisgau, Herdersche Verlagshandlung. 1894. —
VI u. 201 S. 8 (Preis M. 3. —). '

Die vorliegende Schrift stellt in zwei Hauptteilen die Lehre
des hl. Athanasius vom Urstand und Siindenfall (die erlésungs-
bediirftige Menschheit als Objekt der Erlésung) und von der
Erlosung durch Christus dar. KEine vorausgehende Einleitung
behandelt die Erlosungstheorien des hl. Irenaeus und des Ori-
genes, als ,die beiden wichtigsten patristischen Quellen des
hl. Athanasius fiir seine Erlosungslehre“. Die Schrift zeugt
von einem sorgfiltigen Studium der Werke des hl. Athanasius,
und auch die Darstellung ist zu loben; es war jedenfalls das
Richtige, wenn der Verfasser sich bestrebt hat, wie er auch
im Vorwort erklart, ,iiberall die Lehren moglichst im Lichte
des Ideenkreises des hl. Athanasius aufzufassen und zu ent-
wickeln, nicht etwa in einem schon vorher fertigen System
unterzubringen.“ Vielleicht hétten nur da und dort die philo-
sophisch-spekulativen (platonischen) Ideen der beiden Jugend-
schriften Contra gentes und De incarnatione und die tiefe-
ren theologischen Gedanken der spiteren Schriften aus der
Zeit des Kampfes auch in der Darstellung mehr auseinander-
gehalten werden sollen!). (Uber die jiingst angefochtene Echt-
heit der beiden Schriften will ich unten noch ein Wort sagen.)

Die beiden kritischen Exkurse iiber die unter dem Namen
des hl. Athanasius tiberlieferten Psalmenkommentare (3. 29-—35)

') In meiner eigenen, umfassender angelegten Darstellung der gesamten dog-
matischen Lehre des hl. Athanasius (Die Lehre des hl. Athanasius des Grossen),
die, seit mehreren Jahren im wesentlichen fertig, sich gegenwirtig im Druck be-
findet und noch dieses Jahr erscheinen wird, habe ich mich bestrebt, diese Unter-
- Scheidung mehr zur Greltung kommen zu lassen, als dies in der bisher erschienenen
Litteratur der Fall ist. Dadurch wird auch eine einseitige Uberschitzung der
Jllgendschriften'gegenﬁber den Schriften des reifen Mannes am besten vermieden,
Welche letzteren, obwohl meist Gelegenheitsschriften, erst jene grossartige Geistes-
arbeit enthalten, an die wir bei dem Namen Athanasius denken.



— ' 556 —

und tber die Kchtheit der beiden Biicher gegen den Apolli-
narismus (S. 76—90) zeugen von einem guten Takt in der Be-
handlung kritischer Fragen. Der zweite Exkurs richtet sich
gegen die neuerdings von Dréseke verfochtene Behauptung
(Theol. Studien und Kritiken, 1889, wiederabgedruckt in dessen
Gesammelten patrist. Untersuchungen, 1889, S. 169—207), die
beiden Biicher contra Apeollinarium seien nicht von Athana-
sius, sondern von zwei andern alexandrinischen Theologen,
Nachahmern des grossen Bischofs. Dagegen hatte u. a. bereits
Funk in der Theol. Quartalschrift 1890, 8. 312, betont, dass die
Grinde Diasekes gegen die von Mountfaucon angefiihrten ,tot
veterum testimonia nec non antiquorum codicum auctoritas“
nicht aufkommen konnen. Striter betrachtet hier die Argu-
mente Drasekes im einzelnen und widerlegt sie durchaus tiber-
zeugend. : : ‘

Die neueste Arbeit von Driseke: oAthanasiana. Unter-
suchungen iiber die unter Athanasios’ Namen iiberlieferten
Schriften ,Gegen die Hellenen“ und ,Von der Menschwerdung
des Logos““ (Theol. Studien und Kritiken 1893, S. 251—315),
in welchen Dréiseke die Hchtheit dieser beiden Biicher bestrei-
tet, hat Striter dagegen vor dem Erscheinen seines Buches
nicht mehr kennen gelernt. Kin Schaden ist dem Ietzteren
aus der Unbekanntschaft mit dieser Arbeit nicht erwachsen.
Da ich immerhin zu der darin aufgesteliten Behauptung Stel-
lung nehmen muss, so moge es mir gestattet sein, hier das
Notige dariiber zu sagen. Wenn (. Kriiger (Theol. Litteratur-
zeitung 1893, Nr. 14, S. 359) urteilt: ,Von Drésekes Argu-
menten scheint mir in der That kaum ein einziges ernstlicher
Erwagung wert zu sein“, so ist damit nicht zu viel gesagt.
Die Nichtigkeit der meisten ist auf den ersten Blick klar, und
wie diejenigen beschaffen sind, die noch einige scheinbare
Bedeutung haben konnten, wenn die Voraussetzungen richtig
wiren, mag das Folgende zeigen. S. 290 sagt Dréseke: ,Wenn
Apollinarios von Laedicea in wissenschaftlichen Erorterungen
etwas als thoricht und ungereimt bezeichnen will, bedient er
sich mit Vorliebe des Wortes &zomor. In seinen um 360 ver
fassten Schriften gegen die Arianer begegnen wir diesem fief
Gegner Schlussfolgerungen ablehnenden oder als ungereimb
bezeichnenden Ausdruck fast auf Schritt und Tritt. Dense_.lben
Gegnern gegeniiber bedient er sich ferner einer ganz €1geh:



— 85957 —

artigen Wendung, indem er, seine eigene Meinung klar hin-
stellend, die Worte folgen lisst: xév Edvdwos pn) 9éky, =av
W) dédnc Aévis, auf denselben beztiglich xay un Féhns, xav w)
Jédwor pere oo oi ‘Tovdeior. Beide Besonderheiten finden
sich nun auffallenderweise genau ebenso in unserem zweiten
Buche. Da lesen wir das awomov in demselben Sinne und
in demselben Umfange, wie es Apollinarios verwendet...,
und II, 37, jenes merkwiirdige, an eine bedeutungsvolle Wahr-
heit — hier: Christus unser aller Leben, der wie ein Schaf
fir das Heil aller sein Leben in den Tod gab — angeschlos-
sene xav Tovdaior w1 miorevwow. Sollte hier nicht eine gewisse
Abhéngigkeit anzunehmen sein, so zwar, dass der spéter schrei-
bende Syrer Apoll.,, selbst ein vorziiglicher, rhetorisch griind-
lich gebildeter Schriftsteller, seines grossen Landsmannes [des
von D. angenommenen Verfassers, s. unten] rhetorisch aus-
gezeichnete Schrift mit Teilnahme gelesen und dessen Eigen-
art im Ausdruck sich angeeignet habe?“ Dagegen ist zu
sagen: Was das d&vomov betrifft, so beweist 1) eine Uberein-
stimmung in einem so gewdhnlichen Worte tberhaupt nichts;
dazu braucht doch ein Schriftsteller nicht von einem andern
abhingig zu sein, um irgend etwas (es handelt sich bloss um
die ﬁbereinstimmung im Worte, nicht um eine sachliche) ab-
surd zu finden und mit dem ganz gewthnlichen Worte so zu
nennen; 2) finden wir aber das &romov auch ebenso in den
Spateren Schriften des hl. Athanasius; davon nur ein paar
Beispiele: Or. I. c. Ar. 15: 0 ioov dromov draveijos. 16: voiod-
T0y 01 09y drdmov. (19: Song o dromiag ysuov 07l voiro.) 20:
Xl yep gavepdregoy &y wig dor 7mddw To dwomoy i lpfOews.
25: avomog 9 roladry 8oWTnOig, val Grorrog xel Ase dvognuicg.
Or. IT. c. Ar. 21: Omep dromov av el xai ddvvesov. Was aber
den zweiten Punkt, die ,ganz eigenartige Wendung®, betrifft
so wird sich jeder, der einigermassen mit den Werken des
hl. Athanasius vertraut ist, erinnern, dass dieselbe eben zu
den charakteristischen Eigentiimlichkeiten seiner Sprache gehort.
Folgende Beispiele werden gentigen: Or. I c. Ar. 52: xav oi
“Agsievol, oc tvghol, e vodryy wire dlho v TdY Seiwy Aoylwy
Blémwow. Ib. 64 (Schlussworte des 1. Buchs): xav dydoioros
TyREVOOW of aigsrixol xed gildvetnor moos Gogfeey. Or. IL c. AT. 22:
xay Aosim w1 doxii. Ib. 28: xav of Apsievel v TovTy dierponyvio-
0w sovrode. Ib. T0: xdv paivovres of Apsiomeriver. Or. IITL c.



— b8 —

Ar. 8: xdv poivoveer of dwefolmol. Ib. 42: xav of ‘Agaavoi
7} ayvoig xavaninrwow. Ib. 49: xav of Agsievol.... w1 woGJIox@ar.
Ep. IL. ad Serap. 9 (Schlussworte): xév dicpoay@or pvoidug ©f
favrdy dyvolg of Apeavoi. Ep. ad Adelphium 4: =iy voic Apec-
voig un doxfj. Ib. 8: xay Agsiopevivon diwoonyviwow éoeveods. Re-
sultat: Wenn man den angefithrten sprachlichen Einzelheiten
tiberhaupt eine Beweiskraft zuerkennen will, so wendet sich
dieselbe gegen Draseke, denn es ist erwiesen, dass in diesen
Punkten der Sprachgebrauch der unbezweifelten Schriften des
hl. Athanasius mit dem der beiden angegriffenen Biicher der-
selbe ist. Mit solchen und #hnlichen Argumenten stiitzt Dré-
seke seine These, die beiden Biicher seien nicht vor dem aria-
nischen Streit von dem damals noch jungen Athanasius verfasst,
tiberhaupt nicht von einem Alexandriner, sondern c. 350 von
einem zwar mit alexandrinischer Bildung vertrauten antioche-
nischen Semiarianer: Eusebius von Emesa heisst der aus der
Geschichte des hl. Athanasius und aus ein paar {iberlieferten
Fragmenten bekannte Mann, der durch den an Athanasius
begangenen Raub'zu einem der hervorragendsten Theologen
des 4. Jahrhunderts gestempelt werden soll. Nun sollen die
Schriften mit ihrem ganz philosophisch-spekulativen Charak-
ter, mit ihrer ganzen aus der alexandrinischen Schule her-
vorgehenden Art, nach Driseke auf einmal in der gesamten
Schriftbehandlung ,antiochenisches Gepriage, antiochenische ATt
und Weise“ zeigen (S. 286 f.). Die Lehre soll die eines niich-
ternen, gemdissigten Semiarianers sein, der ,der Anwendung
fremdartiger spekulativer Formeln in der Dogmatik abgeneigt
war“, nur die Schriftlehre vortragen wollte (S. 306 ff.). Die
Bemerkungen S. 306 ff. iiber vermeintliche Besonderheiten der
Lehre, in denen die beiden Biicher mit den iiberlieferten Frag-
menten des Eusebius von Emesa tbereinstimmen sollen, sind
nicht viel wert, ungefahr von gleicher Qualitit wie das oben
besprochene Argument aus dem Sprachgebrauch. Bewiesen
oder auch nur wahrscheinlich gemacht wird dadurch nichts.
Der Raum verbietet mir ein n#heres Eingehen, es ist auch
ganz tiberfliissig fur jeden Urteilsfihigen, der die beiden frag-
lichen Biicher einmal gelesen hat. Nur auf eine dogmatische
Stelle will ich noch hinweisen, von der D. nichts sagt- De
incarn. 47 lesen wir: udvog 03 ¢ Xoiowog v avdowmois EyywQio ]
Se0s dinIwog Seob Fedc Adyog. So konnte der spatere Vertel-



[l el

—— BRYg- =

diger des owoovows vor dem Kampfe schreiben, und damit
stimmt die ganze Logoslehre der beiden Biicher tiberein; ein
Semiarianer hétte sich wohl nicht so ausgedriickt. Aus dem
Gesagten wird zur Gentige hervorgehen, dass die Darstellun-
gen des Lebens und der Lehre des hl. Athanasius ruhig ihren
bisherigen Charakter behalten konnen, ohne einer ,eingehen-
den Berichtigung und Umgestaltung® zu bediirfen, wie Driseke
am Schluss seiner Arbeit verlangt.

Nach diesem Exkurs, der zwar mit dem vorliegenden
Buche direkt nichts zu thun hat, aber doch sehr zur Sache
gehort, wie der Schlusssatz zeigt, schliesse ich mit nochma-
liger Empfehlung des fleissig gearbeiteten Buches.

Dr. F. LAUCHERT.

III.

The Cambridge companion to the Bible. Edited by Prof. LUMBY
D.D. Cambridge at the University Press, 1893.

No Englishman can fail to be gratified at the unstinted
praise which the Editor of the Revue has lavished with such
- an unsparing hand on the Oxford Aids to the Study of the Bible,
and it would certainly be unbecoming to suggest for a moment
that that praise is not fully deserved; but as a loyal son of the
University of Cambridge, I feel that I must ask those who have
read the notice of the Oxford Book to read also a few words
on the Cambridge one which was issued very shortly before
the other. The Cambridge book is not a new edition of old
materials, but is an entirely new work and unlike its rival
it is thoroughly representative of the University whose name
it bears. The general editor is the Lady Margaret, Professor of
Divinity and the great bulk of the book is produced by the Divinity
Professors or other residents in the University. On the other
hand comparatively little of the Oxford work is due to men
now closely attached to the University and the general Editor
of the New Edition, to whom it owes very much indeed of its
Value, is Dr. Maclear, Principal of S. Augustine’s Missionary
College in Canterbury and a distinguished member not of Oxford
but of Cambridge. The Cambridge book then, besides its intrinsic



importance to all who wish to understand their Bibles, is of
interest to those who are anxious to learn the teaching of the
Church of England on Biblical subjects, because, though it is
not officially authorised to represent that teaching, it cer-
tainly represents the teaching of one great University where
a large proportion of the clergy receive their general and
theological education. The book is without illustrations and in
that point must yield the palm to its rival, but the Maps,
though of course not perfect, are excellent and are produced
with great clearness and on the whole accuracy. The edition—
several have been issued at prices from 1/ to 4/6—that lies
before me consists of 412 8° pages of extremely close print
and contains a mine of information on all subjects connected
with the Bible, concluding with an Index of Subjects and a
Concordance. The structure of the Bible and the History of the
Canon are treated by Prof. Ryle and are followed by a most
characteristic article on Sacred Books of other Faiths by the
Bishop of Durham. The History of the Hebrew and Greek Texts
and of the Translations of the Bible are treated by D* Sinker,
Mr. Murray of Emmanuel College and D" Moulton. These
are followed by excellent Introductions to the several Books
of the Old and New Testaments and an account of Biblical
History from the earliest times down to the Apostolic Age. In
this part I would specially ask attention to the admirable ar-
ticle by Prof. Stanton on the History of the Progress of Revelation
and the Messianic Hope and to that by Prof. Gwatkin on the
Jewish People, the Roman Empire and the Greek World in the
Apostolic Age. These are very short, but are a mine of sound
information. The Antiquities of the Bible are treated by D
Watson, Prof. Lumby and others. In this part D* Watson's
work is specially admirable, while no better authority on the
Natural History of the Bible than Canon Bonney could be found.
One other feature deserves notice and that is the Glossary of
Bible Words which is furnished by Prof. Skeat, one of the greatest
living Authorities on the subject of Old and Medieval English.
I will say no more but simply ask those who wish to know
what is being done and thought about the Bible in England at
present to give this work their most careful consideration.
A.J.C. ALLEN.



= Dbl =

The Church in Scotland by Herbert Mortimer Luckock D.D.
Dean of Litchfield. London, Wells Gardner, Darton and Co.

This is one of a series of books that are being issued under
the general editorship of the Rev. P. H. Ditchfield dealing with
the history of the various national Churches throughout the
world. Each national Church is treated in an octavo volume of
about 350 pages. The result of course is a great unevenness of
treatment, as the history of some Churches is so much less
extensive than that of others and yet the account of each has
to be compressed into about the same space. Thus some of the
volumes are very satisfactory and this is notably the case with
the one before us, while others are little more than a mere
outline. Still the series is no doubt very useful and will help
many to gain some idea of Ecclesiastical History in an easy
and pleasant form. ;

The interest of the History of the Church in Scotland centres
very largely round the contrast which it offers to that of the
Church in England and to the illustration it affords of the
influence of political events and political antipathies on Church
affairs. _

It is impossible to assign a definite date to the beginning
of Christianity in the country which we now know as Scotland.
Some knowledge of Christ must have been brought to the country
by the Roman soldiers and the Church in Southern Britain
cannot have been altogether without influence in the North,
but the first authentic information that we have is in connection
with the preaching of S. Ninian in the end of the fourth century.
His missionary work and the building of the church at Whithorn
in Galloway mark the beginning of what we may call the
Celtic period of the Scottish Church. This period is notable
for the name of S. Kentigern and for the work of the Irish
missionaries who followed in the steps of S. Columba and made
lona the centre of Christian work not only in Scotland but in
the North of England as well. The period is noteworthy for
the complete absence of any attempt at parochial or even
diocesan organisation. The Church was almost entirely monastic.
The rulers were the Abbots of the greater houses, and though
of course there were Bishops to discharge the spiritual function
of ordination, so far as jurisdiction was concerned the Abbots



— 562 —

were supreme. This period lasted to the reign of Malcolm Can-
more who came to the throne in 1057. He married Margaret,
an HEnglish Princess, and through her influence and that of her
son David, who succeeded his father on the throne, Parochial
and Diocesan organisation, similar to that existing in England,
was introduced and the Bishops gained their rightful place as
rulers of the Church. But this change brought troubles with it.
The Archbishops of York revived an old claim based on Gre-
gory’s instructions to Augustine to Metropolitical Authority over
Scotland and, to free themselves from the tyranny that they
feared near at hand, the Rulers of Scotland threw themselves
first into the arms of Canterbury and then into those of Rome.
Just as opposition to England continually made Scotland during the
Middle Ages the political ally of France so jealousy of the English
Metropolitans made the Church in Scotland more intensely Roman
than perhaps any other Church in Europe. It was not till 1442
that Scotland had an Archbishop of her own. In that year the
See of S. Andrews was raised to Archiepiscopal dignity by &
Bull from the Pope and Glasgow received the same privilege
fifty years later. During the whole of the preceeding centuries
the Pope exercised direct Metropolitical authority in Scotland.
The extent to which the Church was under the rule of the
Pope comes out very clearly in the founding of the Scotch
Universities. Very little seems to have been done for education
for a long time. No University existed in Scotland before the
fifteenth century. In that century S. Andrews, Glasgow and
Aberdeen were founded—all by Papal Bulls. Edinburgh did not
come into existence till after the Reformation.

The Church seems to have fallen into a deplorable con-
dition during the centuries before that event. Corruption, ne
glect, simony appear to have been rampant to a degree that
was quite unknown in England and with the exception of Ken-
nedy, who was Primate in the fifteenth century and took,a’_
great interestin the development of the University of S. Andrews,
there is scarcely a single ecclesiastic noteworthy either as &
theologian, statesman or patriot.

The Reformation began in an unpropitious manner. Gem.‘ge
Wishart who had been active in preaching Lutheran doctrlr.le
in various parts of Scotland was burned by Cardinal Beaton 11
1346 and the Cardinal himself was murdered by a party of the



S 903

nobles, stirred up to the deed partly by anger at the treatment
of Wishart and partly by the influence of Henry VIII who
was anxious to extend his power over the whole of Britain.
. The death of the Cardinal was the signal for the outbreak of
civil war and the years that followed are filled with strife and
murders. It is hard to find a ray of light anywhere. The one
redeeming feature of the time—and that does not go very far—
is the disinterestedness of John Knox. It is impossible here to
attempt to give even the barest outline of the changes that
took place during the century and a half that elapsed be-
tween the death of Beaton and the final settlement at the
Revolution. Dean Luckock has given a very clear if somewhait
short narrative of the time and it is on the whole the part of
the book that will be read with most interest. In 1560 what
is known in Scotland as the first reformation took place, the
old Church came to an end. The priests and bishops were
forbidden to continue their sacred ministrations and they seem
for the most part to have submitted to this without much struggle.
The use of a Liturgy was abandoned and the rule of the Church
was handed over to presbyteries. Nominal Bishops were appointed
to hold the ancient sees, but these were not consecrated and
had no ecclesiastical functions. The object of appointing them
was that they might receive the revenues and hand over all
or a large part to their patrons amongst the nobles. The Me-
dieval Church in Scotland was extremely rich. During the
Reformation she was reduced to the extreme of poverty and
still less was done there than in England to apply the spoils
to any good use. In 1610 under the influence of James I Epis-
Copacy was restored to Scotland. Three of the nominal Bishops
were consecrated in the Chapel of London House by four English
Bishops and the other Bishops were consecrated by these. The
rule over the Church was to a large extent entrusted to them,
but nothing could be done to restore the use of a Liturgy. The
effort to introduce this was reserved for Charles I and Laud: it
led, as is well known, to the adoption of the National Covenant
and contributed very largely to the overthrow and death of
Qharles. At the Restoration episcopacy was again restored as
1t had been under James and lasted till the Revolution of 1688.
At that time the Bishops without exception took up the position
_ Of non-jurors. We may admire their conscientiousness, but cannot



—  H64 —

but mourn over the result of their action. Deserted by the
Bishops, William of Orange was driven to throw himself into
the arms of the Presbyterian party. The result was that Presby-
terianism was established as the acknowledged religion of Scot-
land and as such has remained to the present day.

Dean Luckok treats the History of the Church in Scotland
from the time of the Revolution under three divisions. These
are occupied with the Established Church, the Episcopal Church
which draws its succession from the non-juring Bishops and the
Roman Catholic body. The last of these dates from 1560. At
that time there were some who refused to desert the faith of
there fathers and clung to the old ways. This was especially
the case in the Highlands. The body who did this was kept
together by the agency of mission priests, but for a long time
there was no definite Church organisation. In 1653 the Pope
appointed a Vicar Apostolic to superintend the clergy in Scot-
land but it was not till 1695 that the Vicar was consecrated
and the first Roman Catholic Bishop set foot in Scotland. Dur-
ing the present century the Roman Body in Scotland has made
much progress. In 1878 eight dioceses were formed by a decree
of Lleo XIII. These were coincident with some of the ancient
sees of Scotland and were already occupied by Bishops of the
Episcopal Church. These latter issued an indignant remonstrance
at the act of aggression which of course fell on deaf ears but
vindicated their claim to represent the Catholic Church in the
country. There are now in Scotland 362 clergy besides the
Bishops and about 340,000 laymen belonging to the Communion. -
The great increase however which has taken place is not due
to any considerable progress in the work of converting the
people of Scotland but to the large Irish immigration that has
taken place of recent years. This is clear from the fact that
there are 220,000 of the laity in Glasgow alone and Glasgf)W
and Liverpool are the two centres to which Irish emigration
has naturally flowed. o
_ I have no space to say anything on the History of the
Established Church and the other Presbyterian bodies that have
been formed at various times by secession from it. An interest-
ing account of these will be found in the Dean’s pages and
the narrative will suggest many reflections as to the impos:
sibitlity of maintaining the unity of the Church once the stand-



e

ards of Catholic faith and practice are abandoned. I must
employ the remaining space at my disposal to give some slight
account of the history and present state of the Episcopal Church,
The fortunes of that Church have been very chequered. After
the Revolution she became identified with the Jacobite party
and did not shake herself free from this connection till the death
of the young Pretender in 1788. During the century before
that event the history of the Church is a record of efforts to
maintain her life under very adverse circumstances and is
marked by only two events of note. These are the drawing
up of the Scotch Communion Office mainly under the guidance
of Bishop Forbes, which was issued in 1764, and the consecration
of Samuel Seabury to be the first Bishop of Connecticut which
took place in an upper room in Aberdeen in 1784. The old
diocesan organisation had been abandoned, and during the half
century that followed the Revolution, the Church was governed by
a College of Bishops with an elected Primus. This state of things
was brought to an end in 1732, when nine Dioceses were appor-
tioned out. There are now seven Diocesan Bishops presiding each
over one or more of the ancient Dioceses of the country. There
are 305 clergy in all and nearly 96,000 laymembers of whom
more than 37,000 are communicants. The financial position of
the Church is also satisfactory and there appear to be great
- bossibilities opening before her in the future, A large proportion
of the nobility belongs to the Church and the hold of orthodox
Presbyterianism seems to be becoming weak. The result of
this may be an addition to the ranks of practical atheism: it
may be the increase of the power of Rome: if the Church is
faithful it will be the return of a large part at any rate of the
people of Scotland to the pure Catholic faith as that is taught
by the Church. But if this end is to be attained, the Church
must become more thoroughly Scotch than she is. At present
she appears to Scotch eyes to be mnothing but a part of the
Church of England transplanted to Scotland. This idea is en-
. Couraged by the fact that when a Bishop dies his successor is
hearly always sought not in the ranks of the Scotch clergy
but from England. In this way the Church may secure the
services of men of more power than she could find at home,
but the loss is great and she never will become in reality as
‘Well as in name the Church of Scotland, till she learns to educate



— D66 —

her own ministers from the highest to the lowest and becomes

thoroughly national in her constitution and her teaching.
A.J. C. ALLEN,

IV.

- AmELINEav: Traduction de lhistoire des monasteres de la
Basse-Egypte en copte; in-4°, Paris, Leroux.

ArMAND JEAN (le P.), S. J.: Les évéques et les archevéques de
France de 1682 a 1801; 1 vol. in-8°, 544 p., Paris, Picard.

H. Bois: de la Connaissance religieuse, essai critique sur de
récentes discussions; Paris, Fischbacher, gr. in-8°, 366 p., 1894.

J. Bovon, Théologie du N. T., T. Il.: 'enseignement des apotres,
in-8°, 604 p.; Lausanne, G. Bridel, 12 fr.

L. BrunscuvicG: Spinoza (ouvr. couronné), in-8°, 225 p.; Alcan.

Fr. DeLacroix: les Proces de sorcellerie au XVII® siecle; in-12,
Paris, librairie nouvelle, 3 fr. 50. '

Dipon (le P.): la foi en la divinité de J.-C.; in-16, Paris, Plon, 3 fr. 50. -

GonTtHiER (I'abbé): Journal de S. Fr. de Sales durant son épis-
copat (1602-1622); in-8°, Annecy.

Stepu. GseLL: Essai sur le régne de P'empereur Domitien,
1n-8° - Patis; . Thorin, 12 fr.

® Die zweite Auflage der Schrift von INNOCENTIUS MIRABUNDUS

wird zu Freiburg i. Br. in der Fr. Wagnerschen Buchdruckerei
erscheinen und kann durch Vermittlung jeder Buchhandlung
bezogen werden. Behufs moglichster Verbreitung der trefflichen
Broschiire und zur Erleichterung der Anschaffung fiir Unbe-
mittelte ist der Preis fiir dieselbe pro Exemplar auf 20 Pfg.
festgesetzt. Die zweite Auflage ist iibrigens durch verschie-
dene Zusiitze und eine tiberaus interessante Vorrede vermehrt.

IreLanp (Mgr.): L'Eglise et le siécle, avec préface de l'abbé
Klein,; in-12, 4° édit., 2 fr. .

G. Jeouier: le Livre de ce qu'il y a dans I'Hadés; version
abrégée d’apres les papyrus.de Berlin et de Leyde ; gf. in-8°,
Paris, Bouillon, 9 fr.

H. KLEFFLER : Science et conscience, ou théorie de la force pro-
oressive; T.I, 1la méthode naturelle; in-8°, 377 p., Paris, Alcan, 41t

E. Lavisse et RamBaup, Histoire générale du IV® siecle a 1nos
jours, T.IV: Renaissance et Réforme, les nouveaux mond€S§
Eatis, Colin, 12 fr. '



— bB67 —

Leon xmi: Lettres apostoliques, encycliques, brefs, etc., texte
latin avec la trad. francaise, et table alphabétique; 3 vol.
in-8°; Paris, Roger et Chernoviz, 9 fr. '

L. Mfnarp, Etudes sur les origines du christianisme, in-12,
56 p.; — Exégese biblique et symbolique chrétienne. in-12,
35 p.; Paris, librairie de l'art indépendant. ‘

Oficios provisionales de la Iglesia episcopal Mexicana 6 Iglesia
de Jesus; Mexico, tipogr. Gonzales, 1894, in-18, 94 p. (Avec
lautorisation de M. John Williams, président de la Chambre

~des évéques des Etats-Unis.)

F. Prirron: I’Année philosophique, IV® année, in-8°, 316 p.,
Paris, Alcan, 5 fr. Ce volume contient trois importantes
études: de M. Renouvier, sur la doctrine de Jésus; de M.
L. Dauriac, sur Dieu selon le néo-criticisme; de M. Pillon,
sur I’évolution de lidéalisme au XVIII® siecle. Suivent 94
études bibliographiques de M. Pillon sur les plus intéressants
ouvrages de philosophie publiés en langue francaise pendant
Pannée 1893. Quoique le point de vue du critique soit systé-
matique et exclusif, ses comptes-rendus n’en constituent pas
moins un vaste et intéressant répertoire philosophique.

L.peRosny: le Bouddhisme éclectique, in-16,Paris, Leroux, 2 fr.50.

L. Rurrer: le prof. Louis Gaussen (1790-1863), broch., Geneve,
Wyss et Duchéne.

S. Francois d’Assise et la sainte Eglise romaine, en réponse 2
- M. Paul Sabatier ; extr. du «XXe siecle » ; Marseille, broch., 22 p.

SIcARD (I'abbé); les évéques pendant la Révolution, in-8°; Paris,
Lecoffre, 6 fr.; — les évéques avant la Révolution, in-8°,
2° édit,, Paris, Lecoffre, 6 fr.

Theologischer Jahresbericht (HoLtzmann); XIII. Band, I. Abt.
1893, Exegese von Siegfried und Holtzmann; in-8° 148 S,
Brauschweig, Schwetschke & Sohn, 5 Mark.

L. Triar, Sermons, 2° série; Nimes, Lavagne-Peyrot, 3 fr. 50.

TH. Trozrv, der Volkerapostel Paulus und die Apostel der
Beschneidung in ihren Beziehungen zu einander, in ihrem
Leben und in ihrer Lehre; Kazan, in.8°, 258 S. (russisch).

ALE. Euruarp, Die altchristliche Litteratur und ihre Erforschung
seit 1880; Freiburg i. B. und Strassburg, Herder, XIX und
239 S., Mark 3. 40. (Wird im nachsten Heft besprochen.)

Revue intern, de Théologie. Heft 7, 1894, 38



	Bibliographie théologique

