Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)
Heft: 5

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

=

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

L

La Transformation du dogme christologique au sein de
la théologie moderne, par M. PauL Cuaruis, pasteur &
Chexbres, Lausanne, Bridel, 1893, tn-8°, 125 pages.

Jai lu cette étude avec le plus vif intérét, soit & cause de:
la gravité du sujet, soit & cause des divisions qui existent
dans le protestantisme de langue francaise sur les questions.
christologiques. J'espérais que le talent et la science de 1'auteur
me guideraient & travers ces divisions, et me feraient voir olt
en est actuellement le protestantisme francais. Je ne me suis.
pas trompé. L'’étude de M. Chapuis est trés incomplete, il est
vrai, mais elle est aussi trés instructive.

Je n'ai point a établir ici les points sur lesquels je suis.
d’accord avec lui, ni ceux sur lesquels je suis contraint de
me séparer; encore moins aije & discuter le fond de sa these.
Cette exposition et cette discussion me méneraient trop loin.
Je veux simplement résumer, objectivement et brievement, Sa
pensée, dans le but de renseigner les lecteurs catholiques qui
désirent se tenir au courant de la nouvelle crise dogmatique
que traverse le protestantisme contemporain. |

L’honorable pasteur ne dissimule pas «le désarroi dogma-
tique qui régne a 'heure actuelle dans le monde évangélique>-
«La théologie qui se dit positive, dit-il, tend & devenir inco-
hérente et sceptique; elle finira, si elle n’y prend garde, par
l'agnosticisme » (p. 40). Au milieu de ce désarroi et de cette:
incohérence, il se range du coté des maitres qui se nol‘nl’ﬂ‘_fﬂt
«Rothe, Ritschl, Beyschlag, Lobstein, Harnack, Dandiran, Astié»



= 7

(p. 124); il se sépare, au contraire, de I'école de MM. Gess,
Godet, Gretillat (p.11), Chatelanat (p. 89—97), Jules Reymond,
(p. 97—106), Cordey (p. 106—109), Porret (p. 110—111), Wab-
nitz (p. 111—114), etc.

Tandis que, conformément a 1’anc1enne terminologie, nous
appelons «dogme » la doctrine chrétienne stable, qui a été en-
seignée par J.-C. méme, et « spéculations théologiques» les expli-
cations variables et quelquefois contradictoires données par les
théologiens, M. Chapuis entend par dogme la spéculation théo-
logique, et il appelle «religion» la substance du christianisme,
«substance sans cesse identique a elle-méme». La religion est
comme la pensée, qui reste; et le dogme, comme le langage
qui transforme ses mots (p. 2—3). En quoi consiste la religion,
la substance, la pensée? En ce que les fideles, répond M. Cha-
puis, ont toujours considéré J.-C, « comme un étre a la fois divin
et humain» (p. 4). Mais en quoi consiste la nature de ces deux
attributs et comment faut-il en saisir 'unité organique? Ceci
rentre dans la spéculation et n’est plus de I'essence méme de
la religion chrétienne. La Parole a €€ fatte chair, voila la
pensée et le fait de l'incarnation; mais quel a été le mode
de cette incarnation? «Eyévero, dit lauteur, est le verbe le
plus général que connaissent les langues humaines; il permet
toutes les suppositions, celle de Luther, celle du type réformé,
la kénose et tout ce que vous voudrez. Le fait de devewir,
plus exactement d'aprés laffirmation johannique, le fait de
Pentrée du Logos dans le domaine de la vie humaine, disons
méme l'incarnation par l'abaissement, voila tout ce qu’on est
en droit de sortir du texte pris en soi. Il ne saurait donc
devenir 'appui solide, encore moins la démonstration scriptu-
raire de I'hypothése» (p. 31).

M. Chapuis enseigne que «les écrivains sacrés posent le
fait, parlent en diverses formes de 'abaissement, mais qu’aucun
d’eux ne détermine le comment de cette incarnation (p. 36)»;
que les théories des théologiens ne sont que des essais d’ex-
plication, qui ne doivent pas é&tre identifiés avec la pensée de
Dieu (p. 38). «La substance, dit-il, le fond éternel des choses
et des faits demeurent identiques a eux-mémes; mais & mesure
que nous en pénétrons mieux le sens et la valeur, nos formules
se perfectionnent..... Christ dans sa personne et son ceuvre
demeure le méme hier, aujourd’hui, éternellement; mais, dans



=

la mesure out nous le contemplons et l'étudions, nos impar-
faites formules s’approchent mieux des divines réalités» (p. 77).
M. Chapuis croit donc au progrés théologique et il donne son
systéme christologique comme un progres.

Il n’hésite pas a se séparer de la christologie de Luther et de
celle de Zwingli (p. 6—7). Il rejette la christologie traditionnelle
des conciles oecuméniques, soit parce qu’il est antitrinitaire, soit
parce qu’il est monophysite. Supposant que les deux natures
en J.-C. sont opposées (p. 44) et qu'il est impossible d’établir
avec elles en J.-C. une unité suffisante (p. 71), il n'admet qu’une
seule nature, qu’il appelle humano-divine (p. 44). Evidemment il
v a malentendu et M. Chapuis n’a pas di étudier a fond les
conciles oecuméniques. Il ne le laisse, en effet, que trop sup-
poser, lorsqu’il écrit des lignes comme cellés-ci (p. 96): «A-t-on
réfléchi aux conséquences pratiques de cette dualité irréductible,
posée en principe et que ne connait aucun des documents scrip-
turaires? On établit 4 l'entrée du sanctuaire chrétien un saut
infiniment plus périlleux que celui d'Henri IV. On affirme que,
pour croire, il faut dés ’abord interdire aux facultés humaines
d’obéir & leurs lois constitutives; il faut croire d’autorité, malgré
I’évidence, contre 1'évidence, en imposant silence aux lois in-
tellectuelles et morales de notre étre. Rome dit ces choses et
les impose a ses enfants, mais nous ne sommes pas enfants
de Rome, et les nécessités théologiques et pratiques nous par-
lent un autre langage.»

J'ignore si ces lignes portent coup dans le monde protes-
tant; mais elles sont sans force chez nous catholiques-chrétiens,
qui, cependant, ne sommes point des enfants de Rome, et qui
n’entendons point imposer silence aux lois intellectuelles et
morales de notre étre. Nous sommes trinitaires; nous répu-
dions l'arianisme, P'apollinarisme, le nestorianisme et le mono-
physisme, et c'est précisément parce que nous répudions ces
erreurs que nous nous faisons du Christ, de son humanité et
de sa divinité, une notion qui nous semble parfaitement ration-
nelle. Le tout est de s'entendre en ayant un point de départ
commun et en n'avancant que pas 4 pas et parallelement, .
chose rare chez la plupart des théologiens.

Quoi qu'il en soit, M. Chapuis réduit 2 deux seulement les
écoles christologiques actuelles (p. 9): 'une qu'il appelle «spé-
culativo-historique », et l'autre «historico-expérimentale». 1l



— 149 -

combat trés longuement la premiére, dont la théorie se résume
dans la kénose, théorie qu'il qualifie d'extra-biblique (p. 34), de
mythologique (p. 85), etc., et qui, effectivement, telle qu’il 'ex-
pose, est absolument inacceptable. Malheureusement, il conclut
de la fausseté de cette kénose A limpuissance des anciennes
formules, &4 la négation des deux natures, qu'il déclare devoir
étre «fondues ensemble» (p. 29), fusion qui ne nous semble
plus que de la confusion.

Une fois lancé dans cette voie et entrainé par sa répulsion
contre cette kénose — répulsion d’autant plus grande aujour-
d’hui qu’il 1'a enseignée autrefois (p. 17), — il est contraint,
pour soutenir la christologie «historico-expérimentale », de
donner a beaucoup de textes scripturaires un sens qui nous
parait forcé et erroné. On le comprendra aisément, lorsqu’on
saura que, d’aprés M. Chapuis, la divinité de J.-C. se réduit &
sa sainteté (p. 68); que J.-C. n’est Dieu que parce qu'il mani-
feste Dieu (p. 71); que la notion de préexistence n'est que la
notion de prédestination et de préparation (p. 50); que, par
conséquent, admettre la préexistence de J.-C., c'est admettre
simplement qu'il a été prédestiné et préparé par Dieu pour
étre le Sauveur, et rien de plus; qu'affirmer davantage, c’est-
a-dire une préexistence personnelle et consciente au sens tra-
ditionnel, c'est sortir de la doctrine évangélique et tomber
dans les utopies de la philosophie grecque (pages 63 et 64).
M. Chapuis suppose que les Peres grecs n’ont pas compris
I'évangile; qu’ils 'ont oublié et méconnu, pour se livrer & une
métaphysique erronée, de laquelle est sorti le dogme christo-
logique traditionnel de I'Eglise. Il enseigne que la divinité de
J.-C. n’est que son humanité supérieurement sanctifiée. Il con-
clut ainsi: «Jésus de Nazareth, fils de David, vainqueur du mal
et de la mort, est devenu par sa sainteté, librement conquise
au travers des combats, le Fils bien-aimé du Pére, parfaite révé-
lation de Dieu aux hommes ses fréres. 1l a réalisé 'homme vrai,
qui est 'union parfaite, dans la créature, du divin et de 1’hu-
main. En lui se confondent comme en un tout inséparable la
divinité et 'humanité. 7/ esti Fils de I’ Homme, parce qu'il est
- Fils de Dien; il est Fils de Dieu, parce qu'il est Fils de
I’Homme. Voila notre synthese.... Elle essaie de chasser
du dogme christologique ces éléments de philosophie grecque,
ces ' a priori payens, qui, transportés dans l'explication du



150 =

témoignage apostolique, ont produit le dogme traditionnel et
arraché la personne et l'ceuvre du Christ & cette base reli-
gieuse sur laquelle seule elle demeure debout» (p. 76).

Que M. Chapuis me permette de le renvoyer, sur ce der-
nier point, au trés intéressant volume d'un de ses coreligion-
naires: le Dogme grec, par M. le prof. H. Bois.!) Peut-étre
y verra-t-il que l'esprit grec n'est pas aussi & dédaigner qu'il
semble le croire; et, puisqu'il a pu passer de l'extréme de la
kénose protestante & l'extréme oi1 il est actuellement et qui
est bien aussi une autre kénose, non moins inacceptable que
la précédente, n'est-il pas permis de souhaiter et méme d’es-
pérer que, dans les nouvelles études qu'il annonce, il quittera
tout extréme pour entrer dans ce juste milieu ol se fait la
conciliation des extrémes, et oll, pour remouveler la théologie
et la piété, il n’est nécessaire ni de briser avec les vrais
dogmes du passé, ni de se séparer de I'Eglise universelle et
de sa grande tradition, si vénérable et au fond si philoso-

phique et si libérale! Ceci n'est point une lecon —- elle
serait déplacée, — mais un simple veceu, voeu sincere et plein
de respect. E. Micuaup.

II.

Die theologischen Studien und Anstalten der katholischen
Kirche in Osterreich. Aus Archivalien. Von Dr. HERMANN
ZSCHOKKE, k. k. Hofrat, inful. Prdlat und Domkantor am
Metropolitan-Kapitel zu St. Stephan in Wien, emer. Universitiits-
professor. Wien und Leipzig, Wilhelm Bmumullew, 1894 X .
1235 S. (Preis M. 30. —.)

Der Verfasser dieses Werkes verfolgte den Zweck, in dem-
selben ,alles zu sammeln, was auf theologische Studien und
Anstalten in Osterreich Bezug hat“. Dabei richtete er sein
Hauptaugenmerk ,zuniichst auf die theologischen Studien und
die mannigfachen Umwandlungen und Verinderungen, welche
dieselben namentlich seit der Regierung der Kaiserin Maria

Y) Voir Revue internationale de théologie, année 1893, p. 710—710.



- st

Theresia in Osterreich erfahren haben“. Die Darstellung be-
fleissigt sich der grossten Objektivitit, indem sie grosstenteils
die Akten sprechen ldsst und diese vollstandig mitteilt. ,In
dieser Beziehung soll dieses Werk zugleich eine wvollstindige
Gesetzessammlung hinsichtlich der theologischen Studien sein.”
(Vorrede.) Der Plan umfasst alle Arten von theologlschen Lehr-
anstalten, namlich in den drei Hauptabteilungen des Werkes
1. die theologischen Fakultéiten der Universititen, 2. die Semi-
narien und Diocesanlehranstalten, 3. die Klosterlehranstalten ;
in jeder dieser Abteilungen wird zuerst die Geschichte der
Studien an der betreffenden Klasse von Anstalten im allgemeinen
gegeben und die einschlagigen Gesetze mitgeteilt, woran sich
die specielle Geschichte aller einzelnen Anstalten anschliesst.
Das mitgeteilte Aktenmaterial stammt, soweit es sich um staat-
liche Verordnungen handelt, aus dem Archiv des Ministeriums
fiir Kultus und Unterricht in Wien, und war bisher nur teil-
weise in die Gesetzessammlungen aufgenommen, grosstenteils
aber noch nirgends gedruckt; fur die Geschichte der einzelnen
Anstalten hatte sich der Verfasser Mitarbeiter an den einzelnen
‘Orten gewonnen, welche aus den dortigen Archiven das Ma-
terial lieferten.

L Teil. Die hoheren theologischen Studien in Osterreich.
(S. 1—368.) Die erste Abteilung dieses Teils giebt zur Ein-
leitung zuerst einen kurzen allgemeinen Uberblick iiber die
Geschichte der Vorbildung der Kleriker im christlichen Alter-
tum und Mittelalter und der geistlichen Bildungsanstalten in
dieser Zeit bis zum Konzil von Trient, und im besondern iber
den Betrieb des Studiums an den 6sterreichischen theologischen
Fakultaten bis zur Zeit der Kaiserin Maria Theresia. (S.3-—13.)
Mit dieser Kaiserin beginnt die neuere Entwicklung, deren
Geschichte den Hauptinhalt des Werkes ausmacht, und wofiir
die wichtigeren Original-Dokumente meist in extenso mitgeteilt
werden. Die erste theologische Studienordnung nach der Neu-
organisation und volligen Verstaatlichung der Universititen in
Osterreich ist die vom Jahre 1752. (S.15—256.) ,Durch diesen
neuen theologischen Studienplan nahm das theologische Studium
insofern einen Aufschwung, da neue theologische Disciplinen ein-
gefilhrt wurden. Die theologischen Lehrgegenstinde zerfielen
in eine doppelte Klasse, welche die héhere und niedere Theo-
logie bildeten. Zu der ersteren gehérten die spekulative Theo-



— 152 —

logie, die hebriische Sprache und das Kirchenrecht mit den
Institutiones imperiales, welche die besser talentierten Studie-
renden zu horen hatten, die daher die Theologi speculativi
hiessen. Die minder Begabten, die Theologi morales oder au-
ditores casuum, hatten bloss die zur Auslibung der Seelsorge
notwendigen Kenntnisse sich zu erwerben und horten mithin
die Moraltheologie, das Bibelstudium, Polemik, Kirchengeschichte
und geistliche Beredsamkeit, und zwar gleichzeitig mit den
spekulativen Theologen. Der ganze theologische Kurs dauerte
vier Jahre. An Sonn- und Feiertagen fand eine kursorische
Bibellesung als ausserordentlicher Vortrag statt.“ (S. 14 f)
Durch eine andere Verordnung vom 31. Dezember 1753 wurde
gegeniiber den bischoflichen Seminarien und den Klosterlehr-
anstalten bestimmt, dass nur solchen Geistlichen Pfriinden
“verliehen werden sollten, welche die theologischen Studien an
einer Universitdt mit Erfolg zuriickgelegt hatten. (S. 24 f.) Bei
der Besetzung der Lehrstiihle hatten auch in Wien immer noch
die Jesuiten das Vorrecht; doch wurde in einem Dekret vom
10. September 1759 bestimmt, dass auch die Dominikaner und
Augustiner im Lehrkorper der Fakultat vertreten sein sollten.
(S.28 f.) Die den Vorlesungen zu Grunde gelegten Lehrbiicher
sind S. 29 aufgeftihrt. Befriedigt hatte diese neue Studienord-
nung nicht. (S. 27.) Den Professoren missfiel namentlich auch
die zu stramme staatliche Bevormundung. Besondere Streitig-
keiten zwischen der Regierung und dem Erzbischof Kardinal
Migazzi riefen die spédteren Verordnungen beziiglich des Kirchen-
rechts hervor, nachdem der besondere Lehrstuhl desselben an
der theologischen Fakultit aufgehoben und der Besuch der
kirchenrechtlichen Vorlesungen an der juristischen Fakultit
auch fiir die Theologiestudierenden fiir obligatorisch erklart
worden war. (S. 29 f.) — Eine neue Studienordnung brachte
das Jahr 1774, als nach Aufhebung des Jesuitenordens die ge-
wesenen Mitglieder desselben als unzulissig fiir theologische
Professuren erklirt wurden, und die bisher von ihnen besetzten
Lehrstiihle neu besetzt werden mussten. In erster Reihe wurden
die reicheren Kloster angehalten, fiir die Ausbildung tauglicher
Mitglieder fiir das theologische Lehramt Sorge zu tragen.
Mit der Ausarbeitung des neuen Studienplans wurde der AD?
Rautenstrauch von Braunau beauftragt; veroffentlicht wurde
derselbe am 3. Oktober 1774. ,Die wesentliche Neuerung dieser



5

Studienordnung bestand darin, dass die kirchliche Litteratur-
geschichte, die Kirchengeschichte und die biblischen Hiilfs-
wissenschaften in den Bereich der theologischen Disciplinen
einbezogen, die Pastoral von der Moral und dem Kirchenrechte
getrennt und die Dogmatik und Moral systematisch vorgetragen
wurden. Nebst den ordentlichen Vorlesungen sollten auch ausser-
ordentliche tiber die semitischen Dialekte, biblische [und] christ-
liche Archiologie, biblische Geographie, Religionsgeschichte,
- Dogmengeschichte, Dekretalenrecht, Symbolik, Liturgik, kateche-
tische und homiletische Vortrige, Geschichte der Héresien ete.
gehalten werden. Rautenstrauch schied die theologischen Dis-
ciplinen in einleitende und eigentlich theologische Gegensténde.
Ersteren: theologische Encyklopidie, Kirchengeschichte, Herme-
neutik des Alten und Neuen Testamentes, Patrologie und theo-
logische Litteraturgeschichte, wies er zwei Jahre an; die eigent- -
lich theologischen Disciplinen zerfielen in theoretische: Dog-
matik, Moral und Kirchenrecht, denen ebenfalls zwei Jahre
gewidmet waren, und in praktische: Pastoral und Polemik, fiir
das letzte Jahr, so dass der ganze theologische Kurs funf Jahre
umfasste und der Unterschied der Theologi speculativi und
morales aufhorte.“ (S. 84.) Diese neue Studienordnung selbst
(,Neue allerhochste Instruktion fiir alle theologische Fakultédten
in den gesamten K. k. Erblanden“, auch abgedruckt in: Acta
historico-ecclesiastica nostri temporis, Bd. III, Teil 22, 1777,
S. 143—112) ist bei Zschokke nicht wieder abgedruckt, dagegen
S. 35 ff. die speciellen Instruktionen fiir die einzelnen Lehrer,
und weitere sich anschliessende Verordnungen. Durch spétere
Verordnungen in den néchsten Jahren erhielt dieser Studien-
plan manche Modifikationen; in seinen Grundlagen blieb er
jedoch durch mehr als 60 Jahre massgebend und wurde es
auch fiir die katholisch-theologischen Fakultiten der Universi-
taten in Deutschland. Die wichtigste Anderung unter Joseph II.
war die zweimalige Einschrénkung des Lehrplans; 1785 redu-
zierte er die Dauer des Studiums von 5 Jahren auf 4, da durch
die Errichtung der Gteneralseminarien jetzt noch ein weiteres
Jahr fur praktische Ausbildung hinzukam. Durch die Reduk-
tion des wissenschaftlichen Studiums ergab sich zugleich eine
Ersparnis, indem die besonderen Professoren der Patristik und
Polemik aus dem Lehrkérper gestrichen wurden (S. 55 f.); 1788
wurde. das wissenschaftliche Studium abermals reduziert, von



— 154 —

4 auf 3 Jahre, und abermals zwei Professoren gestrichen. (S. 62 ff.)
Leopold II. dehnte 1790 den Kurs wieder auf 4 Jahre aus. (S. 66 f.)
Verschiedene andere, weniger einschneidende Modifikationen des
Lehrplans wurden unter Franz I. verfiigt. Als sich aber
schliesslich der vielfach geflickte alte Studienplan doch nicht
mehr als zureichend erwies, traf endlich Ferdinand I. die Ver-
fiigung, dass ein ganz neuer aufgestellt werden sollte. Uber
verschiedenen Vorschlidgen und Entwiirfen verstrichen die Jahre
1836—48. Inzwischen brachte das Jahr 1849 Osterreich die
Verfassung, infolge davon auch eine Anderung in der Leitung
des Unterrichtswesens. In Bezug auf die theologischen Fakul-
taten wird nach Antrag der Bischofsversammlung von 1849 (S.79)
den Bischofen wieder ein grosserer Einfluss, namentlich auf die
Anstellung der Professoren, eingeriumt. Eine Verordnung des
Ministeriums fiir Kultus und Unterricht vom 30. Juni 1850
stellte einen neuen Studienplan und die fiir Anstellung der
Professoren massgebenden Bestimmungen auf. (S. 82 ff.) Nach
dem Abschlusse des dsterreichischen Konkordats mit dem Papste
vom 2b. September 1855 erfolgte endlich durch Verordnung des
Ministeriums vom 29. Méarz 1858 diejenige Regelung des theo-
logischen Unterrichtswesens, die, durch einzelne spétere Be-
stimmungen modifiziert, jetzt noch in Kraft ist. (S. 91 ff.) Der
Lehrplan lautet hier: ,Die Theologie zerfallt in vier Jahrgéinge
und wird von sechs oder wenigstens vier Professoren vorge-
tragen. An allen theologischen ILehranstalten miissen Dog-
matik, Moral und Pastoral, Kirchengeschichte, Kirchenrecht,
die heilige Schrift des Alten und Neuen Bundes und hebriische
Sprache gelehrt werden; doch kann der Bischof die Zoglinge
von der Erlernung der hebriischen Sprache, insoweit es ihm
zweckmissig scheint, loszihlen. Insoweit es nach Massg@be
der Verhiltnisse moglich ist, sollen vorziiglich tber die Vater-
kunde, doch auch iiber andere dem Diener der Kirche nitz-
~liche Gegenstédnde ausserordentliche Vorlesungen gehalten wer-
den.“ Die Reihenfolge sollte sein: ,1. Jahrgang: Allgemeiner

Teil der Dogmatik, Einleitung in die heilige Schrift, Erklarung
des A. T. aus der Vulgata, Hebraische Sprache. 2. Jahrgang:
Besonderer Teil der Dogmatik, Erklarung des N. T. aus. der
Vulgata mit fortlaufender Riicksicht auf die Begriindung der
Glaubenslehre, Erklirung des Urtextes. 3. Jahrgang: Kircher
geschichte mit vorherrschender Riicksicht auf Dogmen- und



L 5 =

Verfassungsgeschichte, Moraltheologie mit besonderer Riicksicht
auf die Bediirfnisse des Beichtvaters. 4. Jahrgang: Pastoral-
theologie im engeren Sinne, Liturgik, geistliche Beredsamkeit,
Katechetik, Unterrichtslehre, Kirchenrecht.”* — Uber die Ge-
haltsverhéltnisse der theologischen Professoren S. 99 ff. — Die
letzten Paragraphen dieser Abteilung behandeln: Die Erteilung
der akademischen Grade (S. 103—111), in geschichtlicher Ent-
- wicklung, bis zu den jetzt geltenden Bestimmungen; Erlangung
des Doktorates e jure canonico (S. 111—136); die Adjunkten
und Privatdocenten (S. 136—140).

Die 2. Abteilung des 1. Teils stellt die Geschichte der ein-
zelnen theologischen Fakultdten im Abriss dar: Wien (S. 141—
156); Prag (S.157—213),
219); Graz (S. 220—235); Innsbruck (S. 236—252); Krakau
(S. 253—294); Lemberg (S. 295—30T7); Olmiutz (S. 308—345);
Salzburg (S. 346—368). Davon ist die Geschichte der Wiener
Fakultit und einiger andern, tiber welche neuere ausfiihrliche
Specialschriften vorlagen, vom Herausgeber des Werkes selbst
verfasst; Prag, Krakau und Olmiitz von Professoren der be-
treffenden Fakultiten. Wenn bei dieser Arbeitsteilung auch
die Einheitlichkeit der Darstellung leidet, so stand auf der
andern Seite den an den Orten selbst lebenden Mitarbeitern
das Material reicher zur Verfiigung. Unter den von andern
bearbeiteten Teilen ist die Geschichte der Prager Fakultit als
eine sorgfiltic nach den Akten gearbeitete Darstellung beson-
ders hervorzuheben; dieselbe ist von Prof. Dr. Joseph Schindler
in Prag verfasst. Hier sind auch die Lehrer, die im Laufe der
Zeit an dieser Fakultat wirkten, mit besonderer Vollstandigkeit
zusammengestellt. Auch bei den andern theologischen Fakul-
taten sind jeweils die hervorragenderen, besonders die schrift-
stellerisch thétigen Lehrer aufgefiihrt; nur bei der Wiener
Fakultat sah Zschokke davon ab, unter Hinweis auf die ,Ge-
schichte der theologischen Fakultit der Universitéit zu Wien*
von 4. Wappler, die 1884 als ,Festschrift zur Jubelfeier ihres
500jahrigen Bestehens® erschien; im Interesse der Gleichmiissig-
keit und allseitigen Vollsténdigkeit von Zschokkes Werk ist dies
zu bedauern, zumal nicht allen Benutzern desselben ausserhalb
Osterreichs das Buch von Wappler bequem zugéinglich sein diirfte.

II. Teil. Die Seminarien wnd theologischen Didcesanlehran-
stalten. (S. 369—1050.) Geschichte derselben im allgemeinen




— 156 —

S. 3711—515. Errichtung von Didcesanseminarien nach dem
Dekret des Konzils von Trient in dessen 23. Session. (S. 373 ff.)
S. 877 ff. sind die in Osterreich bestehenden Seminarien nach
der chronologischen Reihenfolge ihrer Griindung zusammen-
gestellt. Bis in die Zeit Maria Theresias standen dieselben
ganz unter den Bischofen. Diese Kaiserin machte zuerst die
staatliche Oberaufsicht auch auf diese Anstalten geltend. (S. 3781f.)
Joseph II. begriindete durch Verordnung vom 10. September
1782, unter Aufhebung der Klosterlehranstalten, die sogenannten
Generalseminarien, welche den Universitaten und Lyceen des
Reiches beigegeben werden sollten. (S. 382 ff.) Im Interesse
der volligen Gleichformigkeit der Ausbildung sollten auch die
studierenden Klostergeistlichen fortan ihre Studien an den
Universitats-Fakultiaten absolvieren und wéahrend dieser Zeit
in den zugehorigen Generalseminarien wohnen. Die Bischofe
sollten statt ihrer bisherigen Seminarien fortan Priesterhéuser
haben, in welche die Kandidaten nach Vollendung der Studien
an der Fakultit und dem Generalseminar eintreten solltAen, um
bis zum Empfang der hohern ordines und der Verwendung in
der Seelsorge darin zu bleiben. Seit diese Anstalten 1783 ins
Leben traten, widmete ihnen der Kaiser auch ferner in den
folgenden Jahren noch ein lebhaftes Interesse, wie die zahl-
reichen auf deren Einrichtung beziiglichen Dekrete zeigen, die
S. 403 ff. mitgeteilt sind. Sofort nach dem Tode Josephs IL
wurden indessen auch diese Generalseminarien wieder auf
gehoben, wahrend den Bischofen freigestellt wurde, wieder ihre
eigenen Seminarien zu errichten, und auch die Klosterstudien
wieder gestattet wurden. (S. 424 ff.) Seit 1790 gab es also
wieder bischofliche Seminarien; das Studium an denselben
wurde durch staatliche Verordnungen #hnlich dem Studium an
den Universititen geregelt. (S. 442 ff.) Durch das Konkordat
von 1855 ,wurde den Bischéfen die volle Freiheit und Leitung
ihrer Seminare gewihrleistet. Massgebende Normen fiir die
Ordnung des Studiums stellte das Wiener Provinzialkonzil von
1858 auf. (S. 486 ff.) — Auch iiber die &ussere Einrichtung
dieser Anstalten und iiber die Vorschriften beziiglich der Unter-
haltung derselben und beziiglich der Anstellung der Professoren
zu den verschiedenen Zeiten wird alles Material beigebmcht-

Der allgemeinen Darstellung folgt wiederum die Greschichte
der einzelnen bischéflichen Seminarien und Discesanlehranstalten



— 157 —

(S. 516—1050), nach Kirchenprovinzen und Dibcesen geordnet.
Die einzelnen Specialgeschichten sind grosstenteils von Profes-
soren oder Vorstinden der betreffenden Anstalt verfasst, ver-
schieden an Umfang, was teils in der Sache selbst liegt, da
nicht alle diese Anstalten eine gleich alte und ereignisreiche
Greschichte haben, teils in der Behandlungsweise der einzelnen
Verfasser. In allen Fallen erhalten wir liber alles Wissens-
werte hinreichende und zuverlassige, aus den authentischen
Quellen geschopfte Auskunft. Dabei ist die Geschichte bis auf
die unmittelbare Gegenwart fortgefiihrt; so wird in dem Ab-
schnitt tiber die Bildung des griechisch-unierten (ruthenischen)
Klerus noch der neueste auf die Seminare beziigliche kaiser-
liche Erlass vom 13. Juli 1893 mitgeteilt. (S.1041 f.) DBesonders
ausfithrliche Darstellungen sind diejenigen der Seminare von
Salzburg, bearbeitet von Direktor Dr. Ignaz Rieder (S.613—667),
Brixen, von Prof. Dr. Joh. Freiseisen (S. 688—1724), Prag, von
Prof. Dr. Jos. Schindler (S. 838—880). Auch hier sind jeweils
die hervorragenderen Lehrer der einzelnen Anstalten aufge-
fuhrt, sowie diejenigen Zoglinge derselben, die spater zu hohern
kirchlichen Wiirden gelangten oder sich schriftstellerisch aus-
zeichneten; diese biographischen und bibliographischen Notizen
sind von einzelnen Bearbeitern in den Zusammenhang der Dar-
stellung eingefiigt, von andern tibersichtlich jeweils am Schluss
zusammengestellt, was fiir das Nachschlagen praktischer ist
(z. B. die Bibliographie von St. Polten, von Alumnatsdlrektor
Dr. Rissler, S. 598—602).

II1. Teil. Die theologischen Klosterlehranstalten. (S. 1051—
1227.) Im allgemeinen Teil wird nach kurzer Darstellung des
Unterrichtswesens in den Klosterschulen im Mittelalter (nach
Albin Czerny, die Klosterschule von St. Florian, Linz 1873)
wiederum die neuere Entwicklung seit Maria Theresia ausfihr-
lich dargestellt. Seit dieser Zeit machte der Staat seinen Ein-
fluss auch auf die Klosterschulen geltend; auch hier sollten
die Studien einheitlich gestaltet werden nach dem Muster der
Universitétsstudien. Von Joseph II. 1782 aufgehoben (s. oben),
durften sie schon nach 1790 wieder ins Leben treten, und
wurde das Studienwesen an denselben in den folgenden Jahr-
zehnten durch weitere Verordnungen von neuem staatlich ge-
- regelt. Die Stifte wurden ferner aufgemuntert, je einzelne
Fécher besonders zu kultivieren, in der Absicht, dadurch



== lH8 =

Pflanzschulen tiichtiger Universitéitsprofessoren fir die betreffen-
den Féacher zu werden. (S. 1060 ff.) Diejenigen Kloster, welche
keine eigene Hauslehranstalt fir die theologische Ausbildung
ihrer Kleriker hatten, und nicht in der Lage waren, eine solche
neu zu grinden, wurden erméichtigt, dieselben in ein anderes
Kloster, in ein Seminar oder an eine Universitiat zum Studium
zu senden. Fiur die Kloster der Benediktiner wurde Gottweig
als Centrallehranstalt bestimmt. Nach der Neuordnung von
1850 wurden auch diese Anstalten der Leitung und Beauf-
sichtigung der Bischofe unterstellt. (S. 1070.) Ein von den
tibrigen staatlich geregelten Klosterstudien abweichendes Stu-
dium nach ihrer ratio studiorum wurde den Jesuiten gestattet,
die sich seit 1820 in (Gralizien niedergelassen hatten. (S.1104 ff.)
Die dortige Anstalt dauerte bis 1848; seit 1868 haben sie eine
neue Hauslehranstalt in Krakau. (8. 1111 f) S. 1073—1112
sind die ,Verordnungen fiir einzelne Stifte, Kloster und Kron-
lander“ nach den Akten im Archiv des k. k. Ministeriums fir
Kultus und Unterricht zusammengestellt. Darauf folgt S. 1113
-~ —1227 die Geschichte der einzelnen theologischen Klosterlehr-
anstalten, nach den einzelnen Orden zusammengestellt, teils
nach vorhandenen Specialschriften von Zschokke selbst, teils
von Mitgliedern der verschiedenen Kloster bearbeitet; doch
sind nur diejenigen Kloster in solchen Specialdarstellungen
behandelt, die bis heute ihre eigenen theologischen Schulen
haben, wihrend die Geschichte jener Klosterschulen, die nicht
mehr bestehen, in dem vorhin erwihnten vorausgehenden Ab-
schnitt S. 1073—1112 mit enthalten ist. Die Geschichte der
Klosterstudien ist zugleich eine Geschichte des geistigen Lebens
in einzelnen als Pflanzstitten der Wissenschaft altberiithmiten
Klostern.

Ein alphabetisches Sachregister erleichtert das Nachschlagen
in dem umfangreichen Werke. — Papier und Druck entsprechen
dem innern Wert des Werkes; dagegen sind storende Druck-
fehler leider nicht ganz vermieden.

In dieser zusammenfassenden aktenméissigen Darstellung
des theologischen Studienwesens der romisch-katholischen Kirche
in Osterreich liegt ein Werk von grosser und bleibender Be-
deutung vor. Was die Darstellung betrifft, so tritt wohl in
gelegentlichen subjektiven Ausserungen der kirchliche Stand-
punkt des Herausgebers und der Mitarbeiter zu Tage, Was ja



— 159 —

natiirlich ist; dem objektiven Charakter der aktenméssigen
Gteschichtsdarstellung im ganzen, z. B. auch in den Abschnitten,
die sich mit den gutgemeinten, aber nicht tiberall zu billigen-
den josephinischen Reformen beschiftigen, thut dies jedoch
keinen Eintrag. Soweit das Werk auf bereits gedrucktes Ma-
terial zuriickgreifen kann, fasst es alles Wesentliche zusammen
und weist die vorliegende Speciallitteratur iiber einzelne Gegen-
stinde nach; andererseits bietet es sehr viel bisher unveroffent-
lichtes Material, und authentische Darstellungen auch iber
entlegenere Punkte dieser Studiengeschichte, iiber die man
sonst nirgends néheren Aufschluss findet. Dasselbe wird fortan
ein unentbehrliches Quellen- und Nachschlagewerk tliber seinen

so wichtigen Gegenstand sein.
Dr. F. LAUCHERT.

Das Achte Buch der Apostolischen Konstitutionen und die ver-
wandten Schriften, auf ihr Verhiltnis new untersucht von Dr.
F. X. FuNK. Tibingen, Laupp’sche Buchhandlung, 1893. 67 S.

8. (Preis M. 1. 20.) A

Seit dem FErscheinen seines wertvollen, fir alle weitere
Forschung tber den Gegenstand grundlegenden Werkes iiber
die Apostolischen Konstitutionen (Rottenburg 1891)!) sah sich
Funk bereits mehrfach veranlasst, auf Angriffe gegen seine
Ausfihrungen zu antworten und sich mit Vertretern anderer
Ansichten auseinanderzusetzen; in der Theolog. Quartalschrift
1892, S. 396—438; 1893, S. 105—114; zuletzt im 4. Heft von
1893, S. 594—666. Der Hauptbestandteil der letztgenannten

') Bei dieser Gelegenheit moge folgende Notiz hier Platz finden. Funk giebt
S. 68—75 des genannten Buches eine sorgfiltige Untersuchung itber die Quellen
der Apostolischen Didaskalia, der Grundschrift von Constit, apost. I—VI. In die
Reibe der altchristlichen Schriften, welche der Verfasser dieses Werks benutzt
hat, ist nun auch der Physiologus aufzunehmen, als Quelle fir die Sage vom
Phonix zum Beweise der Auferstehung, in Apost. Const. V. ¢ T -vgl.co 7 des
Physiologus nach meiner Ausgabe (in meiner ,Geschichte des Physiologus®, Strass-
burg 1889, 8. 237 f.). Die Art, wie die Phonixsage hier erzahlt ist (Selbstver-
brennung des Phénix), weist ganz entschieden auf den Physiologus hin und von
dem Bericht des romischen Klemens (I Kor. 25) weg (der seinerseits jedoch noch
bei Cyrillus von Jerusalem [Catech. 18, 8] benutzt ist); Funk bemerkt nur, S. 74,
dass Klemens fir die vorliegende Stelle nicht Quelle sei.



— 160 —

Ausfihrung erscheint in der vorliegenden Schrift, mit einer
neuen Kinleitung vermehrt, in besonderer Ausgabe, als ein
Nachtrag zu der grosseren Monographie.

Es handelt sich um die neue Untersuchung der Frage, ob
eine Reihe von Schriften, die in naher inhaltlicher Beziehung
zum 8. Buche der Apostolischen Konstitutionen stehen (niher-
hin die sogenannten Constitutiones per Hippolytum, die koptisch
iiberlieferte sogenannte Agyptische Kirchenordnung und die
arabisch tberlieferten sogenannten Canones Hippolyti), von dem
genannten 8. Buch der Apost. Konst. abhiéngen, oder ob sie
andrerseits als Quellen fir dasselbe zu betrachten sind. Funk
hatte bereits in seiner Monographie mit der Griindlichkeit, die
wir an seinen wissenschaftlichen Untersuchungen gewohnt sind,
den Beweis geliefert, dass ersteres der Fall ist, dass zunéchst
die Const. p. Hipp. ein Auszug aus dem 8. Buch der A. K. sind;
die Agypt. Kirchenordnung ebenfalls ein Auszug aus demselben,
wobei die Const. p. Hipp. als Mittelglied dienen; die Canones
Hippolyti eine Uberarbeitung des in der Agypt. Kirchenordnung
erhaltenen Textes. Funk hatte dabei schon die von Achelis in
seiner Schrift ,Die Canones Hippolyti“ (1891) vertretene ent-
gegengesetzte Annahme (dass nédmlich die Can. Hipp. die dlteste
der in Betracht kommenden Schriften seien, in ihrem Grund-
bestand wirklich ein Werk des romischen Hippolyt, dagegen
die andern Schriften in umgekehrter Reihenfolge davon abhéngig
bis zu den Apost. Konst.) gebiihrend berticksichtigt und wider-
legt. Nach dem Erscheinen seines Buches hielten ihm Achelis
und Harnack in ihren Recensionen gleichwohl dieselben ent-
gegengesetzten Behauptungen wieder entgegen, ohne Funks
Beweise zu widerlegen oder ihre eigene Ansicht wirklich zu
beweisen. Dadurch sah sich Funk veranlasst, die vorliegende
neue Untersuchung der Frage anzustellen, wobei alle von ihm
vorgebrachten Argumente nochmals sorgfaltig nachgeprift wer-
den und alles, was fiir den gegnerischen Standpunkt vorgebracht
werden konnte, ebenfalls in allen Einzelheiten von neuem eir_l-
gehend erortert und widerlegt wird. Die Sache diirfte damit
fiir alle, die sich mit der Frage hinreichend vertraut gemacht
haben und nicht in vorgefassten Meinungen befangen sind,
erledigt sein. — Ich schliesse meine Anzeige mit dem Wunsche,
dass ich bald in die Lage kommen moge, unsern Lesern ﬁ'ber :
die kritische Ausgabe der Apostolischen Konstitutionen Bericht



= 6T

zu erstatten, die Prof. v. Funk vorbereitet hat und seinen wert-
vollen Untersuchungen tiber das Werk folgen lassen will.

Py F. LAUCHERT.

1) Die Apologie des Aristides, untersucht und wiederhergestellt
von REINHOLD SEEBERG. (In: Forschungen zur Geschichie des
neutestamentlichen Kanons und der altkirchlichen Litteratur,
herausgegeben von TH. ZAHN. V. Teil. Erlangen und Leipzig,
A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung Nachf. (Georg Biéhme).
1893. 8. 159—414%Y). (Preis M. 13. 50.)

2) Der Apologet Aristides. Der Tewt seiner uns erhaltenen
Schriften nebst einleitenden Untersuchungen iiber dieselben. Von
Dr. REINHOLD SEEBERG, ord. Professor der Theologie in Fr-
langen. Erlangen wnd Leipzig, A. Deichertsche Verlagsbuch-

handlung Nachf. (Georg Bihme). 1894. V w. 68 8. 8°. (Preis
M=)

1) Seeberg hatte schon in seiner ersten Abhandlung iiber
die Apologie des Aristides, in der Neuen kirchlichen Zeitschrift
1891 %), die Ansicht vertreten, ,dass, abgesehen von etlichen
Zusitzen und leisen Anderungen, der urspriingliche Aristides

) Die erste kleinere Abteilung dieses Bandes von Zahns Forschungen (Um-
fang des ganzen Bandes 437 S. 8%) bilden Paralipomena von Th. Zahn (S. 1—158).
Die 1. Abhandlung, ,Die Chronologie des Montamismus® (3. 3—57), giebt eine
eingehende Untersuchung der uns fiir die Geschichte des Montanismus vorliegenden
Quellenberichte und stellt zum Schluss die gewonnenen Resultate chronistisch zu-
sammen. 2, Avercius Marcellus von Hierapolis (S. 57—99). 8. Apollinaris,
Apollinarius, Apolinarius (S. 99—109). Zahn konstatiert gegen Draseke, dass
Apollinaris von den verschiedenen Schreibungen dieses Namens die richtigste, alg
gracisierte Form aber nur Apolinarius richtig sei, nicht die Schreibung mit dem
doppelten 7. 4. Uber einige armenische Verzeichwisse kanonischer und apokrypher
Biicher (8. 109—157). :
' %) Vergl. dariiber meinen Aufsatz iiber die Apologie des Aristides, der ur-
springlich fir das gegenwirtige IHeft unserer Zeitschrift bestimmt war, wegen
Mangel an Raum aber erst im 2. Heft dieses Jahrgangs (1. April) zum Abdruck
kommen kann. Diejenigen unserer Leser, die nicht in der Lage waren, die sehr
ausgebreitete Litteratur iiber den Gegenstand selbst kennen zu lernen, muss ich
uberhaupt auf diesen kiinftig erscheinenden Aufsatz verweisen, der den Zweck hat,
tber die bisherige wissenschaftliche Arbeit dartiber, tiber die vorhandene Litteratur

und alle in Betracht kommenden Fragen zu orientieren, wie auch meinen eigenen
Standpunkt zu begriinden.

Revue intern, de Théologie. Heft 1, 1894, : 11



— 162 —

in der syrischen Ubersetzung erhalten sei, und dass der grie-
chische Text der Barlaamslegende nichts anderes als eine ab-
kiirzende Bearbeitung jenes urspriinglichen Textes sei“. Von
diesem Standpunkte aus unternahm er den Versuch, die ur-
springliche Gestalt der Apologie zu rekonstruieren; dabei
erfuhr seine erste Ansicht nur insofern eine Modifikation, dass
er jetzt, nach den Ergebnissen der Detailuntersuchung, ,in
noch hoherem Mass fur die Urspriinglichkeit und Integritat des
Textes in der syrischen Ubersetzung“ eintritt. (S. 162 f.)

Der 1. Abschnitt, S. 161—210, behandelt ,Die Uberlieferung
des Textes“ in sehr eingehender Untersuchung, deren Haupt-
resultate folgende sind: G (der griechische Text in Barlaam
und Josaphat) verrét sich in verschiedenen Ziigen als eine Be-
arbeitung (S. 164 ff.); der Bearbeiter hat sich aus verschiedenen
Grinden Eingriffe in den Text gestattet und ist ,nicht bloss im
kleinen, sondern auch im grossen sehr frei mit seiner Vorlage
umzugehen im stande gewesen“. Im besondern wird S. 181—191
die Hauptfrage, die verschiedene Einteilung der Menschheit
betreffend, griindlich ertrtert, und werden die Schwierigkeiten,
welche die Vierteilung zu bieten scheint, und die dagegen er-
hobenen Einwinde in durchaus iiberzeugender Weise beseitigt.
Nach allem scheint das Schlussurteil iiber G (S. 192) vollig
- berechtigt: ,Es ist so deutlich, als in solchen Dingen etwas
deutlich sein kann, dass G nichts anderes als eine recht freie
Bearbeitung der Apologie darbietet, und zwar hat G je langer
desto mehr wiahrend seiner Arbeit der Tendenz, abzukiirzen,
nachgegeben. G hat dabei wie im einzelnen sehr viel so auch
hinsichtlich des Ganges der Rede den Stoff erheblich zu modi-
fizieren sich nicht gescheut.“ Andererseits wird aber hervor-
gehoben, dass G doch auch an vielen Stellen den Urtext Wi)'rtli_ch
bewahrt hat, wie eben die Vergleichung mit dem syrischen Texte
zeigt; seine Bedeutung fiir die Rekonstruktion des Textes liegt
also darin, dass er, wenn schon als ganzes nur eine Bearbeitung,
doch im einzelnen ,eine grosse Anzahl von Fragmenten in der
Ursprache uns aufbewahrt hat“, an andern Stellen, bei aller
Kiirzung, wenigstens einzelne Worter, die fiir den echten Sprach-
schatz des Aristides in Anspruch zu nehmen sind. — Dagegen
ist S (der syrische Text) ein echter Zeuge des urspriinglichen
Textes, eine wirkliche Ubersetzung, ,sowohl hinsichtlich des
Zusammenhanges als des Wortlautes als Repréisentant des ur-

e



— 163 —

springlichen Aristides-Textes zu schitzen® (S. 195). Der Uber-
setzer hat seine Aufgabe ernst genommen; er ist zwar kein
sklavischer, -aber ein treuer Ubersetzer, dem man hochstens
einzelne kleine Ungenauigkeiten im wortlichen Ausdruck nach-
weisen kann, ,Mé#ngel, wie sie fast jeder Ubersetzung anhaften*
(S. 196 f.). Nur ganz vereinzelt hat er sich wirkliche Freiheiten
in leichten Anderungen der Vorlage erlaubt, ohne dass dadurch
der oben angedeutete Gesamtcharakter der Ubersetzung beein-
trachtigt wirde (S. 200 ff.). Von einigen Kleinigkeiten abgesehen,
ist S ,eine treue wortliche Ubersetzung des Werkes des alten
Aristides. Nicht Fragmente des Aristides bietet uns S dar, wie
@, sondern das Werk des athenischen Philosophen selber®
(S. 203). S. 203 ff. ist tber die Entstehungszeit der syrischen
Ubersetzung gehandelt, die Seeberg mit beachtenswerten Grin-
den ca. 330—340 ansetzt., — A (der armenische Text) ist ein
von S unabhingiger Zeuge. Seine Abweichungen von S er-
klaren sich zum Teil aus der Willkiir des armenischen Uber-
setzers, zum Teil mochte Seeberg in ihnen Interpolationen
sehen, die schon die griechische Vorlage enthalten habe; es ist
eine ansprechende Vermutung, die sich freilich nicht beweisen
lasst, die Apologie konne vielleicht nur innerhalb einer patri-
stischen Anthologie in fragmentarischer und etwas bearbeiteter
Grestalt zu den Armeniern gekommen sein, woraus sich auch
erklédren wirde, dass dieselbe in dieser Sprache nur als Frag-
ment (und zwar in zwei verschiedenen Handschriften) vor-
handen ist (S. 206 ff.). — Aus der dargelegten Beschaffenheit
der verschiedenen Texte ergeben sich die Grundsitze fir die
Rekonstruktion des Textes (s. unten).

Im 2. Abschnitt, 8.. 211—247, | Litterarische Beziehungen ;
zur Geschichte des Buches“, erdrtert Seeberg zunichst die
Frage, inwieweit sich Aristides mit der zu seiner Zeit bereits
vorhandenen christlichen Litteratur vertraut zeige. Mit grosser
Sorgfalt fithrt er diese Untersuchung fiir alle einzelnen Schriften,
die hier in Betracht kommen konnen, und stellt alle Spuren
zusammen, die dafiir zu sprechen scheinen, dass Aristides die
eine oder andere Schrift wirklich gekannt habe, wobei er mit
Recht kritischer verfahrt als Robinson, sein Vorgéinger in dieser
_Untersuehung, und nicht jede vage Ahnlichkeit zum Beweis
eines Abhiéngigkeitsverhaltnisses herbeizieht. Da Aristides nicht
wortlich citiert, so lasst sich hier seine Abhiingigkeit von einer



— Nl

altern Schrift haufig nicht mit voller Sicherheit annehmen. Am
vertrautesten zeigt sich Aristides, aus dem Umfange der nach-
apostolischen Litteratur, die ihm vorgelegen haben kann, mit
der Praedicatio Petri und der Didache. — Einen groéssern Ein-
fluss auf die nachfolgende Litteratur scheint Aristides nicht
ausgetlibt zu haben, wenn sich auch bei einzelnen Schriftstellern
Spuren finden, die auf Kenntnis seiner Apologie deuten
(S. 231 {1.). '

3. Abschnitt: ,Die Abfassungszeit der Apologie des Ari-
stides, die Anordnung des Werkes, sowie der schriftstellerische
und theologische Charakter desselben“ (S. 248--316). Hier ist
die Hauptfrage die, ob die Tradition, nach der die Apologie dem
Kaiser Hadrian tiberreicht wurde, Glauben verdient, oder die
zweite Uberschrift des syrischen Textes, wonach dieselbe an
Antoninus Pius gerichtet war. Seeberg vertritt, wie schon in
seinem frihern Aufsatz, mit Entschiedenheit die zweite Ansicht
und verteidigt dieselbe hier sehr eingehend. Ich muss aber
 gestehen, dass ich trotzdem auch jetzt nicht von der Richtig-
keit dieser Auffassung tiberzeugt bin. Einmal diirfen die Zeug-
nisse des Eusebius und Hieronymus denn doch meines Erach-
tens nicht so leichthin' auf die Seite geschoben werden; und
andererseits griindet sich die Erklarung, wie denn die abwel
chende Tradition sich bilden konnte, wenn die zweite syrische
Adresse an Antoninus Pius echt war, auf verschiedene mehr oder
weniger unwahrscheinliche Voraussetzungen, wihrend die se-
kundire Entstehung jener zweiten Adresse, wie sie Hilgenfeld
erklart, keine Schwierigkeiten bietet. Was nun die néhere Be-
stimmung der Zeit betrifft, so iibt Seeberg scharfe Kritik an
den verschiedenen Versuchen, die Apologie in die spitern Re-
gierungsjahre des Antoninus zu verlegen. Wenn man tiberhaupt
die Zeit genauer ansetzen wolle, so spreche vielmehr alles
dafiir, die Schrift in die allerersten Jahre dieses Kaisers zu
setzen; ,man wird also berechtigt sein, bis auf weiteres etwa
das Jahr 140 als Datum unserer Apologie zu bezeichnen® (S. 280).
Was Seeberg zur Begriindung dieses Zeitansatzes beigebracht
hat, lisst sich aber ebensogut fiir die Richtigkeit der Tradition
geltend machen, dass die Apologie schon an Hadrian gerichtet
sei; jedenfalls sprechen keine inneren Griinde dagegen. —
S. 280 ff. bis zu Ende dieses Abschnitts wird in einer lesens
werten Ausfithrung Aristides als Schriftsteller charakterisiert.



— 16b —

Auf diese erlduternden Abschnitte folgt die ,Wiederher-
stellung des Textes der Apologie nach der syrischen Uber-
setzung und den griechischen und armenischen Fragmenten®
(S. 317—408). Die Grundlage dieser Rekonstruktion bildet eine
deutsche Ubersetzung des syrischen Textes, an zweifelhaften
Stellen unter Anwendung von kritischen Zeichen auf die Ge-
stalt gebracht, welche Seeberg fiir die urspriingliche halt.
Neben diesem deutschen Texte sind diejenigen Stellen aus dem
griechischen Texte in Barlaam und Josaphat abgedruckt, welche
Seeberg als mehr oder weniger wortlich erhaltene Fragmente
des Urtextes aus jener Bearbeitung ausgeschieden hat, teils
wortlich mit S ibereinstimmend, teils Lesarten bietend, die
Seeberg als urspriinglichere zur Emendation von S beizieht.
Ausfiihrliche textkritische Noten geben fiir jede einzelne Stelle
Rechenschaft dartiber, weshalb von den verschiedenen Fas-
sungen, in denen sie etwa vorliegt, die eine vor der andern
bevorzugt wurde. s ist auch meine Ansicht, dass Seebergs
textkritische Grundsitze, nach denen er seinen Text hergestellt
hat, im ganzen die richtigen sind; damit ist freilich nicht ge-
sagt, dass es, bei der Art der Uberlieferung der Apologie, mog-
lich sein wird, an jeder einzelnen Stelle mit absoluter Sicher-
heit die urspriingliche Gestalt anzusetzen; wichtigere sachliche
Differenzen lassen sich nach den aufgestellten allgemeinen
Grundsatzen in der Regel mit mehr oder weniger Sicherheit
entscheiden; wo es sich aber nur um unbetréchtliche Varianten
des Ausdrucks handelt, zwischen denen' schliesslich nur das
subjektive dsthetische Gefiihl des einzelnen Kritikers entscheiden
soll, da kann man immerhin verschiedener Ansicht seih,- wenn
man auch im ganzen auf demselben Standpunkt steht. — Von
einer Riickibersetzung des ganzen rekonstruierten Textes ins
Griechische sah Seeberg mit Recht ab, da dieselbe, wie er richtig
sagt, ,doch nicht viel mehr als eine gelehrte Spielerei bieten
konnte® (S. 210). Nur zuweilen macht er in den Anmerkungen
solche Versuche, zur Erlauterung einzelner Sitze oder kleinerer
Sticke. — S. 408—414 ist noch ein ,Verzeichnis der aus der
Apologie des Aristides erhaltenen griechischen Worter zu-
sammengestellt.

Der Arbeit Seebergs ist eine ,Beigabe“ von TH. ZAHN an-
gehéngt: ,Eine Predigt und ein apologetisches Sendschreiben
des athenischen Philosophen Aristides“ (S. 415—4837). Hinsicht-



— 166 —

lich der Homilie tiber Luc. 23, 42. 43, welche die Mechitaristen
in Venedig zugleich mit dem Fragment der Apologie armenisch
veroffentlichten, wies schon Himpel in der Theol. Quartalschrift
1880 auf deren ,sehr altertimlichen Geist* hin und urteilte:
»Es wird kaum zu gewagt sein, die Kkleine Schrift aus den
Kéampfen der Kirche gegen die &ltesten gnostischen Theoreme,
ebionitische und doketische Verirrungen, begreifen zu wollen.“
Spiitere Bearbeiter der Aristides-Apologie gaben sich jedoch mit
der Homilie nicht mehr ab, und kritische Geister wiesen sie
durch einen Machtspruch mit Verachtung ins 5. Jahrhundert,
in die Zeit der nestorianischen Kampfe. Zahn leistet hier den
tiberzeugenden Nachweis, dass von einer Beziehung auf den
Nestorianismus gar keine Rede sein kann, und dass nichts hin-
dert, die armenische ﬁberlieferung fiir richtig anzuerkennen,
welche die Schrift dem athenischen Philosophen Aristides, dem
Verfasser der Apologie, beilegt. Dieselbe wire demnach die
zweitilteste Predigt, die auf uns gekommen ist, wie der dem
Clemens von Rom beigelegte sog. 2. Korintherbrief die erste. Auch
fir das kleine Fragment aus dem ,Sendschreiben an alle Phi-
losophen®, das Martin in Pitras Analecta III veroffentlicht hat,
leistet Zahn den Beweis der Echtheit; die grosse Verwandt-
schaft dieses Fragmentes mit der Ausdrucksweise der Apologie
liegt auf der Hand.

2) Die zweite kleinere Schrift Seebergs verfolgt den Zweck,
,einerseits dem grosseren theologischen Publikum das bisher
bekannte Material tiber Aristides vorzulegen, andererseits den
Studierenden fiir Seminariibungen etc. eine bequeme und leicht
zugingliche Sammlung zu bieten“ (S. III). Diese Sammlung um-
fasst alles, was durch die handschriftliche Uberlieferung dem
Aristides beigelegt wird. Was die Apologie betrifft, so werden
zur Einfihrung die Resultate von Seebergs grosserer Unter
suchung tiber dieselbe in Zahns Forschungen nur kurz zl-
sammengefasst und der dort gegebene Text der Apologie wieder
abgedruckt, mit Weglassung der textkritischen Noten, wogegen
unter dem Texte das armenische Fragment in Himpels Uber-
setzung, und die ganz abweichenden Stiicke aus Barlaam und
Josaphat abgedruckt sind, so dass also die ganze handschr'if.f'
liche Uberlieferung hier geboten wird. — Beztiglich der Homilie
und des Sendschreibens tritt auch Seeberg wie Zahn ent
schieden fiir die Echtheit ein. Die Homilie, nimmt er an, $€l



— 167 —

ca. 140—150 in Athen gehalten worden. Der Text der Homilie
wird in Himpels Ubersetzung abgedruckt, mit Beriicksichtigung
der andern Ubersetzungen; das Fragment des Sendschreibens
in der lateinischen Ubersetzung von Martin. — Diese kleinere
Schrift kann natiirlich fiir den Fachmann Seebergs grossere
Untersuchung nicht iiberfliissig machen; zur Einfiihrung in das
Studium der Schriften des Aristides ist sie aber als bequeme
Sammlung des ganzen iberlieferten Materials sehr empfehlens-
wert. Dr. F. LAUCHERT.

Die Apologie des Aristides. Recension und Rekonstruktion des
Textes von Lic. EDGAR HENNECKE. (Texte und Untersuchungen
zur Geschichte der altchristlichen Litteratur, herausgegeben von
O. V. GEBHARDT wund ADOLF HARNACK. IV. Band, Heft 3)

Leipzig, J. C. Hinrichssche Buchhandlung, 1893. XX u. 63 S. 8°.
(Preis M. 3. —.)

Der Rekonstruktionsversuch der Apologie, den Hennecke
in diesem Heft bietet, griindet sich auf die Ansichten tiber das
Verhaltnis der Texte zu einander, die er in seiner in der Zeit-
schrift fir wissenschaftliche Theologie, 36, II, veroffentlichten
Abhandlung dargelegt hatte!). Man darf sich daher nicht
wundern, wenn diese Apologie bei ihm ein ziemlich verschie-
denes Aussehen hat, mit Seebergs Rekonstruktion verglichen.
In der Anlage des Ganzen folgt zwar auch ‘er der syrischen
Ubersetzung, im einzelnen aber hilt er sich vorwiegend an die
griechische Recension, soweit dies immer moglich ist. Wo auch
er den griechischen Text fur nicht urspriinglich oder fiir tiber-
arbeitet hélt, stellt er demselben den syrischen (resp. am An-
fang auch den armenischen) Paralleltext zur Seite, hebt in
den verschiedenen Texten das durch gemeinsame Bezeugung
oder bei abweichender Uberlieferung durch Reflexion als echt
Anerkannte im Druck unterscheidend hervor und giebt unter
dem Texte fiir alle solchen Stellen einen Rekonstruktionsver-
such in griechischer Ruckiibersetzung. Letztere Zugabe kann
man sich als genauere Erlauterung der Ansichten Henneckes
von den einzelnen Stellen dieser Art gefallen lassen ; im iibrigen

') Naheres daritber in meinem Aufsatz tiber die Apologie des Aristides, der
im 2. Hefte dieses Jahrgangs unserer Revue erscheinen wird.



— 168 —

habe ich bereits oben ausgesprochen, dass ich die Ansicht See-
bergs tiber den Wert oder Unwert solcher Riickiibersetzungen
teile. — Im ganzen macht der von Hennecke rekonstruierte
Text einigermassen den FKindruck des kiinstlich Zusammen-
geflickten; wenn ich aber auch seinen Standpunkt nicht teile,
so erkenne ich es gleichwoh!l als niitzlich fiir die weitere For-
schung, dass auch die von diesem Standpunkte aus zu gewin-
nenden Einzelresultate einmal in sauberer Arbeit zusammen-
gestellt worden sind. — Die Vorrede giebt kurz Auskunft tiber
die verschiedenen Texte, deren Uberlieferung, und die Ausgaben.
Fiir den griechischen Text bietet Hennecke auch neues Ma-
terial zur Textkritik, namlich die Varianten der vier Miin-
chener Handschriften von Barlaam und Josaphat; die wichti-
geren sind im kritischen Apparat unter dem Texte, die tibrigen
in der Vorrede S. VI—XV mitgeteilt; von letztern sind freilich
viele als gewohnliche orthographische Fehler ungebildeter Ab-
schreiber ohne weitern Wert. — Hinter dem Texte sind
(S. 44 ff.) auch die bekannten Nachrichten des Kusebius, Hie-
ronymus und spéterer zusammengestellt. Dann folgt zum Schluss
ein Namenregister (S. 46 f.) und ein Wort- und Sachregister
(S. 47—61), letzteres dadurch niitzlich, dass es zu den einzelnen
wichtigeren Begriffen und charakteristischen Ausdriicken auch
die Parallelstellen aus der ibrigen Litteratur des 2. Jahrhun-
derts anfiihrt. Dr. F. LAUCHERT.

III.

Lectures on the Apocalypse. By WiLLiam MiriigaN, D. D,
Professor of Divinity and Biblical Criticism in the University
of Aberdeen.

The Apocalypse has hitherto been for the most part a
sealed book to sensible men. The extravagances of that cla,gs
of interpreters who have regarded it as a continuous prophetic
history, have combined with that view an intense desire t'O
identify Babylon with the Roman Church, and have found if
necessary to hazard prophecies of the exact moment at which
the overthrow of that Church and the end of the world were



— 169 —

to come, have made Apocalyptic interpretation a by-word. The
preeterist school have failed no less equally. The Apoc&lypse
may have been a vision of the downfall of the Roman empire.
But in that case its contents are of little use to us in the
nineteenth century. And if it be such a vision, no one has as
ye’é been able to explain it. As Professor Milligan says (p. 11)
“to suppose that the Almighty has given us a sacred writing
of which it is as easy to make one thing as another, is to
put it out of analogy with what He has done in every other
department both of His works and of His words. That it should
be obscure or mysterious would in no way startle us. Obscurity
and mystery meet us everywhere . .. .. It is an altogether
different thing when we are told, not that part of revelation
is difficult, not that it is from its very nature unintelligible,
and’ that it is constructed with so little reference to common
processes of thought and rules of language as to place a distinct
conception of its meaning beyond our reach. This is simply
to deny the operation of the Divine Spirit in the construction
of the book.” Professor Milligan denies, again, that the book
is wholly future. There is, he admits, “an element of trust” in
this system of interpretation. “From the beginning to the end
of the book the Seer is continually in the presence of the Great
Day” (p.136). But the futurist exegesis is inadmissible, because
“it could never have been possible to recognise in their true
character the events of which it speaks until Christ came”.
The view of the author himself is one which has only recently
been adopted. The first time the writer of this notice came
across it, was in a short but useful Commentary on the New
Testament written by the late Archdeacon Norris. This view
regards the matter of the Apocalyptic vision as indicating not
events, but the working of principles. And a great deal of the
contents must also be regarded, not as consecutive, but as
arranged in parallel trains of thought. Professor Milligan has
indicated these parallel trains of thought with singular clear-
ness, and as it seems to me, correctness. The Apostle had seen
in the history of Christ three leading ideas—those of conflict,
of preservation, and of triumph. It is these ideas, regarded as
permeating the whole career of the Church, which are pre-
sented to us in this great Vision of the Future. But Professor
Milligan in this volume does not attempt to deal with the



e 170 s

threefold view the Apocalypse offers to us of the conflict of
the Church with evil, as personified in the beast, the false
prophet, and the mystic Babylon respectively. He does, how-
ever, offer an explanation of the latter. It is not, he says,
—and he is undoubtedly right—the Roman Church, though it
has some features in common with her character. “Babylon
cannot be Christian Rome” (p. 184), but is “the emblem of the
degenerate Church” (p. 182). “Wherever Christian men have
thought the world’'s favour better than its reproach; wherever
they have esteemed its honours a more desirable possession
than its shame; wherever they have courted ease rather than
welcomed suffering, have loved selfindulgence rather than self-
sacrifice, and have substituted covetousness in grasping for
generosity in distributing what they had;—there the spirit of
Babylon has been manifested” (p. 184). In that spirit of reaction
from the absurd and violent abuse of the Roman Church which
was once so common in England—and be it added, so unworthy
of her—Professor Milligan vindicates the Church of Rome from
the reproach that she has been given to “ally herself with -
kings”. He points to the times when “she has rather trampled
kings beneathe her feet”. But he might have added that this
was in the earlier medisval days, when on many occasions
the Pope unquestionably embedied the principle of Christian
truth against the reign of brute force. He might have remem-
bered that only by unworthy alliance with the powers that be,
by the stake, the gibbet, the axe, and the other weapons
of the perseocutor, did post-Reformation Rome check the pro-
gress of freedom of conscience, freedom of thought, freedom
of speech. And now, in the very nations where she has had
her way unchecked, she has to face a rebellion, not merely
against the rulers of the Church, but against its Lord—to con-
tend against a denial of the first principles of morality as well
as of veligion. He does, it is true, mention these things, but not,
as he should have done, in the order of time. Between mediz&‘@l
and modern Rome there is “a great gulf fixed”. But be this
as it may, the Apooalypse is a solemn warning throughout
—a warning certainly not confined to the Church of Rome—
that they whe take the sword shall perish by the sword; that
wherever weapons unblessed by Christ are used to spread His

oause, there in the end is “confusion and every evil work™.
J. J. LIAS.



— 171 —

Discussions on the Apoealypse. By WiLLiaM MILLIGAN, D. D.
London, Macmillan & Co., 1893.

This volume is a companion to the preceding, and originally
formed the Appendix to it. It consists of Dissertations on the re-
lation of the Apocalypse to the Fourth Gospel and to the other
Apocalyptic literature of the period; on the mutual relation of ﬂ-le
Epistles to the Seven Churches; on the unity, date, and authors]gup
of the book. We may briefly note his conclusions. He sees a wide
difference between the Revelation of StJohn and other Apocalyptic
literature. He thinks that a “distinction between the widespread
use of any book in the Church, and the Church’s verdict upon
it, should be borne in mind” (p. 26). Men “may try in our day
to class them together as if they were in every respect of the
same type’. But “the Church saw the difference between them.
She unhesitatingly set aside the one, but placed the other in
her Canon”. The Professor here seems to have dwelt too much
upon the subjective sentence of the Church on the contents,
and too little on the objective respect for Apostolic authorship.
The Epistle to the Hebrews is the only book in which the
question of Apostolic authorship, or at least authority, does not
seem to have been the decisive one. But no doubt the cons-
cience of Christendom—for there was never any definite dis-
-cussion and decision by the Church on the point—has responded
-to the testimony of credible witnesses. _

In regard to the question of unity of authorship, the Pro-
fessor rejects the disintegrating criticism of Pfleiderer and others.
He says “as every attempt made in the past to shake the Unity
of the Apocalypse has been unsuccessful, it is probable that
the same fate will attend every similar attempt in future”
(p. 73). He fixes the time at which the Apocalypse was com-
posed “towards the close of the reign of Domitian, A. D. 95 or 96.”
He discusses the relationship of the Apocalypse to the Fourth
Gospel, in connexion with the internal evidence of authorship.
On this point he declines to make use of the argument of
Bishop Lightfoot that St John’s long residence in Asia Minor
had given him a better command of the Greek tongue when
- he wrote the Gospel, than he had when he wrote the Apoca-
lypse. He points out that the command the Apostle had of the
Greek tongue at the time of the composition of the Apocalypse



=

was very considerable. ‘“In the various passages such as the
description of the fall of Babylon in ch. XVIII, and that of the
New Jerusalem in ch. XXI, it rises to a strain of eloquence
unsurpassed by-anything that has come down to us from Greek
antiquity. No tyro acquiring a knowledge of the language
could have penned such passages” (p. 186). Professor Milligan
believes that the anomalies in style are designed (p.188). I have
said enough to shew that these dissertations are worthy of the
volume to which they are a companion; that orthodoxy, ori-
ginality, sound reasoning, and sound judgement, are combined
in them. It is an additional recommendation of some moment
that, though Professor Milligan is a Presbyterian, he approaches
his subject from a Catholic stand-point. Jod. I

Henry Martyn, Saint and Scholar. By Grorek SmithH, C.J. E,
Lol D :

The only object I have in calling attention to this book
is the light it throws upon the relation between clerical
matrimony and the life of devotion to the sacred cause of
God’s Church required of its priests. That the marriage of the
clergy has its prosaic side there can be no doubt, and the
cares of a family often appear at first sight to depress the stan-
dard of clerical life to a very ordinary level. Yet we in Eng-
land have seen of late years a very considerable rise in the
whole character and tone of the households of the clergy, and
the consequence is not only a higher sense of the sacramental
character of Holy Matrimony, but a considerable reaction among
us in favour of clerical marriage. Thirty or forty years ago
the general current of feeling was running very shongly in
the opposite direction. Readers of the life of Henry Martyn,
one of the most justly celebrated missionaries of the English
Church, will see that his deep and fervent attachment to Lydia
Grenfell was in no way incompatible with the most absolute
devotion to his Master’s cause. And when she finally deoided
that her duty to her mother forbade her to go out to him 1
India, not for one moment did he think of deserting his work,
although her refusal to come out and help him caused him the
keenest anguish of soul. This proved compatibility of the closest



— 173 —

earthly attachment with a devotional life of the highest type
is a sufficient answer to those who maintain that love for an
earthly object must of necessity issue in a lowered devotional
tone. Beside this light thrown on a most important point, the
book presents us with a self-revelation, from his diaries, of the
most inward thoughts of one of the most distinguished of that
long array of saints of which the English Church since the
Reformation has, by God’s infinite favour, the right to boast.

Je i

A Dictionary of the Bible edited by Sir W. SMITH and the Rev.
J. M. FULLER. Second Edition. Vol. I in two parts. London 1893.

- Forty years ago in lecturing on Pastoral Theology to the
candidates for Holy Orders, the late Professor Blunt found it
necessary to warn his hearers against a danger in the reading
of modern books. He exhorted them to study the Scriptures in
the original, to read at first hand the Fathers and the records
of the Reformation : he pointed out some of the pitfalls that
such a course of study would save them from, and he went on:
“But vastly more is such a safeguard wanted to protect us
from mischief in other and modern quarters: for whichever
way we turn, we have influences working upon us which tend
to sap the principles of our church: if we use a Lexicon, it is
probably the compilation of a Lutheran: if a Commentary, it is
- likely enough to be that of a Dissenter: if a Dictionary of the Bible,
it is perhaps that of a Romanist: if a pocket Dictionary, it is much,
if it is not one of an anti-Episcopalian in disguise.”!) The book
before us is a witness to the greatness of the change that has
since come about in this respect. In 1863 D* Smith issued the
well known Dictionary of the Bible in three volumes. This
was followed by the Dictionaries of Christian Antiquities and
Biography, and this year a new edition of the Dictionary of
the Bible has appeared. The second and third volumes are
unaltered and I do not propose to say anything on them, but
the first volume has been very much rewritten and greatly
expanded. It now appears in two parts and extends to 1800
pages instead of 1100 in the old book. Now all these books

') The Duties of a Parish Priest by the Rev. J. J. Blunt, p. 134.



S

are the work of members of the Church. Of course, the names
of a few Dissenters appear amongst the list of contributors, but
still they are essentially Church works, and in the list of
writers in the new edition with which we are chiefly occupied,
I only see two names—and they are both the names of
foreigners—who are not members of the Church.

Readers of the new first volume will regret much that the
other two have not equally been revised, but this may come
in time, though alas! the death of the veteran editor which we
have lately had to mourn, will deprive any new issue of them
of his loving care. Still we should be thankful for what we
have, and it is much. When we notice that the first volume
includes the alphabet down to the word Juttah, it will be seen
that very many subjects around which controversy has lately
gathered, are included in it. In a notice like the present it is
of course impossible to examine these in any detail and shew
the results arrived at, but I do want to try to indicate something
of the lines on which the work moves, and to shew the great
advance that it is on its predecessor. :

‘The Geographical Articles relating to Palestine and Asia
generally have been for the most part thoroughly revised or rew-
ritten by Sir Charles Wilson, Director-General of the Ordinance
Survey, and those relating to Greece by Dr Sandys, the Public
Orator in Cambridge. These names are a sufficient guarantee
of the character of this part of the work, but I must say a word
in praise of the excellent series of Maps and Illustrations that
have been supplied. These, which are largely taken from the
publications of the Palestine exploration Fund’s Publications
leave nothing to be desired. Four other series of Articles which
are at present of perhaps more interest, call for a few words.

First the Ancient Eastern world has had much light thrOme
on it in the last 30 years, and when we think of Assyrid,
Babylon, Egypt, the Hittites, etc., we see how much of interest
on this subject is contained in this volume. The first two of -
‘these, as well as Belshazzar and other words, are treated by
Mr. Pinches of the Egyptian and Assyrian Departments of the
British Museum. As would be expected he has produced articles
of great interest and completeness. In particular it is WOI:th
noting that he disputes the identification of Belshazzal with
Nabonidus and to a great extent maintains the historic aceuracy



— 175 —

of the Book of Daniel. This is a result that must be taken into
account in the criticism of that book and is one more evidence
of the tendency of recent Assyrian research to strengthen the
case for the traditional view of the Old Testament. Egypt and
the Exodus are treated by M. Edouard Naville, the celebrated
Egyptian explorer. He places the Exodus in the reign of
Menesptah, fourth king of the 19 dynasty, and the times of
Abraham and Joseph during the supremacy of the Hyksos.
Turning to the next series of Articles that I wish to notice
and the one which just at this time will probably excite most
attention, we notice that the Books of the Old Testament have
for the most part been rewritten by new writers. There are
unfortunately exceptions. No doubt it is difficult to throw aside
the work of writers still living and put others in their place,
and this has led in some cases to the retention of old articles
revised by the original Authors. Sometimes this is satisfactory,
but I must grumble that Ezekiel has been left in the hands
of Canon Farrar with the result that we have no adequate
discussion of the difficult critical questions that that Book
raises. The Articles on Genesis, Exodus, Deuteronomy, and
Joshua are by Professor Driver. Of these the Article on
Deuteronomy is the fullest, but all are mines of sound and
cautious criticism. The results arrived at are of course those
~with which we are familiar in the Professor’s Introduction to
the Literature of the Old Testament, but they are here presented
with much additional fulness of argument, and in estimating
the value of that book these articles should be read along with
it. Isaiah is treated in an elaborate Article by Dr Wright
formerly of Dublin, but now a Professor at Oxford. D¢ Wrigh‘;
is a sound scholar and a man of great learning and has done
some good work on the Old Testament. He is also well ac--
quainted with modern German Criticism. It will then be a
surprise to many to find that he takes up an extremely con-
servative position and regards the whole of the Book of Isaiah
as the work of the prophet himself. With regard to chapters
XL—LXVI he says: “The difficulties that beset the theory
that the name of a prophet of the very first rank (like the
author of these chapters) could have entirely vanished from the
memory of the people who were awakened and aroused to
action by his songs, are much more serious than those which



— 176 —

attend the traditional view.” 1 suppose D* Wright still believes
the Epistle to the Hebrews to be the work of S* Paul. Those
who do not will probably think that the mere forgetting of the
Author’s name is not such a very serious difficulty after all.
Mr. Streane’s Article on Jeremiah does not seem to call for
any special comment, but D* Kirkpatrick who is Professor of
Hebrew in Cambridge has supplied an interesting series on the
Minor Prophets Habakkuk, Haggai and Hosea, while Amos is
treated by Prof. Driver, Jonah by Mr. Chapman of Emmanuel
College, Cambridge, and Joel by Mr. Nutt, late Fellow of All
Souls, Oxford. It is of interest to note that Mr. Nutt agrees
with the opinion expressed by Prof. Kirkpatrick in his recent
book on “the Doctrine of the Prophets” in placing Joel amongst
the prophets of the ninth century B. C. On the subject of
Jonah Mr. Chapman, while contending that the teaching of the
book 1is independent of the view that may be taken of its origin
and character, is content to give an outline of the opinions
that have been advanced regarding it with a full Bibliography
and to leave the reader to draw his own conclusions.
Turning from the Old Testament to the New, the reader
will naturally go first to the Article on the Book of Acts by
the late Bishop Lightfoot. It is when we read the laborious
work of other scholars and then turn to the luminous and
simple treatment of the most difficult questions which came
from his pen, that we realise the loss he was not only to the
Church of England but to the world at large. This Article i8
marked by all the Bishop’s power. If he does not examine at
very great length the various theories that have been proposed
as to the origin and composition of the Acts, it is because he
feels that the case for the traditional view is so strong that
its adversaries really do not deserve very serious treatment.
He regards the book as reaching a natural conclusion when
the Gospel of the Kingdom was proclaimed in Rome and as
written probably soon after the destruction of Jerusalem, tho'ugh
 he sees no serious objection to an earlier time. Of queS?wI}S
of controversy, since the Pastoral Epistles do not come W1th1}1
the range of the first volume, the most prominent are the
Synoptic Problem, the Authorship of the Gospel of St John and
of the Epistle to the Ephesians. The first of these is trefb.ted
by Prof. Sanday of Oxford in 25 pages appended to the Article



e

on the Gospels which was written for the first edition by the
late Archbishop of York. Prof. Sanday is a man of very great
learning, or perhaps I ought to say, knowledge, but he is one
of those men that are buried.beneath their own knowledge
and never seem to be able to take a comprehensive grasp of
the questions they treat of, or to be sure of their own con-
clusions. The Article in question is a case in point. Professor
Sanday believes that we are on the brink of discovering the
solution of the Synoptic Problem. The impression which his
article produces on one who has not paid any very deep
attention to the subject is very much the opposite. In fact the
question is raised in the mind as to whether the problem has
any solution. In the Apostolic Age oral teaching must have
had great influence on all Christians and not least on those
who undertook to compose Gospels. Professor Sanday fully
- Tecognises this and sees that this oral teaching is a factor
which cannot be left out of consideration. At the same time
he shews clearly enough that oral tradition alone will not
account for all the phenomena of our Gospels, and though he
may have stated his case a little strongly, I do not think that
Bishop Westcott would dispute this fact. Indeed in face of
S* Luke’s Preface it is hard for any one to deny that the
authors of our Gospels had not one or two but many documents,
all more or less fragmentary, before them as they wrote. The
?ru.e problem then seems to be, given these two “verae causae”,
IS 1t possible to determine how much of our Gospels is due to
oral tradition, how much to previous written documents, and
with regard to the later part, how many documents were ac-
tuaﬂ'y used and what was their range and mutual relations?
I think we are far from an answer to these questions and I
think too that until the critics approach the question with full
allowance for both the causes that must have been at work,
We will remain as far from it as we are now.

'1-‘he Gospel of St John is treated by Archdeacon Watkins.
He gives a careful summary of his well known Bampton Lec-
tures on the Authorship of the Gospel and adds sections on the
contents of the Gospel and its relations to other New Testament
Bcfoks. So far as this country is concerned, the Authorghip of
s (.}OSPel may be regarded as settled. We have had the works
of Bishop Lightfoot—just republished in “Biblical Essays’—of

Revue intern, de Théologie. Heft 1, 1894, 12



— 178 —

Bishop Westcott and the Archdeacon, and no serious attack
has been made on it since the appearance of Supernatural
Religion. Professor Robertson of Durham provides a full and
learned Article on the Epistle to the Ephesians. As we read
it, we cannot but regret that Lightfoot’s Commentary was never
finished, but the Introduction by D* Hort which is promised for
publication shortly may do much to supply the loss. In the
meantime we may be very grateful to Prof. Robertson for his
work. He has examined the Epistle with great care and learning
and has shown that there is no real difficulty in accepting the
view that the Epistle is the work of S* Paul, written simul-
taneously with the Colossians towards the end of the first
captivity and some time after the Philippians. Of the other
New Testament Articles, those of Bishop Westcott on the Epistle
to the Hebrews, of D* Salmon on the Galatians and D* Plummer
on I and IT Cor. will be turned to with interest and will well
repay attention. :

The Dictionary does not profess to deal with doctrine, but
there are some subjects that necessarily present themselves
and which cannot be discussed without, to a certain extent,
discussing doctrine. The most prominent of these are Baptism,
Confirmation and the Church, and it is very satisfactory to note
that the two former of these are admirably and most satis-
factorily treated by Mr. Elwin, Vicar of St Andrew’s Worthing,
and well known in this field from his book on The Minister of
Baptism published a few years ago. He states with extreme
clearness and precision the teaching of the N. T. on these
subjects and reviews the Apostolic practice with regard to them.
I note in particular the force with which he vindicates the
practice of Infant Baptism and the doctrine of Baptismal
Regeneration. He regards Confirmation as more than the com-
pletion of Baptism and as conveying the special gift of the
Holy Spirit. He maintains that oil was probably used in the
rite in Apostolic times, but at the same time holds that the
essential part is the laying on of hands. The treatment of the
Church calls out the same complaint as that uttered before I
connection with Ezekiel. It is D* Meyrick’s old article someé
what revised by himself. It gives indeed a good resume of the
teaching of the N. T. on the subject and will bring no con-
solation to those who believe the Church to be an invisible



7

body, but at the same time it contains many very questionable
statements put forth in the most dogmatic way without a
particle of evidence to support them. This is not what we have
a right to look for in a work like this.

I have tried to indicate something of the character and
contents of this large work and to shew that there is in it
- much of interest and much that is a credit to English Scholar-
ship. Of course it is not perfect. I have indicated one cause
of complaint. Further examination would probably reveal more,
but there is one that I cannot pass by without a word. We
are told in the Preface that “for obvious reasons” the Articles
of the late Dean Stanley have been allowed to remain un-
altered. The “obvious reasons”’ are, I suppose, known to the
editors. For my part I can see none. The Dean had no doubt
many good and great qualities and for good or evil was a
power with a large section of the church, but his scholarship
was very inaccurate and his theology execrable. Why then
should his words be left to disfigure a book which professes
to be, and to a very large extent is, up to date?

A. J. C. ALLEN.

IV.

BiBlio Sy vov Svidoyov viv Mixpaowrwy ,, Avatodis . Toéuog
W T o,

Avrramine o A. Aopridove Kvowexod, xednynrod zic

Jeoloyiag gy v EIvixg Havsmiornuio. Ev A97voug, éx 1ot rvmo-
Yeagsiov II. A, Saxshhaolov. 1893.

Bibliothek des Vereins der Kleinasiaten wAnatole. Band L
Antipapica von A. DromepEs KYRIAKOS, Professor der Theo-
logie an der Universitat Athen. Athen 1893. XXIV u. 156 S. 82

Der ,Verein der Kleinasiaten Anatole* hat sich die Auf-
gabe gesetzt, die Interessen der orthodox-katholischen Kirche
in Klemasmn im Innern zu foérdern und nach aussen zu
schiitzen, Er legt seine Grundsitze und Ziele in der Vorrede
des vorliegenden Bandes dar. Dabei handelt es sich einmal
darum, der Proselytenmacherei der romischen wie der prote-



— 180 —

stantischen Kirchen im orthodoxen Orient Kinhalt zu thun?).
Als bestes Gegenmittel gegen solche Einmischungen fremder
Kirchen, die nur Spaltung und Zerrittung in die ehrwirdigen
Kirchen des Orients tragen kénnen, wird vor allem die Sorge
fir bessere Ausbildung des niedern Klerus, wie fiir bessere all-
gemeine Volksbildung ins Auge gefasst, und sollen diese Ziele
nach Kraften befoérdert werden. Was die Ausbildung des Klerus
betrifft, so werden die Erzbischofe von Kleinasien aufgefordert,
schon an den Schulen in den Stadten besser fiir die Bediirf
nisse kitinftiger Kleriker sorgen zu lassen, besonders aber ge-
meinschaftlich eine héhere theologische Schule zu griinden, in
welcher ihr Klerus kiinftig seine theologische Vorbildung er-
halten solle; und sie sollen niemanden mehr zum Priester or-
dinieren, der nicht diese theologische Bildung empfangen habe.
Auch miisse die sociale Stellung der Priester gehoben und ihnen
die Mittel zu einem standesgeméiss anstindigen Leben geboten
werden. Zur Beforderung der religivsen und allgemeinen Bil-
dung im Volke sollen vor allem Knaben- und Midchenschulen
gegrindet werden. Ferner soll diesem Zwecke die in Aussicht
genommene Veroffentlichung niitzlicher Biicher religiosen In-
halts (Bibliothek des Vereins) dienen; auch ein periodisches
Blatt zur Wahrung der Interessen der orthodoxen Kirche in
Kleinasien soll kiinftig erscheinen. Die Bibliothek soll Schriften
enthalten, in welchen einerseits die Differenzen der verschie-
denen christlichen Kirchen dargelegt werden, andererseits die
Lehre der einen und ungeteilten katholischen Kirche der neun
ersten Jahrhunderte klar und fasslich auseinandergesetzt wird,
wie sie in der orthodox-katholischen Kirche des Orients treu
bewahrt worden ist. Der vorliegende erste Band der Bibliothek,
der auf Kosten eines ungenannten kleinasiatischen Wohlthéters
des Vereins gedruckt wurde, ist dem Andenken der ,ruhmvollen
Vorksmpfer der Orthodoxie“ gewidmet, des Patriarchen Photios
und des Metropoliten Markos Eugenikos von KEphesus.

Der Band fasst unter dem Titel ,Antipapica® zehn gros-
sere und kleinere interessante Aufsitze kirchengeschichtlichen,
dogmatischen und polemischen Inhalts zusammen, die Prof.
Kyriakos frither in verschiedenen Zeitschriften veroffentlicht

') Vergl. den an anderer Stelle in diesem Hefte der Revue mitgeteilen
Protest des Vereines.



— 181 —

hatte. An erster Stelle treffen wir die unsern Lesern bereits
bekannte Abhandlung: Die in Rom geplante Vereinigung der
morgenlindischen und abendlindischen Kirche (S. 1—38), die wir
im 3. Hefte des Jahrgangs 1893 im deutschen Auszug veroffent-
licht haben. |

2. Kurze populdre Zusammenfassung der hawptsdchlichsten Dif-
ferenzen zwischen der morgenlindischen und abendlindischen Kirche.
(S. 39—46.) Der zuerst in der ,Anaplasis® (1. Februar 1893)
verdffentlichte Artikel hat den Zweck, auch weiteren Kreisen
des Volkes iiber diese Fragen die notige Belehrung zukommen
zu lassen, damit auch jeder einfache Mann im stande sei, von
dem Standpunkt seiner Kirche sich und andern Rechenschaft
zu geben, und denselben notigenfalls gegen Missiondre und
sonstige Angehérige anderer Kirchen zu verteidigen. Die Haupt-
unterschiede der morgenléndischen Kirche von der abendlén-
dischen (teils von den Abendlindern insgesamt, teils von der
rémischen Kirche im besondern) in Dogma und Ritus werden
zuerst in acht S#tzen formuliert, darauf fiir jeden einzelnen
gezeigt, dass die morgenldndische Kirche in allen diesen Punkten
in ihrem guten Rechte sei, insofern sie den Standpunkt der alten
ungeteilten Kirche bewahrt habe.

. 3 Uber Photios. (S. 47—13.) Eine griechische Antwort auf
die jesuitischen Umtriebe in Griechenland und die wiederholte
Zumutung an die griechische Kirche, sich der papstlichen Ober-
'h().heit Zu unterwerfen. Dem gegeniiber wird das Bild des Pa-
triarchen Photios aufgestellt als des Vorkampfers fiir die Au-
tonomie des Patriarchats von Konstantinopel gegeniiber den
Anspriichen und Einmischungen des Papstes von Rom. . ,Der
grosse Photios war der erste, der diesen furchtbaren Kampf
aufnahm und siegreich durchfiihrte, als im 9. Jahrhundert die
Papstherrschaft sich dem Orient aufdringen wollte. Alle spi-
tere Gegenwirkung aus dem Orient gegen diesen Feind aus
dem Oceident ist eine Fortsetzung dieses Kampfes fiir die Rechte
und Uberlieferungen der morgenlandischen Kirche, dessen Fahne
zuerst Photios hochhielt“ (S. 48 f.). Die Geschichte des Lebens
dle.ses grossen Mannes und der Kampfe und Streitigkeiten seiner
Zeit wird nach den historischen Dokumenten der Zeit erzihlt,
Wobe.i der Verfasser gegen die in der Regel von parteiischer
VOI'.emgenommenheit gegen Photios und die orientalische Kirche
beeinflussten Darstellungen abendlandischer, protestantischer



— 182 —

wie katholischer, Kirchenhistoriker protestiert und dagegen auf
einige ausfiihrlichere Darstellungen orthodox-katholischer Au-
toren verweist, darunter auf die des hervorragenden franzosi-
schen Theologen Guettée.

4. Die Bekehrung der Slaven durch Methodios und Kyrillos.
(S. 74—86.) Kurze Darstellung der Bekehrungsgeschichte der
slavischen Vélker in den Hauptziigen, um die historische That-
sache zu betonen, dass die Bekehrung derselben von Byzanz
ausging, und dass Rom keinen andern Teil daran hatte, als
dass es mit mehr oder weniger Krfolg versuchte, sich die
Friichte der Arbeit der griechischen Bekehrer anzueignen, was
ihm bei den Msihren gelang, bei den Bulgaren schliesslich
misslang. Die Angelegenheit der Bulgaren spielt auch ihre Rolle
in der Geschichte des Photios; der Streit zwischen Konstan-
tinopel und Rom um die Zugehorigkeit der Bulgaren trug dazu
bei, den Eintritt des Schismas zu beschleunigen.

5. Leo XIII. und Joachim IV. (S.87—96.) Als Joachlm V.
im Oktober 1884 den Stuhl des okumenischen Patriarchen von
Konstantinopel bestieg, liess ihm auch Papst Leo XIIIL. durch,
den apostolischen Delegaten Rotelli in Konstantinopel gratu-
lieren. Es war dies nun zwar nur eine Hoflichkeitsform, immer-
hin- aber etwas Neues und bisher Unerhortes, wodurch Leo XIIL
zeigte, ‘dass er, wenn auch im Grunde auf demselben Stand-
punkte stehend, doch im Gegensatz zu seinem Vorgénger Pius IX.
wie im allgemeinen so auch den orientalischen Kirchen gegen-
iiber wenigstens die im internationalen diplomatischen Verkehr
iiblichen Formen beobachten wolle. Eine weitere Bedeutung
hatte diese Gratulation des Papstes an den Patriarchen nicht.
Indessen schrieben damals die italienischen, deutschen und
franzosischen Blitter aus Veranlasmng derselben viel Unniitzes.
Man brachte den Besuch des Rotelli damit in Verbindung, dass
der jetzige Patriarch sich vor einigen Jahren, da er noch Bi-
schof von Derci war, bei Gelegenheit einer Erholungsrelse in
das westliche Europa, auch ein paar Tage in Rom aufgehalten
hatte, um die dortigen Kunstschitze kennen zu lernen. Man
wollte jetzt wissen, dass er damals geheime Verhandlungen mit
dem Papst gefithrt habe, die Wiedervereinigung der Kirchen
betreffend, und wollte demgeméss in dem jetzigen Besuch des
Rotelli den ersten Schritt zur Ankniipfung officieller Beziehungen
sehen. Der Patriarch lachte iiber diese Faseleien der Zeitungen,



— 183 —

sah sich aber genotigt, zur Wahrung seiner Khre und der
seiner Kirche, diese Nachrichten in konstantinopolitanischen
und eurbpaischen Blittern in halbofficieller Weise dementieren
zu lassen, in Deutschland in der Protestantischen Kirchenzei-
tung vom 24. Dez. 1884. Denn an der ganzen Sache war kein
wahres Wort; Joachim hatte auf seiner Reise den Papst nicht
einmal gesehen, und noch viel weniger an Unterhandlungen
mit demselben gedacht. Uberhaupt konnten nur Leute, die so
ganzlich mit der orientalischen Kirche unbekannt sind, wie
italienische und andere fremde Zeitungsschreiber, wie Prof.
Kyriakos sagt, ein solches Méarchen ersinnen. Ein freundschaft-
liches gegenseitiges Verh:ltnis der Kirchen wére freilich auch
den Griechen lieber, aber ein solches konnte nur auf Grund
gegenseitiger Anerkennung und Duldung bestehen; so lange
aber Rom immer vor allem Unterwerfung und Anerkennung
seiner Oberhoheit verlangt, kann von einer Anndherung zur
Wiedervereinigung tiberhaupt keine Rede sein. — Der hier
wieder abgedruckte Artikel wurde zuerst im Januar 1885 ver-
offentlicht, als das darin besprochene Ereignis noch das all-
gemeine Interesse in Anspruch nahm.

6. Das funfzigjihrige Priesterjubiléum Papst Leos XIII.
(S. 97—113.) Eine Betrachtung bei Gelegenheit dieser Feier.
Der Verfasser erkennt an, dass die personlichen Eigenschaften
dieses Papstes ihn wiirdig machen, von den Angehérigen seiner
Kirche hoch gefeiert zu werden. Andere Kirchen aber, so auch
die orthodoxe Kirche des Orients, haben keinen Grund, sich
an dieser Festesfreude zu beteiligen. Die Politik Leos XIII. ist
ganz dieselbe, wie die seiner beiden letzten Vorginger:; er ver-
tritt sie nur mit mehr Feinheit und diplomatischem Geschick,
halt aber darum nicht weniger starr an allen Forderungen der
romischen Kurie gegeniiber den modernen Staaten fest. Dies
wird in einer Ubersicht iiber die Kéampfe zwischen der romi-
schen Kirche und den Regierungen in den westeuropaischen
Staaten in diesem Jahrhundert niher ausgefithrt. Auch im Ver-
haltnis Leos gegeniiber der morgenlindischen Kirche zeigt sich
dasselbe; er beobachtet auch ihr gegeniiber die diplomatischen
Hoflichkeitsformen, bekampft sie aber darum im Innern nicht

weniger durch ausgedehnten Betrieb der Proselytenmacherei
unter den orthodoxen Orientalen.



— 184 —

1. Die tousendjihrige Gedenkfeier des Photios. (S. 114—120.)
Am 6. Februar 1891 waren tausend Jahre seit dem Tode des Pa-
triarchen Photios verflossen und dieser Tag wurde tiberall in der
orthodox-katholischen Kirche, in Russland wie bei den Griechen,
auf das feierlichste begangen. In dem Andenken an ihren
grossen Vorkampfer feierte die morgenlidndische Kirche ihre
eigene Erhaltung in ihrer altkirchlichen Autonomie und Unab-
hangigkeit von dem roémischen Papsttum, und in ihrem vor
allen Anderungen und Neuerungen treu bewahrten orthodoxen
(lauben. Der Artikel schildert kurz die historischen Ereignisse
zur Zeit dieses grossen Mannes und die dadurch bis heute be-
dingte Stellung der orthodoxen Kirche.

8. Das Papsttum und die anatolische Kirche; Antwort an den
» Moniteur de Rome®. (S.121—144.) Antwort auf die Behaup-
tungen des papstlichen Organs, ,die morgenlédndischen Kirchen
haben gebliiht, so lange sie mit dem Papste vereinigt gewesen
seien, nach der Trennung von ihm haben sie hinzuwelken be-
gonnen; sie kénnten jetzt nur durch die Vereinigung mit ihm
eine Wiedergeburt erfahren, und auch politisch konnten die
morgenléndischen Voélker nur dann wieder erhoben werden,
wenn sie die pépstliche Herrschaft anerkennen wiirden®. Richtig-
stellung dieser Behauptungen durch den Hinweis auf die histo-
rischen Thatsachen: Dass in den Jahrhunderten der ungeteilten
Kirche sich die morgenléndische Kirche einer hohen Bliite er-
freute, kann auch der (tegner nicht leugnen; aber diese war
nicht eine Folge der Unterwerfung unter den Papst. Die grie-
chische Kirche hat von den Bischéfen von Rom nichts em-
pfangen; sie war ihnen nie unterworfen. Umgekehrt war sie
durch ihre grossen Viter die Lehrerin der lateinischen Kirche.
Die Bischofe des Orients anerkannten einen Ehrenprimat des
Bischofs der Kaiserstadt Rom; aber Einmischungen desselben
in ihre kirchliche Verwaltung haben sie immer zuriickgewiesen.
Ihre Blite war also nicht eine Folge der Einheit mit der ro-
mischen Kirche. Ebensowenig sind demnach die weitern Be-
hauptungen richtig. Das Schisma des 9. Jahrhunderts ist aller-
dings ein beklagenswertes Ereignis, insofern es die Christen-
heit in zwei feindliche Teile schied; aber die Schuld daran trug
nicht der Orient, sondern das Papsttum mit seinen ungerecht-
fertigten Anspriichen. Der christliche Orient hatte auch keinen
Schaden von der Trennung. Das geistige Leben in der orien-



— 18 —

talischen Kirche nahm gerade von da an, seit Photios, einen
neuen lebhafteren Aufschwung, der noch 6 Jahrhunderte an-
dauerte bis zur tiirkischen Eroberung. Letztere aber hétte auch
die Verbindung mit dem Papst auf die Dauer nicht hindern
konnen. Und was nun wieder den heutigen Zustand in den
Landern der orientalischen Kirche betrifft, so haben es dieselben
wenigstens nicht notig, sich von Rom aus helfen zu lassen. Die
Bildungszustinde bei den heutigen Griechen stehen denjenigen
in Italien, dem Lande des Papsttums, zum mindesten nicht nach.
Die Behauptungen des rémischen Blattes haben die historische
Wahrheit durchaus verdreht; im orthodoxen Orient machen
aber solche Redensarten keinen Eindruck und haben keine Aus-
sicht auf Erfolg.

9. Der neunzigste Geburtstag Dollmge?e (S. 145— 150) Kurze
Skizze des Lebens und der wissenschaftlichen Leistungen Dol-
lingers, der durch seine Unionsbestrebungen auch bei den Orien-
talen in hohem Ansehen steht.

10. Giordano Bruno. (S. 150—156.) Diesen letzten Artikel,
auf Veranlassung der unter so grossem Spektakel von seiten
der Freunde wie der Gegner in Scene gesetzten Bruno-Feier
verfasst, hatten wir lieber nicht in dieser Sammluﬁ_g gesehen.
Derselbe steht auch bloss aus polemischem Interesse darin, als
ein Beispiel, wie in den dem Papste gehorchenden Léndern die
Feinde des Papsttums behandelt wurden, als noch der weltliche
Arm zur Ausfihrung solcher Urteile zur Verfiigung stand. Nun
eignet sich freilich von allen bekannteren Opfern der Inquisition
kaum ein anderes weniger dazu, als Mirtyrer verherrlicht zu
werden, als der frivole Religionsspotter und Pantheist Bruno;
doch dies war auch nicht die Absicht des Verfassers.

Der vorliegende Band bietet, wie unsere Leser aus den
kurzen Inhaltsangaben gesehen haben werden, einen reichen
Inhalt von vielseitigem Interesse. Wir wiinschen den Veroffent-
lichungen dieser ,Bibliothek“, die damit so vortrefflich einge-
leitet werden, einen guten Fortgang. .

e bt



== 186 =

V.

Altkatholischer Volkskalender fitr das Jahr 1894.

BarTtanpier (I'abbé): Le cardinal Pitra; Paris, Sauvaitre, in-8°.

M. BronpeL: L'action, Essai d’'une cvitigue de la vie,; Paris,
Alcan, in-8°, 7 fr. 50.

BouiNats et Pavrus: Le culte des morits dans le céleste Empire
et I’Annam ; Paris, Leroux, in-18, 3 fr. 50.

V. DeLBos: Le probléeme moral dans la philosophie de Spinosa
et dans U'histotve du spimosisme. Paris, Alcan, in-8°, 10 fr.

- Cu. Fauvery: Démonstration scientifique de I'existence de Dieu,
Nantes, Lessard, 2 fr. 50.

Freundschafitliche Streitschriften,; Barmen, D, B. Wiemann: —
Die Inquisition und der Beichtstuhl in unserm Jahrhundert;
erscheint in ca. 10 Lieferungen a 20 Pfg. — Wie wichtig es
ist, die romische lLehre von der Unfehlbarkeit klar zu ver-
stehen. Aus dem Buche Life inside the Church of Rome von
Francis Clara Cusack; 30 Pfg. — Das Papsttum in volligem
Widerspruch mit der Bibel, von Rev. James Gardner; 30 Pfg.
— Grundwesen und Grundton des Kampfes zwischen dem
evangelischen Deutschland und der romischen Papstkirche.
Vortrag gehalten am 20. Oktober 1891 in Dresden von E. Sie-
bert, Pastor in Remscheid; 30 Pfg. — Kultur und Christen-
tum, von W, Télle; 20 Pfg. ‘

Cu. HaLe (Rev. B1shop) Innocent of Moscow, the apostle of
Kamchatka and Alaska; broch., 1888; — The American Church
and Methodism ; broch., 1891. '

Z.KanN: Sermons et allocutions, Paris, Durlacher.

LAGRANGE: Concordance des ckronologz'es et nouvelle Explication
des prophéties; Bruxelles, in-8°, 228 p.

Masptro: Etudes de wmythologie el @ archéologie egypz‘ze%%es;
Paris, Leroux, in-8°, 490 p. ‘

L. pE MiLLovgk: Le Bouddhisme dans le monde,; Paris, Leroux,
in-18, 3 fr. 50.

H. OLDENBERG: Le Bouddha, sa vie, sa doctrine, sa commu-
nauté; trad. de l'allemand par A. Foucher, avec une préface

~de Sylvain Lévi; Paris, Alcan, in-8°, 7 fr. 50.

P. SaBatier: Vie de S. Frangois d'Assise,; Paris, Fischbacher,

82, 420 p;; 7 fr. 50.



— 187 —

R. ScHOLLER: Geschichischreibung und Katholisismus, Ziirich,
Fasi und Beer, broch., 44 S.

L. TriaL: Agrippa d’ Aubigné,; Bordeaux, broch., 48 p.

Folgende Biicher sind uns noch eingesandt worden und
werden im 2. Heft besprochen werden:

Die Liturgien der orthodox-katholischen Kivche des Morgen-
landes, von Arexios Mavrzew, Propst an der Kirche der k.

russ. Botschaft zu Berlin. Berlin, Karl Siegismund,  1894.
M. 6. —.

Dayrstellung des Gottesdienstes der ovthodox-katholischen Kirche
des Morgenlandes, von Divitryy Sokorow, Hofprobst zu Sankt
Petersburg. Berlin, Karl Siegismund, 1893. M. 3. —

Sammlung ausgewdihiter kirchen- und dogmengeschichilicher

 Quellenschriften, herausgegeben von Prof. Dr. G. KRUGER:

4. Heft: Awugustin De catechizandis rudibus. 2. Ausgabe
V. G KRuger. M. 140 - |
7. Heft: Ausgewiihite Sevmone des heiligen Bernhard iiber
das Hohelied. Herausgegeben von OrTo BavLtzER. M. 1. 80.
8. Heft: Awalecta. Kiirsere Texte sur Geschichte dev alten
Kirche und des Kanons, zusammengestellt von ErRwin PrREU-
SCHEN. - M. 3. — : ‘

Freiburg i. B. und Leipzig, Verlagsbuchhandlung von J. C. B.
Mohr, 1893,




	Bibliographie théologique

