
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 5

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 146 —

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

La Transformation du dogme christologique au sein de
la théologie moderne, par M. Paul Chapuis, pasteur à

Chexbres ; Lausanne, Bridel, 1893, in-8", 125 pages.

J'ai lu cette étude avec le plus vif intérêt, soit à cause de

la gravité du sujet, soit à cause des divisions qui existent
dans le protestantisme de langue française sur les questions
christologiques. J'espérais que le talent et la science de l'auteur
me guideraient à travers ces divisions, et me feraient voir où.

en est actuellement le protestantisme français. Je ne me suis

pas trompé. L'étude de M. Chapuis est très incomplète, il est.

vrai, mais elle est aussi très instructive,
Je n'ai point à établir ici les points sur lesquels je suis

d'accord avec lui, ni ceux sur lesquels je suis contraint de

me séparer; encore moins ai-je à discuter le fond de sa thèse..

Cette exposition et cette discussion me mèneraient trop loin.

Je veux simplement résumer, objectivement et brièvement, sa

pensée, dans le but de renseigner les lecteurs catholiques qui
désirent se tenir au courant de la nouvelle crise dogmatique

que traverse le protestantisme contemporain.
L'honorable pasteur ne dissimule pas «le désarroi dogmatique

qui règne à l'heure actuelle dans le monde évangélique»-
«La théologie qui se dit positive, dit-il, tend à devenir
incohérente et sceptique; elle finira, si elle n'y prend garde, par

l'agnosticisme» (p. 40). Au milieu de ce désarroi et de cette

incohérence, il se range du côté des maîtres qui se nomment

«Rothe, Ritschi, Beyschlag, Lobstein, Harnack, Dandiran, Astié»



— 147 —

(p. 124); il se sépare, au contraire, de l'école de MM. Gess,

Godet, Grétillat (p. 11), Chatelanat (p. 89—97), Jules Reymond,

(p. 97—106), Cordey (p. 106—109), Porret (p. 110—111), Wab-
nitz (p. 111—114), etc.

Tandis que, conformément à l'ancienne terminologie, nous

appelons « dogme » la doctrine chrétienne stable, qui' a été

enseignée par J.-C. même, et « spéculations théologiques » les
explications variables et quelquefois contradictoires données par les

théologiens, M. Chapuis entend par dogme la spéculation
théologique, et il appelle « religion » la substance du christianisme,
« substance sans cesse identique à elle-même ». La religion est

comme la pensée, qui reste; et le dogme, comme le langage
qui transforme ses mots (p. 2—3). En quoi consiste la religion,
la substance, la pensée? En ce que les fidèles, répond M.
Chapuis, ont toujours considéré J.-C. « comme un être à la fois divin
et humain » (p. 4). Mais en quoi consiste la nature de ces deux
attributs et comment faut-il en saisir l'unité organique? Ceci

rentre dans la spéculation et n'est plus de l'essence même de

la religion chrétienne. La Parole a été faite chair, voilà la
pensée et le fait de l'incarnation; mais quel a été le mode
de cette incarnation? «'EytvsTo, dit l'auteur, est le verbe le
plus général que connaissent les langues humaines; il permet
toutes les suppositions, celle de Luther, celle du type réformé,
la kénose et tout ce que vous voudrez. Le fait de devenir,
plus exactement d'après l'affirmation johannique, le fait de
l'entrée du Logos dans le domaine de la vie humaine, disons
même l'incarnation par l'abaissement, voilà tout ce qu'on est
en droit de sortir du texte pris en soi. Il ne saurait donc
devenir l'appui solide, encore moins la démonstration scriptu-
raire de l'hypothèse » (p. 31).

M. Chapuis enseigne que «les écrivains sacrés posent le
fait, parlent en diverses formes de l'abaissement, mais qu'aucun
d'eux ne détermine le comment de cette incarnation (p. 36)»;
que les théories des théologiens ne sont que des essais
d'explication, qui ne doivent pas être identifiés avec la pensée de
Dieu (p. 38). «La substance, dit-il, le fond éternel des choses
et des faits demeurent identiques à eux-mêmes; mais à mesure
que nous en pénétrons mieux le sens et la valeur, nos formules
se perfectionnent Christ dans sa personne et son œuvre
demeure le même hier, aujourd'hui, éternellement; mais, dans



— 148 —

la mesure où nous le contemplons et l'étudions, nos imparfaites

formules s'approchent mieux des divines réalités» (p. 77).
M. Chapuis croit donc au progrès théologique et il donne son'
système christologique comme un progrès.

Il n'hésite pas à se séparer de la christologie de Luther et de
celle de Zwingli (p. 6—7). Il rejette la christologie traditionnelle
des conciles oecuméniques, soit parce qu'il est antitrinitaire, soit
parce qu'il est monophysite. Supposant que les deux natures
en J.-C. sont opposées (p. 44) et qu'il est impossible d'établir
avec elles en J.-C. une unité suffisante (p. 71), il n'admet qu'une
seule nature, qu'il appelle humano-divine (p. 44). Evidemment il
y a malentendu et M. Chapuis n'a pas dû étudier à fond les
conciles oecuméniques. Il ne le laisse, en effet, que trop
supposer, lorsqu'il écrit des lignes comme celles-ci (p. 96): «A-t-on
réfléchi aux conséquences pratiques de cette dualité irréductible,
posée en principe et que ne connaît aucun des documents scrip-
turaires? On établit à l'entrée du sanctuaire chrétien un saut
infiniment plus périlleux que celui d'Henri IV. On affirme que,

pour croire, il faut dès l'abord interdire aux facultés humaines
d'obéir à leurs lois constitutives; il faut croire d'autorité, malgré
l'évidence, contre l'évidence, en imposant silence aux lois
intellectuelles et morales de notre être. Rome dit ces choses et
les impose à ses enfants, mais nous ne sommes pas enfants
de Rome, et les nécessités théologiques et pratiques nous
parlent un autre langage. »

J'ignore si ces lignes portent coup dans le monde protestant

; mais elles sont sans force chez nous catholiques-chrétiens,
qui, cependant, ne sommes point des enfants de Rome, et qui
n'entendons point imposer silence aux lois intellectuelles et

morales de notre être. Nous sommes trinitaires; nous
répudions l'arianisme, l'apollinarisme, le nestorianisme et le mono-

physisme, et c'est précisément parce que nous répudions ces

erreurs que nous nous faisons du Christ, de son humanité et

de sa divinité, une notion qui nous semble parfaitement rationnelle.

Le tout est de s'entendre en ayant un point de départ
commun et en n'avançant que pas à pas et parallèlement,
chose rare chez la plupart des théologiens.

Quoi qu'il en soit, M. Chapuis réduit à deux seulement les

écoles christologiques actuelles (p. 9): l'une qu'il appelle «

spéculativo-historique », et l'autre «historico-expérimentale». Il



— 149 —

combat très longuement la première, dont la théorie se résume
dans la kénose, théorie qu'il qualifie d'extra-biblique (p. 34), de

mythologique (p. 85), etc., et qui, effectivement, telle qu'il
l'expose, est absolument inacceptable. Malheureusement, il conclut
de la fausseté de cette kénose à l'impuissance des anciennes

formules, à la négation des deux natures, qu'il déclare devoir
être «fondues ensemble» (p. 29), fusion qui ne nous semble

plus que de la confusion.
Une fois lancé dans cette voie et entraîné par sa répulsion

contre cette kénose — répulsion d'autant plus grande aujourd'hui

qu'il l'a enseignée autrefois (p. 17), — il est contraint,
pour soutenir la christologie « historico-expérimentale », de

donner à beaucoup de textes scripturaires un sens qui nous
paraît forcé et erroné. On le comprendra aisément, lorsqu'on
saura que, d'après M. Chapuis, la divinité de J.-C. se réduit à

sa sainteté (p. 68); que J.-C. n'est Dieu que parce qu'il manifeste

Dieu (p. 71); que la notion de préexistence n'est que la
notion de prédestination et de préparation (p. 50); que, par
conséquent, admettre la préexistence de J.-C, c'est admettre
simplement qu'il a été prédestiné et préparé par Dieu pour
être le Sauveur, et rien de plus; qu'affirmer davantage, c'est-
à-dire une préexistence personnelle et consciente au sens
traditionnel, c'est sortir de la doctrine évangélique et tomber
dans les utopies de la philosophie grecque (pages 63 et 64).
M. Chapuis suppose que les Pères grecs n'ont pas compris
l'évangile ; qu'ils l'ont oublié et méconnu, pour se livrer à une
métaphysique erronée, de laquelle est sorti le dogme christo-
logique traditionnel de l'Eglise. Il enseigne que la divinité de
J.-C. n'est que son humanité supérieurement sanctifiée. Il conclut

ainsi : «Jésus de Nazareth, fils de David, vainqueur du mal
et de la mort, est devenu par sa sainteté, librement conquise
au travers des combats, le Fils bien-aimé du Père, parfaite
révélation de Dieu aux hommes ses frères. Il a réalisé l'homme vrai,
qui est l'union parfaite, dans la créature, du divin et de
l'humain. En lui se confondent comme en un tout inséparable la
divinité et l'humanité. /Z est Fils de l'Homme, parce qu'il est
Fils de Dieu; il est Fils de Dieu, parce qu'il est Fils de
l'Homme. Voilà notre synthèse.... Elle essaie de chasser
du dogme christologique ces éléments de philosophie grecque,
ces a priori payens, qui, transportés dans l'explication du



— 150 —

témoignage apostolique, ont produit le dogme traditionnel et
arraché la personne et l'œuvre du Christ à cette base
religieuse sur laquelle seule elle demeure debout» (p. 76).

Que M. Chapuis me permette de le renvoyer, sur ce
dernier point, au très intéressant volume d'un de ses coreligionnaires:

le Dogme grec, par M. le prof. H. Bois.1) Peut-être
y verra-t-il que l'esprit grec n'est pas aussi à dédaigner qu'il
semble le croire; et, puisqu'il a pu passer de l'extrême de la
kénose protestante à l'extrême où il est actuellement et qui
est bien aussi une autre kénose, non moins inacceptable que
la précédente, ri'est-il pas permis de souhaiter et même
d'espérer que, dans les nouvelles études qu'il annonce, il quittera
tout extrême pour entrer dans ce juste milieu où se fait la
conciliation des extrêmes, et où, pour renouveler la théologie
et la piété, il n'est nécessaire ni de briser avec les vrais
dogmes du passé, ni de se séparer de l'Eglise universelle et
de sa grande tradition, si vénérable et au fond si philosophique

et si libérale! Ceci n'est point une leçon — elle
serait déplacée, — mais un simple vœu, vœu sincère et plein
de respect. E. Michaud.

II.

Die theologischen Studien und Anstalten der katholischen
Kirche in Österreich. Aus Archivalien. Von Dr. Hermann
ZSCHOKKE, k. k. Hofrat, inful. Prälat und Domkantor am

Metropolitan-Kapitel zu St. Stephan in Wien, emer. Universitätsprofessor.

Wien und Leipzig, Wilhelm Braumüller, 1894. X u.

1235 S. (Preis M. 30. —.)

Der Verfasser dieses Werkes verfolgte den Zweck, in
demselben „alles zu sammeln, was auf theologische Studien und

Anstalten in Österreich Bezug hat". Dabei richtete er sein

Hauptaugenmerk „zunächst auf die theologischen Studien und

die mannigfachen Umwandlungen und Veränderungen, welche

dieselben namentlich seit der Regierung der Kaiserin Maria

*) Voir Revue internationale de théologie, année 1893, p. 710—Jlè.



— 151 —

Theresia in Österreich erfahren haben". Die Darstellung be-

fleissigt sich der grössten Objektivität, indem sie grösstenteils
die Akten sprechen lässt und diese vollständig mitteilt. „In
dieser Beziehung soll dieses Werk zugleich eine vollständige

Gesetzessammlung hinsichtlich der theologischen Studien sein."

(Vorrede.) Der Plan umfasst alle Arten von theologischen
Lehranstalten, nämlich in den drei Hauptabteilungen des Werkes
1. die theologischen Fakultäten der Universitäten, 2. die Semi-

narien und Diöcesanlehranstalten, 3. die Klosterlehranstalten;
in jeder dieser Abteilungen wird zuerst die Geschichte der
Studien an der betreffenden Klasse von Anstalten im allgemeinen
gegeben und die einschlägigen Gesetze mitgeteilt, woran sich
¦die specieile Geschichte aller einzelnen Anstalten anschliesst.
Das mitgeteilte Aktenmaterial stammt, soweit es sich um staatliche

Verordnungen handelt, aus dem Archiv des Ministeriums
für Kultus und Unterricht in Wien, und war bisher nur
teilweise in die Gesetzessammlungen aufgenommen, grösstenteils
aber noch nirgends gedruckt ; für die Geschichte der einzelnen
Anstalten hatte sich der Verfasser Mitarbeiter an den einzelnen
Orten gewonnen, welche aus den dortigen Archiven das
Material lieferten.

I. Teil. Die höheren theologischen Studien in Osterreich.
(S. 1—368.) Die erste Abteilung dieses Teils giebt zur
Einleitung zuerst einen kurzen allgemeinen Überblick über die
Geschichte der Vorbildung der Kleriker im christlichen Altertum

und Mittelalter und der geistlichen Bildungsanstalten in
dieser Zeit bis zum Konzil von Trient, und im besondern über
den Betrieb des Studiums an den österreichischen theologischen
Fakultäten bis zur Zeit der Kaiserin Maria Theresia. (S. 3—13.)
Mit dieser Kaiserin beginnt die neuere Entwicklung, deren
Geschichte den Hauptinhalt des Werkes ausmacht, und wofür
die wichtigeren Original-Dokumente meist in extenso mitgeteilt
werden. Die erste theologische Studienordnung nach der
Neuorganisation und völligen Verstaatlichung der Universitäten in
Österreich ist die vom Jahre 1752. (S. 15—25.) „Durch diesen
neuen theologischen Studienplan nahm das theologische Studium
insofern einen Aufschwung, da neue theologische Disciplinen
eingeführt wurden. Die theologischen Lehrgegenstände zerfielen
in eine doppelte Klasse, welche die höhere und niedere Theologie

bildeten. Zu der ersteren gehörten die spekulative Theo-



— 152 —

logie, die hebräische Sprache und das Kirchenrecht mit den
Institutiones imperiales, welche die besser talentierten
Studierenden zu hören hatten, die daher die Theologi speculativi
hiessen. Die minder Begabten, die Theologi morales oder au-
ditores casuum, hatten bloss die zur Ausübung der Seelsorge
notwendigen Kenntnisse sich zu erwerben und hörten mithin
die Moraltheologie, das Bibelstudium, Polemik, Kirchengesehichte
und geistliche Beredsamkeit, und zwar gleichzeitig mit den

spekulativen Theologen. Der ganze theologische Kurs dauerte
vier Jahre. An Sonn- und Feiertagen fand eine kursorische
Bibellesung als ausserordentlicher Vortrag statt." (S. 14 f.)
Durch eine andere Verordnung vom 31. Dezember 1753 wurde
gegenüber den bischöflichen Seminarien und den Klosterlehranstalten

bestimmt, dass nur solchen Geistlichen Pfründen
verliehen werden sollten, welche die theologischen Studien an
einer Universität mit Erfolg zurückgelegt hätten. (S. 24 f.) Bei
der Besetzung der Lehrstühle hatten auch in Wien immer noch
die Jesuiten das Vorrecht; doch wurde in einem Dekret vom
10. September 1759 bestimmt, dass auch die Dominikaner und
Augustiner im Lehrkörper der Fakultät vertreten sein sollten.
(S. 28 f.) Die den Vorlesungen zu Grunde gelegten Lehrbücher
sind S. 29 aufgeführt. Befriedigt hatte diese neue Studienordnung

nicht. (S. 27.) Den Professoren missflel namentlich auch
die zu stramme staatliche Bevormundung. Besondere Streitigkeiten

zwischen der Regierung und dem Erzbischof Kardinal
Migazzi riefen die späteren Verordnungen bezüglich des Kirchenrechts

hervor, nachdem der besondere Lehrstuhl desselben an
der theologischen Fakultät aufgehoben und der Besuch der

kirchenrechtlichen Vorlesungen an der juristischen Fakultät
auch für die Theologiestudierenden für obligatorisch erklärt
worden war. (S. 29 f.) — Eine neue Studienordnung brachte
das Jahr 1774, als nach Aufhebung des Jesuitenordens die

gewesenen Mitglieder desselben als unzulässig für theologische
Professuren erklärt wurden, und die bisher von ihnen besetzten

Lehrstühle neu besetzt werden mussten. In erster Reihe wurden
die reicheren Klöster angehalten, für die Ausbildung tauglicher
Mitglieder für das theologische Lehramt Sorge zu tragen.
Mit der Ausarbeitung des neuen Studienplans wurde der Abt
Rautenstrauch von Braunau beauftragt; veröffentlicht wurde
derselbe am 3. Oktober 1774. „Die wesentliche Neuerung dieser



— 153 —

Studienordnung bestand darin, dass die kirchliche
Literaturgeschichte, die Kirchengeschichte und die biblischen Hülfs-
wissenschaften in den Bereich der theologischen Disciplinen
einbezogen, die Pastoral von der Moral und dem Kirchenrechte
getrennt und die Dogmatik und Moral systematisch vorgetragen
wurden. Nebst den ordentlichen Vorlesungen sollten auch
ausserordentliche über die semitischen Dialekte, biblische [und] christliche

Archäologie, biblische Geographie, Religionsgeschichte,
Dogmengeschichte, Dekretalenrecht, Symbolik, Liturgik, katechetische

und homiletische Vorträge, Geschichte der Häresien etc.

gehalten werden. Rautenstrauch schied die theologischen
Disciplinen in einleitende und eigentlich theologische Gegenstände.
Ersteren : theologische Encyklopädie, Kirchengeschichte, Hermeneutik

des Alten und Neuen Testamentes, Patrologie und
theologische Litteraturgeschichte, wies er zwei Jahre an ; die eigentlich

theologischen Disciplinen zerfielen in theoretische:
Dogmatik, Moral und Kirchenrecht, denen ebenfalls zwTei Jahre
gewidmet waren, und in praktische: Pastoral und Polemik, für
das letzte Jahr, so dass der ganze theologische Kurs fünf Jahre
umfasste und der Unterschied der Theologi speculativi und
morales aufhörte." (S. 34.) Diese neue Studienordnung selbst
(„Neue allerhöchste Instruktion für alle theologische Fakultäten
in den gesamten k. k. Erblanden", auch abgedruckt in: Acta
historico-ecclesiastica nostri temporis, Bd. III, Teil 22, 1777,
S. 743—772) ist bei Zschokke nicht wieder abgedruckt, dagegen
S. 35 ff. die speciellen Instruktionen für die einzelnen Lehrer,
und weitere sich anschliessende Verordnungen. Durch spätere
Verordnungen in den nächsten Jahren erhielt dieser Studienplan

manche Modifikationen; in seinen Grundlagen blieb er
jedoch durch mehr als 60 Jahre massgebend und wurde es
auch für die katholisch-theologischen Fakultäten der Universitäten

in Deutschland. Die wichtigste Änderung unter Joseph IL
war die zweimalige Einschränkung des Lehrplans; 1785
reduzierte er die Dauer des Studiums von 5 Jahren auf 4, da durch
die Errichtung der Generalseminarien jetzt noch ein weiteres
Jahr für praktische Ausbildung hinzukam. Durch die Reduktion

des wissenschaftlichen Studiums ergab sich zugleich eine
Ersparnis, indem die besonderen Professoren der Patristik und
Polemik aus dem Lehrkörper gestrichen wurden (S. 55 f.); 1788
wurde das wissenschaftliche Studium abermals reduziert, von



— 154 —

4 auf 3 Jahre, und abermals zwei Professoren gestrichen. (S. 62 ff.)
Leopold IL dehnte 1790 den Kurs wieder auf 4 Jahre aus. (S. 66 f.)
Verschiedene andere, weniger einschneidende Modifikationen des

Lehrplans wurden unter Franz I. verfügt. Als sich aber
schliesslich der vielfach geflickte alte Studienplan doch nicht
mehr als zureichend erwies, traf endlich Ferdinand I. die
Verfügung, dass ein ganz neuer aufgestellt werden sollte. Über
verschiedenen Vorschlägen und Entwürfen verstrichen die Jahre
1836—48. Inzwischen brachte das Jahr 1849 Österreich die

Verfassung, infolge davon auch eine Änderung in der Leitung
des Unterrichtswesens. In Bezug auf die theologischen Fakultäten

wird nach Antrag der Bischofsversammlung von 1849 (S. 79)

den Bischöfen wieder ein grösserer Einfluss, namentlich auf die

xlnstellung der Professoren, eingeräumt. Eine Verordnung des

Ministeriums für Kultus und Unterricht vom 30. Juni 1850

stellte einen neuen Studienplan und die für Anstellung der
Professoren massgebenden Bestimmungen auf. (S. 82 ff.) Nach
dem Abschlüsse des österreichischen Konkordats mit dem Papste
vom 25. September 1855 erfolgte endlich durch Verordnung des

Ministeriums vom 29. März 1858 diejenige Regelung des

theologischen Unterrichtswesens, die, durch einzelne spätere
Bestimmungen modifiziert, jetzt noch in Kraft ist. (S. 91 ff.) Der

Lehrplan lautet hier: „Die Theologie zerfällt in vier Jahrgänge
und wird von sechs oder wenigstens vier Professoren
vorgetragen. An allen theologischen Lehranstalten müssen
Dogmatik, Moral und Pastoral, Kirchengeschichte, Kirchenrecht,
die heilige Schrift des Alten und Neuen Bundes und hebräische

Sprache gelehrt werden; doch kann der Bischof die Zöglinge
von der Erlernung der hebräischen Sprache, insoweit es ihm

zweckmässig scheint, loszählen. Insoweit es nach Massgabe

der Verhältnisse möglich ist, sollen vorzüglich über die
Väterkunde, doch auch über andere dem Diener der Kirche
nützliche Gegenstände ausserordentliche Vorlesungen gehalten
werden." Die Reihenfolge sollte sein: „1. Jahrgang: Allgemeiner
Teil der Dogmatik, Einleitung in die heilige Schrift, Erklärung
des A. T. aus der Vulgata, Hebräische Sprache. 2. Jahrgang:
Besonderer Teil der Dogmatik, Erklärung des N. T. aus der

Vulgata mit fortlaufender Rücksicht auf die Begründung der

Glaubenslehre, Erklärung des Urtextes. 3. Jahrgang :

Kirchengeschichte mit vorherrschender Rücksicht auf Dogmen- und



— 155 —

Verfassungsgeschichte, Moraltheologie mit besonderer Rücksicht
auf die Bedürfnisse des Beichtvaters. 4. Jahrgang: Pastoraltheologie

im engeren Sinne, Liturgik, geistliche Beredsamkeit,

Katechetik, Unterrichtslehre, Kirchenrecht." — Über die
Gehaltsverhältnisse der theologischen Professoren S. 99 ff. — Die
letzten Paragraphen dieser Abteilung behandeln : Die Erteilung
der akademischen Grade (S. 103—111), in geschichtlicher
Entwicklung, bis zu den jetzt geltenden Bestimmungen ; Erlangung
des Doktorates e jure canonico (S. Ill—136); die Adjunkten
und Privatdocenten (S. 136—140).

Die 2. Abteilung des 1. Teils stellt die Geschichte der
einzelnen theologischen Fakultäten im Abriss dar : Wien (S. 141—
156) ; Prag (S. 157—213), böhmische Fakultät in Prag (S. 213—
219); Graz (S. 220—235); Innsbruck (S. 236—252); Krakau
(S. 253—294); Lemberg (S. 295—307); Olmütz (S. 308—345);
Salzburg (S. 346—368). Davon ist die Geschichte der Wiener
Fakultät und einiger andern, über welche neuere ausführliche
Specialschriften vorlagen, vom Herausgeber des Werkes selbst
verfasst; Prag, Krakau und Olmütz von Professoren der
betreffenden Fakultäten. Wenn bei dieser Arbeitsteilung auch
die Einheitlichkeit der Darstellung leidet, so stand auf der
andern Seite den an den Orten selbst lebenden Mitarbeitern
das Material reicher zur Verfügung. Unter den von andern
bearbeiteten Teilen ist die Geschichte der Prager Fakultät als
eine sorgfältig nach den Akten gearbeitete Darstellung besonders

hervorzuheben ; dieselbe ist von Prof. Dr. Joseph Schindler
in Prag verfasst. Hier sind auch die Lehrer, die im Laufe der
Zeit an dieser Fakultät wirkten, mit besonderer Vollständigkeit
zusammengestellt. Auch bei den andern theologischen Fakultäten

sind jeweils die hervorragenderen, besonders die
schriftstellerisch thätigen Lehrer aufgeführt; nur bei der Wiener
Fakultät sah Zschokke davon ab, unter Hinweis auf die
„Geschichte der theologischen Fakultät der Universität zu Wien"
von A. Wappler, die 1884 als „Festschrift zur Jubelfeier ihres
500jährigen Bestehens" erschien; im Interesse der Gleichmässig-
keit und allseitigen Vollständigkeit von Zschokkes Werk ist dies
zu bedauern, zumal nicht allen Benutzern desselben ausserhalb
Österreichs das Buch von Wappler bequem zugänglich sein dürfte.

II. Teil. Die Seminarien und theologischen Diöcesanlehran-
stalten. (S. 369—1050.) Geschichte derselben im allgemeinen



— 156 —

S. 371—515. Errichtung von Diöcesanseminarien nach dem
Dekret des Konzils von Trient in dessen 23. Session. (S. 373 ff.)
S. 377 ff. sind die in Österreich bestehenden Seminarien nach
der chronologischen Reihenfolge ihrer Gründung zusammengestellt.

Bis in die Zeit Maria Theresias standen dieselben

ganz unter den Bischöfen. Diese Kaiserin machte zuerst die
staatliche Oberaufsicht auch auf diese Anstalten geltend. (S. 378ff.)
Joseph IL begründete durch Verordnung vom 10. September
1782, unter Aufhebung der Klosterlehranstalten, die sogenannten
Generalseminarien, welche den Universitäten und Lycéen des

Reiches beigegeben werden sollten. (S. 382 ff.) Im Interesse
der völligen Gleichförmigkeit der Ausbildung sollten auch die
studierenden Klostergeistlichen fortan ihre Studien an den

Universitäts-Fakultäten absolvieren und während dieser Zeit
in den zugehörigen Generalseminarien wohnen. Die Bischöfe
sollten statt ihrer bisherigen Seminarien fortan Priesterhäuser
haben, in welche die Kandidaten nach Vollendung der Studien
an der Fakultät und dem Generalseminar eintreten sollten, um
bis zum Empfang der höhern ordines und der Verwendung in
der Seelsorge darin zu bleiben. Seit diese Anstalten 1783 ins

Leben traten, widmete ihnen der Kaiser auch ferner in den

folgenden Jahren noch ein lebhaftes Interesse, wie die
zahlreichen auf deren Einrichtung bezüglichen Dekrete zeigen, die

S. 403 ff. mitgeteilt sind. Sofort nach dem Tode Josephs IL
wurden indessen auch diese Generalseminarien wieder
aufgehoben, während den Bischöfen freigestellt wurde, wieder ihre

eigenen Seminarien zu errichten, und auch die Klosterstudien
wieder gestattet wurden. (S. 424 ff.) Seit 1790 gab es also

wieder bischöfliche Seminarien; das Studium an denselben

wurde durch staatliche Verordnungen ähnlich dem Studium an

den Universitäten geregelt. (S. 442 ff.) Durch das Konkordat

von 1855 „wurde den Bischöfen die volle Freiheit und Leitung
ihrer Seminare gewährleistet". Massgebende Normen für die

Ordnung des Studiums stellte das Wiener Provinzialkonzil von

1858 auf. (S. 486 ff.) — Auch über die äussere Einrichtung
dieser Anstalten und über die Vorschriften bezüglich der
Unterhaltung derselben und bezüglich der Anstellung der Professoren

zu den verschiedenen Zeiten wird alles Material beigebracht.
Der allgemeinen Darstellung folgt wiederum die Geschichte

der einzelnen bischöflichen Seminarien und Diöcesanlehranstalten



— 157 —

(S. 516—1050), nach Kirchenprovinzen und Diöcesen geordnet.
Die einzelnen Specialgeschichten sind grösstenteils von Professoren

oder Vorständen der betreffenden Anstalt verfasst,
verschieden an Umfang, was teils in der Sache selbst liegt, da

nicht alle diese Anstalten eine gleich alte und ereignisreiche
Geschichte haben, teils in der Behandlungsweise der einzelnen
Verfasser. In allen Fällen erhalten wir über alles Wissenswerte

hinreichende und zuverlässige, aus den authentischen
Quellen geschöpfte Auskunft. Dabei ist die Geschichte bis auf
die unmittelbare Gegenwart fortgeführt; so wird in dem
Abschnitt über die Bildung des griechisch-unierten (ruthenischen)
Klerus noch der neueste auf die Seminare bezügliche kaiserliche

Erlass vom 13. Juli 1893 mitgeteilt. (S. 1041 f.) Besonders
ausführliche Darstellungen sind diejenigen der Seminare von
Salzburg, bearbeitet von Direktor Dr. Ignaz Rieder (S.613—667),
Brixen, von Prof. Dr. Joh. Freiseisen (S. 688—724), Prag, von
Prof. Dr. Jos. Schindler (S. 838—880). Auch hier sind jeweils
die hervorragenderen Lehrer der einzelnen Anstalten aufgeführt,

sowie diejenigen Zöglinge derselben, die später zu höhern
kirchlichen Würden gelangten oder sich schriftstellerisch
auszeichneten ; diese biographischen und bibliographischen Notizen
sind von einzelnen Bearbeitern in den Zusammenhang der
Darstellung eingefügt, von andern übersichtlich jeweils am Schluss
zusammengestellt, was für das Nachschlagen praktischer ist
(z. B. die Bibliographie von St. Polten, von Alumnatsdirektor
Dr. Rösster, S. 598—602).

III. Teil. Die theologischen Klosterlehranstalten. (S. 1051—
1227.) Im allgemeinen Teil wird nach kurzer Darstellung des
Unterrichtswesens in den Klosterschulen im Mittelalter (nach
Albin Czerny, die Klosterschule von St. Florian, Linz 1873)
wiederum die neuere Entwicklung seit Maria Theresia ausführlich

dargestellt. Seit dieser Zeit machte der Staat seinen
Einfluss auch auf die Klosterschulen geltend; auch hier sollten
die Studien einheitlich gestaltet werden nach dem Muster der
Universitätsstudien. Von Joseph IL 1782 aufgehoben (s. oben),
durften sie schon nach 1790 wieder ins Leben treten, und
wurde das Studienwesen an denselben in den folgenden
Jahrzehnten durch weitere Verordnungen von neuem staatlich
geregelt. Die Stifte wurden ferner aufgemuntert, je einzelne
Fächer besonders zu kultivieren, in der Absicht, dadurch



— 158 —

Pflanzschulen tüchtiger Universitätsprofessoren für die betreffenden

Fächer zu werden. (S. 1060 ff.) Diejenigen Klöster, welche
keine eigene Hauslehranstalt für die theologische Ausbildung
ihrer Kleriker hatten, und nicht in der Lage waren, eine solche
neu zu gründen, wurden ermächtigt, dieselben in ein anderes
Kloster, in ein Seminar oder an eine Universität zum Studium
zu senden. Für die Klöster der Benediktiner wurde Göttweig
als Centrallehranstalt bestimmt. Nach der Neuordnung von
1850 wurden auch diese Anstalten der Leitung und
Beaufsichtigung der Bischöfe unterstellt. (S. 1070.) Ein von den

übrigen staatlich geregelten Klosterstudien abweichendes
Studium nach ihrer ratio studiorum wurde den Jesuiten gestattet,
die sich seit 1820 in Galizien niedergelassen hatten. (S. 1104 ff.)
Die dortige Anstalt dauerte bis 1848; seit 1868 haben sie eine

neue Hauslehranstalt in Krakau. (S. 1111 f.) S. 1073—1112
sind die „Verordnungen für einzelne Stifte, Klöster und
Kronländer" nach den Akten im Archiv des k. k. Ministeriums für
Kultus und Unterricht zusammengestellt. Darauf folgt S. 1113

—1227 die Geschichte der einzelnen theologischen Klosterlehranstalten,

nach den einzelnen Orden zusammengestellt, teils
nach vorhandenen Specialschriften von Zschokke selbst, teils

von Mitgliedern der verschiedenen Klöster bearbeitet; doch

sind nur diejenigen Klöster in solchen Specialdarstellungen
behandelt, die bis heute ihre eigenen theologischen Schulen

haben, während die Geschichte jener Klosterschulen, die nicht
mehr bestehen, in dem vorhin erwähnten vorausgehenden
Abschnitt S. 1073—1112 mit enthalten ist. Die Geschichte der

Klosterstudien ist zugleich eine Geschichte des geistigen Lebens

in einzelnen als Pflanzstätten der Wissenschaft altberühmten
Klöstern.

Ein alphabetisches Sachregister erleichtert das Nachschlagen
in dem umfangreichen Werke. — Papier und Druck entsprechen
dem innern Wert des Werkes; dagegen sind störende Druckfehler

leider nicht ganz vermieden.
In dieser zusammenfassenden aktenmässigen Darstellung

des theologischen Studienwesens der römisch-katholischen Kirche

in Österreich liegt ein Werk von grosser und bleibender
Bedeutung vor. Was die Darstellung betrifft, so tritt wohl in

gelegentlichen subjektiven Äusserungen der kirchliche
Standpunkt des Herausgebers und der Mitarbeiter zu Tage, was ja



— 159 —

natürlich ist; dem objektiven Charakter der aktenmässigen
Geschichtsdarstellung im ganzen, z. B. auch in den Abschnitten,
die sich mit den gutgemeinten, aber nicht überall zu billigenden

josephinischen Reformen beschäftigen, thut dies jedoch
keinen Eintrag. Soweit das Werk auf bereits gedrucktes
Material zurückgreifen kann, fasst es alles Wesentliche zusammen
und weist die vorliegende Speciallitteratur über einzelne Gegenstände

nach ; andererseits bietet es sehr viel bisher unveröffentlichtes

Material, und authentische Darstellungen auch über
entlegenere Punkte dieser Studiengeschichte, über die man
sonst nirgends näheren Aufschluss findet. Dasselbe wird fortan
ein unentbehrliches Quellen- und Nachschlagewerk über seinen
so wichtigen Gegenstand sein.

Dr. F. Lauchert.

Das Achte Buch der Apostolischen Konstitutionen und die
verwandten Schriften, auf ihr Verhältnis neu untersucht von Dr.
F. N. Funk. Tubingen, Laupp'sche Buchhandlung, 1893. 67 S.
8°. (Preis M. 1. 20.)-

Seit dem Erscheinen seines wertvollen, für alle weitere
Forschung über den Gegenstand grundlegenden Werkes über
die Apostolischen Konstitutionen (Rottenburg 1891) *) sah sich
Funk bereits mehrfach veranlasst, auf Angriffe gegen seine
Ausführungen zu antworten und sich mit Vertretern anderer
Ansichten auseinanderzusetzen; in der Theolog. Quartalschrift
1892, S. 396-438; 1893, S. 105-114; zuletzt im 4. Heft von
1893, S. 594—666. Der Hauptbestandteil der letztgenannten

*) Bei dieser Gelegenheit möge folgende Notiz Mer Platz finden. Funk giebt
S. 63—75 des genannten Buches eine sorgfältige Untersuchung über die Quellen
der Apostolischen Didaskalia, der Grundschrift von Constit. apost. I—VI. In die
Reihe der altchristlichen Schriften, welche der Verfasser dieses Werks benutzt
hat, ist nun auch der Physiologus aufzunehmen, als Quelle für die Sage vom
Phönix zum Beweise der Auferstehung, in Apost. Const. V, c. 7; vgl. c. 7 des
Physiologus nach meiner Ausgabe (in meiner „Geschichte des Physiologus", Strass-
burg 1889, S. 237 f.). Die Art, wie die Phönixsage hier erzählt ist (Selbstverbrennung

des Phönix), weist ganz entschieden auf den Physiologus hin und von
dem Bericht des römischen Klemens (I Kor. 25) weg (der seinerseits jedoch noch
bei Cyrillus von Jerusalem [Catech. 18, 8] benutzt ist) ; Funk bemerkt nur, S. 74,
dass Klemens für die vorliegende Stelle nicht Quelle sei.



— 160 —

Ausführung erscheint in der vorliegenden Schrift, mit einer
neuen Einleitung vermehrt, in besonderer Ausgabe, als ein
Nachtrag zu der grösseren Monographie.

Es handelt sich um die neue Untersuchung der Frage, ob

eine Reihe von Schriften, die in naher inhaltlicher Beziehung
zum 8. Buche der Apostolischen Konstitutionen stehen (näher-
hin die sogenannten Constitutiones per Hippolytum, die koptisch
überlieferte sogenannte Ägyptische Kirchenordnung und die
arabisch überlieferten sogenannten Canones Hippolyti), von dem

genannten 8. Buch der Apost. Konst. abhängen, oder ob sie

andrerseits als Quellen für dasselbe zu betrachten sind. Funk
hatte bereits in seiner Monographie mit der Gründlichkeit, die

wir an seinen wissenschaftlichen Untersuchungen gewohnt sind,
den Beweis geliefert, dass ersteres der Fall ist, dass zunächst
die Const, p. Hipp, ein Auszug aus dem 8. Buch der A. K. sind;
die Ägypt. Kirchenordnung ebenfalls ein Auszug aus demselben,
wobei die Const, p. Hipp, als Mittelglied dienen; die Canones

Hippolyti eine Überarbeitung des in der Ägypt. Kirchenordnung
erhaltenen Textes. Funk hatte dabei schon die von Achelis in
seiner Schrift „Die Canones Hippolyti" (1891) vertretene
entgegengesetzte Annahme (dass nämlich die Can. Hipp, die älteste
der in Betracht kommenden Schriften seien, in ihrem
Grundbestand wirklich ein Werk des römischen Hippolyt, dagegen
die andern Schriften in umgekehrter Reihenfolge davon abhängig
bis zu den Apost. Konst.) gebührend berücksichtigt und widerlegt.

Nach dem Erscheinen seines Buches hielten ihm Achelis
und Harnack in ihren Recensionen gleichwohl dieselben
entgegengesetzten Behauptungen wieder entgegen, ohne Funks
Beweise zu widerlegen oder ihre eigene Ansicht wirklich zu

beweisen. Dadurch sah sich Funk veranlasst, die vorliegende
neue Untersuchung der Frage anzustellen, wobei alle von ihm

vorgebrachten Argumente nochmals sorgfältig nachgeprüft werden

und alles, was für den gegnerischen Standpunkt vorgebracht
werden konnte, ebenfalls in allen Einzelheiten von neuem
eingehend erörtert und widerlegt wird. Die Sache dürfte damit

für alle, die sich mit der Frage hinreichend vertraut gemacht
haben und nicht in vorgefassten Meinungen befangen sind,

erledigt sein. — Ich schliesse meine Anzeige mit dem Wunsche,

dass ich bald in die Lage kommen möge, unsern Lesern über

die kritische Ausgabe der Apostolischen Konstitutionen Bericht



— 161

zu erstatten, die Prof. v. Funk vorbereitet hat und seinen

wertvollen Untersuchungen über das Werk folgen lassen will.
Dr. F. Lauchert.

1) Die Apologie des Aristides, untersucht und wiederhergestellt

von Reinhold Seeberg. (In: Forschungen zur Geschichte des

neutestamentlichen Kanons und der altkirchlichen Litteratur,
herausgegeben von Th. Zahn. V. Teil. Erlangen und Leipzig,
A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung Nachf. (Georg Böhme).
1893. S. 159—414 A (Preis M. 13. 50.)

2) Der Apologet Aristides. Der Text seiner uns erhaltenen

Schriften nebst einleitenden Untersuchungen über dieselben. Von

Dr. Reinhold Seeberg, ord. Professor der Theologie in
Erlangen. Erlangen und Leipzig, A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung

Nachf. (Georg Böhme). 1894. Vu. 68 S. 8°. (Preis
M. 2. —.)

1) Seeberg hatte schon in seiner ersten Abhandlung über
die Apologie des Aristides, in der Neuen kirchlichen Zeitschrift
18912), die Ansicht vertreten, „dass, abgesehen von etlichen
Zusätzen und leisen Änderungen, der ursprüngliche Aristides

*) Die erste kleinere Abteilung dieses Bandes von Zahns ^Forschungen (Umfang

des ganzen Bandes 437 S. 8°) bilden Paralipomena von Th. Zahn (S. 1—158).
Die 1. Abhandlung, „Die Chronologie des Montcmismus" (S. 3—57), giebt eine

eingehende Untersuchung der uns für die Geschichte des Montanismus vorliegenden
Quellenberichte und stellt zum Schluss die gewonnenen Resultate chronistisch
zusammen. 2. Avercius Marcellus von Hierapolis (S. 57—99). 3. Apollinaris,
Apollinarius, Apolinarius (S. 99—109). Zahn konstatiert gegen Dräseke, dass

Apollinaris von den verschiedenen Schreibungen dieses Namens die richtigste, als

gräcisierte Form aber nur Apolinarius richtig sei, nicht die Schreibung mit dem

doppelten l. 4. Über einige armenische Verzeichnisse kanonischer und apokrypher
Bücher (S. 109—157).

2) Vergi, darüber meinen Aufsatz über die Apologie des Aristides, der
ursprünglich für das gegenwärtige Heft unserer Zeitschrift bestimmt war, wegen
Mangel an Raum aber erst im 2. Heft dieses Jahrgangs (1. April) zum Abdruck
kommen kann. Diejenigen unserer Leser, die nicht in der Lage waren, die sehr
ausgebreitete Litteratur über den Gegenstand selbst kennen zu lernen, muss ich
überhaupt auf diesen künftig erscheinenden Aufsatz verweisen, der den Zweck hat,
über die bisherige wissenschaftliche Arbeit darüber, über die vorhandene Litteratur
und alle in Betracht kommenden Fragen zu orientieren, wie auch meinen eigenen
Standpunkt zu begründen.

Revue intern, de Théologie. Heft 1, 1894. 11



— 162 —

in der syrischen Übersetzung erhalten sei, und dass der
griechische Text der Barlaamslegende nichts anderes als eine
abkürzende Bearbeitung jenes ursprünglichen Textes sei". Von
diesem Standpunkte aus unternahm er den Versuch, die
ursprüngliche Gestalt der Apologie zu rekonstruieren; dabei
erfuhr seine erste Ansicht nur insofern eine Modifikation, dass

er jetzt, nach den Ergebnissen der Detailuntersuchung, „in
noch höherem Mass für die Ursprünglichkeit und Integrität des

Textes in der syrischen Übersetzung" eintritt. (S. 162 f.)
Der 1. Abschnitt, S. 161—210, behandelt „Die Überlieferung

des Textes" in sehr eingehender Untersuchung, deren
Hauptresultate folgende sind: G (der griechische Text in Barlaam
und Josaphat) verrät sich in verschiedenen Zügen als eine
Bearbeitung (S. 164 ff.) ; der Bearbeiter hat sich aus verschiedenen
Gründen Eingriffe in den Text gestattet und ist „nicht bloss im

kleinen, sondern auch im grossen sehr frei mit seiner Vorlage
umzugehen im stände gewesen". Im besondern wird S. 181—191

die Hauptfrage, die verschiedene Einteilung der Menschheit

betreffend, gründlich erörtert, und werden die Schwierigkeiten,
welche die Vierteilung zu bieten scheint, und die dagegen
erhobenen Einwände in durchaus überzeugender Weise beseitigt.
Nach allem scheint das Schlussurteil über G (S. 192) völlig
berechtigt: „Es ist so deutlich, als in solchen Dingen etwas
deutlich sein kann, dass G nichts anderes als eine recht freie

Bearbeitung der Apologie darbietet, und zwar hat G je länger
desto mehr während seiner Arbeit der Tendenz, abzukürzen,
nachgegeben. G hat dabei wie im einzelnen sehr viel so auch

hinsichtlich des Ganges der Rede den Stoff erheblich zu
modifizieren sich nicht gescheut." Andererseits wird aber
hervorgehoben, dass G doch auch an vielen Stellen den Urtext wörtlich
bewahrt hat, wie eben die Vergleichung mit dem syrischen Texte

zeigt; seine Bedeutung für die Rekonstruktion des Textes liegt
also darin, dass er, wenn schon als ganzes nur eine Bearbeitung,
doch im einzelnen „eine grosse Anzahl von Fragmenten in der

Ursprache uns aufbewahrt hat", an andern Stellen, bei aller

Kürzung, wenigstens einzelne Wörter, die für den echten Sprachschatz

des Aristides in Anspruch zu nehmen sind. — Dagegen

ist S (der syrische Text) ein echter Zeuge des ursprüngfichen
Textes, eine wirkliche Übersetzung, „sowohl hinsichtlich des

Zusammenhanges als des Wortlautes als Repräsentant des ur-



— 163 —

sprünglichen Aristides-Textes zu schätzen" (S. 195). Der
Übersetzer hat seine Aufgabe ernst genommen; er ist zwar kein
sklavischer, aber ein treuer Übersetzer, dem man höchstens

einzelne kleine Ungenauigkeiten im wörtlichen Ausdruck
nachweisen kann, „Mängel, wie sie fast jeder Übersetzung anhaften"
(S. 196 f.). Nur ganz vereinzelt hat er sich wirkliche Freiheiten
in leichten Änderungen der Vorlage erlaubt, ohne dass dadurch
der oben angedeutete Gesamtcharakter der Übersetzung
beeinträchtigt würde (S. 200 ff.). Von einigen Kleinigkeiten abgesehen,
ist S „eine treue wörtliche Übersetzung des Werkes des alten
Aristides. Nicht Fragmente des Aristides bietet uns S dar, wie
G, sondern das Werk des athenischen Philosophen selber"
(S. 203). S. 203 ff. ist über die Entstehungszeit der syrischen
Übersetzung gehandelt, die Seeberg mit beachtenswerten Gründen

ca. 330—340 ansetzt. — A (der armenische Text) ist ein
von S unabhängiger Zeuge. Seine Abweichungen von S

erklären sich zum Teil aus der Willkür des armenischen
Übersetzers, zum Teil möchte Seeberg in ihnen Interpolationen
sehen, die schon die griechische Vorlage enthalten habe ; es ist
eine ansprechende Vermutung, die sich freilich nicht beweisen
lässt, die Apologie könne vielleicht nur innerhalb einer patri-
stischen Anthologie in fragmentarischer und etwas bearbeiteter
Gestalt zu den Armeniern gekommen sein, woraus sich auch
erklären würde, dass dieselbe in dieser Sprache nur als Fragment

(und zwar in zwei verschiedenen Handschriften)
vorhanden ist (S. 206 ff.). — Aus der dargelegten Beschaffenheit
der verschiedenen Texte ergeben sich die Grundsätze für die
Rekonstruktion des Textes (s. unten).

Im 2. Abschnitt, S.. 211—247, „Litterarische Beziehungen;
zur Geschichte des Buches", erörtert Seeberg zunächst die
Frage, inwieweit sich Aristides mit der zu seiner Zeit bereits
vorhandenen christlichen Litteratur vertraut zeige. Mit grosser
Sorgfalt führt er diese Untersuchung für alle einzelnen Schriften,
die hier in Betracht kommen können, und stellt alle Spuren
zusammen, die dafür zu sprechen scheinen, dass Aristides die
eine oder andere Schrift wirklich gekannt habe, wobei er mit
Recht kritischer verfährt als Robinson, sein Vorgänger in dieser
Untersuchung, und nicht jede vage Ähnlichkeit zum Beweis
eines Abhängigkeitsverhältnisses herbeizieht. Da Aristides nicht
wörtlich citiert, so lässt sich hier seine Abhängigkeit von einer



— 164 —

altern Schrift häufig nicht mit voller Sicherheit annehmen. Am
vertrautesten zeigt sich Aristides, aus dem Umfange der
nachapostolischen Litteratur, die ihm vorgelegen haben kann, mit
der Praedicatio Petri und der Didache. — Einen grössern
Einfluss auf die nachfolgende Litteratur scheint Aristides nicht
ausgeübt zu haben, wenn sich auch bei einzelnen Schriftstellern
Spuren finden, die auf Kenntnis seiner Apologie deuten
(S. 231 ff.).

3. Abschnitt : „Die Abfassungszeit der Apologie des
Aristides, die Anordnung des Werkes, sowie der schriftstellerische
und theologische Charakter desselben" (S. 248—316). Hier ist
die Hauptfrage die, ob die Tradition, nach der die Apologie dem
Kaiser Hadrian überreicht wurde, Glauben verdient, oder die
zweite Überschrift des syrischen Textes, wonach dieselbe an
Antoninus Pius gerichtet war. Seeberg vertritt, wie schon in
seinem frühern Aufsatz, mit Entschiedenheit die zweite Ansicht
und verteidigt dieselbe hier sehr eingehend. Ich muss aber

gestehen, dass ich trotzdem auch jetzt nicht von der Richtigkeit

dieser Auffassung überzeugt bin. Einmal dürfen die Zeugnisse

des Eusebius und Hieronymus denn doch meines Erach-
tens nicht so leichthin auf die Seite geschoben werden; und
andererseits gründet sich die Erklärung, wie denn die
abweichende Tradition sich bilden konnte, wenn die zweite syrische
Adresse an Antoninus Pius echt war, auf verschiedene mehr oder

weniger unwahrscheinliche Voraussetzungen, während die
sekundäre Entstehung jener zweiten Adresse, wie sie Hilgenfeld
erklärt, keine Schwierigkeiten bietet. Was nun die nähere
Bestimmung der Zeit betrifft, so übt Seeberg scharfe Kritik an

den verschiedenen Versuchen, die Apologie in die spätem
Regierungsjahre des Antoninus zu verlegen. Wenn man überhaupt
die Zeit genauer ansetzen wolle, so spreche vielmehr alles

dafür, die Schrift in die allerersten Jahre dieses Kaisers zu

setzen; „man wird also berechtigt sein, bis auf weiteres etwa

das Jahr 140 als Datum unserer Apologie zu bezeichnen" (S. 280).

Was Seeberg zur Begründung dieses Zeitansatzes beigebracht
hat, lässt sich aber ebensogut für die Richtigkeit der Tradition
geltend machen, dass die Apologie schon an Hadrian gerichtet
sei; jedenfalls sprechen keine inneren Gründe dagegen. —

S. 280 ff. bis zu Ende dieses Abschnitts wird in einer
lesenswerten Ausführung Aristides als Schriftsteller charakterisiert.



— 165 —

Auf diese erläuternden Abschnitte folgt die „Wiederherstellung

des Textes der Apologie nach der syrischen
Übersetzung und den griechischen und armenischen Fragmenten"
(g. 317—408). Die Grundlage dieser Rekonstruktion bildet eine

deutsche Übersetzung des syrischen Textes, an zweifelhaften
Stellen unter Anwendung von kritischen Zeichen auf die

Gestalt gebracht, welche Seeberg für die ursprüngliche hält.
Neben diesem deutschen Texte sind diejenigen Stellen aus dem

griechischen Texte in Barlaam und Josaphat abgedruckt, welche

Seeberg als mehr oder weniger wörtlich erhaltene Fragmente
des Urtextes aus jener Bearbeitung ausgeschieden hat, teils
wörtlich mit S übereinstimmend, teils Lesarten bietend, die

Seeberg als ursprünglichere zur Emendation von S beizieht.

Ausführliche textkritische Noten geben für jede einzelne Stelle
Rechenschaft darüber, weshalb von den verschiedenen

Fassungen, in denen sie etwa vorliegt, die eine vor der andern

bevorzugt wurde. Es ist auch meine Ansicht, dass Seebergs
textkritische Grundsätze, nach denen er seinen Text hergestellt
hat, im ganzen die richtigen sind; damit ist freilich nicht
gesagt, dass es, bei der Art der Überlieferung der Apologie, möglich

sein wird, an jeder einzelnen Stelle mit absoluter Sicherheit

die ursprüngliche Gestalt anzusetzen ; wichtigere sachliche
Differenzen lassen sich nach den aufgestellten allgemeinen
Grundsätzen in der Regel mit mehr oder weniger Sicherheit
entscheiden ; wo es sich aber nur um unbeträchtliche Varianten
des Ausdrucks handelt, zwischen denen schliesslich nur das
subjektive ästhetische Gefühl des einzelnen Kritikers entscheiden
soll, da kann man immerhin verschiedener Ansicht sein, wenn
man auch im ganzen auf demselben Standpunkt steht. — Von
einer Rückübersetzung des ganzen rekonstruierten Textes ins
Griechische sah Seeberg mit Recht ab, da dieselbe, wie er richtig
sagt, „doch nicht viel mehr als eine gelehrte Spielerei bieten
könnte" (S. 210). Nur zuweilen macht er in den Anmerkungen
solche Versuche, zur Erläuterung einzelner Sätze oder kleinerer
Stücke. —¦ S. 408—414 ist noch ein „Verzeichnis der aus der
Apologie des Aristides erhaltenen griechischen Wörter"
zusammengestellt.

Der Arbeit Seebergs ist eine „Beigabe" von Th. Zahn
angehängt: „Eine Predigt und ein apologetisches Sendschreiben
des athenischen Philosophen Aristides" (S. 415—437). Hinsicht-



— 166 —

lieh der Homilie über Luc. 23, 42. 43, welche die Mechitaristen
in Venedig zugleich mit dem Fragment der Apologie armenisch
veröffentlichten, wies schon Himpel in der Theol. Quartalschrift
1880 auf deren „sehr altertümlichen Geist" hin und urteilte:
„Es wird kaum zu gewagt sein, die kleine Schrift aus den

Kämpfen der Kirche gegen die ältesten gnostischen Theoreme,
ebionitische und doketische Verirrungen, begreifen zu wollen."
Spätere Bearbeiter der Aristides-Apologie gaben sich jedoch mit
der Homilie nicht mehr ab, und kritische Geister wiesen sie

durch einen Machtspruch mit Verachtung ins 5. Jahrhundert,
in die Zeit der nestorianischen Kämpfe. Zahn leistet hier den

überzeugenden Nachweis, dass von einer Beziehung auf den

Nestorianismus gar keine Rede sein kann, und dass nichts
hindert, die armenische Überlieferung für richtig anzuerkennen,
welche die Schrift dem athenischen Philosophen Aristides, dem

Verfasser der Apologie, beilegt. Dieselbe wäre demnach die

Zweitälteste Predigt, die auf uns gekommen ist, wie der dem

Clemens von Rom beigelegte sog. 2. Korintherbriefdie erste. Auch
für das kleine Fragment aus dem „Sendschreiben an alle
Philosophen", das Martin in Pitras Analecta III veröffentlicht hat,
leistet Zahn den Beweis der Echtheit; die grosse Verwandtschaft

dieses Fragmentes mit der Ausdrucksweise der Apologie
liegt auf der Hand.

2) Die zweite kleinere Schrift Seebergs verfolgt den Zweck,

„einerseits dem grösseren theologischen Publikum das bisher

bekannte Material über Aristides vorzulegen, andererseits den

Studierenden für Seminarübungen etc. eine bequeme und leicht

zugängliche Sammlung zu bieten" (S. III). Diese Sammlung um-

fasst alles, was durch die handschriftliche Überlieferung dem

Aristides beigelegt wird. Was die Apologie betrifft, so werden

zur Einführung die Resultate von Seebergs grösserer
Untersuchung über dieselbe in Zahns Forschungen nur kurz zu-

sammengefasst und der dort gegebene Text der Apologie wieder

abgedruckt, mit Weglassung der textkritischen Noten, wogegen

unter dem Texte das armenische Fragment in Himpels
Übersetzung, und die ganz abweichenden Stücke aus Barlaam und

Josaphat abgedruckt sind, so dass also die ganze handschriftliche

Überlieferung hier geboten wird. — Bezüglich der Homilie

und des Sendschreibens tritt auch Seeberg wie Zahn
entschieden für die Echtheit ein. Die Homilie, nimmt er an, sei



— 167 —

ca. 140—150 in Athen gehalten worden. Der Text der Homilie
wird in Himpels Übersetzung abgedruckt, mit Berücksichtigung
der andern Übersetzungen; das Fragment des Sendschreibens

in der lateinischen Übersetzung von Martin. — Diese kleinere
Schrift kann natürlich für den Fachmann Seebergs grössere
Untersuchung nicht überflüssig machen ; zur Einführung in das

Studium der Schriften des Aristides ist sie aber als bequeme

Sammlung des ganzen überlieferten Materials sehr empfehlenswert.

Dr. F. Lauchert.

Die Apologie des Aristides. Recension und Rekonstruktion des

Textes von Lie. Edgar Hennecke. (Texte und Untersuchungen

zur Geschichte der altchristlichen Litteratur, herausgegeben von

0. v. Gebhardt und Adolf Harnack. IV. Band, Heft 3.)

Leipzig, J. G. Hinrichssche Buchhandlung, 1893. XX u. 63 S. 8°.

(Preis M. 3. —.)

Der Rekonstruktionsversuch der Apologie, den Hennecke
in diesem Heft bietet, gründet sich auf die Ansichten über das
Verhältnis der Texte zu einander, die er in seiner in der
Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, 36, II, veröffentlichten
Abhandlung dargelegt hatte *). Man darf sich daher nicht
wundern, wenn diese Apologie bei ihm ein ziemlich verschiedenes

Aussehen hat, mit Seebergs Rekonstruktion verglichen.
In der Anlage des Ganzen folgt zwar auch :er der syrischen
Übersetzung, im einzelnen aber hält er sich vorwiegend an die
griechische Recension, soweit dies immer möglich ist. Wo auch
er den griechischen Text für nicht ursprünglich oder für
überarbeitet hält, stellt er demselben den syrischen (resp. am
Anfang auch den armenischen) Paralleltext zur Seite, hebt in
den verschiedenen Texten das durch gemeinsame Bezeugung
oder bei abweichender Überlieferung durch Reflexion als echt
Anerkannte im Druck unterscheidend hervor und giebt unter
dem Texte für alle solchen Stellen einen Rekonstruktionsversuch

in griechischer Rückübersetzung. Letztere Zugabe kann
man sich als genauere Erläuterung der Ansichten Henneckes
von den einzelnen Stellen dieser Art gefallen lassen ; im übrigen

*) Näheres darüber in meinem Aufsatz über die Apologie des Aristides, der
im 2. Hefte dieses Jahrgangs unserer Revue erscheinen wird.



— 168 —

habe ich bereits oben ausgesprochen, dass ich die Ansicht
Seebergs über den Wert oder Unwert solcher Rückübersetzungen
teile. — Im ganzen macht der von Hennecke rekonstruierte
Text einigermassen den Eindruck des künstlich Zusammengeflickten;

wenn ich aber auch seinen Standpunkt nicht teile,
so erkenne ich es gleichwohl als nützlich für die weitere
Forschung, dass auch die von diesem Standpunkte aus zu
gewinnenden Einzelresultate einmal in sauberer Arbeit zusammengestellt

worden sind. — Die Vorrede giebt kurz Auskunft über
die verschiedenen Texte, deren Überlieferung, und die Ausgaben.
Für den griechischen Text bietet Hennecke auch neues
Material zur Textkritik, nämlich die Varianten der vier
Münchener Handschriften von Barlaam und Josaphat; die wichtigeren

sind im kritischen Apparat unter dem Texte, die übrigen
in der Vorrede S. VI—XV mitgeteilt ; von letztern sind freilich
viele als gewöhnliche orthographische Fehler ungebildeter
Abschreiber ohne weitern Wert. — Hinter dem Texte sind

(S. 44 ff.) auch die bekannten Nachrichten des Eusebius,
Hieronymus und späterer zusammengestellt. Dann folgt zum Schluss

ein Namenregister (S. 46 f.) und ein Wort- und Sachregister
(S. 47—61), letzteres dadurch nützlich, dass es zu den einzelnen

wichtigeren Begriffen und charakteristischen Ausdrücken auch
die Parallelstellen aus der übrigen Litteratur des 2. Jahrhunderts

anführt. Dr. F. Lauchert.

III.

Lectures on the Apocalypse. By William Milligan, D. D.,

Professor of Divinity and Biblical Criticism in the University

of Aberdeen.

The Apocalypse has hitherto been for the most part a

sealed book to sensible men. The extravagances of that class

of interpreters who have regarded it as a continuous prophetic

history, have combined with that view an intense desire to

identify Babylon with the Roman Church, and have found it

necessary to hazard prophecies of the exact moment at which

the overthrow of that Church and the end of the world were



— 169 —

to come, have made Apocalyptic interpretation a by-word. The

prseterist school have failed no less equally. The Apocalypse

may have been a vision of the downfall of the Roman empire.
But in that case its contents are of little use to us in the

nineteenth century. And if it be such a vision, no one has as

yet been able to explain it. As Professor Milligan says (p. 11)

"to suppose that the Almighty has given us a sacred writing
of which it is as easy to make one thing as another, is to

put it out of analogy with what He has done in every other

department both of His works and of His words. That it should
be obscure or mysterious would in no way startle us. Obscurity
and mystery meet us everywhere It is an altogether
different thing when we are told, not that part of revelation
is difficult, not that it is from its very nature unintelligible,
and that it is constructed with so little reference to common

processes of thought and rules of language as to place a distinct
conception of its meaning beyond our reach. This is simply
to deny the operation of the Divine Spirit in the construction
of the book." Professor Milligan denies, again, that the book
is wholly future. There is, he admits, "an element of trust" in
this system of interpretation. "From the beginning to the end
of the book the Seer is continually in the presence of the Great
Day" (p. 136). But the futurist exegesis is inadmissible, because
"it could never have been possible to recognise in their true
character the events of which it speaks until Christ came".
The view of the author himself is one which has only recently
been adopted. The first time the writer of this notice came
across it, was in a short but useful Commentary on the New
Testament written by the late Archdeacon Norris. This view
regards the matter of the Apocalyptic vision as indicating not
events, but the working of principles. And a great deal of the
contents must also be regarded, not as consecutive, but as
arranged in parallel trains of thought. Professor Milligan has
indicated these parallel trains of thought with singular clearness,

and as it seems to me, correctness. The Apostle had seen
in the history of Christ three leading ideas—those of conflict,
of preservation, and of triumph. It is these ideas, regarded as
permeating the whole career of the Church, which are
presented to us in this great Vision of the Future. But Professor
Milligan in this volume does not attempt to deal with the



— 170 —

threefold view the Apocalypse offers to us of the conflict of
the Church with evil, as personified in the beast, the false
prophet, and the mystic Babylon respectively. He does,
however, offer an explanation of the latter. It is not, he says,
-—and he is undoubtedly right—the Roman Church, though it
has some features in common with her character. "Babylon
eannot be Christian Rome" (p, 184), but is "the emblem of the

degenerate Church" (p. 182). ''Wherever Christian men have
thought the world's favour better than its reproach; wherever
they have esteemed its honours a more desirable possession
than its shame ; wherever they have courted ease rather than
welcomed suffering, have loved self-indulgence rather than self-

sacrifice, and have substituted covetousness in grasping for
generosity in distributing what they had;—there the spirit of

Babylon has been manifested" (p. 184). In that spirit of reaction
fifoni the absurd and violent abuse of the Roman Church which
was once so common in England—and be it added, so unworthy
of her—Professor Milligan vindicates the Church of Rome from
the reproach, that she has been giyeh to "ally herself with :

kings". He points to the times when Kshe has rather trampled
kings beneathe her feet". Bot he might have added that this

was in the earlier medtoeval days, when ©n many occasions

tìie Pope unquestionably embodied the principle of Christian
truth against the reign of brute force. He might have remembered

that only by unworthy alliance with the powers that be,

by the stake, the gibbet the axe, and the other weapons
of the persecutor, did post-Reformation Rome cheek the
progress of freedom of conscience, freedom of thought, freedom

of speech» And now, in the very nattons where she has had

her way unchecked, she has to fece a rebellion, not merely

against the rolers of the Church, but against its Lord—to
contend against a denial of the first principles of morality as well

m of religion* He does, it is true, mention these things, but not,

m he should have done, in the order of time. Between mediava!
and modern Rome there is *4a great gulf flxedA Bat be this

m it may, the Apocalypse is a solemn warning throughout

=a warning certainly not confined to the Church of Rome—

that they who take the sword shall perish by the sword; that

wherever weapons unblessed by Christ are used to spread His

eaase, there te the end is «^fftsfen ma every evil work".
J. J. Loa.



— 171 —

Discussions on the Apocalypse. By William Milligan, D. D.

London, Macmillan & Co., 1893.

This volume is a companion to the preceding, and originally
formed the Appendix to it. It consists of Dissertations on the
relation of the Apocalypse to the Fourth Gospel and to the other

Apocalyptic literature of the period ; on the mutual relation of the

Epistles to the Seven Churches; on the unity, date, and authorship
of the book. We may briefly note his conclusions. He sees a wide

difference between the Revelation of S'John and other Apocalyptic
literature. He thinks that a "distinction between the widespread
use of any book in the Church, and the Church's verdict upon
it, should be borne in mind" (p. 26). Men "may try in our day
to class them together as if they were in every respect of the
same type". But "the Church saw the difference between them.
She unhesitatingly set aside the one, but placed the other in
her Canon". The Professor here seems to have dwelt too much

upon the subjective sentence of the Church on the contents,
and too little on the objective respect for Apostolic authorship.
The Epistle to the Hebrews is the only book in which the
question of Apostolic authorship, or at least authority, does not
seem to have been the decisive one. But no doubt the
conscience of Christendom—for there was never any definite
discussion and decision by the Church on the point—has responded
to the testimony of credible witnesses.

In regard to the question of unity of authorship, the
Professor rejects the disintegrating criticism of Pfleiderer and others.
He says "as every attempt made in the past to shake the Unity
of the Apocalypse has been unsuccessful, it is probable that
the same fate will attend every similar attempt in future"
(p. 73). He fixes the time at which the Apocalypse was
composed "towards the close of the reign of Domitian, A. D. 95 or 96."
He discusses the relationship of the Apocalypse to the Fourth
Gospel, in connexion with the internal evidence of authorship.
On this point he declines to make use of the argument of
Bishop Lightfoot that S' John's long residence in Asia Minor
had given him a better command of the Greek tongue when
he wrote the Gospel, than he had when he wrote the Apocalypse.

He points out that the command the Apostle had of the
Greek tongue at the time of the composition of the Apocalypse



— 172 —

was very considerable. "In the various passages such as the
description of the fall of Babylon in ch. XVIII, and that of the
New Jerusalem in ch. XXI, it rises to a strain of eloquence
unsurpassed by anything that has come down to us from Greek
antiquity. No tyro acquiring a knowledge of the language
could have penned such passages" (p. 186). Professor Milligan
believes that the anomalies in style are designed (p. 188). I have
said enough to shew that these dissertations are worthy of the
volume to which they are a companion; that orthodoxy,
originality, sound reasoning, and sound judgement, are combined
in them. It is an additional recommendation of some moment

that, though Professor Milligan is a Presbyterian, he approaches
his subject from a Catholic stand-point. J. J. L.

Henry Mai'tyn, Saint and Scholar. By George Smith, C. J. E.,

L. L. D.

The only object I have in calling attention to this book

is the light it throws upon the relation between clerical
matrimony and the life of devotion to the sacred cause of

God's Church required of its priests. That the marriage of the

clergy has its prosaic side there can be no doubt, and the

cares of a family often appear at first sight to depress the
standard of clerical life to a very ordinary level. Yet we in
England have seen of late years a very considerable rise in the

whole character and tone of the households of the clergy, and

the consequence is not only a higher sense of the sacramental

character of Holy Matrimony, but a considerable reaction among

us in favour of clerical marriage. Thirty or forty years ago

the general current of feeling was running very shongly in

the opposite direction. Readers of the life of Henry Martyn,
one of the most justly celebrated missionaries of the English

Church, will see that his deep and fervent attachment to Lydia
Grenfell was in no way incompatible with the most absolute

devotion to his Master's cause. And when she finally decided

that her duty to her mother forbade her to go out to him m

India, not for one moment did he think of deserting his work,

although her refusal to come out and help him caused him the

keenest anguish of soul. This proved compatibility of the closest



— 173 —

earthly attachment with a devotional life of the highest type
is a sufficient answer to those who maintain that love for an

earthly object must of necessity issue in a lowered devotional

tone. Beside this light thrown on a most important point, the

book presents us with a self-revelation, from his diaries, of the

most inward thoughts of one of the most distinguished of that

long array of saints of which the English Church since the

Reformation has, by God's infinite favour, the right to boast.

J. J. L.

A Dictionary of the Bible edited by Sir W. Smith and the Rev.

J. M. Fuller. Second Edition. Vol. I in two parts. London 1893.

Forty years ago in lecturing on Pastoral Theology to the
candidates for Holy Orders, the late Professor Blunt found it
necessary to warn his hearers against a danger in the reading
of modern books. He exhorted them to study the Scriptures in
the original, to read at first hand the Fathers and the records
of the Reformation : he pointed out some of the pitfalls that
such a course of study would save them from, and he went on :

"But vastly more is such a safeguard wanted to protect us
from mischief in other and modern quarters : for whichever
way we turn, we have influences working upon us which tend
to sap the principles of our church: if we use a Lexicon, it is
probably the compilation of a Lutheran : if a Commentary, it is
likely enough to be that of a Dissenter : if a Dictionary of the Bible,
it is perhaps that of a Romanist : if a pocket Dictionary, it is much,
if it is not one of an anti-Episcopalian in disguise."1) The book
before us is a witness to the greatness of the change that has
since come about in this respect. In 1863 Dr Smith issued the
well known Dictionary of the Bible in three volumes. This
was followed by the Dictionaries of Christian Antiquities and
Biography, and this year a new edition of the Dictionary of
the Bible has appeared. The second and third volumes are
unaltered and I do not propose to say anything on them, but
the first volume has been very much rewritten and greatly
expanded. It now appears in two parts and extends to 1800
pages instead of 1100 in the old book. Now all these books

}) Tie Duties of a Parish Priest by the Rev. J. J. Blunt, p. 134.



— 174 —

are the work of members of the Church. Of course, the names
of a few Dissenters appear amongst the list of contributors, but
still they are essentially Church works, and in the list of
writers in the new edition with which we are chiefly occupied,
I only see two names—and they are both the names of

foreigners—who are not members of the Church.
Readers of the new first volume will regret much that the

other two have not equally been revised, but this may come
in time, though alas the death of the veteran editor which we
have lately had to mourn, will deprive any new issue of them
of his loving care. Still we should be thankful for what we

have, and it is much. When we notice that the first volume
includes the alphabet down to the word Juttah, it will be seen

that very many subjects around which controversy has lately
gathered, are included in it. In a notice like the present it is

of course impossible to examine these in any detail and shew

the results arrived at, but I do want to try to indicate something
of the lines on which the work moves, and to shew the great
advance that it is on its predecessor.

The Geographical Articles relating to Palestine and Asia

generally have been for the most part thoroughly revised or
rewritten by Sir Charles Wilson, Director-General of the Ordinance
Survey, and those relating to Greece by Dr Sandys, the Public
Orator in Cambridge. These names are a sufficient guarantee
of the character of this part of the work, but I must say a word

in praise of the excellent series of Maps and Illustrations that

have been supplied. These, which are largely taken from the

publications of the Palestine exploration Fund's Publications,
leave nothing to be desired. Four other series of Articles which

are at present of perhaps more interest, call for a few words.

First the Ancient Eastern world has had much light thrown

on it in the last 30 years, and when we think of Assyria,

Babylon, Egypt, the Hittites, etc., we see howr much of interest

on this subject is contained in this volume. The first two of

these, as well as Belshazzar and other words, are treated by

Mr. Pinches of the Egyptian and Assyrian Departments of the

British Museum. As would be expected he has produced articles

of great interest and completeness. In particular it is worth

noting that he disputes the identification of Belshazzar with

Nabonidus and to a great extent maintains the historic accuracy



— 175 —

of the Book of Daniel. This is a result that must be taken into

account in the criticism of that book and is one more evidence

of the tendency of recent Assyrian research to strengthen the

case for the traditional view of the Old Testament. Egypt and

the Exodus are treated by M. Edouard Naville,. the celebrated

Egyptian explorer. He places the Exodus in the reign of

Menesptah, fourth king of the 19th dynasty, and the times of
Abraham and Joseph during the supremacy of the Hyksos.

Turning to the next series of Articles that I wish to notice

and the one which just at this time will probably excite most

attention, we notice that the Books of the Old Testament have
for the most part been rewritten by new writers. There are

unfortunately exceptions. No doubt it is difficult to throw aside

the work of writers still living and put others in their place,
and this has led in some cases to the retention of old articles
revised by the original Authors. Sometimes this is satisfactory,
but I must grumble that Ezekiel has been left in the hands
of Canon Farrar with the result that we have no adequate
discussion of the difficult critical questions that that Book
raises. The Articles on Genesis, Exodus, Deuteronomy, and
Joshua are by Professor Driver. Of these the Article on
Deuteronomy is the fullest, but all are mines of sound and
cautious criticism. The results arrived at are of course those
with which we are familiar in the Professor's Introduction to
the Literature of the Old Testament, but they are here presented
with much additional fulness of argument, and in estimating
the value of that book these articles should be read along with
it. Isaiah is treated in an elaborate Article by Dr Wright,
formerly of Dublin, but now a Professor at Oxford. Dr Wright
is a sound scholar and a man of great learning and has done
some good work on the Old Testament. He is also well
acquainted with modern German Criticism. It will then be a
surprise to many to find that he takes up an extremely
conservative position and regards the whole of the Book of Isaiah
as the work of the prophet himself. With regard to chapters
XL—LXVI he says: "The difficulties that beset the theory
that the name of a prophet of the very first rank (like the
author of these chapters) could have entirely vanished from the
memory of the people who were awakened and aroused to
action by his songs, are much more serious than those which



— 176 —

attend the traditional view," I suppose Dr Wright still believes
the Epistle to the Hebrews to be the work of S' Paul. Those
who do not will probably think that the mere forgetting of the
Author's name is not such a very serious difficulty after all.
Mr. Streane's Article on Jeremiah does not seem to call for

any special comment, but Dr Kirkpatrick who is Professor of
Hebrew in Cambridge has supplied an interesting series on the
Minor Prophets Habakkuk, Haggai and Hosea, while Amos is

treated by Prof. Driver, Jonah by Mr. Chapman of Emmanuel
College, Cambridge, and Joel by Mr. Nutt, late Fellow of All
Souls, Oxford. It is of interest to note that Mr. Nutt agrees
with the opinion expressed by Prof. Kirkpatrick in his recent
book on "the Doctrine of the Prophets" in placing Joel amongst
the prophets of the ninth century B. C. On the subject of
Jonah Mr. Chapman, while contending that the teaching of the

book is independent of the view that may be taken of its origin
and character, is content to give an outline of the opinions
that have been advanced regarding it with a full Bibliography
and to leave the reader to draw his own conclusions.

Turning from the Old Testament to the New, the reader

will naturally go first to the Article on the Book of Acts by
the late Bishop Lightfoot. It is when we read the laborious

work of other scholars and then turn to the luminous and

simple treatment of the most difficult questions which came

from his pen, that we realise the loss he was not only to the

Church of England but to the world at large. This Article is

marked by all the Bishop's power. If he does not examine at

very great length the various theories that have been proposed

as to the origin and composition of the Acts, it is because he

feels that the case for the traditional view is so strong that

its adversaries really do not deserve very serious treatment.

He regards the book as reaching a natural conclusion when

the. Gospel of the Kingdom was proclaimed in Rome and as

written probably soon after the destruction of Jerusalem, though

he sees no serious objection to an earlier time. Of questions

of controversy, since the Pastoral Epistles do not come withm

the range of the first volume, the most prominent are the

Synoptic Problem, the Authorship of the Gospel of St John and

of the Epistle to the Ephesians. The first of these is treated

by Prof. Sanday of Oxford in 25 pages appended to the Article



— 177 —

on the Gospels which was written for the first edition by the
late Archbishop of York. Prof. Sanday is a man of very great
learning, or perhaps I ought to say, knowledge, but he is one
of those men that are buried beneath their own knowledge
and never seem to be able to take a comprehensive grasp of
the questions they treat of, or to be sure of their own
conclusions. The Article in question is a case in point. Professor
Sanday believes that we are on the brink of discovering the
solution of the Synoptic Problem. The impression which his
article produces on one who has not paid any very deep
attention to the subject is very much the opposite. In fact the
question is raised in the mind as to whether the problem has

any solution. In the Apostolic Age oral teaching must have
had great influence on all Christians and not least on those
who undertook to compose Gospels. Professor Sanday fully
recognises this and sees that this oral teaching is a factor
which cannot be left out of consideration. At the same time
he shews clearly enough that oral tradition alone will not
account for all the phenomena of our Gospels, and though he
may have stated his case a little strongly, I do not think that
Bishop Westcott would dispute this fact. Indeed in face of
St Luke's Preface it is hard for any one to deny that the
authors of our Gospels had not one or two but many documents,
all more or less fragmentary, before them as they wrote. The
true problem then seems to be, given these two "verae causae",
is it possible to determine how much of our Gospels is due to
oral tradition, how much to previous written documents, and
with regard to the later part, how many documents were
actually used and what was their range and mutual relations?

think we are far from an answer to these questions and I
think too that until the critics approach the question with full
allowance for both the causes that must have been at work,
we will remain as far from it as we are now.

The GosPel of S* John is treated by Archdeacon Watkins.
-tie gives a careful summary of his well known Bampton
Lectures on the Authorship of the Gospel and adds sections on the
contents of the Gospel and its relations to other New Testament
Books. So far as this country is concerned, the Authorship of
this Gospel may be regarded as settled. We have had the works
ol Bishop Lightfoot—just republished in "Biblical Essays"—of

Revue intern, de Théologie. Heft 1, 1894. 12



— 178 —

Bishop Westcott and the Archdeacon, and no serious attack
has been made on it since the appearance of Supernatural
Religion.. Professor Robertson of Durham provides a full and
learned Article on the Epistle to the Ephesians. As we read
it, we cannot but regret that Lightfoot's Commentary was never
finished, but the Introduction by D1' Hort which is promised for
publication shortly may do much to supply the loss. In the
meantime we may be very grateful to Prof. Robertson for his
work. He has examined the Epistle with great care and learning
and has shown that there is no real difficulty in accepting the
view that the Epistle is the work of S* Paul, written
simultaneously with the Colossians towards the end of the first
captivity and some time after the Philippians. Of the other
New Testament Articles, those of Bishop Westcott on the Epistle
to the Hebrews, of Dr Salmon on the Galatians and Dr Plummer
on I and II Cor. will be turned to with interest and will well

repay attention.
The Dictionary does not profess to deal with doctrine, but

there are some subjects that necessarily present themselves
and which cannot be discussed without, to a certain extent,
discussing doctrine. The most prominent of these are Baptism,
Confirmation and the Church, and it is very satisfactory to note

that the two former of these are admirably and most
satisfactorily treated by Mr. Elwin, Vicar of S* Andrew's Worthing,
and well known in this field from his book on The Minister of

Baptism published a few years ago. Pie states with extreme
clearness and precision the teaching of the N. T. on these

subjects and reviews the Apostolic practice with regard to them.

I note in particular the force with which he vindicates the

practice of Infant Baptism and the doctrine of Baptismal

Regeneration. He regards Confirmation as more than the
completion of Baptism and as conveying the special gift of the

Holy Spirit. He maintains that oil was probably used in the

rite in Apostolic times, but at the same time holds that the

essential part is the laying on of hands. The treatment of the

Church calls out the same complaint as that uttered before in

connection with Ezekiel. It is Dr Meyrick's old article somewhat

revised by himself. It gives indeed a good resume of the

teaching of the N. T. on the subject and will bring no
consolation to those who believe the Church to be an invisible



— 179 —

body, but at the same time it contains many very questionable
statements put forth in the most dogmatic way without a
particle of evidence to support them. This is not what we have
a right to look for in a work like this.

I have tried to indicate something of the character and
contents of this large work and to shew that there is in it
much of interest and much that is a credit to English Scholarship.

Of course it is not perfect. I have indicated one cause
of complaint. Further examination would probably reveal more,
but there is one that I cannot pass by without a word. We
are told in the Preface that "for obvious reasons" the Articles
of the late Dean Stanley have been allowed to remain
unaltered. The "obvious reasons" are, I suppose, known to the
editors. For my part I can see none. The Dean had no doubt
many good and great qualities and for good or evil was a
power with a large section of the church, but his scholarship
was very inaccurate and his theology execrable. Why then
should his words be left to disfigure a book which professes
to be, and to a very large extent is, up to date?

A. J. C. Allen.

IV.

BißXiodjjxv ro$ 2vXXóyov %wv MixqaGiatwv „AvwvoXrjg". Tófiog
nqwTog. Avxinanixa vnò 'A. Jiofxrjâovg Kvqiaxov, xa-d-rjyrjxov xrjg
Ti-soloyiag sv t&~ 'Ed-vixm ffavsniGtrj/j,lcp. "Ev Ad-rjvaig, sx tov %vno-
yçaysi'ov ff. J. 2axsXXaqlov. 1893.

Bibliothek des Vereins der Kleinasiaten „Anatole". Band L
Antipapica von A. Diomedes Kyriakos, Professor der Theologie

an der Universität Athen. Athen 1893. XXIV u. 156 S. 8.

Der „Verein der Kleinasiaten Anatole" hat sich die
Aufgabe gesetzt, die Interessen der orthodox-katholischen Kirche
m Kleinasien im Innern zu fördern und nach aussen zu
schützen. Er legt seine Grundsätze und Ziele in der Vorrede
des vorliegenden Bandes dar. Dabei handelt es sich einmal
darum, der Proselytenmacherei der römischen wie der prote-



— 180 —

stantischen Kirchen im orthodoxen Orient Einhalt zu thun*).
Als bestes Gegenmittel gegen solche Einmischungen fremder
Kirchen, die nur Spaltung und Zerrüttung in die ehrwürdigen
Kirchen des Orients tragen können, wird vor allem die Sorge
für bessere Ausbildung des niedern Klerus, wie für bessere
allgemeine Volksbildung ins Auge gefasst, und sollen diese Ziele
nach Kräften befördert werden. Was die Ausbildung des Klerus
betrifft, so werden die Erzbischöfe von Kleinasien aufgefordert,
schon an den Schulen in den Städten besser für die Bedürfnisse

künftiger Kleriker sorgen zu lassen, besonders aber
gemeinschaftlich eine höhere theologische Schule zu gründen, in
welcher ihr Klerus künftig seine theologische Vorbildung
erhalten solle; und sie sollen niemanden mehr zum Priester
ordinieren, der nicht diese theologische Bildung empfangen habe.
Auch müsse die sociale Stellung der Priester gehoben und ihnen
die Mittel zu einem standesgemäss anständigen Leben geboten
werden. Zur Beförderung der religiösen und allgemeinen
Bildung im Volke sollen vor allem Knaben- und Mädchenschulen
gegründet werden. Ferner soll diesem Zwecke die in Aussicht

genommene Veröffentlichung nützlicher Bücher religiösen
Inhalts (Bibliothek des Vereins) dienen; auch ein periodisches
Blatt zur Wahrung der Interessen der orthodoxen Kirche in
Kleinasien soll künftig erscheinen. Die Bibliothek soll Schriften
enthalten, in welchen einerseits die Differenzen der verschiedenen

christlichen Kirchen dargelegt werden, andererseits die

Lehre der einen und ungeteilten katholischen Kirche der neun

ersten Jahrhunderte klar und fasslich auseinandergesetzt wird,
wie sie in der orthodox-katholischen Kirche des Orients treu
bewahrt worden ist. Der vorliegende erste Band der Bibliothek,
der auf Kosten eines ungenannten kleinasiatischen Wohlthäters
des Vereins gedruckt wurde, ist dem Andenken der „ruhmvollen
Vorkämpfer der Orthodoxie" gewidmet, des Patriarchen Photios

und des Metropoliten Markos Eugenikos von Ephesus.

Der Band fasst unter dem Titel „Antipapica" zehn grössere

und kleinere interessante Aufsätze kirchengeschichtlichen,
dogmatischen und polemischen Inhalts zusammen, die Prof.

Kyriakos früher in verschiedenen Zeitschriften veröffentlicht

') Vergi, den an anderer Stelle in diesem Hefte der Revue mitgeteilten

Protest des Yereines.



— 181 —

hatte. An erster Stelle treffen wir die unsern Lesern bereits
bekannte Abhandlung: Die in Rom geplante Vereinigung der
morgenländischen und abendländischen Kirche (S. 1—38), die wir
im 3. Hefte des Jahrgangs 1893 im deutschen Auszug veröffentlicht

haben.
2. Kurze populäre Zusammenfassung der hauptsächlichsten

Differenzen zwischen der morgenländischen und abendländischen Kirche.
(S. 39—46.) Der zuerst in der „Anaplasis" (15. Februar 1893)
veröffentlichte Artikel hat den Zweck, auch weiteren Kreisen
des Volkes über diese Fragen die nötige Belehrung zukommen
zu lassen, damit auch jeder einfache Mann im stände sei, von
dem Standpunkt seiner Kirche sich und andern Rechenschaft
zu geben, und denselben nötigenfalls gegen Missionäre und
sonstige Angehörige anderer Kirchen zu verteidigen. Die
Hauptunterschiede der morgenländischen Kirche von der abendländischen

(teils von den Abendländern insgesamt, teils von der
römischen Kirche im besondern) in Dogma und Ritus werden
zuerst in acht Sätzen formuliert, darauf für jeden einzelnen
gezeigt, dass die morgenländische Kirche in allen diesen Punkten
in ihrem guten Rechte sei, insofern sie den Standpunkt der alten
ungeteilten Kirche bewahrt habe.

3. über Photios. (S. 47—73.) Eine griechische Antwort auf
die jesuitischen Umtriebe in Griechenland und die wiederholte
Zumutung an die griechische Kirche, sich der päpstlichen
Oberhoheit zu unterwerfen. Dem gegenüber wird das Bild des
Patriarchen Photios aufgestellt als des Vorkämpfers für die
Autonomie des Patriarchats von Konstantinopel gegenüber den
Ansprüchen und Einmischungen des Papstes von Rom. „Der
grosse Photios war der erste, der diesen furchtbaren Kampf
aufnahm und siegreich durchführte, als im 9. Jahrhundert die
Papstherrschaft sich dem Orient aufdrängen wollte. Alle spätere

Gegenwirkung aus dem Orient gegen diesen Feind aus
dem Occident ist eine Fortsetzung dieses Kampfes für die Rechte
und Überlieferungen der morgenländischen Kirche, dessen Fahne
zuerst Photios hochhielt" (S. 48 f.). Die Geschichte des Lebens
dieses grossen Mannes und der Kämpfe und Streitigkeiten seiner
Zeit wird nach den historischen Dokumenten der Zeit erzählt,
wobei der Verfasser gegen die in der Regel von parteiischer
Voreingenommenheit gegen Photios und die orientalische Kirche
beemflussten Darstellungen abendländischer, protestantischer



— 182 —

wie katholischer, Kirchenhistoriker protestiert und dagegen auf
einige ausführlichere Darstellungen orthodox-katholischer
Autoren verweist, darunter auf die des hervorragenden französischen

Theologen Guettée.
4. Die Bekehrung der Slaven durch Meihodios und Kyrillos.

(S. 74—86.) Kurze Darstellung der Bekehrungsgeschichte der
slavischen Völker in den Hauptzügen, um die historische
Thatsache zu betonen, dass die Bekehrung derselben von Byzanz
ausging, und dass Rom keinen andern Teil daran hatte, als
dass es mit mehr oder weniger Erfolg versuchte, sich die
Früchte der Arbeit der griechischen Bekehrer anzueignen, was
ihm bei den Mähren gelang, bei den Bulgaren schliesslich
misslang. Die Angelegenheit der Bulgaren spielt auch ihre Rolle
in der Geschichte des Photios; der Streit zwischen Konstantinopel

und Rom um die Zugehörigkeit der Bulgaren trug dazu

bei, den Eintritt des Schismas zu beschleunigen.
5. Leo XIII. und Joachim IV. (S. 87—96.) Als Joachim IV.

im Oktober 1884 den Stuhl des ökumenischen Patriarchen von
Konstantinopel bestieg, liess ihm auch Papst Leo XIII. durch
den apostolischen Delegaten Roteili in Konstantinopel
gratulieren. Es war dies nun zwar nur eine Höflichkeitsform, immerhin

aber etwas Neues und bisher Unerhörtes, wodurch Leo XIII.
zeigte, dass er, wenn auch im Grunde auf demselben
Standpunkte stehend, doch im Gegensatz zu seinem Vorgänger Pius IX.
wie im allgemeinen so auch den orientalischen Kirchen gegenüber

wenigstens die im internationalen diplomatischen Verkehr
üblichen Formen beobachten wolle. Eine weitere Bedeutung
hatte diese Gratulation des Papstes an den Patriarchen nicht.

Indessen schrieben damals die italienischen, deutschen und

französischen Blätter aus Veranlassung derselben viel Unnützes.

Man brachte den Besuch des Roteili damit in Verbindung, dass

der jetzige Patriarch sich vor einigen Jahren, da er noch
Bischof von Derci war, bei Gelegenheit einer Erholungsreise in

das westliche Europa, auch ein paar Tage in Rom aufgehalten

hatte, um die dortigen Kunstschätze kennen zu lernen. Man

wollte jetzt wissen, dass er damals geheime Verhandlungen mit

dem Papst geführt habe, die Wiedervereinigung der Kirchen

betreffend, und wollte demgemäss in dem jetzigen Besuch des

RoteHi den ersten Schritt zur Anknüpfung officieller Beziehungen

sehen. Der Patriarch lachte über diese Faseleien der Zeitungen,



— 183 —

sah sich aber genötigt, zur Wahrung seiner Ehre und der
seiner Kirche, diese Nachrichten in konstantinopolitanischen
und europäischen Blättern in halbofficieller Weise dementieren
zu lassen, in Deutschland in der Protestantischen Kirchenzeitung

vom 24. Dez. 1884. Denn an der ganzen Sache war kein
wahres Wort; Joachim hatte auf seiner Reise den Papst nicht
einmal gesehen, und noch viel weniger an Unterhandlungen
mit demselben gedacht. Überhaupt konnten nur Leute, die so

gänzlich mit der orientalischen Kirche unbekannt sind, wie
italienische und andere fremde Zeitungsschreiber, wie Prof.
Kyriakos sagt, ein solches Märchen ersinnen. Ein freundschaftliches

gegenseitiges Verhältnis der Kirchen wäre freilich auch
den Griechen lieber, aber ein solches könnte nur auf Grund
gegenseitiger Anerkennung und Duldung bestehen; so lange
aber Rom immer vor allem Unterwerfung und Anerkennung
seiner Oberhoheit verlangt, kann von einer Annäherung zur
Wiedervereinigung überhaupt keine Rede sein. — Der hier
wieder abgedruckte Artikel wurde zuerst im Januar 1885
veröffentlicht, als das darin besprochene Ereignis noch das
allgemeine Interesse in Anspruch nahm.

6. Das fünfzigjährige Priesterjubiläum Papst Leos XIII.
(S. 97—113.) Eine Betrachtung bei Gelegenheit dieser Feier.
Der Verfasser erkennt an, dass die persönlichen Eigenschaften
dieses Papstes ihn würdig machen, von den Angehörigen seiner
Kirche hoch gefeiert zu werden. Andere Kirchen aber, so auch
die orthodoxe Kirche des Orients, haben keinen Grund, sich
an dieser Festesfreude zu beteiligen. Die Politik Leos XIII. ist
ganz dieselbe, wie die seiner beiden letzten Vorgänger ; er vertritt

sie nur mit mehr Feinheit und diplomatischem Geschick,
hält aber darum nicht weniger starr an allen Forderungen der
römischen Kurie gegenüber den modernen Staaten fest. Dies
wird in einer Übersicht über die Kämpfe zwischen der
römischen Kirche und den Regierungen in den westeuropäischen
Staaten in diesem Jahrhundert näher ausgeführt. Auch im
Verhältnis Leos gegenüber der morgenländischen Kirche zeigt sich
dasselbe ; er beobachtet auch ihr gegenüber die diplomatischen
Höflichkeitsformen, bekämpft sie aber darum im Innern nicht
weniger durch ausgedehnten Betrieb der Proselytenmacherei
unter den orthodoxen Orientalen.



— 184 —

7. Die tausendjährige Gedenkfeier des Photios. (S. 114—120.)
Am 6. Februar 1891 waren tausend Jahre seit dem Tode des
Patriarchen Photios verflossen und dieser Tag wurde überall in der
orthodox-katholischen Kirche, in Russland wie bei den Griechen,
auf das feierlichste begangen. In dem Andenken an ihren
grossen Vorkämpfer feierte die morgenländische Kirche ihre
eigene Erhaltung in ihrer altkirchlichen Autonomie und
Unabhängigkeit von dem römischen Papsttum, und in ihrem vor
allen Änderungen und Neuerungen treu bewahrten orthodoxen
Glauben. Der Artikel schildert kurz die historischen Ereignisse
zur Zeit dieses grossen Mannes und die dadurch bis heute
bedingte Stellung der orthodoxen Kirche.

8. Das Papsttum und die anatolische Kirche ; Antwort an den

„Moniteur de Rome1-1. (S. 121—144.) Antwort auf die Behauptungen

des päpstlichen Organs, „die morgenländischen Kirchen
haben geblüht, so lange sie mit dem Papste vereinigt gewesen
seien, nach der Trennung von ihm haben sie hinzuwelken
begonnen; sie könnten jetzt nur durch die Vereinigung mit ihm
eine Wiedergeburt erfahren, und auch politisch könnten die

morgenländischen Völker nur dann wieder erhoben werden,
wenn sie die päpstliche Herrschaft anerkennen würden".
Richtigstellung dieser Behauptungen durch den Hinweis auf die
historischen Thatsachen : Dass in den Jahrhunderten der ungeteilten
Kirche sich die morgenländische Kirche einer hohen Blüte
erfreute, kann auch der Gegner nicht leugnen; aber diese war
nicht eine Folge der Unterwerfung unter den Papst. Die
griechische Kirche hat von den Bischöfen von Rom nichts
empfangen ; sie war ihnen nie unterworfen. Umgekehrt war sie

durch ihre grossen Väter die Lehrerin der lateinischen Kirche.
Die Bischöfe des Orients anerkannten einen Ehrenprimat des

Bischofs der Kaiserstadt Rom; aber Einmischungen desselben

in ihre kirchliche Verwaltung haben sie immer zurückgewiesen.
Ihre Blüte war also nicht eine Folge der Einheit mit der
römischen Kirche. Ebensowenig sind demnach die weitern
Behauptungen richtig. Das Schisma des 9. Jahrhunderts ist
allerdings ein beklagenswertes Ereignis, insofern es die Christenheit

in zwei feindliche Teile schied ; aber die Schuld daran trug
nicht der Orient, sondern das Papsttum mit seinen ungerechtfertigten

Ansprüchen. Der christliche Orient hatte auch keinen

Schaden von der Trennung. Das geistige Leben in der orien-



— 185 —

talischen Kirche nahm gerade von da an, seit Photios, einen

neuen lebhafteren Aufschwung, der noch 6 Jahrhunderte
andauerte bis zur türkischen Eroberung. Letztere aber hätte auch
die Verbindung mit dem Papst auf die Dauer nicht hindern
können. Und was nun wieder den heutigen Zustand in den
Ländern der orientalischen Kirche betrifft, so haben es dieselben

wenigstens nicht nötig, sich von Rom aus helfen zu lassen. Die
Bildungszustände bei den heutigen Griechen stehen denjenigen
in Italien, dem Lande des Papsttums, zum mindesten nicht nach.
Die Behauptungen des römischen Blattes haben die historische
Wahrheit durchaus verdreht; im orthodoxen Orient machen
aber solche Redensarten keinen Eindruck und haben keine
Aussicht auf Erfolg.

9. Der neunzigste Geburtstag Döllingers. (S. 145—150.) Kurze
Skizze des Lebens und der wissenschaftlichen Leistungen
Döllingers, der durch seine Unionsbestrebungen auch bei den Orientalen

in hohem Ansehen steht.
10. Giordano Bruno. (S. 150—156.) Diesen letzten Artikel,

auf Veranlassung der unter so grossem Spektakel von seiten
der Freunde wie der Gegner in Scene gesetzten Bruno-Feier
verfasst, hätten wir lieber nicht in dieser Sammlung gesehen.
Derselbe steht auch bloss aus polemischem Interesse darin, als
ein Beispiel, wie in den dem Papste gehorchenden Ländern die
Feinde des Papsttums behandelt wurden, als noch der weltliche
Arm zur Ausführung solcher Urteile zur Verfügung stand. Nun
eignet sich freilich von allen bekannteren Opfern der Inquisition
kaum ein anderes weniger dazu, als Märtyrer verherrlicht zu
werden, als der frivole Religionsspötter und Pantheist Bruno;
doch dies war auch nicht die Absicht des Verfassers.

Der vorliegende Band bietet, wie unsere Leser aus den
kurzen Inhaltsangaben gesehen haben werden, einen reichen
Inhalt von vielseitigem Interesse. Wir wünschen den Veröffentlichungen

dieser „Bibliothek", die damit so vortrefflich eingeleitet

werden, einen guten Fortgang.
F. L.



— 186

Altkatholischer Volkskalender für das Jahr 1894.

Battandier (l'abbé) : Le cardinal Pitra ; Paris, Sauvaître, in-8°.

M. Blondel: L'action, Essai d'ime critique de la vie; Paris,
Alcan, in-8°, 7 fr. 50.

Bouinais et Paulus : Le culte des morts dans le céleste Empire
et l'Annam; Paris, Leroux, in-18, 3 fr. 50.

V. Delbos : Le problème moral dans la philosophie de Spinosa
et dans l'histoire du spinosisme: Paris, Alcan, in-8°, 10 fr.

Ch. Fauvety: Démonstration scientifique de l'existence de Dieu;
Nantes, Lessard, 2 fr. 50.

Freundschaftliche Streitschriften ; Barmen, D. B. Wiemann: —
Die Inquisition und der Beichtstuhl in unserm Jahrhundert;
erscheint in ca. 10 Lieferungen à 20 Pfg. — Wie wichtig es

ist, die römische Lehre von der Unfehlbarkeit klar zu
verstehen. Aus dem Buche Life inside the Church of Rome von
Francis Clara Cusack ; 30 Pfg. —¦ Das Papsttum in völligem
Widerspruch mit der Bibel, von Rev. James Gardner ; 30 Pfg.
— Grundwesen und Grundton des Kampfes zwischen dem

evangelischen Deutschland und der römischen Papstkirche.
Vortrag gehalten am 20. Oktober 1891 in Dresden von E.
Siebert, Pastor in Remscheid; 30 Pfg. — Kultur und Christentum,

von W. Tolle ; 20 Pfg.
Ch. Hale (Rev. Bishop) : Innocent of Moscow, the apostle of

Kamchatka and Alaska; broch., 1888; — The American Church

and Methodism; broch., 1891.

Z. Kahn : Sermons et allocutions ; Paris, Durlacher.
Lagrange : Concordance des chronologies et nouvelle Explication

des prophéties ; Bruxelles, in-8°, 228 p.
Maspéro: Etudes de mythologie et d'archéologie égyptiennes;

Paris, Leroux, in-8°, 490 p.
L. de Milloué: Le Bouddhisme dans le monde; Paris, Leroux,

in-18, 3 fr. 50.
H. Oldenberg: Le Bouddha, sa vie, sa doctrine, sa communauté

; trad, de l'allemand par A. Foucher, avec une préface
de Sylvain Lévi; Paris, Alcan, in-8°, 7 fr. 50.

P. Sabatier: Vie de S. François d'Assise; Paris, Fischbacher,

in-8°, 420 p., 7 fr. 50.



— 187 —

R. Schöller : Geschichtschreibung und Katholizismus ; Zürich,
Fäsi und Beer, broch., 44 S.

L. Trial : Agrippa d'Aubigné; Bordeaux, broch., 48 p.

Folgende Bücher sind uns noch eingesandt worden und
werden im 2. Heft besprochen werden :

Die Liturgien der orthodox-katholischen Kirche des Morgenlandes,

von Alexios Maltzew, Propst an der Kirche der k.
russ. Botschaft zu Berlin. Berlin, Karl Siegismund, 1894.
M. 6. —.

Darstellung des Gottesdienstes der orthodox-katholischen Kirche
des Morgenlandes, von Dimitrij Sokolow, Hofprobst zu Sankt
Petersburg. Berlin, Karl Siegismund, 1893. M. 3. —

Sammlung ausgewählter kirchen- und dogmengeschichtlicher
Quellenschriften, herausgegeben von Prof. Dr. G. Krüger :

4. Heft : Augustin De catechisandis rudibus. 2. Ausgabe
v. G. Krüger. M. 1. 40.

7. Heft : Ausgewählte Sermone des heiligen Bernhard über
das Hohelied. Herausgegeben von Otto Baltzer. M. 1. 80.

8. Heft : Analecta. Kürzere Texte sur Geschichte der alten
Kirche und des Kanons, zusammengestellt von Erwin Preu-
schen. M. 3. —.
Freiburg i. B. und Leipzig, Verlagsbuchhandlung von J. C. B.
Mohr, 1893.


	Bibliographie théologique

