Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 8

Artikel: Johann Babtist Hirscher in seiner Wirksamkeit als theologischer
Schriftsteller dargestellt

Autor: Lauchert, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403293

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 0627 —

JOHANN BAPTIST HIRSCHER

IN SEINER WIRKSAMKEIT ALS THEOLOGISCHER SCHRIFT-
STELLER DARGESTELLT.

I. Bibliographie der Schriften Hirschers.

Ueber die Pflicht des Seelsorgers, Glauben zu predigen.
Theol. Quartalschrift, Jahrg. 1820. S. 195—235.

Missae genuinam notionem eruere, ejusque celebrandae rectam methodum mon-
strare tentavit D. J. Bapt. Hirscher. (Accedunt duae formulae missales lingna
vernacula exaratae.)

Tubingae, sumtibus Henrici Laupp. 1821. 144 S. 8.
(Davon' erschien spéter eine Uebersetzung von 4. F. Diebold: Versuch, den
urspriinglichen Begriff der h. Messe zu entwickeln. Baden 1838.)
*Ueber die Verbindung der Erziehung mit dem Unterricht in Volksschulen,
Theol. Quartalschrift 1821. §. 191—230.

Ueber Pastoral-Gemeinschaft.
Theol. Quartalschrift 1821. 9. 447—462.

*Oeffentliche Beichten werden in Vorschlag gebracht.
Theol. Quartalschrift 1821. 8. 682—699.
Ehrerbietige Wiinsche und Andeutungen in Bezug auf Verbesserungen in der
katholischen Kirchenzucht, zuniichst in Deutschland.
Theol. Quartalschrift 1822. 8. 225—259.
Ueber die Predigt als Bestandtheil der offentlichen Glottesverehrung in dor kathos
lischen Kirche.
Theol. Quartalschrift 1822. 8. 403—424.
Ueber Lectir der Geistlichen — zunichst der katholischen,
Theol. Quartalschrift 1822. S. 634—658.
Ueber das Verhaltniss des Evangeliums zu der theologischen Scholastik dor neuesten
Zeit im katholischen Deutschland, Zugleich als Beitvag zur Katochetik,
Tubingen, Laupp. 1823. VIII und 294 9. 8o,
Ueber einige Storungen in dem richtigen Verhilltnisse dog Kirchenthums sn dem
Zwecke des Christenthums.
Theol. Quartalschrift 1823. §. 198-—262, 871—420.



= sy

Ueber die Intercalar-Gefille der katholischen Curat-Kirchenstellen.
Theol. Quartalschrift 1825. S. 45—71.

Etwas itber Anwendbarkeit der Religionsvortrige.
Theol. Quartalschrift 1825. S. 226—243.

Etwas tiber Missionen, namentlich der katholischen Kirche.
Theol. Quartalschrift 1825. S. 611—645.

Ansichten von dem’ Jubildium und unmassrrebh(,he Andeutungen Zl emer zweck-
missigen Feier desselben. ;
Tiibingen, Laupp. 1826.

— Die katholische Lehre vom Ablasse pragmatisch dargestellt. 2., nach Inhalt
und Form neue Ausgabe der Schrift: Ausichten von dem Jubilium ete.
Tiibingen 1829. IV und 76 S. 8.

— Die katholische Lehre vom Ablasse mit besonderer Riicksicht auf ihre prak-
tische Bedeutung dargestellt.
3.- verbesserte Auflage. '1835. IV und 87 B. 8.
4. Auflage. 1841. — 5. Auflage. 1844.
7 6. zum Theil umgearbeitete Auflage. 1855. IV und 78 S. 8e.
Einige Ansichten, betreffend die Vikariatsjahre der jungen Geistlichen.
Theol. Quartalschrift 1828. S. 36—62. :
*Kinige Hoffnungen und Wiinsche aus Vetanlassung der neu errichteten Bisthiimer
der oberrheinischen Kirchenprovinz.
Theol. Quartalschrift 1828, 5. 195—231.

Betrachtungen iiber simmtliche Kvangelien der Fasten mit Einschluss der Leidens-
geschichte. Fir Homileten und Bibel-Leser. Zugleich als Beitrag zur prak-
tischen Schrift-Erklarung. :

Tubingen, Laupp. 1829. VIII und 515 S. 8. _
2. durchaus verbesserte und vermehrte Aufl. 1830. (.. . Fiir Seelsorger und
jeden gebildeten Christen.) 568 S. 8e. :
3. Aufl. 1832. — 4. Aufl, 1834. — 5. Aufl. 18a6
6. Aufl. 1839. XIV und 618 S. 8°. — 7. Aufl. 1843.
8. Aufl. 1848. (... Fiir Seelsorger und jeden christlichen Leser.) XVI und
646 S. 8e. - >
(Nekrolog auf Dr. Johann Nepomuk Bestlin.)
Theol. Quartalschrift 1851. 8. 749—775.

Erinnerungen an Dr. Johann Nepomuk Bestlin, Stadtpfarrer zu Lauchheim, vor-
maligen General-Vikariatsrath und ordentlichen Professor der Theologie zU
- Ellwangen.
Titbingen, Laupp. 1831. 29 8. 8e.

Katechetik. Oder: der Beruf des Seelsorgers die ihm anvertraute Jugend im
Christenthum zu unterrichten und zu erziehen, nach seinem ganzen Umfange
dargestellt. (Zugleich ein Beitrag zur Theorie eines christkatholischen Kate-
chismus.) :

Tibingen, Laupp. 1831. XVIII und 660 3. 8°.
9. vermehrte und verbesserte Auflage. 1832. XXIV und 718 S.
3. Auflage. 1834. — 4. verbesserte Auflage. 1840. XXIV und 696 S.



— 629 —

Ueber Apost. Gesch. IX, 1—9. (Fine praktisch-exegetische Betrachtung)
Theol. Quartalschrift 1834. S. 419—439.
Die christliche Moral als Lehre von der Verwirklichung de;: gottlichen Reiches
in der Menschheit, dargestellt von .
~ 3 Binde. Tubingen, Laupp. 1835/36. XIV und 474, VI und 610, X und
726 8. 8e.
2. Auflage. 1836/37. — 3. Auflage. 1838.
4. verbesserte und mehrfach umgearbeitete Auflage. 1845. XX und 442,
557, VIII und 728 S. 8e.
5. neu durchgearbeitete Auflage. 1851. XXVIII und 461, VIII und 588,
XII und 756 S. 8e.
Betrachtungen tiber die sonntiglichen Evangelien des Kirchenjahres.
- I. Theil. Tiubingen, Laupp. 1837. — 2. Auflage. 1838.
3. Auflage. 1841. — 4. Auflage. 1844,
II. Theil. 1843.
I. und IL Theil, 5. Auflage. 1848. 1853. XVI und 703, XVI und 781 8. 8°.
(5. Auflage, 2. Abdruck 1862.)
Dass es eine positive gottliche Offenbarung geben miisse, und darum auch wirklich
gebe.

Zeitschrift fur Theologie, . . . herausgegeben von Hug, Werk, Hirscher,
Standenmaier und Vogel. I. Bd., 1. Heft (Freiburg 1889). S. 54—66.
[Separatausgabe:] — — Nachgewiesen von Dr. J. B. Hirscher. Besonders

abgedruckt aus dem 1. Bande der Zeitschrift fiir Theologie.
Freiburg, Fr. Wagner’sche Buchhandlung. 1839. 16 S. 8.
Die Geschichte Jesu Christi des Sohnes Gottes und Weltheilandes.
Tubingen, Laupp. 1839. — 2. Auflage. 1840. XVI und 388 S. 8. :
Neue wohlfeile Auflage. 1842, XVI und 363 8. 8. (2. miver.‘%lndert&* Ab-
druck 1845.)
(Dazu Hirschers Selbstanzelge in der Zeitschrift fiir Theologie, 8. Band,
Freiburg 1842, S. 243—945))
Woher es komme, dass der frithere seelsorgliche Eifer bei vielen Geistlichen in
der Folge erkalte? Und wie dem abzuhelfen. -
Archiv fir die Geistlichkeit der oberrheinischen Kirchenprovinz, III. Bd,
2. Heft (Karlsruhe und Freiburg 1840). S. 270—280.
Katholicismus.
In: Rotteck und Welcker, Staats-Lexikon, 9. Bd. (Altona 1840), 5. 226—238.
— 2. Auflage, 8. Band (1847), S. 107—115. — (In der 3. Auflage des Staats-
Lex., Leipzig 1856—66, ist der Artikel nicht mehr enthalten.)
Kathohclsmus
Zeitschrift fir Theologle 5. Bd. (Freiburg 1841), S. 3—35.
Dazu: Erklirung. Zeitschr. f. Theol., 7. Bd. (1842), S. 473 £.
Zur Verstindigung iber den von mir bearbeiteten und demniichst erscheinenden
Ka,techlsmus der christkatholischen Religion. Tibingen, Laupp. 1842. 20 5. 8.
Katechismus der christkatholischen Religion. (Mit Gutheissung des Erzbischof-
lichen Ordinariats zu Freiburg.)
Carlsruhe und Freiburg, Herder. 1842. IV und 240 S. 8°
(Wiederholt gedruckt bis 1860.)



— 630 —

Nachtrag zur Verstindigung tiber den von mir herausgegebenen Katechismus der
christkatholischen Religion.
Karlsruhe und Freiburg, Herder. 1843. 50 S. 8e.

Erklirung des Professor Dr. von Hirscher zu Freiburg, veranlasst durch einen
gegen ihn gerichteten Artikel in Nvo. 35 der ,Schweizerischen Kirchenzeitung¥,
abgedruckt in Nro. 111 der ,Sion“, und vermehrt durch einen Zusatzartikel in
Nro. 119 des letztgenannten Blattes. Auf Kosten einiger seiner Freunde abge-
druckt aus der Beilage zur Sion Nr. 154 vom Jahr 1842.

Freiburg, Herder. 1843. 16 S. 8°. — (Auch vollstandig abgedruckt in der
Zeitschrift fir Theologie, 9. Bd. 1843, in dem Aufsatze von Schleyer: ,Hir-
scher und seine Ankldger®, 5. 384—399, und im Separatabdruck von Schleyers
Schrift, Luzern 1843.)

Erstes Hauptstiick des Katechismus der christkatholischen Religion, als Probe
einer Umarbeitung dieses Katechismus fiir die obere Klasse der Volksschulen.
Karlsruhe, G. Braun. 1843.

Der kleinere Katechismus der christkatholischen Religion. Mit Approbation des
Erzbischoflichen Ordinariates Freiburg.
Freiburg i. B., Herder. 1845. VI und 173 S. 8e.
(Oefter gedruckt bis 1862.)
— Der kleinere Kat. der christkath. Rel. far die Erzdiocese Freiburg.
Freiburg, Wagner. 1862. 206 S. 8°.

Erorterungen iiher die grossen religivsen Fragen der Gegenwart. Den hoheren
und mittleren Stinden gewidmet. Nebst einer Beleuchtung der Motion des Ab-
geordneten Zittel in der IL. Kammer der badischen Landstinde, die burgerliche
Gleichstellung der aus ihrer Kirche austretenden Dissidenten betreffend.

(1. Heft.) 1.—3. unveriinderte Auflage. Freiburg i. B., Herder. 1846. VIII
und 226 S. 8°.

2. Heft. 1. und 2. unverdnderte Auflage. 1847. VI und 276 S. 8°.

3. Heft. 1855. VI und 204 S. 8.

(Neue Titelausgabe des Ganzen 1865.)

Beleuchtung der Motion des Abgeordneten Zittel. . . . Aus des Verfassers reli-
giosen ,Hrorterungen“ etc. besonders abgedruckt.

Freiburg i. B., Herder. 1846. ‘

Die Nothwendigkeit einer lebendigen Pflege des positiven Christenthums in allen
Klassen der Gesellschaft. Den deutschen Regierungen, zunichst dem deutschen
Parlamente zur Wirdigung vorgelegt.

Tibingen, Laupp. 1848. (2 Abdriicke.) 61 S. 8e.

Die socialen Zustinde der Gegenwart und die Kirche.

Tubingen, Laupp. 1849. (4 Abdriicke.) 44 8. 8°.

Die kirchlichen Zustinde der Gegenwart.
Tiibingen, Laupp. 1849. (3 Abdriicke.) VIII und 85 S. 8°.

Antwort an die Gegner meiner Schrift: ,Die kirchlichen Zustande der Gegenwart.”
Tibingen, Laupp. 1850. (2 Abdriicke.) 100 S. 8.

Anfrage des Abgeordneten der I. Kammer der Badischen Landstinde Geheimen

Raths v. Hirscher in Betreff des gegenwéirtigen Standes der Kirchenfrage, und
Antwort des Prasidenten des Grossh. Bad. Ministeriums des Innern S_taatsrathﬂ



— 631 —

Freiherrn v. Marschall. Sodann Motion desselben Abgeordneten in demselben
Betreffe.
Freiburg i. B.,, Herder. 1850. 34 S. 8e.

[Anonym erschienen:] Vergleichende Beurtheilung neuerer Katechismen von einem
Geistlichen der Diozese Freiburg mit einem Vorwort von Alban Stolz.
Freiburg i. B., Wagner. 1850. VIII und 52 8. 8e.

Beitrige zur Homiletik und Katechetik.
- Tubingen, Laupp. 1852. 118 S. 8.
Das Leben der seligsten Jungfrau und Gottesmutter Maria. Zu Lehr und Erbauung
fir Frauen und Jungfrauen. :
Freiburg, Herder. 1853. IV und 295 S. 8.
2. Auflage. 1854. 867 S. — 3. Anflage. 1855. 382 8.
4. Auflage. 1859. 382 S. — 5. Auflage. 1865. VIII und 374 S.
6. Auflage. 1879. VII und 350 .

Zur Orientierung iiber den derzeitigen Kirchenstreit.
Freiburg i. B., Herder. 1854. 81 S. 8e.

Die Sorge fiir sittlich verwahrloste Kinder, in Betrachtung gezogen.
Freiburg i. B., Herder. 1856. 51 8. 8e.

Hauptstiicke des christkatholischen Glaubens. Fir Schule und Haus.
Tiibingen, Laupp. 1857. X und 446 S. 8.
Betrachtungen iber sammtliche sonntéigliche Episteln des Kirchenjahres.
2 Binde. Freiburg i. B., Herder. 1860/62. VIII u. 507, XVII u. 483 S. 8e.
Besorgnisse hinsichtlich der Zweckmissigkeit unseres Religionsunterrichtes, der
gesammten Geistlichkeit mitgetheilt.
Freiburg i. B., Herder. 1863. VI und 111 S. 8e.
Selbsttiuschungen, aufgezeichnet und zur Beforderung der Selbsterkenntniss an’s -
Licht gestellt. '
Freiburg i. B., Herder. 1865. 92 B. 8.
Nachgelassene kleinere Schriften. Mit biographischen Notizen und dem Portrait
des Verfassers in Photographie. Herausgegeben von Dr. Hermann Rolfus.
Freiburg i B., Herder. 1868. XIV und 348 S. 8.

Recensianen von Hirscher :

36 Reden und Betrachtungen. . . . Aus den simmtlichen Werken des Thomas

von Kempis. Landshut 1819. :
~ Theol. Quartalschrift 1820. 5. 823—345.%)

Das Princip der Moral in philosophischer, theologischer, christlicher und kirchlicher
Bedeutung. (Antrittsrede) von Dr. Hemrica Scureser, Prof. der Theologie an
der Hochschule zu Freiburg i. B. Karlsruhe und Freiburg 1827.

Theol. Quartalschrift 1827. S. 525—533. i

Katholisches Andachtsbuch fiir das weibliche Geschlecht von Dr. Danien KrRUGER,
Kanonikus (zu Breslau). Breslau 1826.

Theol. Quartalschrift 1827. S. 632—689.

o L T

") Vergl. den Nekrolog auf Bestlin, Theol. Quartalschrift 1831, S. 756 f.



— 632 —

Vollstandiges, christkatholisches Gebetbuch. Herausgegeben von MicaAEL HAUBER,
Konigl. Bayerischem Hofprediger und Hofkaplan. Miinchen 1826.
Theol. Quartalschrifc 1827. S. 639—698.
Ueber die Bildung eines Vereins fiir die kirchliche Aufhebung des Céolibatgesetzes.
Von einem katholischen Geistlichen in Wirttemberg. Ulm 1831.
Theol. Quartalschrift 1831. S. 371—385.
Homilien iiber die sonntiglichen Evangelien des Kirchenjahres, von Frawz Xaver
Wizpr. 1. Band. KEhingen 1833.
Theol. Quartalschrift 1833. 8. 563—5b74.
Die Glocke der Andacht. Ein Erbauungsbuch fiir gebildete Katholiken. 2. ver-
mehrte Auflage. Augsburg 1833.
Theol. Quartalschrift 1834. 5. 362—368.

Vorreden schrieb Hirscher zu folgenden Werken :
Heumerir, Christkatholische Volks-Litargie. Nérdlingen, Beck. 1840.
Arsany Stonz, Katechetische Auslegung des Freiburger Didcesan-Katechismus
(Hirscher’schen Katechismus) fir Geistliche, Lehrer und Eltern. 1. Bd. Karls-
. ruhe und Freiburg, Herder. 1844.

Ferner sind folgende von dem HKrzbischof v. Vicari veroffentlichte Hirten-
briefe nachweislich von Hirscher verfasst:?!)

Hirtenbrief des Metropolitan-Erzbischofs von Freiburg Hermann von Vicari an die
Glaubigen seines Kluhsprengels tiber die religisen Wmen in der gegenwir-

tigen Zeit.
Freiburg i. B., Herder. 1845. 16 S. 4°,
Hirtenbrief — — an den Hochwiirdigen Clerus der Erzdidcese Freiburg, die Fir-

sorge fiir verwahrloste Kinder betreffend.
Freiburg i. B., Herder. 1856. 19 S. 8.

— (Angehingt der Hirtenbrief tiber den gleichen Gegenstand an alle Bisthums-
angehorige. 11 S. 8°.)

Da eine gleich vollstandige Bibliographie von Hirschers
Schriften, wie ich sie zu geben versuchte, bisher meines Wissens
nirgends gedruckt ist, so hielt ich es nicht fiir tberfliissig oder
unniitzlich, meinen Studien tber Hirscher zunéchst diese blblIO‘
graphische Zusammenstellung vorauszusenden, nachdem ich

1 Der erste nach HlI‘SGhGIS eigener Erklarung in einem Briefe an Fr. Hurter
(H. Hurter, Friedr. v. Hurter, Bd. II, 8. 75: ,Einen Hirtenbrief, den ich bean-
tragt und verfasst habe“); der zweite nach Mcm-s, die kath. Kirche in Baden
S. 214; vergl. auch Hirschers eigene Schrift iber den Gegenstand aus demselbent
Jahre.



keine Miihe gespart hatte, sie so vollstandig zu machen, als es
mir moglich war. H. Rolfus verzeichnet zwar in der Vorrede
zu Hirschers nachgelassenen Schriften dessen fir sich erschie-
nene Schriften mit ziemlicher Vollstindigkeit, aber eben nur
diese, und jedes Buch nur nach der letzten Auflage. In meiner
Zusammenstellung sind nun von jedem o6fter aufgelegten Buche
séimtliche Auflagen aufgefiihrt; seine Stelle in dem chronologisch
geordneten Verzeichnis hat es unter dem Jahre, in dem die
erste Auflage erschien. Ausserdem kamen aber noch eine An-
zahl von Aufsiatzen aus Zeitschriften hinzu, die weder der Zahl
noch dem Werte nach gering anzuschlagen sind. In Bezug
auf die letztern kann ich allerdings auf absolute Vollstandigkeit
auch keinen Anspruch machen; dieselbe dirfte auch kaum
noch mit Sicherheit zu erreichen sein. Was namlich die Theo-
logische Quartalschrift betrifft, die hier in erster Reihe in Be-
tracht kommt, so sind bekanntlich in den &ltern Jahrgéingen
derselben, von 1819—1831, die Autoren der einzelnen Beitrige
nicht genannt. Die meisten und wichtigsten Beitriige Hirschers
zu diesen Jahrgingen sind nun in der ,Gedéchtnisrede auf
J. B. v, Hirscher* von Worter (Freiburg i. B. 1867) angefiihrt;
einige auch in dem Nekrolog Hirschers von Mack in der Theo-
logischen Quartalschrift 1866; den Nachweis einiger weitern
Beitrige Hirschers verdanke ich der gitigen Mitteilung des
Herrn Prof. v. Funk, nach einem in der Tibinger Konvikts-
bibliothek vorhandenen Exemplar der Quartalschrift, in dem
in diesen J ahrgéngen die Autoren durch einen der fritheren
Professoren teilweise eingezeichnet sind. Ausserdem glaubte
ich noch drei Aufsitze aus den Jahrgingen 1821 und 1828,
fir die mir Hirschers Autorschaft ausserlich nicht bezeugt ist,
bei ihrer nahen Verwandtschaft mit anerkannten Schriften Hir-
schers diesem auch beilegen zu diirfen, machte sie jedoch im
Yerzeichnis durch ein vorgesetztes * kenntlich. Von Recen-
Slonen fithrte ich, um nicht zu weit und auf unsicheren Boden
geftihrt zu werden, nur auf, was ausdriicklich als Hirschers Ei-
gentum bezeugt ist; jedenfalls hat er deren noch eine grossere
Zahl verfasst, vielleicht die meisten, die in das Gebiet seiner aka-
‘demischen Lehrfacher einschlagen (Mack, Quartalschrift 1866,
S-‘ 805, spricht im allgemeinen von Recensionen von Predigt-
blichern); immerhin kann an diesen Besprechungen grossenteils
Veralteter Erbauungsbticher auch nicht sehr viel liegen; die



T oesh

allgemeinen leitenden Gedanken, die gelegentlich ausgesprochen
sind, finden sich ja in Hirschers eigenen Schriften eingehender
entwickelt; einige, die mir des Gegenstandes wegen bemerkens-
wert und mit Wahrscheinlichkeit von Hirscher verfasst zu sein
schienen, habe ich im folgenden gelegentlich angefiihrt. In
der Freiburger Zeitschrift fiir Theologie sind wohl die Original-
beitréige, nicht aber die Recensionen unterzeichnet; wenn iiber-
haupt einige der letztern von Hirscher sein sollten, so sind es
auf alle Falle nicht viele, da er zu dieser Zeitschrift iberhaupt
nur sehr weniges beitrug, obwohl er auf jedem Heft als Mit-
herausgeber genannt ist. — Was Hirscher als Domkapitular
und Domdekan in amtlichem Auftrag verfasst hat, gehort
natiirlich nicht in das Gebiet seiner personlichen schriftstelle-
rischen Wirksamkeit; doch glaubte ich die beiden ausdricklich
als sein Eigentum bezeugten Hirtenbriefe berticksichtigen zu
diirfen, bei ihrer nahen Beriihrung mit gleichzeitigen Privat-
arbeiten des Verfassers.

II. Die Schriften aus Hirschers erster Periode, bis zum
Erscheinen der Katechetik (1820—1831).

Die hervorragende Bedeutung Hirschers in der Gteschichte
der katholischen Theologie in diesem Jahrhundert, wéhrend der
Zeit des schonsten Aufschwungs der katholischen Theologie in
Deutschland, und das bleibende Interesse, das auch die ihm
eigentiimlichen Ideen und Bestrebungen beanspruchen konnen,
mogen sie auch zu seiner Zeit nicht immer direkt von Erfolg
begleitet gewesen sein, werden es zur Gentige rechtfertigen,
wenn auch unsere Zeitschrift der Wirksamkeit des ehrwiirdigen
Mannes eine eingehendere Betrachtung widmet, zumal eine
umfassende Biographie Hirschers, in der das alles griindlich
behandelt wire, bekanntlich immer noch unter die frommen
Wiinsche gehort ).

) Die ,Gedachtnisrede auf Joh. Bapt. v. Hirscher, bei dessen academivschf.fr
‘Todtenfeier am 11. December 1866 gehalten von Dr. Friedrich Worter® Frfflbmg
i. B. 1867, giebt eine vortreffliche Ubersicht tber dessen Leben und Wn:ken,
bietet auch viele wertvolle Einzelheiten, kann aber ihrem Zwecke nach, bel einem



=635

Was die &dussere Anordnung meiner Darstellung betrifft,
von der mit Riicksicht auf den zur Verfiigung stehenden Raum
in diesem Hefte nur der vorliegende Abschnitt erscheinen kann,
so bemerke ich noch, dass es mir, wahrend die Schriften der
spitern Zeit bei der Besprechung nach sachlichen Gesichts-
punkten zusammengestellt sind, damit nicht das Gleichartige
zu sehr zerstreut werde und zur Vermeidung von Wieder-
holungen, dagegen zweckmaéssig schien, die Schriften aus dem
ersten Jahrzehnt der akademischen und schriftstellerischen
Wirksamkeit Hirschers fiir sich zu behandeln, wie sie sich denn
auch unter einem gemeinsamen Gesichtspunkt darstellen und
in sich gewissermassen ein Ganzes bilden. In einer Reihe von
Abhandlungen und ein paar kleinen Schriften trug er einmal
alles vor, was ihm besonders am Herzen lag, wies er besonders
auch auf das hin, was ihm an den bestehenden kirchlichen
Einrichtungen und in der Ausiibung des geistlichen Amts, auf
den verschiedenen Gebieten der ihm als Lehrfach anvertrauten
praktischen Theologie verbesserungsbediirftig erschien. Schon
hier von Anfang an finden wir alle jene Ideen, die Hirscher
sein ganzes Leben hindurch beschiftigten und spéiter immer
wiederkehren, oft mehrfach modifiziert, tiefer erfasst, grindlicher
und allseitiger entwickelt. Was er hier zunéchst in Form von
Anregungen und Vorschlédgen dem theologischen Publikum vor-
trug, das fihrten spiter die grossen systematischen Werke, die
Katechetik und Moral, und die zahlreichen andern Schriften,
die sich an diese anschliessen, im einzelnen aus.

Unmfange von 50 S., natiirlich nicht so ins einzelne gehen, wie man dies von einer
érschopfenden Biographie erwarten miisste. Ausserdem haben wir den Nekrolog
von Mack in der Theol. Quartalschrift 1866, S. 208—312, und die Artikel in den
verschiedenen Encyklopidien: Schmitt im Freiburger Kirchenlexikon, 2. Auflage,
Bd,‘ VI (1889), Sp. 28—34; Weizsdicker in Herzogs Real-Encyklopidie, 2. Auflage,
Bd. VI (1880), 8. 157 f.; Luiterbeck in der Allgemeinen Deutschen Biographie,
Bd. 12 (1880), S. 470—472; F. Kossing in Weechs Badischen Biographien, I (1875),
S. 872—377. — Nicht mit Unrecht sagt J. M. Hdgele in seiner Biographie von
x“_xlban Stolz (Freiburg 1884), S. 157, Anmerkung: yHs gehort zu den Kigentiim-
h_Chke'ItED der katholischen Welt, jedoch keineswegs zu den ,berechtigten, dass
Sié ihre besten Leute stiefmiitterlich behandelt. . . . Entweder wird unsinnig ge-
lobt oder undankbar todtgeschwiegen. So hat unter anderm ein Hirscher bis zur
SFunde noch kein erschépfendes Lebensbild erhalten. . .. Vielleicht hat die Scheu,
die ganze und volle Wahrheit nach allen Seiten hin unverbliimt zu sagen, diese

Eligert}:a"hﬁgste aller Zeitkrankheiten, eine solche Schrift bisher hintanhalten
elien. G ;



=

Die Verwirklichung des Reiches Gottes in der Menschheit auf
Erdern ist nicht nur der Grundgedanke von Hirschers Moral,
sondern dies war von Anfang an der centrale Gedanke, der
sein ganzes Wirken und Streben durchdrang, mit dem er alles
in Beziehung setzte, von dem thatsdchlich alle seine Schriften
getragen sind, sein Massstab fir die Beurteilung des Wertes
oder Unwertes, der Zweckmadissigkeit oder Nutzlosigkeit von
Formen und Ubungen der kirchlichen und geistlichen Praxis.
— Was ihn, um nun zum einzelnen iiberzugehen, zunéichst
beschiiftigte, war der Gedanke einer zeitgemissen Reform der
Liturgie, wodurch der katholische Gottesdienst seiner urspring-
lichen Bestimmung zurickgegeben werden sollte. Diesem Zwecke
dient die lateinische Schrift') von der Messe: Missae genwinam
notionem eruere ... tentavit, 1821. Die Grundgedanken dieser
Schrift sind folgende: Die Messe der katholischen Kirche ist threr
Idee und threm Wesen nach nichts anderes, als die von dem Herrn
selbst eingesetzte Feier seines Abendmahls, und als solche der dffent-
liche und ordentliche Kultus der christlichen Religion. (3.5, 61 ff.)
Néaherhin wird ihr Inhalt, den sie dieser Bestimmung entspre-
chend haben muss, dahin definiert: ,nec aliud est, nec esse
unquam debet, nisi universi Novi Testamenti actio, celebratio
et executio. Actus nimirum religiosus est, quo omnis christiana
veritas a fidelibus serio recolitur, firmiter creditur et communi
confessione enuntiatur; quo maximae quaeque religionis chri-
stianae promissiones tum explentur, tum oppigﬂora,ntlir; et quo
omnis sancta animi per Christum regenerati in Deum ac homines
affectio excitatur, fovetur, vivitur, atque monstratur. Regni
igitur coelestis in nos adventus est, et realis ipsius in nobis
sustentatio, quo omnia, quaecunque illud lucis habet, virtutis,
gratiae atque solatii, fidelibus ex mente institutoris porriguntul_‘;
atque ab his accipiuntur et manifestantur. Festum ergo chri-
stianae religionis xwz’ éoyrv, et vere unicum est, quo haec ipsa
omni tempore integram vitam virtutemque suam pandit atque
sustentat.“2) (S.5 f.) Nach dem Apostel Paulus, I. Kor. 11, 20,
ist die Bestimmung der Abendmahlsfeier die Verkiindigung des
Todes des Herrn (mortem Domini annuntiabitis, donec veniat).

1) Er habe lateinisch geschrieben, sagt Hirscher 8. 95, um seine Schrift
auch dem katholischen Auslande zuginglich zu machen. '

?) Vergl. auch die Schrift: Uber das Verhiltnis des Evangeliums 2zt der
theologischen Scholastik, S. 118 ff. :



- 637 —

Diese Verkiindigung des Todes des Herrn im Sinne des Apostels
und des Christentums tiberhaupt schliesst aber nicht weniger
in sich, als die gesamte christliche Glaubenslehre, wie Hirscher
ausfihrlich darlegt (S. 9—bH8); und thatsidchlich ist auch der
gesamte Inhalt des christlichen Glaubens in seinen Hauptziigen
in den liturgischen Formularen der morgenlandischen und
abendléndischen katholischen Kirchen enthalten (ndmlich nicht
bloss speciell im Credo, denn das ist hier nicht gemeint, son-
dern durch die ganze Liturgie hin). Zum Schluss dieses ersten
Abschnittes wendet sich Hirscher noch einerseits gegen eine
einseitice Hervorkehrung des Opferbegriffs, als zu einseitig und
zu eng, ebenso aber auch ganz entschieden gegen eine ratio-
nalistische Verflachung, die in der ganzen Messfeier nur ein
Element der Erbauung finden und erkennen will. (S. 63.) —
nWas ist von der heutigen Art der Messfeier in der katholi-
schen Kirche zu halten?“ fragt Hirscher sodann; der Beant-
wortung dieser Frage ist der zweite Hauptabschnitt gewidmet.
Auch die heutige Messe ist in ihrem Wesen nichts anderes, als
die Fortsetzung der zu allen Zeiten in der katholischen Kirche
tblichen Abendmahlsfeier. Die #aussere Form ihrer Feier ist
allerdings der Verbesserung nicht nur fahig, sondern bediirftig,
wenn sie auch dem Volke wieder werden soll, was sie ihrem
Wesen nach ist und sein soll. Auch in der Liturgie des Mis-
sale Romanum erscheint das Volk als mitwirkend, und der
Priester nicht fiir sich, sondern im Namen des Volkes handelnd
und betend. Demnach widerspricht es dem Wesen der Mess-
feier, wenn wihrend derselben jeder einzelne Anwesende in
einem andern Gebetbuch etwas anderes betet, ohne Riicksicht
auf die Handlung des Priesters am Altare, und auf diese Weise
kann der Einzelne auch keine Frucht davon haben, statt dass
sie die gemeinsame Feier der christlichen Gemeinde sein soll;
dabei ist doch an gewissen Stellen der Liturgie auch dem pri—

vaten Gebete des Einzelnen Raum gegeben. (S. 63—67.) Wohl
meint Hirscher auch an der Liturgie des Missale Romanum
aussetzen zu sollen, dass in derselben, wenn auch alle Elemente
bertihrt seien, die er in der Messe finden will, doch nicht alle
in hmlanghch deutlicher Weise und in der richtigen Ordnung
Zum Ausdruck kommen. (S. 67 f) Weiter aber: alles Gute,
was die gebriiuchliche Form der Liturgie an sich habe, werde
dadurch fur das Volk einfach nutzlos, dass dieselbe in der ihm



- 6

unverstédndlichen lateinischen Sprache verrichtet werde. Gegen
den Gebrauch der lateinischen Sprache spricht sich Hirscher
mit grosser Entschiedenheit aus, widerlegt mit beissendem
Spott die Grinde, die man gewohnlich fir dieselbe anfiihrt?),
und verlangt unbedingt, dass man wieder zu dem alten Ge-
brauch zuriickkehre, dass jedes Volk sich seiner Landessprache
auch als gottesdienstlicher Sprache bediene, damit das Volk in
der ihm verstindlichen und gemeinsamen Feier des Gottes-
dienstes auch wirklich Nahrung wahrer Religiositit empfange.
— Das zweite, was Hirscher verlangt, ist die Wiederherstel-
lung der alten Ubung des regelmissigen gemeinschaftlichen
Empfanges des Abendmahls, statt dass der celebrierende Prie-
ster allein dasselbe empfange; dies sei ja auch im Laufe der
Zeit von Konzilien ofter verlangt und zuletzt noch vom Tri-
dentinum als wiinschenswert hingestellt worden. (S. 79.) Grosse
Hindernisse konnten der praktischen Einfiihrung nicht im Wege
stehen, wenn nur die Pfarrer einen grossern Eifer entwickelten,
ihre Pfarrkinder zu regelméssiger Beicht und Kommunion zu
veranlassen. Die jedesmal vorhergehende obligatorische Ohren-
beicht konnte dann fallen gelassen werden, da sie ja im Alter-
tum nicht vorhanden war, und da sie auch vom Tridentinum
(Sess. 13, ¢. 11) nur fiir Todstinden ausdriicklich gefordert wird.
Nach der Erklérung des hl. Augustinus schliessen nur solche
Stinden von der regelmiissigen Abendmahlsgemeinschaft aus,
die iiberhaupt die Exkommunikation herbeifithren miissen,
Ep. 118 (54), c. 3; die tiglichen kleinen Siinden, ohne die kein
Mensch ist, werden durch das tdgliche Gebet (dimitte nobis
debita nostra) abgewaschen, wie einmal in der Taufe der
Nachlass aller Siinden erteilt wird (semel abluimur baptismate,
quotidie abluimur oratione, De symbolo L I, c¢. 7). Wer also
nicht mit einer Todsiinde belastet sei, dirfe nach Erweckung
aufrichtiger Reue auch ohne vorhergehende Ohrenbeicht das
Abendmahl empfangen. Dafiir seien offentliche Beichten, all-

1) Gegen das Argument: ,Tolleretur etiam necessaria ad fidei unitatem ecclt.a-
siarum communicatio, quae hoc vinculo nectitur: nec posset sacerdos Italus in Gallia
aut in Germania, nec Germanus aut Gallus in Italia sacris operari, — bemeljkt
Hirscher z. B. (S. 78): ,O dulcis, quae in unius omnibus pari modo ignotac Jin-
guae usu consistis, fidelium unitas! O praeclarus Italiae sacerdos: qui ut aliquando
fors ad libitum tuum in Germania Missam legere possis, tum Italos tum Germanos

facig per secula ignoto ipsis sermone ad sacra duci!®



. 639

gemeine Bussandachten in der Messe selbst einzufithren, wo-
von die Mehrzahl der Teilnehmer mehr wahren Nutzen haben
werde (S. 84); damit sei die Ohrenbeicht fir solche, die da-
nach verlangen, nicht ausgeschlossen !). Ein moralischer Zwang
durfte allerdings nicht ausgeiibt werden, dass jedesmal jeder
Anwesende die Kommunion empfangen miisste; vielmehr miisse
jeder sich selbst priifen, ob er in der rechten Disposition dazu sei;
man dirfte sich wohl dabei begniigen, wenn nur regelméissig
eine grossere Zahl sich beteiligte. (S. 84 ff.) Damit will Hirscher
solche Messen, in denmen nur der Priester die Eucharistie em-
ptangt, nicht unbedingt verwerfen; er léasst sie gelten fir die
téglichen Messen der Pfarrer, sofern diese den téglichen offent-
lichen Gottesdienst der Gemeinden darstellen, mochte aber die
tdglichen Messen aller andern Priester, die diesen Charakter
nicht haben, als der Bestimmung der hl. Messe iiberhaupt wider-
sprechend abgeschafft wissen. — Damit aber der wahre Zweck
der erstrebten Reformen erreicht werde, sei vor allem andern
erforderlich, dass die Geistlichen im Religionsunterricht mehr
auf das allgemeine Verstindnis und die rechte Wertschéitzung
der hl. Messe hinwirken. In frithern Jahrhunderten sei wohl
die Predigt unterschatzt worden, jetzt werde (infolge protestan-
tischen und rationalistischen Einflusses)?) ihre Bedeutung nicht
selten tberschitzt, zum Nachteil der Messe. Beide sind wesent-
liche Bestandteile des christlichen und katholischen Kultus,
Immerhin die Predigt doch nur die Vorbereitung auf die Abend-
mahlsfeier in der Messe. (S. 87 f.) Nachdem Hirscher dann
noch an einigen neuern Reformversuchen, auch den Wessen-
bergischen, Kritik geiibt hat, bemerkt er zum Schluss noch-
mals (S. 92), mit der Einfithrung der deutschen Sprache allein
sel es nicht gsthan; die Hauptsache bleibe, dass zugleich der
christliche Eifer mehr angefacht werde. — Der deutsche An-
hang enthiilt zwei Formulare fir deutschen Messgottesdienst,

SR e s

) Vergl. auch den Aufsatz: ,, Offentliche Beichten werden in Vorschlag
gebracht®, in der Theol. Quartalschrift 1821 (S. 682—699), der daritber die glei-
~ then Gedanken ausfithrt, daher wohl ebenfalls von Hirscher verfasst.

~’) Den Protestanten gegenitber betont Hirscher gelegentlich (im deutschen
_ Al}h&‘ﬂg S. 103 £): ,Alles andere, die Abendmahlsfeier ausgenommen, kann ich
DI In meinem Hause endlich selbst reichen. Alles andere, sie abgerechnet,

8t menschliches Frfindnis, was einzelne anziehen mag, aber die ganze Gemeinde
tnmbglich versammeln wird.*

Revue intern, de Théologie, Heft 8, 1394, 43



— 640 —

die Hirscher probeweise zur Verdeutlichung seiner Ideen vor-
legt. Wir sehen daraus, dass er sich, bei allem Festhalten an
dem wesentlichen Inhalt der tiberlieferten Messe, der #ussern
Form gegentiber sehr frei fiihlte. Darin liegt meines Erach-
tens aber eben auch die Schwéche seiner Formulare; dieselben
sind durchaus edel und wiirdig gehalten, wie es von Hirscher
nicht anders zu erwarten ist, aber viel zu sehr von moderner
Subjektivitat durchdrungen, und in ihrer moderneren Form dem
Volke keineswegs néher liegend, wie Hirscher meinte, als die
altehrwiirdigen kirchlichen Liturgien?!). Solche in dieser Hin-
sicht zu weit gehende Reformtendenzen lagen eben damals in
der Luft, und es begreift sich ja sehr wohl, wenn auch ein
Mann wie Hirscher dem Geist der Zeit, in der er aufgewachsen
war, in seiner Erstlingsschrift in etwas seinen Tribut abtragen
musste. — Die kleine FHrstlingsschrift hatte kein Gluck: sie
wurde durch Dekret vom 20. Jan. 1823 auf den Index gesetzt?),
~ und dieser Umstand diente noch in weit spéterer Zeit fanatischen
und verketzerungssiichtigen Gegnern als Waffe gegen Hirscher.

Hirschers zweite selbstindig erschienene Schrift, , Uber das
Verhiltnis des Evangeliums zu der theologischen Scholastik* (1823),
hat es vornehmlich mit der Methode des katechetischen Unter-
richts zu thun; zunéichst ist sie nichts anderes als eine sehr
ausfiihrliche ablehnende Kritik des von Réass und Weiss aus
dem Franzosischen von Guillet iibersetzten Werkes: ,Entwiirfe
zu einem vollstindigen katechetischen Unterricht zum Behuf
der Geistlichen“ (Mainz 1821), eine Kritik, die aber tberall an
Stelle des Verworfenen zugleich positive praktische Vorschléage
an die Hand giebt. Hirscher fiihlite sich, wie er erklirt, ver-
pflichtet, gegen die in der Reaktion gegen die rationalisierende
Richtung der jingstvergangenen Zeit von einer Partei im Namen
Strengerer Kirchlichkeit einseitic befoérderte neuscholastische

1) Sehr treffend bemerkt Karl Werner, Geschichte der kath. Theologie, 2. Aufl
1889, S. 379 f.: ,Auch Hirscher redete seiner Zeit einer deutschen Liturgie das
~ Wort und erdachte mit den Mitteln seines reichbegabten Geistes und Gemiites
eine Musterform derselben, deren #sthetischen Vorziigen man die Ane1kennung_
nicht versagen kann, wenn nur nicht alsbald der Zweifel sich einschliche, ob ein
solches Kunstwerk des Gedankens und des gebildeten Geschmackes, welches nur
im lebendigen Zusammenwirken von Priester und Volk zum rechten Ausdruck
kommt und durch einen vorziiglich begabten Liturgen getragen sein muss, anderswo
als in gewihlten Kreigen sich, sozusagen, in Scene setzen lasse?“ _

%) Vergl. Reusch, Der Index der verbotenen Bicher, L. S. 1112, 1114 £



=

Richtung, die bei aller positiven Gesinnung eine tote unfrucht-
bare Methode beobachtete, mit aller Entschiedenheit zu prote-
stieren. Das genannte Werk aber wéhlte er sich zum Aus-
gangspunkte seiner Polemik, weil er dasselbe als den hervor-
ragendsten Vertreter dieser Richtung betrachtete!). Auch hier
geht Hirscher von seinen prinzipiellen Grundanschauungen aus:
Das Christentum ist die von Gott gesetzte Anstalt zur Ver-
wirklichung des Reiches Gottes auf Erden, ,zur Heiligung und
Beseligung der Menschen und zur Enthiillung und Verherr-
lichung der gottlichen Liebe* (S. 1); es bietet also nach dieser
Begriffsbestimmung der Betrachtung zwei Seiten, die objektive
gottliche und die subjektive menschliche, = Dogma und Moral.
Diese beiden Seiten hat also auch der Unterricht in der christ-
lichen Religion zu behandeln, aber so wie sich jedes in seiner
Beziehung zur Gesamtheit der gottlichen Heilsanstalt darstellt,
also in der untrennbaren organischen Verbindung der beiden
Seiten, der Glaubens- und Sittenlehre; nur ein solcher Reli-
gionsunterricht, der immer den Zusammenhang der Heilswahr-
heiten im Auge behalte, konne ein lebendiges Verstiindnis von
seiten des Schiilers erzielen. Eine Lehrweise hingegen, welche
dem Schiiler diesen Zusammenhang nicht klar mache, ihm viel-
mehr nur eine #usserliche Anecinanderreihung von Dogmen
einerseits, von Geboten und Verboten andrerseits biete, sei
demnach zu verwerfen. Gerade das, was Hirscher verwirft,
ist aber eben die Methode jener theologischen Richtung, aus
der das von ihm Xkritisierte Buch hervorgegangen ist. In ein-
gehender Zergliederung dieses Werkes sucht er darzuthun,
dass diese Methode weder einen lebendigen Glauben noch eine
wahre christliche Sittlichkeit erzielen kénne, sondern héchstens
ein dusserliches Erfassen von Einzelheiten mit Verstand und
Geddchnis, ein totes Wissen %). Der Religionslchrer soll eben

) Von den Leistungen der alten Scholastiker selbst hatte Hirscher wohl
keine niihere Kenntnis, und go ist es allerdings cinseitig, wenn cv alle Gelistlogig-
keit der von ihm geriigten Methode schlechthin der ,Scholastik® zur Last logt;
er hatte, wenn er von Scholastik sprach, chen lediglich ,die veriiusserlichte, ent-
geistete Schulwissenschaft* im Auge (K. Werner, Gesch, d. kath, Theol, 5, 880),
die sich ihm in den erwihnten Bestrehungen seiner Zelt yor Augen stellbe,

®) Bei der Besprechung der (laubenslehre lisst sich Hivseher von selner
Abne1gung gegen alle theologische Spekulation stellenwelse zu Aundriiclon fort-
réissen, nach denen es scheinen kdnnte, als ob cr derselben nicht nur Im Untor-

richt, sondern fiberhaupt alle Existenzberechtigung absprochen wolle; dabel seholnt



== 640

nicht bloss ein gewohnlicher Lehrer sein, der dem Zogling ein
an sich totes Wissensmaterial beibringt, dessen spitere Ver-
wertung im Leben dem letzteren tiberlassen bleibt, sondern er
soll sein Amt als das eines Erziehers auffassen, dem es zukommt,
die ihm anvertraute Jugend zu Christen zu erziehen?!). ,Wenn
wir Ubrigens ganz gut wissen, dass die Vorsehung die eigent-
liche und eminente Erzieherin des Menschen ist, so schliesst
dieses nicht aus, dass auch die Kirche durch ihre Katecheten
fur christliche Erziehung thue, was sie kann. Vielen wiirde
ohne Zweifel mancher bittere Weg, den sie spiter gehen miissen,
erspart, wenn sie frither recht geleitet und gebildet zu werden
das Glick gehabt hétten.“ (S. 279.)

Das von Papst Leo XII. 1825 ausgeschriebene Jubeljahr
gab Hirscher Veranlassung, sich in der kleinen Gelegenheits-
schrift: , Ansichten von dem Jubildum® (1826) tiber den Ablass
auszusprechen. Da ich diese erste Auflage nicht auftreiben
konnte, so halte ich mich bei der Darlegung von Hirschers
Ansichten an die zweite, die 1829 unter dem Titel: ,Die katho-
lische Lehre vom Ablasse* erschien; hier hatte sich auch nach
der Vorrede Hirscher die Aufgabe gesetzt, den Gegenstand
griindlicher zu behandeln, als dies in der Gelegenheitsschrift
geschehen war. Er geht zunichst von der urspriinglichen Be-
deutung des Ablasses in der Bussdisciplin der alten Kirche aus;
er war der Nachlass eines Teils der dem schweren Stinder
auferlegten kirchlichen Busse; dass man damit zugleich die
zeitlichen Strafen Gottes als erlassen betrachtet habe, nimmt
Hirscher ebenfalls als natiirlich an. Die Kirche unserer Zeit
hat die altkirchliche Bussdisciplin nicht mehr; was sollen dem-
nach Abldsse jetzt noch fir eine Bedeutung haben? Darauf

er sich auch nicht immer klar gemacht zu haben, wo die Spekulation aufhort
und das Dogma, die positive Kirchenlehre, beginnt; Dogmatik war tiberhaupt immer
seine schwiichere Seite. Nachtriiglich scheint er auch selbst gefithlt zu haben,
dass nicht alles in Ordnung sei, wenn er in der Vorrede den Leser bittet (S. IV £),
zu beriicksichtigen, dass manche Einseitigkeit der Darstellung durch die po!e-
mische Riicksicht auf die gegnerischen Behauptungen bedingt sei. — Die in dx-e—
sem Buche niedergelegten Ansichten Hirschers iiber den Wert der Scholastik
werden bekidmpft von J. Kleutgen in seinem hauptsichlich gegen Hermes und
Hirscher gerichteten Werke: ,Die Theologie der Vorzeit (Minster 1853 if.).
1) Den gleichen Gedanken fiihrt in sehr #hnlicher Weise der Aufsatz _iﬂ dfﬂ'
Quartalschrift 1821: ,Uber die Verbindung der Erziehung mit dem Unterricht In
Volksschulen® aus, der deshalb wohl auch von Hirscher herriihrt.



=

antwortet Hirscher (S. 17 ff.): Dieselben konnen, als rechtliche
Fortfiihrung der faktisch untergegangenen Bussdisciplin, einmal
dazu dienen, die Frinnerung an die alten Institutionen zur
heilsamen Mahnung fortzusetzen; wiirde bei der Verkiindigung
von Ablassen darauf das gehorige Gewicht gelegt, so konnten
sie sehr forderlich auf die Hebung der Sittlichkeit einwirken
gegeniiber den laxen Anschauungen der modernen Menschheit,
wenn derselben gelegentlich -der Massstab der Beurteilung, der
- im christlichen Altertum in Kraft stand, in Erinnerung gebracht
wiirde ; und damit wiirde auch auf eine tiefere Auffassung der
Busse und der Versohnung des Siinders mit Gott und der Kirche
hingewirkt werden; man wiirde ferner die Heiligkeit der Tauf-
geliibde wieder ernstlicher bedenken, und der kirchliche und
christliche Giemeingeist konnte aus dem allem nur Stirkung
empfangen. Weiter wiirde durch richtige Auffassung der Ab-
lasse das christliche Volk daran erinnert, dass auch nach der
Rechtferticung vor Gott noch zeitliche Strafen bleiben, dass
aber diese gleichwohl nicht unerlisslich seien, wenn durch
freien Eifer Genugthuung geleistet werde; es wirde darauf
hingewiesen, dass Gott und die Kirche nicht Rache suche,
sondern dass die wirkliche Sinnesdnderung und der wahre
Bussgeist die Hauptsache sei und fiir die dusseren Strafen Ge-
nugthuung geben konne; dies sei ja tberhaupt ,wesentliche
Voraussetzung bei aller Erteilung und allem wirklichen Em-
Pfange der Abliasse“. (S. 42.) Man wirde ferner zu gedul-
digem Ertragen der Heimsuchungen Gottes ermahnt, die kein
Ablass aufheben kann oder will. (S. 47 f) ,Da es endlich
die Verdienste Jesu Christi sind, um deren willen uns Erlass
der zeitlichen Siindenstrafen verkiindet wird, so ist jede Spen-
dung von Abléssen der offentlich ausgesprochene Kirchenglaube
an diese Verdienste; und alle Glaubigen werden darin auf Den,
welcher unser Erloser und Mittler fiir alle Bediirfnisse und
Bedrangnisse ist, hingewiesen. Eben damit aber erscheinen
die Ablasse zugleich als eine eigentiimliche Aufforderung zum
Glauben und Halten an den Heiland, zu Dank und Liebe und
Gehorsam gegen ihn, und zur Verherrlichung desselben.“
(S.48 £) — Der zweite Abschnitt handelt von dem Recht und
der Macht der Kirche, Ablisse zu erteilen. Wenn die Kir che
das Recht hat, Bussstrafen aufzuerlegen, so hat sie auch das
Recht, 516 naehzula,ssen nachdem ihr Zweck erreicht ist; und



— 644 —

ebenso hat sie das Recht, unter andern Zeitverhaltnissen von
der frithern Disciplin abzugehen und auf den Vollzug der Buss-
strafen tberhaupt zu verzichten, im Vertrauen auf den freien
Kifer. Die gottlichen Strafen kann sie nicht erlassen, wo sich
der Stinder nicht aus freiem Antriebe innerlich zu Gott bekehrt;
wo aber dieses der Fall ist, ,da wird die Kirche wohl als
Trosterin erscheinen und statt des ernst ziichtigenden Gottes
Den verkiinden dirfen, welcher versohnt — gnédig sich zu
denen wendet, die ihn suchen“. (S. 54.) Immer aber sei das
Recht der Kirche, Ablass zu erteilen, und die Heilsamkeit des-
selben fiir den einzelnen an die wesentlichen Bedingungen
seiner Wirksamkeit gekniipft. — Von den Kirchenvorstehern
ist zu verlangen, dass sie die Abldsse nicht vergeuden, nur
aus hinlénglich gerechtfertigten Veranlassungen und Griinden
~solche erteilen; dagegen ist zu leichte Erteilung derselben bei
allen geringfligicen Veranlassungen, und besonders der Ver-
kauf um Geld, zu verwerfen. In allen Fallen ist aber zu ver-
langen, dass bei der FErteilung eines Ablasses die Glaubigen
auf die wesentlichen Bedingungen der Kraft des Ablasses auf-
merksam gemacht werden. ,Dieselben sind insgemein so wenig
gekannt, das Volk hat vielmehr tiber die Bedeutung und Kraft
der Ablésse so viele sittlich verderbliche Ansichten, und ist
tiberhaupt so geneigt, an alles, wodurch ihm Sinnesdnderung
und Vergiitung des in der Welt gestifteten Ubels erlassen sein
soll, blindlings zu glauben, dass nichts unverantwortlicher zu
sein scheint, als sorglos und ohne nihere Belehrung und aus-
drtickliche Forderung des ewig Unerlasslichen, Ablésse auszu-
schreiben.“ (S. 60 f.) Die Unterscheidung von vollkommenen
und unvollkommenen Abléissen, die Erteilung von Ablass von
einer bestimmten Zeit sei fallen zu lassen, da sie jetzt ja gar
keinen Sinn mehr habe. Aufgabe der einzelnen Seelsorger sei
es sodann besonders auch, dem Volke die richtigen Begriffe
beizubringen und die falschen Vorstellungen zu berichtigen. —
Das Schriftchen wurde bis 1855 noch mehrfach neu aufgelegt;
die letzte Auflage erscheint im Vergleich mit der hier bespro-
chenen teilweise formell umgearbeitet, wéihrend die vorgetra-
genen Ansichten im wesentlichen dieselben sind.

Indem ich nun zu den in der Theol. Quartalschrift erschie-
nenen Aufsiitzen tibergehe, beginne ich mit einer zusammenge-
horigen Reihe von solchen, die zusammen einen weiteren Kreis



— 645 —

von Verbesserungsvorschligen behandeln. Unter dem allge-
meinen Titel , Ehrerbietige Wiinsche und Andeutungen in Bezug
auf Verbesserungen in der katholischen Kirchenzucht* steht der
erste dieser Aufsétze im Jahrgang 1822. Ks sei, fithrt Hirscher
einleitend aus, unleugbar viel Verbesserungsbediirftiges in den
dusseren Formen des katholischen Kirchenwesens vorhanden
alte Formen, die noch fortbestehen, haben unter veranderten
Verhéaltnissen ihren Inhalt verloren, wiahrend fiir neuheraus-
gebildete Verhaltnisse die entsprechenden Formen fehlen. Durch
diese Erwagungen seien die hier vorgetragenen Wiinsche und
Andeutungen veranlasst. Die Entscheidung liege bei den kirch-
lichen Oberbehorden; er konne nur Wiinsche und Andeutungen
- geben, und zwar ehrerbietige, da er auch solche kirchliche
Einrichtungen, die im Laufe der Zeit verbesserungsbediirftig
geworden seien, mit tiefer Achtung betrachte und behandle.
Der vorliegende erste Aufsatz handelt zunéchst speciell , Von
dem dffentlichen und gewohnlichen Gottesdienst in der katholischen
Kirche“. (S. 234 ff.) ,Die christliche Gottesverehrung schliesst
— nach der Natur der Sache, nach den Grundideen der christ-
lichen Religion und nach der positiven Veranstaltung Christi
— folgende zwei wesentliche Handlungen ein: die Verkiindung
seiner Liehre und die Feier des Liebesmahles in seiner ganzen
Beziehung. Beide sind gleich notwendig zur Erweckung, Stér-
kung und Befestigung christlich religioser Gesinnungen; aber
s0 wie die Liebe tiber dem Glauben stehet (I Korinth., 13, 13),
80 stehet auch im christlichen Kultus die Feier des Liebesmahles
uber der Verkiindung des Wortes, jene ist der wahre Mittel-
punkt des christlichen Kultus.* (S. 236.) Die weitere Ausfiih-
rung dieses Grundgedankens reproduziert den Inhalt der latei-
nischen Schrift von der Messe, wie diese wirklich wieder der
gemeinsame Gottesdienst der christlichen Gemeinde werden
solle. Besonders wird an seiner Stelle betont, dass das Volk
auch wirklich den ihm nach den liturgischen Biichern zukom-
menden Anteil an der Liturgie wieder bekommen und darin in
Wechselwirkung mit dem Priester treten solle; wenn dagegen
die thatige Teilnahme desselben am Gottesdienste nur darin
bestehen solle, wie dies einige der vorausgegangenen Reform-
vorschlige wollten, dass allgemeine deutsche Gesénge einge-
fl':ihrt Werden und die Gemeinde wihrend der ganzen Messe
Singen solle, so sei dies ,eine blosse Nachahmung des prote-



— 646 —

stantischen Gottesdienstes’, wobei das Volk von der Messe

selbst dennoch nichts habe. — Der zweite Artikel dieser Serie
handelt , Uber die Predigt als Bestandteil der dffentlichen Gottes-
verehrung in der katholischen Kirche'. (Jahrg. 1822.) Dass die
Predigt als Element religioser Belehrung zur Befoérderung des
Glaubens ebenfalls ein wesentlicher Bestandteil des christlichen
Gottesdienstes ist, war schon im vorhergehenden Aufsatz be-
tont; hier wird ihre Stellung néher dargelegt. Wie der christ-
liche Glaube und die christliche Liebe selbst in inniger Ver-
bindung stehen miissen, so sollen auch Predigt und Messe nicht
getrennt nebeneinander hergehen, sondern zusammen in orga-
nischer Verbindung ein Ganzes bilden. In der Erweckung des
Glaubens soll die Predigt zugleich auf die rechte Stimmung
fiir eine wiirdige Feier der Messe vorbereiten; wenn sie aber
ihre rechte Wirksamkeit iiben soll, so hat sie ihre Stelle nicht
vor der ganzen Messe, sondern muss ihren alten naturgeméssen
Platz wieder erhalten, innerhalb der Messe nach der Verlesung
des Evangeliums. Zum Schlusse macht Hirscher den Vorschlag
(S. 416 ff.), ob es nicht zweckmiissiger wiire, zu der Ubung der
Kirchenvéter zuriickzukehren und innerhalb eines gewissen Zeit-
raums jeweils die ganzen Evangelien homiletisch zu behandeln,
statt der Predigten iiber stehende Perikopen. Er ist tiberhaupt
sehr fiir die Homilie eingenommen, im Gegensatz zu der freien
Predigt, die oft (so wie von rationalistisch angehauchten Geist-
lichen gepredigt wurde) wenig mehr von biblischen Begriffen
und Lehren enthalte; besonders eben deshalb, weil dann durch
den strengern Anschluss an den Text des Evangeliums unpas-
sende und unfruchtbare Gegenstande, z. B. Reden, die es ledig-
lich mit einer philosophischen rationalistischen Moral zu thun
haben, von selbst ausgeschlossen wiirden. Dadurch wiirden
auch die Geistlichen selbst genétigt, sich wieder mehr mif der
Bibel in praktischer Riicksicht zu beschiftigen. Die Predigt
als freie Rede will Hirscher daneben doch nicht ausschliessen;
sie konnte ihre Stelle bei ausserordentlichen Gelegenheiten und
an Kesttagen behalten. -

Einen weiteren Kreis von Fragen behandelt der umfang-
reichere Aufsatz: ,Uber einige Storungen in dem vichtigen Veﬂf
héltnisse des Kirchentums zu dem Zwecke des Christentums®
(Jahrg. 1828), ,den man“, wie K. Werner sagt (Gesch. der
kath. Theol., S. 379), ,gewissermassen als ein Programil der



— 647 —

Gesamtanschauung Hirschers von dazumal tiber alle wesent-
lichen Lebensfragen der Kirche in deren inneren und &usseren
Verhéltnissen, in Bezug auf Lehre und Wissenschaft, Kult und
Disciplin, sowie in den Beziehungen zum Staate und zu den
von den Katholiken getrennten christlichen Konfessionen be-
trachten kann“. — Zunéchst definiert Hirscher ,das Verhéltnis
des christlichen Kirchentums zu dem Zwecke des Christentums*
in der Idee (S. 194—198). Die Kirche ist die Gemeinschaft
der Christglaubigen; ,die vollkommenste dussere Erscheinung
des gemeinsamen Glaubens, der gemeinsamen Hoffnung und
der gemeinsamen Liebe — gekniipft an die vermittelnden For-
men des Wortes, des Sakramentes und der heiligen Sitte, unter
einem Herrn und Haupte. Diese Gemeinschaft ist also das
Reich Gottes und Jesu Christi auf Hrden in seiner objektiven
Erscheinung.“ (S. 196.) Darnach bestimmt sich das Verhiltnis
der Kirche, des Kirchentums, zum Christentum: ,Da der Zweck
des Christentums kein anderer ist, als dass das in Christus
dargebotene Reich Gottes zu uns komme, und in uns bleibe;
durch das Kirchentum aber das Nahen, Werden und Dasein
eben dieses Reiches in dem Vereine der Christen durch die
von seinem Stifter angeordneten #ussern Formen fiir daurend
vermittelt werden soll; so erscheint folglich letzteres als das
fortwahrende, ordentliche und an bestimmte &ussere Mittel
gekntipfte Ausfiihren des Zwecks der Sendung Christi in der
Gemeinde der Christen, und zugleich als die in dieser Gemeinde,
als in einer objektiven Erscheinung, festgehaltene Erfiillung
eben dieses Zweckes.* (S. 197 f.) Im Anschlusse hieran wer-
den im 2. Abschnitt die Storungen behandelt, die in diesem
Verhéltnis eintreten konnen. (S. 198--262.) In Beziehung auf
den Giauben liegt nach Hirschers Ansicht einmal die Gefahr
nahe, dass durch einseitige Betonung der Kirchenlehre in den
Kirchlichen Symbolen die Bibel ungebithrlich in den Hinter-
grund gedrangt werde; dies wiirde sich auch in einer einsei-
tigell Ausbildung der Kandidaten des geistlichén Amts aussern,
indem auch da zu wenig Gewicht auf das Bibelstudium gelegt
Wirde. Weiter werde ein Vortrag der Glaubenswahrheiten,
zum Zwecke des Religionsunterrichts, in der Sprache der theo-
logischen Spekulation nicht den Glauben zu erwecken geeignet
sein, den der schlichte Vortrag der biblischen Wahrheiten bei
unverdorbenen Gemiitern erziele. Es werde der Irrtum er-



— 648 —

zeugt werden, dass der, welcher das Symbolum seiner Kirche
ausserlich festhalte, diesen Glauben, mehr ein &usserliches
Wissen des Lehrbegriifs, mit dem wahren lebendigen Glauben
verwechsle; ein Festhalten am #ussern Wort, ohne Riicksicht
auf die erforderliche Tiefe und Lebendigkeit der Erkenntnis.
In dem Tadel einer solchen Lehrmethode bertihrt sich diese
Abhandlung wieder mit der Schrift .,Uber das Verhaltnis des
Evangeliums zu der theologischen Scholastik“. Dabei liege die
Gefahr eines sich Verschliessens gegen wirklichen Fortschritt
der Erkenntnis nahe. Hinsichtlich der Sakramente kann eine
zu dusserliche Auffassung nachteilig sich geltend machen, wenn
der Empfanger einseitig auf ihre Wirksamkeit ex opere operato
vertraut, und sich weiter keine Mithe giebt, in seiner inner-
lichen Disposition der im Sakramente gebotenen gottlichen
Gnade entgegenzukommen. Die objektive iibersinnliche Kraft
der Sakramente muss allerdings unbedingt festgehalten wer-
den, aber zur segenbringenden Aneignung derselben darf das
andere nicht vernachlassigt werden. Im Ritus kann eine dusser-
liche Kirchlichkeit in Gefahr kommen, Wesentliches und Ausser-
wesentliches zu verwechseln, iiberhaupt zu sehr am Ausser-
lichen der Ceremonien zu héngen und deren Geist und Inhalt
zu vernachlassigen; ein Nachteil dieser Art ist z. B. auch das
Festhalten an der lateinischen Sprache fir den Gottesdienst.
Auch geht der wahre Zweck des christlichen Kultus verloren,
wenn die Teilnahme an demselben zu einem durch &ussern
Zwang geleisteten Frondienste wird. In Bezug auf die christ-
liche Moral fasst Hirscher besonders die Gefahr ins Auge, die
in einer einseitigen Uberschitzung der Kirchengebote gegen-
iber den gottlichen Geboten liegen konne. Die Anordnungen
der Kirche haben als Disciplinarverfiigungen ihren Wert, kon-
nen aber als solche nicht positiv und wnmittelbar auf die Befor-
derung der christlichen Moralitit einwirken. Auch die Sitte,
von kirchlichen Geboten gegen Geld Dispens zu erteilen, kKonne
nur schidlich auf die Moralitit einwirken; warum hebe man
denn Gebote, die einmal keine allgemein und unbedingt VeI~
bindliche Kraft als solche mehr haben, nicht einfach auf?
Endlich werden noch die Nachteile betrachtet, die fur déLS
Christentum aus dem Verhaltnis der Kirche zum Staate sich
ergeben konnen, besonders die Gefahren des Staatskirchentums
(S. 256 kurz gefasst: ,Hintausch des Staatsgeistes gegen den



= o

heiligen“); ebenso die Nachteile, die aus der Spaltung in ver-
schiedene Konfessionen hervorgehen. Der 3. Abschnitt (S. 372
bis 420) spricht ,von der Art und Weise, wie den aus dem
Kirchentum hervorgehenden Nachteilen begegnet, und demsel-
ben sein wohlthatiger Einfluss auf den Zweck des Christentums
mehr und mehr gesichert werden moge.* Was die Wiederher-
stellung des richtigen Verhdltnisses der biblischen Lehre zur kirch-
lichen Auslegung bei der religiosen Volksbildung betrifft, so ver-
langt Hirscher vor allem eine richtige und zweckmaéssige Aus-
bildung der Religionslehrer. Das Studium der heiligen Schrift
sei dabei als die Hauptsache zu behandeln, vor allem zu ver-
langen, dass die Kandidaten wenigstens mit dem ganzen Neuen
Testament vertraut seien. Ferner miisse der akademische Vor-
trag der systematischen Theologie so gehalten werden, dass
die Kandidaten die Einsicht in den Zusammenhang der einzel-
nen Glaubenswahrheiten und die Beziehung derselben auf die
gesamte Heilsokonomie, auf das Kommen des Reiches Gottes
auf Krden, erhalten. (Zu einseitig verlangt jedoch Hirscher
dabei eine Beschrankung auf das, was der Geistliche wirklich
im Amt praktisch braucht; dies héngt wieder mit seiner Ab-
neigung gegen spekulative Dogmatik zusammen.) Weiter aber
ist eine gehorige Ausbildung in der praktischen Theologie notig,
damit der kiinftige Geistliche befahigt werde, was er gelernt
hat, dem Volke auch in fruchtbarer Weise vorzutragen. Auf
diese Weise werde die Kirche durch die so ausgebildeten Geist-
lichen ihrem Lehramte in der seinem Zwecke entsprechenden
Weise nachkommen. In betreff des Kultus wiederholt Hirscher
seine in den fritheren Schriften aufgestellten Forderungen. Vor
-allem aber miisse auch das Volk zu seinem Kultus erzogen,
In ein wirkliches Verstindnis desselben eingefiihrt werden, wenn
es den rechten Nutzen und Segen davon haben solle. Dazu ist
aber auch noch eine sorgfiltice Bildung der Geistlichen als
Liturgen erforderlich. Fiir die Htmdhabemg der kirchlichen Zucht
im grossen verlangt Hirscher vor allem die regelmissige Ab-
haltung von Landes- und Diocesan-Synoden, wie diese das Tri-
dentinum vorgeschrieben habe, die das Organ derselben sein
sollen. Als dringende Aufgabe dieser Synoden betrachtet er
zundchst die Revision der Kirchengesetze, wie sie den jeweili-
gen Bediirfnissen am besten entsprechen. Das Beste aber miisse
die Diseiplin thun,. welche die einzelnen christlichen Gemeinden



=600« —

in sich selbst unterhalten. Es miisse also auf eine Hebung des
allgemeinen sittlichen Geistes hingewirkt werden. Dieser religios-
sittliche Geist im Innern wirke mehr, wo er vorhanden sei,
als alle von aussen kommenden Massregeln. Erforderlich sei
dazu einmal ,eine grossere Annédherung des Klerus zum Volke“,
weiter aber ,vor allem auch die Bildung einer auf echten
Christenglauben und reinen Christensinn gestiitzten offentlichen
Stimme* (S. 405). Zur Handhabung dieser Kirchenzucht nach
Hirschers Idee wiirden die Gemeinden frei gewéhlte Organe
aufstellen, jedoch unter Leitung und Aufsicht der kirchlichen
Oberbehorden. Die angedeutete Erziehung der Geistlichen und
des Volkes werde auch die schlimmen KEinflisse verhindern,
die fir Christentum und Kirche aus der Beziehung zum Staate
entspringen konnen. (S. 409 ff.) Wenn sich die Kirche auf ihr
eigenes (rebiet zurtickziehe, so werde sie ebenso eine unwiir-
dige Abhangigkeit vom Staate, wie Reibereien mit der Staats-
gewalt vermeiden kéonnen. Von einer nahe absehbaren Zeit wagt
freilich Hirscher diesen idealen Zustand noch nicht zu hoffen.
Endlich giebt er (S. 415 ff.) noch Ratschliage fir ein friedliches
Verhaltnis der verschiedenen Kontessionen zu einander. Die
canze Abhandlung schliesst nach einem kurzen Riickblicke mif
dem Satze (S. 420): ,Die Herstellung einer trefflichen Kurat-
Geistlichkeit ist und bleibt die erste und hochste Bedingung
eines wahren Flors der Kirche.“

Im Jahrgang 1828 werden in dem Aufsatze: ,Einige Hoff-
nungen und Wiinsche* ete. die in den vorgenannten Aufsétzen
behandelten Verbesserungsvorschlige fiir alle Gebiete nochmals
zusammengefasst; bei der durchgingigen Verwandtschaft darf
dieser Aufsatz, fur den mir kein Hdusseres Zeugnis seines
Ursprungs von Hirscher zu Gebot steht, diesem wohl auch zu-
geschrieben werden. '

Neben den besprochenen Aufsitzen gehen noch einige
andere iiber einzelne Gegenstinde her.

Mit dem Gebiet der Homiletik beschiftigt sich der erste
Beitrag Hirschers zur Quartalschrift (1820): ,, Ueber die Pﬂz'?ht
des Seelsorgers, (lauben zu predigen.* FEinerseits werden hier
die Geistlichen ermahnt, in der Predigt nicht sowohl in ihrem
eigenen Namen zu sprechen, ihre eigene Menschenweisheit
vorzutragen, sondern die géttliche Offenbarung, die Lehre
Christi, und zwar mit ausdriicklicher Betonung ihres Charakters



— 651 —

als geoffenbarter Wahrheit; denn zur Verkiindigung dieser seien
sie gesendet. Andrerseits richtet sich der Aufsatz aber beson-
ders gegen den noch vielfach herrschenden Rationalismus der
Zeit, gegen die Unsitte, nichts anderes zu predigen als eine
seichte, vom Glauben losgeloste rationalistische Moral. Dem
cegeniiber verlangt Hirscher, dass die Sittenlehre in ihrer
naturgemassen Verbindung mit der Glaubenslehre erscheine,
um wirklich die von der christlichen Predigt erwartete Frucht
bringen zu konnen. ,Das Reich Gottes auf Erden ist nur
FHines ; die Offenbarungen und Anstalten, die Gott durch Christus
gegeben hat, und dasjenige, was die Menschen werden sollen,
macht zusammen nur Eir Ganzes.“ Das Neue Testament kennt
keine von der Religion unabhiingige Moral, und wir dirfen
und koénnen uns die christliche Moral nicht anders vorstellen,
als in untrennbarer Verbindung mit der Offenbarung Gottes in
Christus, deren Ausfluss sie ist. Wo nicht durch den leben-
digen Glauben zuvor der Grund gelegt ist, ist fir die Predigt
der Moral weder Bedtirfnis noch Interesse vorhanden, und wird
sie also auch keine Friichte bringen konnen. ,Das alles,
merken sie, ist ihnen lang bekannt; was nttzt’s? und der
Prediger, denken sie, thut nicht darnach, und wir mégen auch
nicht darnach thun; langweilig genug, dass wir so oft davon
reden hoéren.“ (S. 221.) Eine nur auf sich selbst stehende Moral-
predigt hat fiir das Volk weder Anschaulichkeit noch Kraft;
sie kann, wenn tiberhaupt etwas, hochstens eine Art von
ausserlicher Sittlichkeit in einzelnen Personen bewirken, nicht
aber die Lauterkeit der wahrhaft christlich-moralischen Gesin-
nung. Eine solche Predigt wird auch keinen Stinder bekehren ;
denn die Bekehrung als ,Wiedergeburt zu heiligen Gedanken,
Gesinnungen und Werken* (S. 228) muss vom Glauben an-
fangen. Die blosse Moralpredigt kann tberhaupt fir keine
Klasse von Zuhorern empfehlenswert erscheinen: nicht fiir
die Jugend, denn in diesem Lebensalter sollte vielmehr gerade
der Grund eines unzerstérbaren Glaubens fur das ganze
Leben gelegt werden; nicht fir den sogenannten Gebildeten
im vulgéren Sinn, der sich als Kritiker des Predigers fiihlt,
elne gut ausgearbeitete Moralpredigt vielleicht wohlwollend
billigt als zweckentsprechend fiir das sogenannte ,Volk“, ohne
sie irgendwie auf sich zu beziehen oder von etwas darin selbst
ergriffen zu werden, dass er seine Kritikerrolle vergésse; end-



i e

lich nicht fir die wahrhaft Guten und Besten, die einer &usser-
lichen Moralisiererei nicht bedirfen, sondern eine kraftigere
Nahrung fur ihr religioses Gefithl verlangen. Wer diese Ge-
danken gefasst habe, werde ebenso ein unfruchtbares Dogma-
tisieren auf der Kanzel vermeiden: ,Lasst uns die Glaubens-
lehre in ihrer Fruchtbarkeit, wie sie in der Schrift uns be-
gegnet, vortragen, und nach ihrem Beispiel die Moral tiberall
auf die Glaubenslehre bauen!“ (S. 234.) 1)

Der Aufsatz: ,Etwas iber Anwendbarkeit der Religionsvor-
trage* (1825) handelt von dem praktischen Gehalt der Predigt,
von ihrer wirklichen praktischen Wirkung, wenn sie sich nach
den Verhaltnissen und Bediirfnissen der Zuhorer richtet. Einige
Beispiele erldutern das in diesem Sinne Praktische an Predigten
und das Gegenteil. Mit den iiblichen Nutzanwendungen allein
werde diesem Verlangen nicht gentigt. ,Um wahrhaft prak-
tisch, um fruchtbar reden zu kénnen, wird fiirwahr eine tiefe
und griindliche Erkenntnis aller, besonders der dogmatischen
Religionswahrheiten; wird eine grosse Kenntnis der Lebens-
verhéltnisse und des Abgrundes, der das menschliche Herz ist,
und eine grosse Selbsterfahrung dessen, was unserer Seele
tberall hilft, und wie es ihr hilft, erfordert.“ (S. 243.)

Einige weitere Aufsiitze beschiftigen sich mit der Bildung
und Stellung des Klerus. In dem Aufsatze: , Ueber Pastoral-
gemeinschaft* (1821) beftirwortet Hirscher die Bildung kleinerer
Vereine unter den Geistlichen, die von Zeit zu Zeit zu Pastoral-
konferenzen zusammentreten sollten. Der Zweck dieser Vereine
wére, ihren Gliedern Gelegenheit zu geben, sich in wechsel-
seitiger Fortbildung zu unterstiitzen; in ihnen sollte ein Aus-
tausch von Anregungen und Erfahrungen tiber Gegenstinde
der pastoralen Thatigkeit gepflegt werden; aber auch gemein-
schaftliche Erwigung und Besprechung der kirchlichen Ver-

1) Die Recension des Zschokke zugeschriebenen Buches: ,Ideal fir alle
Stinde, oder Moral in Bildern®, im selben Jahrgang der Quartalschrift (1820,
8. 412—496), diirfte ebenfalls von Hirscher sein. Auch hier wird der Gedanke
vertreten, dass eine von der Religion getrennte selbstindige Sittlichkeit ein Unding
sei, und dabei mit Recht das in dem genannten Buche gezeichnete rationalistisch
verflachte Bild der Menschheit Jesu zuriickgewiesen; der Jesus des Rationalismus,
der hohern Wirde und Gottessohnschaft entkleidet, hitte auch keinen vorbild-
lichen Wert mehr fiir menschliche Sittlichkeit, was auch die rationalistischen
Schonredner sagen mogen. '



— 653 —

héaltnisse im allgemeinen wire erwiinscht und niitzlich, und die
kirchlichen Obern sollten es nicht verschmé&hen, dem Klerus
diese Gelegenheit dazu zu bieten und auf diese Weise dessen
Ansichten zu erfahren, tber bestehende Einrichtungen wie tiber
zu erlassende Anordnungen. . '

, Ueber Lektiire der Geistlichen* handelt ein anderer Auf-
satz (1822). Um seinen Beruf wirdig zu erfillen, muss der
(eistliche zu seiner eigenen Fortbildung gute Biicher lesen,
sich im Kontakt mit der Bildung der Zeit erhalten; auch der
Landgeistliche muss dies thun, wenn er nicht in seiner geistigen
Bildung tiefer und tiefer sinken und zuletzt ganz ,verbauern“
soll. Praktische Theologie ist das Gebiet, das den praktischen
Geistlichen zunéichst angeht; bei lebendigem Interesse der Geist-
lichen an den litterarischen Erscheinungen auf diesem (Gebiete
wiirde der Betrieb dieses Faches einen sehr erwiinschten Auf-
schwung nehmen; dies wiirde wieder allgemein auf die Bildung
des geistlichen Standes fiir seinen Beruf wohlthétig zurtick-
wirken, und durch die Geistlichen auf die allgemeine Volks-
bildung. Nicht minder notig ist aber auch die fortdauernde
Beschéftigung des Geistlichen mit den Fiachern der eigentlich
wissenschaftlichen Theologie. Neben dem Bibelstudium wird
besonders auch das Studium der theologischen Quellenwerke
empfohlen, um eine wirkliche Kenntnis des christlichen Alter-
tums zu erhalten und den geistigen Horizont tiber das aus den
Schulkompendien Bekannte hinaus zu erweitern. Auch mit
den Richtungen und Ausflissen des jeweiligen Zeitgeistes soll
sich der Geistliche beschiftigen, das Gute darin vom Bosen
unterscheiden, imstande sein, seine ithm anvertraute Gemeinde
dariiber aufzuklidren, nicht aber denselben unwissend und rat-
los gegeniiberstehen, wenn sie ins Volk eindringen und hier in
unverdauter Form Unheil anrichten.

Der Aufsatz: ,Hinige Ansichten, betreffend die Vikariatsjahre
der Jungen Geistlichen* (1828) handelt von der Wichtigkeit dieser
Jahre fiir das ganze spitere Leben des jungen Geistlichen, fir
seine praktische pastorale Ausbildung nicht bloss, sondern auch
fir die Charakterbildung. ,Wenn hierin, was geschehen soll,
geschieht, was sind die Vikariatsjahre dann anderes, als ein
fortgesetates, in alle Glegenden einer Didcese verlegtes Semi-
narium 24

n Ueber die Intercalar-Gefille® spricht Hirscher im Jahrgang



= oesh

1825, d. h. Uber die zweckméssige Verwendung des fortfliessen-
den Einkommens der Pfarrstellen wéhrend ihrer Erledigung.
Mit der Recension einer anonymen Schrift: , Ueber die Bil-
dung eines Vereins fir die kirchliche Aufhebung des Cilibatgesetzes.
Von einem katholischen Geistlichen in Wiirttemberg. Ulm 1831.¢
(Quartalschr. 1831) trat auch Hirscher mit massvollen Wiinschen
fur die Aufhebung ein?!). In Wiirttemberg hatte sich ein Verein
gebildet, um dieselbe ,auf ordentlichem und gesetzlichem Wege*
herbeizufiihren. Hirscher sieht die Entstehung dieser Stromung
,im Geiste, den Ansichten und Bediirfnissen unserer Zeit ge-
griindet“. - Er verkennt nicht, dass es durchaus nicht nur
gesunde Regungen des Zeitgeistes waren, welche die jungen
Geistlichen damals dem Colibat entfremdeten. Dagegen seien
aber auch viele ernste, unterrichtete und wohlmeinende Ménner
der Ansicht, dass den Geistlichen ein Menschenrecht nicht ge-
nommen werden sollte, das ihnen im Neuen Testamente unge-
schmilert geblieben sei. Sie meinen, es wiirde vielmehr die
Ehe auch in den Augen des Volkes heben und ihrer wahren
sittlichen Wiirde zuriickgeben, wenn man sie nicht mehr mit
dem Priestertum unvereinbar finde und dadurch herabdriickte.
Hirscher bemerkt weiter, es diirfte allméihlig an der Zeit sein,
dass die Kirchenobern sich mit der Sache befassten. Vorerst
werde doch nur von vorbereitenden Schritten die Rede sein
konnen; die Massregel miisse zuerst ,moralisch und kirchlich-
padagogisch moglich werden“. Im Volke seien einstweilen
vielleicht nicht zu viele ernste Freunde der Aufhebung anzu-
nehmen, dagegen noch manche zweideutige. Mit der Auf-
hebung des Colibats miisste jedenfalls ein hoherer idealer Auf-
schwung im Klerus Hand in Hand gehen, sonst konnte sie eher
schaden. ,Die Aufhebung des Colibates wird kommen, aber
wahrscheinlich im Gefolge von mannigfachen Krampfen der Zeit,
wie sie solche, wenn sie was Tiichtiges gebéren will, zu be-
kommen pflegt. (S. 382.) Hirscher schliesst mit der Bemer-
kung, dass er darum den freien Entschluss zur Virginitat keines-
Wegs gering achten wolle; derselbe konnte gerade durch die

1) Vergl. Worner, J. A. Mohler, S. 160. — Einige frithere Ausserungen filr
Aufhebung des Colibats in der Theol Quartalschrift dirften vielleicht auch von
Hirscher sein. Vergl. im Jahrg. 1820, S. 637—670, die Recensionen zweier ein-
schligiger Schriften. 1822 in der Rec. des Buches: ,Der Schaden Josephs® von
Fabricius (8. 100—120), speciell 8. 112—114.



— 655 —

Moglichkeit einer freien Wahl erst einen hohern Wert be-
kommen.

Auch der Nekrolog auf Bestlin (1831) bringt gelegentlich
verschiedene Gegenstande der praktischen Theologie zur Sprache.
Der Verstorbene, dessen Vikar Hirscher seinerzeit gewesen war,
wird besonders als ein vortrefflicher Prediger geschildert.

Endlich sind noch Hirschers Ansichten iiber das Missions-
wesen zu erwéahnen, in dem Aufsatze: ,FEtwas dber Missionen“
(1825). Die christlichen Missionen liegen im Wesen des Christen-
tums selbst; sie sind ,eine durch alle Jahrhunderte fortlaufende
Thatigkeit zur Vollfithrung des erhabenen Auftrags, allen Volkern
die Botschaft des Heils zu verkiinden“. (S. 616.) Nach einer
Darstellung des derzeitigen Standes der Missionen wird das
- katholische Deutschland zu werkthétiger Unterstiitzung der-
selben aufgefordert. Die Bischofe zunéchst sollten sich der
Sache annehmen. Was vor allem not thue, sei eine zweck-
méssige Ausbildung der Missionére, wodurch dieselben befihigt
werden, den Heiden zunichst das Wesentliche des christlichen
Glaubens in eindringlicher Weise beizubringen, nicht Schul-
meinungen, fiir die sie einstweilen noch keinen Sinn haben
konnen. Fir den Kultus miisse hier unbedingt von der latei-
nischen Sprache abgegangen werden, da hier nur der Gottes-
dienst in der allgemein verstindlichen Landessprache von Nutzen
sein konne. Ferner sei den Missiondren Toleranz gegen die
einer andern Konfession zu empfehlen, und eintréchtiges Wirken
nebeneinander. (Dagegen hilt Hirscher das Missionswesen von
Sekten neben dem der grossen Kirchengemeinschaften aller-
dings nicht fiir wiinschenswert und erspriesslich.) Auch die
christlichen Staaten Europas sollten das ihrige thun und be-
sonders auch zum Schutz der unter muhammedanischer Herr-
schaft im Orient lebenden Christen auftreten. — Bei der Unter-
weisung der Neubekehrten warnt Hirscher vor aller Uber-
stirzung, die nur schaden konne; bei ganz uncivilisierten
Volkern sei tiberhaupt zuerst ein Grund der ersten Elemente
von Bildung und Kultur zu legen, ehe ein Verstandnis fir die
Specifisch christlichen Lehren nur zu erwarten sei. Er kann
sich aus diesem Grunde auch nicht fiir eine einsichts- und unter-
Schiedslos geiibte Bibelverteilung unter Leuten begeistern, die
noch nicht durch vorhergehenden Unterricht so weit gebracht
sind, dass sie davon irgend einen Nutzen haben konnen, und

Revue intern. de Théologie. Heft 8, 1894, -



— 636 —

schliesst mit dem im Zusammenhang dieser Erorterungen nicht
mehr paradoxen Satze: ,HEs ist die Frage, ob man sich oft mehr
freuen soll zu lesen, ein Missionédr habe einem Wilden das Neue
Testament, oder er habe ihm den Pflug in die Hand gegeben.“

Noch fallen die ,Betrachtungen tiiber sdmtliche Evangelien
der Fasten* (1829) in diese erste Periode; dieses spéaterhin ofter
neu herausgegebene Werk wird jedoch besser im néchsten
Abschnitt mit den andern gleichartigen homiletischen Werken
aus Hirschers spiterer Zeit zusammen behandelt.

Der folgende Abschnitt meiner Darstellung wird die wissen-
schaftlichen und praktisch-theologischen Werke und Schriften
Hirschers auf den verschiedenen von ihm bearbeiteten Gebieten
der Theologie behandeln; dabei werde ich mich, nachdem die
leitenden Gedanken, die von Anfang an sein Wirken bestimm-
ten, im Vorstehenden ausfiihrlicher zur Darstellung gekommen
sind, vielfach kiirzer fassen kénnen; der letzte Abschnitt wird
es mit jenen Schriften zu thun haben, in denen sich Hirscher
in der spatern Zeit mit kirchlichen, kirchenpolitischen und
-socialen Fragen beschiftigte, und in dieselben, wo es ihm notig
schien, durch seine Vorschlige verbessernd einzugreifen sich
bemiihte.

Dr. FrRIEDRICH LAUCHERT,
Lic. theol.




	Johann Babtist Hirscher in seiner Wirksamkeit als theologischer Schriftsteller dargestellt

