
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 8

Artikel: Johann Babtist Hirscher in seiner Wirksamkeit als theologischer
Schriftsteller dargestellt

Autor: Lauchert, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403293

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


627

JOHANN BAPTIST HIRSCHER
IN SEINER WIRKSAMKEIT ALS THEOLOGISCHER SCHRIFT¬

STELLER DARGESTELLT.

I. Bibliographie der Schriften Hirschers.

Ueber die Pflicht des Seelsorgers, Glauben zu predigen.
Theol. Quartalschrift, Jahrg. 1820. S. 195—235.

Missae genuinam notionem eruere, ejusque celebrandae rectam methodum mon-
strare tentavit D. J. Bapt. Hirscher. (Accedunt duae formulae mìssàles lingua
vernacula exaratae.)

Tubingae, sumtibus Henrici Laupp. 1821. 144 S. 8°.

(Davon erschien später eine Uebersetzung von A. F. Dicbolä: Versuch) den

ursprünglichen Begriff der h. Messe zu entwickeln. Baden 1888.)

?lieber die Verbindung der Erziehung mit dem Unterricht in Volksschulen.
Theol. Quartalschrift 1821. S. 191—230.

Ueber Pastoral-Gemeinschaft.
Theol. Quartalschrift 1821. S. 447—462.

*Oeffentliche Beichten -werden in Vorschlag gebracht.
Theol. Quartalschrift 1821. S. 682—699.

Ehrerbietige Wünsche und Andeutungen in Bezug auf Verbesserungen in der
katholischen Kirchenzucht, zunächst in Deutschland.

Theol. Quartalschrift 1822. S. 225—259.
Ueber die Predigt als Bestandtheil der öffentlichen Oottcsvorehrung in der katho¬

lischen Kirche.
Theol. Quartalschrift 1822. S. 403—424.

Ueber Leetür der Geistlichen — zunächst der katholischen.
Theol. Quartalschrift 1822. S. 634—653.

Ueber das Verhältniss des Evangeliums zu der theologischen Seliolustlk dor neuesten
Zeit im katholischen Deutschland. Zugleich als IloUrng ymv Ki»t,oel»oHU.

Tübingen, Laupp. 1823. VIII und 294 s'. 8".
Ueber einige Störungen in dem richtigen Verkitlluisse des Klrohoiilhtnns mi don»

Zwecke des Christenthums.
Theol. Quartalschrift 1823. S. 198—262. 871—420.



— 628 —

Ueber die Intercalar-Gefälle der katholischen Curat-Kirchenstellen.
Theol. Quartalschrift 1825. S. 45—71.

Etwas über Anwendbarkeit der Religionsvorträge.
Theol. Quartalschrift 1825. S. 226—243.

Etwas über Missionen, namentlich der katholischen Kirche.
Theol. Quartalschrift 1825. S. 611—645.

Ansichten von dem Jubiläum und unmassgebliche Andeutungen zu einer zweck¬

mässigen Feier desselben.

Tübingen, Laupp. 1826.

— Die katholische Lehre vom Ablasse pragmatisch dargestellt. 2., nach Inhalt
und Form neue Ausgabe der Schrift: Ansichten von dem Jubiläum etc.

Tübingen 1829. IV und 76 S. 8°.

— Die katholische Lehre vom Ablasse mit besonderer Rücksicht auf ihre prak¬

tische Bedeutung dargestellt.
3. verbesserte Auflage. 1835. IV und 87 S. 8°.

4. Auflage. 1841. — 5. Auflage. 1844.
6. zum Theil umgearbeitete Auflage. 1855. IV und 78 S. 8°.

Einige Ansichten, betreffend die Vikariatsjahre der jungen Geistlichen.
Theol. Quartalschrift 1828. S. 36—62.

*Einige Hoffnungen und Wünsche aus Veranlassung der neu errichteten Bisthümer
der oberrheinischen Kirehenprovinz.

Theol. Quartalschrift 1828. S. 195—231.

Betrachtungen über sämmtliche Evangelien der Fasten mit Einschluss der Leidens¬

geschichte. Für Homileten und Bibel-Leser. Zugleich als Beitrag zur
praktischen Schrift-Erklärung.

Tübingen, Laupp. 1829. VIII und 515 S. 8°.

2. durchaus verbesserte und vermehrte Aufl. 1830. Für Seelsorger und

jeden gebildeten Christen.) 568 S. 8°.

3. Aufl. 1832. — 4. Aufl. 1834. — 5. Aufl. 1836.

6. Aufl. 1839. XIV und 618 S. 8°. — 7. Aufl. 1843.
8. Aufl. 1848. Für Seelsorger und jeden christlichen Leser.) XVI und

646 S. 8°.

(Nekrolog auf Dr. Johann Nepomuk Bestlin.)
Theol. Quartalschrift 1831. S. 749—775.

Erinnerungen an Dr. Johann Repomuk Bestlin, Stadtpfarrer zu Lauchheim, vor¬

maligen General -Vikariatsrath und ordentlichen Professor der Theologie zu

Ellwangen.
Tübingen, Laupp. 1831. 29 S. 8°.

Katechetik. Oder: der Beruf des Seelsorgers die ihm anvertraute Jugend im

Christenthum zu unterrichten und zu erziehen, nach seinem ganzen Umfange

dargestellt. (Zugleich ein Beitrag zur Theorie eines christkatholischen
Katechismus.)

Tübingen, Laupp. 1831. XVIII und 660 S. 8°.

2. vermehrte und verbesserte Auflage. 1832. XXIV und 718 S.

3. Auflage. 1834. — 4. verbesserte Auflage. 1840. XXIV und 696 S.



— 629 —

Ueber Apost. Gesch. IX, 1—9. (Eine praktisch-exegetische Betrachtung.)
Theol. Quartalschrift 1834. S. 412—432.

Die christliche Moral als Lehre von der Verwirklichung des göttlichen Reiches
in der Menschheit, dargestellt von

3 Bände. Tübingen, Laupp. 1835/36. XIV und 474, VI und 610, X und
726 S. 8°.

2. Auflage. 1836/37. — 3. Auflage. 1838.
4. verbesserte und mehrfach umgearbeitete Auflage. 1845. XX und 442,

557, VIII und 728 S. 8°.
5. neu durchgearbeitete Auflage. 1851. XXVIII und 461, VIII und 588,

XII und 756 S. 8°.

Betrachtungen über die sonntäglichen Evangelien des Kirchenjahres.
I. Theil. Tübingen, Laupp. 1837. — 2. Auflage. 1838.
3. Auflage. 1841. — 4. Auflage. 1844.

IL Theil. 1843.
I. und IL Theil, 5. Auflage. 1848. 1853. XVI und 703, XVI und 781 S. 8°.

(5. Auflage, 2. Abdruck 1862.)
Dass es eine positive göttliche Offenbarung geben müsse, und darum auch wirklich

gebe.

Zeitschrift für Theologie, herausgegeben von Hug, Werk, Hirscher,
Staudenmaier und Vogel. I. Bd., 1. Heft (Freiburg 1839). S. 54—66.

[Separatausgabe :] Nachgewiesen von Dr. J. B. Hirscher. Besonders
abgedruckt aus dem 1. Bande der Zeitschrift für Theologie.
Freiburg, Fr. Wagner'sche Buchhandlung. 1839. 16 S. 8».

Die Geschichte Jesu Christi des Sohnes Gottes und Weltheilandes.
Tübingen, Laupp. 1839. — 2. Auflage. 1840. XVI und 388 S. 8".
Neue wohlfeile Auflage. 1842. XVI und 363 S. 8°. (2. unveränderter

Abdruck 1845.)
(Dazu Hirschers Selbstanzeige in der Zeitschrift für Theologie, 8. Band,

Freiburg 1842, S. 243—245.)
Woher es komme, dass der frühere seelsorgliche Eifer bei vielen Geistlichen in

der Folge erkalte? Und wie dem abzuhelfen.
Archiv für die Geistlichkeit der oberrheinischen Kirchenprovinz, III. Bd.,

2. Heft (Karlsruhe und Freiburg 1840). S. 270—280.
Katholicismus.

In : Rotteck und Welcker, Staats-Lexikon, 9. Bd. (Altona 1840), S. 226—238.
— 2. Auflage, 8. Band (1847), S. 107—115. — (In der 3. Auflage des Staats-

Lex., Leipzig 1856—66, ist der Artikel nicht mehr enthalten.)
Katholicismus.

Zeitschrift für Theologie, 5. Bd. (Freiburg 1841), S. 3—35.
Dazu: Erklärung. Zeitschr. f. Theol., 7. Bd. (1842), S. 473 f.

Zur Verständigung über den von mir bearbeiteten und demnächst erscheinenden
Katechismus der christkatholischen Religion. Tübingen, Laupp. 1842. 20 S. 8°.

Katechismus der christkatholischen Religion. (Mit Gutheissung des Erzbischöf¬
lichen Ordinariats zu Freiburg.)

Carlsruhe und Freiburg, Herder. 1842. IV und 240 S. 8".

(Wiederholt gedruckt bis 1860.)



— 630 —

Nachtrag zur Verständigung über den von mir herausgegebenen Katechismus der
christkatholischen Religion.

Karlsruhe und Freiburg, Herder. 1843. 50 S. 8°.

Erklärung des Professor Dr. von Hirscher zu Freiburg, veranlasst durch einen

gegen ihn gerichteten Artikel in Nro. 35 der „Schweizerischen Kirchenzeitung",
abgedruckt in Nro. 111 der „Sion", und vermehrt durch einen Zusatzartikel in
Nro. 119 des letztgenannten Blattes. Auf Kosten einiger seiner Freunde
abgedruckt aus der Beilage zur Sion Nr. 154 vom Jahr 1842.

Freiburg, Herder. 1843. 16 S. 8°. — (Auch vollständig abgedruckt in der

Zeitschrift für Theologie, 9. Bd. 1843, in dem Aufsatze von Schleyer:
„Hirscher und seine Ankläger", S. 384—399, und im Separatabdruck von Schleyers

Schrift, Luzern 1843.)

Erstes Hauptstück des Katechismus der christkatholischen Religion, als Probe

einer Umarbeitung dieses Katechismus für die obere Klasse der Volksschulen.

Karlsruhe, G. Braun. 1843.

Der kleinere Katechismus der christkatholischen Religion. Mit Approbation des

Erzbischöflichen Ordinariates Freiburg.
Freiburg i. B., Herder. 1845. VI und 173 S. 8°.

(Oefter gedruckt bis 1862.)

— Der kleinere Kat. der christkath. Rei. für die Erzdiöcese Freiburg.
Freiburg, Wagner. 1862. 206 S. 8°.

Erörterungen über die grossen religiösen Fragen der Gegenwart. Den höheren

und mittleren Ständen gewidmet. Nebst einer Beleuchtung der Motion des

Abgeordneten Zittel in der II. Kammer der badischen Landstände, die bürgerliche
Gleichstellung der aus ihrer Kirche austretenden Dissidenten betreffend.

(1. Heft.) 1.—3. unveränderte Auflage. P'reiburg i. B., Herder. 1846. VIII
und 226 S. 8°.

2. Heft. 1. und 2. unveränderte Auflage. 1847. VI und 276 S. 8°.

3. Heft. 1855. VI und 204 S. 8".

(Neue Titelausgabe des Ganzen 1865.)

Beleuchtung der Motion des Abgeordneten Zittel. Aus des Verfassers reli¬

giösen „Erörterungen" etc. besonders abgedruckt.
Freiburg i. B., Herder. 1846.

Die Notwendigkeit einer lebendigen Pflege des positiven Christenthums in allen

Klassen der Gesellschaft. Den deutschen Regierungen, zunächst dem deutschen

Parlamente zur Würdigung vorgelegt.
Tübingen, Laupp. 1848. (2 Abdrücke.) 61 S. 8".

Die socialen Zustände der Gegenwart und die Kirche.
Tübingen, Laupp. 1849. (4 Abdrücke.) 44 S. 8°.

Die kirchlichen Zustände der Gegenwart.
Tübingen, Laupp. 1849. (3 Abdrücke.) VIII und 85 S. 8°.

Antwort an die Gegner meiner Schrift : „Die kirchlichen Zustände der Gegenwart.

Tübingen, Laupp. 1850. (2 Abdrücke.) 100 S. 8°.

Anfrage des Abgeordneten der I. Kammer der Badischen Landstände Geheimen

Raths y. Hirscher in Betreff des gegenwärtigen Standes der Kirchenfrage, und

Antwort des Präsidenten des Grossh. Bad. Ministeriums des Innern Staatsrats



— 631 —

Freiherrn v. Marschall. Sodann Motion desselben Abgeordneten in demselben
Betreffe.

Freiburg i. B., Herder. 1850. 34 S. 8°.

[Anonym erschienen:] Vergleichende Beurtheilung neuerer Katechismen von einem
Geistlichen der Diözese Freiburg mit einem Vorwort von Alban Stolz.

Freiburg i. B., Wagner. 1850. VIII und 52 S. 8°.

Beiträge zur Homiletik und Katechetik.
Tübingen, Laupp. 1852. 118 S. 8°.

Das Leben der seligsten Jungfrau und Gottesmutter Maria. Zu Lehr und Erbauung
für Frauen und Jungfrauen.

Freiburg, Herder. 1853. IV und 295 S. 8°.

2. Auflage. 1854. 367 S. — 3. Auflage. 1855. 382 S.

4. Auflage. 1859. 382 S. — 5. Auflage. 1865. VIII und 374 S.

6. Auflage. 1879. VIII und 350 S.

Zur Orientierung über den derzeitigen Kirchenstreit.
Freiburg i. B., Herder. 1854. 31 S. 8°.

Die Sorge für sittlich verwahrloste Kinder, in Betrachtung gezogen.
Freiburg i. B., Herder. 1856. 51 S. 8°.

Hauptstücke des christkatholischen Glaubens. Für Schule und Haus.

Tübingen, Laupp. 1857. X und 446 S. 8°.

Betrachtungen über sämmtliche sonntägliche Episteln des Kirchenjahres.
2 Bände. Freiburg i. B., Herder. 1860/62. VHI u. 507, XVII u. 483 S. 8».

Besorgnisse hinsichtlich der Zweckmässigkeit unseres Religionsunterrichtes, der
gesammten Geistlichkeit mitgetheilt.

Freiburg i. B., Herder. 1863. VI und 111 S. 8°.

Selbsttäuschungen, aufgezeichnet und zur Beförderung der Selbsterkenntniss an's
Licht gestellt.

Freiburg i. B., Herder. 1865. 92 S. 8°.

Nachgelassene kleinere Schriften. Mit biographischen Notizen und dem Portrait
des Verfassers in Photographie. Herausgegeben von Dr. Hermann Rolfus.

Freiburg i B., Herder. 1868. XIV und 348 S. 8°.

Becensionen von Sirscher:
36 Reden und Betrachtungen. Aus den sämmtlichen Werken des Thomas

von Kempis. Landshut 1819.
Theol. Quartalschrift 1820. S. 323—345. *)

Das Princip der Moral in philosophischer, theologischer, christlicher und kirchlicher
Bedeutung. (Antrittsrede) von Dr. Heinrich Schreiber, Prof. der Theologie an
der Hochschule zu Freiburg i. B. Karlsruhe und Freiburg 1827.

Theol. Quartalschrift 1827. S. 525—533.
Katholisches Andachtsbuch für das weibliche Geschlecht von Dr. Daniel Krüger,

Kanonikus (zu Breslau). Breslau 1826.
Theol. Quartalschrift 1827. S. 682—689.

*) Vergi, den Nekrolog auf Bestlin, Theol. Quartalschrift 1831, S. 756 f.



— 632 —

Vollständiges, christkatholisches Gebetbuch. Herausgegeben von Michael Haubek,
Königl. Bayerischem Hofprediger und Hofkaplan. München 1826.

Theol. Quartalschrift 1827. S. 6S9—698.

Ueber die Bildung eines Vereins für die kirchliche Aufhebung des Cölibatgesetzes.
Von einem katholischen Geistlichen in Württemberg. Ulm 1831.

Theol. Quartalschrift 1831. S. 371—385.

Homilien über die sonntäglichen Evangelien des Kirchenjahres, von Franz Xaver
Wildt. 1. Band. Ehingen 1833.

Theol. Quartalschrift 1833. S. 563—574.

Die Glocke der Andacht. Ein Erbauungsbuch für gebildete Katholiken. 2. ver¬

mehrte Auflage. Augsburg 1833.

Theol. Quartalschrift 1834. S. 362—368.

Vorreden schrieb Hirscher zu folgenden Werken :

Hemmerle, Christkatholische Volks-Litnrgie. Nördlingen, Beck. 1840.

Alban Stolz Katechetische Auslegung des Freiburger Diöcesan-Katechismus

(Hirscher'schen Katechismus) für Geistliche, Lehrer und Eltern. 1. Bd. Karlsruhe

und Freiburg, Herder. 1844.

Ferner sind folgende von dem Erzbischof v. Vicari veröffentlichte Hirtenbriefe

nachweislich von Hirscher verfasst : *)

Hirtenbrief des Metropolitan-Erzbischofs von Freiburg Hermann von Vicari an die

Gläubigen seines Kirchsprengeis über die religiösen Wirren in der gegenwärtigen

Zeit.

Freiburg i. B., Herder. 1845. 10 S. 4°.

Hirtenbrief an den Hochwürdigen Clerus der Erzdiöcese Freiburg, die Für¬

sorge für verwahrloste Kinder betreffend.

Freiburg i. B., Herder. 1856. 19 S. 8°.

— (Angehängt der Hirtenbrief über den gleichen Gegenstand an alle Bisthums-

angehörige. HS. 8°.)

Da eine gleich vollständige Bibliographie von Hirschers

Schriften, wie ich sie zu geben versuchte, bisher meines Wissens

nirgends gedruckt ist, so hielt ich es nicht für überflüssig oder

unnützlich, meinen Studien über Hirscher zunächst diese

bibliographische Zusammenstellung vorauszusenden, nachdem ich

') Der erste nach Hirschers eigener Erklärung in einem Briefe an I1 r. Hin ei

CS. Surter, Friedr. v. Hurter, Bd. II, S. 75 : „Einen Hirtenbrief, den ich

beantragt und verfasst habe") ; der zweite nach Maas, die kath. Kirche in Baden,

S. 214 ; vergi, auch Hirschers eigene Schrift über den Gegenstand aus demselben

Jahre.



keine Mühe gespart hatte, sie so vollständig zu machen, als es

mir möglich war. H. Rolfus verzeichnet zwar in der Vorrede
zu Hirschers nachgelassenen Schriften dessen für sich erschienene

Schriften mit ziemlicher Vollständigkeit, aber eben nur
diese, und jedes Buch nur nach der letzten Auflage. In meiner
Zusammenstellung sind nun von jedem öfter aufgelegten Buche
sämtliche Auflagen aufgeführt ; seine Stelle in dem chronologisch
geordneten Verzeichnis hat es unter dem Jahre, in dem die
erste Auflage erschien. Ausserdem kamen aber noch eine
Anzahl von Aufsätzen aus Zeitschriften hinzu, die weder der Zahl
noch dem Werte nach gering anzuschlagen sind. In Bezug
auf die letztern kann ich allerdings auf absolute Vollständigkeit
auch keinen Anspruch machen; dieselbe dürfte auch kaum
noch mit Sicherheit zu erreichen sein. Was nämlich die
Theologische Quartalschrift betrifft, die hier in erster Reihe in
Betracht kommt, so sind bekanntlich in den altern Jahrgängen
derselben, von 1819—1831, die Autoren der einzelnen Beiträge
nicht genannt. Die meisten und wichtigsten Beiträge Hirschers
zu diesen Jahrgängen sind nun in der „Gedächtnisrede auf
J. B. v. Hirscher" von Wörter (Freiburg i. B. 1867) angeführt;
einige auch in dem Nekrolog Hirschers von Mack in der
Theologischen Quartalschrift 1866; den Nachweis einiger weitern
Beiträge Hirschers verdanke ich der gütigen Mitteilung des
Herrn Prof. v. Funk, nach einem in der Tübinger Konvikts-
bibliothek vorhandenen Exemplar der Quartalschrift, in dem
m diesen Jahrgängen die Autoren durch einen der früheren
Professoren teilweise eingezeichnet sind. Ausserdem glaubte
ich noch drei Aufsätze aus den Jahrgängen 1821 und 1828,
für die mir Hirschers Autorschaft äusserlich nicht bezeugt ist,
bei ihrer nahen Verwandtschaft mit anerkannten Schriften
Hirschers diesem auch beilegen zu dürfen, machte sie jedoch im
Verzeichnis durch ein vorgesetztes * kenntlich. Von Recen-
sionen führte ich, um nicht zu weit und auf unsicheren Boden
geführt zu werden, nur auf, was ausdrücklich als Hirschers
Eigentum bezeugt ist; jedenfalls hat er deren noch eine grössere
Zahl verfasst, vielleicht die meisten, die in das Gebiet seiner
akademischen Lehrfächer einschlagen (Mack, Quartalschrift 1866,
fe- 30o, spricht im allgemeinen von Recensionen von
Predigtbüchern) ; immerhin kann an diesen Besprechungen grossenteils
veralteter Erbauungsbücher auch nicht sehr viel liegen; die



— 634 —

allgemeinen leitenden Gedanken, die gelegentlich ausgesprochen
sind, finden sich ja in Hirschers eigenen Schriften eingehender
entwickelt ; einige, die mir des Gegenstandes wegen bemerkenswert

und mit Wahrscheinlichkeit von Hirscher verfasst zu sein

schienen, habe ich im folgenden gelegentlich angeführt. In
der Freiburger Zeitschrift für Theologie sind wohl die
Originalbeiträge, nicht aber die Recensionen unterzeichnet ; wenn
überhaupt einige der letztern von Hirscher sein sollten, so sind es

auf alle Fälle nicht viele, da er zu dieser Zeitschrift überhaupt
nur sehr weniges beitrug, obwohl er auf jedem Heft als
Mitherausgeber genannt ist. — Was Hirscher als Domkapitular
und Domdekan in amtlichem Auftrag verfasst hat, gehört
natürlich nicht in das Gebiet seiner persönlichen schriftstellerischen

Wirksamkeit ; doch glaubte ich die beiden ausdrücklich
als sein Eigentum bezeugten Hirtenbriefe berücksichtigen zu

dürfen, bei ihrer nahen Berührung mit gleichzeitigen
Privatarbeiten des Verfassers.

II. Die Schriften aus Hirschers erster Periode, bis zum
Erscheinen der Katechetik (1820—1831).

Die hervorragende Bedeutung Hirschers in der Geschichte

der katholischen Theologie in diesem Jahrhundert, während der

Zeit des schönsten Aufschwungs der katholischen Theologie in

Deutschland, und das bleibende Interesse, das auch die ihm

eigentümlichen Ideen und Bestrebungen beanspruchen können,

mögen sie auch zu seiner Zeit nicht immer direkt von Erfolg

begleitet gewesen sein, werden es zur Genüge rechtfertigen,

wenn auch unsere Zeitschrift der Wirksamkeit des ehrwürdigen
Mannes eine eingehendere Betrachtung widmet, zumal eine

umfassende Biographie Hirschers, in der das alles gründlich
behandelt wäre, bekanntlich immer noch unter die frommen

Wünsche gehört *)'.

J) Die „Gedächtnisrede auf Joh. Bapt. v. Hirscher, bei dessen academiscaer

Todtenfeier am 11. December 1866 gehalten von Dr. Friedrich Wörter", Freiburg

i. B. 1867, giebt eine vortreffliche Übersicht über dessen Leben und Wirken,

bietet auch viele wertvolle Einzelheiten, kann aber ihrem Zwecke nach, bei einem



— 635 —

Was die äussere Anordnung meiner Darstellung betrifft,
von der mit Rücksicht auf den zur Verfügung stehenden Raum
in diesem Hefte nur der vorliegende Abschnitt erscheinen kann,
so bemerke ich noch, dass es mir, während die Schriften der
spätem Zeit bei der Besprechung nach sachlichen Gesichtspunkten

zusammengestellt sind, damit nicht das Gleichartige
zu sehr zerstreut werde und zur Vermeidung von
Wiederholungen, dagegen zweckmässig schien, die Schriften aus dem
ersten Jahrzehnt der akademischen und schriftstellerischen
Wirksamkeit Hirschers für sich zu behandeln, wie sie sich denn
auch unter einem gemeinsamen Gesichtspunkt darstellen und
in sich gewissermassen ein Ganzes bilden. In einer Reihe von
Abhandlungen und ein paar kleinen Schriften trug er einmal
alles vor, was ihm besonders am Herzen lag, wies er besonders
auch auf das hin, was ihm an den bestehenden kirchlichen
Einrichtungen und in der Ausübung des geistlichen Amts, auf
den verschiedenen Gebieten der ihm als Lehrfach anvertrauten
praktischen Theologie verbesserungsbedürftig erschien. Schon
hier von Anfang an finden wir alle jene Ideen, die Hirscher
sein ganzes Leben hindurch beschäftigten und später immer
wiederkehren, oft mehrfach modifiziert, tiefer erfasst, gründlicher
und allseitiger entwickelt. Was er hier zunächst in Form von
Anregungen und Vorschlägen dem theologischen Publikum
vortrug, das führten später die grossen systematischen Werke, die
Katechetik und Moral, und die zahlreichen andern Schriften,
die sich an diese anschliessen, im einzelnen aus.

Umfange von 50 S., natürlich nicht so ins einzelne gehen, wie man dies von einer
erschöpfenden Biographie erwarten musste. Ausserdem haben wir den Nekrolog
von Macie in der Theol. Quartalschrift 1866, S. 298—312, und die Artikel in den
verschiedenen Encyklopädien : Schmitt im Freiburger Kirchenlexikon, 2. Auflage,
Bd. VI (1889), Sp. 28—34 ; Weizsäcker in Herzogs Beal-Encyklopädie, 2. Auflage,

"• VI (1880), S. 157 f.; Lutterbech in der Allgemeinen Deutschen Biographie,
Bd. 12 (1880), S. 470—472; F. Kössing in Weechs Badischen Biographien, I (1875),

372—377. — Nicht mit Unrecht sagt J. M. Sägele in seiner Biographie von
Alban Stolz (Freiburg 1884), S. 157, Anmerkung: „Es gehört zu den Eigentümlichkeiten

der katholischen Welt, jedoch keineswegs zu den berechtigten', dass
sie ihre besten Leute stiefmütterlich behandelt. Entweder wird unsinnig
gelobt oder undankbar todtgeschwiegen. So hat unter anderm ein Hirscher bis zur
Stunde noch kein erschöpfendes Lebensbild erhalten. Vielleicht hat die Scheu,

je ganze und volle Wahrheit nach allen Seiten hin unverblümt zu sagen, diese
niederträchtigste aller Zeitkrankheiten, eine solche Schrift bisher hintanhalten
helfen."



___ 636 —

Die Verwirklichung des Reiches Gottes in der Menschheit auf
Erden ist nicht nur der Grundgedanke von Hirschers Moral,
sondern dies war von Anfang an der centrale Gedanke, der
sein ganzes Wirken und Streben durchdrang, mit dem er alles
in Beziehung setzte, von dem thatsächlich alle seine Schriften
getragen sind, sein Massstab für die Beurteilung des Wertes
oder Unwertes, der Zweckmässigkeit oder Nutzlosigkeit von
Formen und Übungen der kirchlichen und geistlichen Praxis.
— Was ihn, um nun zum einzelnen überzugehen, zunächst

beschäftigte, war der Gedanke einer zeitgemässen Reform der

Liturgie, wodurch der katholische Gottesdienst seiner ursprünglichen

Bestimmung zurückgegeben werden sollte. Diesem Zwecke
dient die lateinische Schriftx) von der Messe : Missae germinarti
notionem eruere tentavit, 1821. Die Grundgedanken dieser

Schrift sind folgende : Die Messe der katholischen Kirche ist ihrer
Idee und ihrem Wesen nach nichts anderes, als die von dem Herrn
selbst eingesetzte Feier seines Abendmahls, und als solche der öffentliche

und ordentliche Kultus der christlichen Religion. (S. 5, 61 ff.)

Näherhin wird ihr Inhalt, den sie dieser Bestimmung entsprechend

haben muss, dahin definiert: „nee aliud est, nee esse

unquam debet, nisi universi Novi Testamenti actio, celebratio
et executio. Actus nimirum religiosus est, quo omnis Christiana
Veritas a fidelibus serio recolitur, firmiter ereditar et communi
confessione enuntiatur; quo maximae quaeque religionis chri-

stianae promissiones tum explentur, tum oppignorantur ; et quo
omnis sancta animi per Christum regenerati in Deum ac homines

affectio excitatur, fovetur, vivitur, atque monstratur. Regni

igitur coelestis in nos adventus est, et realis ipsius in nobis

sustentatio, quo omnia, quaecunque illud lucis habet, virtutis,

gratiae atque solatii, fidelibus ex mente institutoris porriguntur,
atque ab his accipiuntur et manifestantur. Festum ergo chn-

stianae religionis r.ca è^nyjtv, et vere unicum est, quo haec ipsa

omni tempore integram vitam virtutemque suam pandit atque

sustentât."3) (S. 5 f.) Nach dem Apostel Paulus, I. Kor. 11, 26,

ist die Bestimmung der Abendmahlsfeier die Verkündigung des

Todes des Herrn (mortem Domini annuntiabitis, donec veniat).

J) Er habe lateinisch geschrieben, sagt Hirscher S. 95, um seine Schrift

auch dem katholischen Auslande zugänglich zu machen.

2) Vergi, auch die Schrift: Über das Verhältnis des Evangeliums zu der

theologischen Scholastik, S. 118 ff.



— 637 —

Diese Verkündigung des Todes des Herrn im Sinne des Apostels
und des Christentums überhaupt schliesst aber nicht weniger
in sich, als die gesamte christliche Glaubenslehre, wie Hirscher
ausführlich darlegt (S. 9—58) ; und thatsächlich ist auch der
gesamte Inhalt des christlichen Glaubens in seinen Hauptzügen
in den liturgischen Formularen der morgenländischen und
abendländischen katholischen Kirchen enthalten (nämlich nicht
bloss speciell im Credo, denn das ist hier nicht gemeint,
sondern durch die ganze Liturgie hin). Zum Schluss dieses ersten
Abschnittes wendet sich Hirscher noch einerseits gegen eine
einseitige Hervorkehrung des Opferbegriffs, als zu einseitig und
zu eng, ebenso aber auch ganz entschieden gegen eine
rationalistische Verflachung, die in der ganzen Messfeier nur ein
Element der Erbauung finden und erkennen will. (S. 63.) —
„Was ist von der heutigen Art der Messfeier in der katholischen

Kirche zu halten?" fragt Hirscher sodann; der
Beantwortung dieser Frage ist der zweite Hauptabschnitt gewidmet.
Auch die heutige Messe ist in ihrem Wesen nichts anderes, als
die Fortsetzung der zu allen Zeiten in der katholischen Kirche
üblichen Abendmahlsfeier. Die äussere Form ihrer Feier ist
allerdings der Verbesserung nicht nur fähig, sondern bedürftig,
wenn sie auch dem Volke wieder werden soll, was sie ihrem
Wesen nach ist und sein soll. Auch in der Liturgie des Missale

Romanum erscheint das Volk als mitwirkend, und der
Priester nicht für sich, sondern im Namen des Volkes handelnd
und betend. Demnach widerspricht es dem Wesen der Messfeier,

wenn während derselben jeder einzelne Anwesende in
einem andern Gebetbuch etwas anderes betet, ohne Rücksicht
auf die Handlung des Priesters am Altare, und auf diese Weise
kann der Einzelne auch keine Frucht davon haben, statt dass
sie die gemeinsame Feier der christlichen Gemeinde sein soll;
dabei ist doch an gewissen Stellen der Liturgie auch dem
privaten Gebete des Einzelnen Raum gegeben. (S. 63—67.) Wohl
meint Hirscher auch an der Liturgie des Missale Romanum
aussetzen zu sollen, dass in derselben, wenn auch alle Elemente
berührt seien, die er in der Messe finden will, doch nicht alle
m hinlänglich deutlicher Weise und in der richtigen Ordnung
zum Ausdruck kommen. (S. 67 f.) Weiter aber: alles Gute,
was die gebräuchliche Form der Liturgie an sich habe, werde
dadurch für das Volk einfach nutzlos, dass dieselbe in der ihm



— 638 —

unverständlichen lateinischen Sprache verrichtet werde. Gegen
den Gebrauch der lateinischen Sprache spricht sich Hirscher
mit grosser Entschiedenheit aus, widerlegt mit beissendem

Spott die Gründe, die man gewöhnlich für dieselbe anführt1),
und verlangt unbedingt, dass man wieder zu dem alten
Gebrauch zurückkehre, dass jedes Volk sich seiner Landessprache
auch als gottesdienstlicher Sprache bediene, damit das Volk in
der ihm verständlichen und gemeinsamen Feier des
Gottesdienstes auch wirklich Nahrung wahrer Religiosität empfange.
— Das zweite, was Hirscher verlangt, ist die Wiederherstellung

der alten Übung des regelmässigen gemeinschaftlichen
Empfanges des Abendmahls, statt dass der celebrierende Priester

allein dasselbe empfange; dies sei ja auch im Laufe der

Zeit von Konzilien öfter verlangt und zuletzt noch vom
Tridentinum als wünschenswert hingestellt worden. (S. 79.) Grosse

Hindernisse könnten der praktischen Einführung nicht im Wege

stehen, wenn nur die Pfarrer einen grössern Eifer entwickelten,
ihre Pfarrkinder zu regelmässiger Beicht und Kommunion zu

veranlassen. Die jedesmal vorhergehende obligatorische
Ohrenbeicht könnte dann fallen gelassen werden, da sie ja im Altertum

nicht vorhanden war, und da sie auch vom Tridentinum
(Sess. 13, c. 11) nur für Todsünden ausdrücklich gefordert wird.
Nach der Erklärung des hl. Augustinus schüessen nur solche

Sünden von der regelmässigen Abendmahlsgemeinschaft aus,

die überhaupt die Exkommunikation herbeiführen müssen,

Ep. 118 (54), c. 3; die täglichen kleinen Sünden, ohne die kein

Mensch ist, werden durch das tägliche Gebet (dimitte nobis

debita nostra) abgewaschen, wie einmal in der Taufe der

Nachlass aller Sünden erteilt wird (semel abluimur baptismate,

quotidie abluimur oratione, De symbolo 1. I, c. 7). Wer also

nicht mit einer Todsünde belastet sei, dürfe nach Erweckung

aufrichtiger Reue auch ohne vorhergehende Ohrenbeicht das

Abendmahl empfangen. Dafür seien öffentliche Beichten, all-

*) Gegen das Argument: „Tolleretur etiam necessaria ad fidei unitatem eccle-

siarum communicatio, quae hoc vinculo nectitur : nee posset sacerdos Italus in uaina

aut in Germania, nee Germanus aut Gallus in Italia sacris operari", — bemer

Hirscher z. B. (S. 78) : „0 dulcis, quae in unius omnibus pari modo ignotae

linguae usu consistis, fidelium upitas 1 0 praeclarus Italiae sacerdos : qui ut aliquan o

fors ad libitum tuum in Gerrnania Missam legere possis, tum Italos tum Germanos

facis per secula ignoto ipsis sermone ad sacra duci!"



— 639 —

gemeine Bussandachten in der Messe selbst einzuführen,
wovon die Mehrzahl der Teilnehmer mehr wahren Nutzen haben
werde (S. 84); damit sei die Ohrenbeicht für solche, die
danach verlangen, nicht ausgeschlossenx). Ein moralischer Zwang
dürfte allerdings nicht ausgeübt werden, dass jedesmal jeder
Anwesende die Kommunion empfangen musste ; vielmehr müsse
jeder sich selbst prüfen, ob er in der rechten Disposition dazu sei ;

man dürfte sich wohl dabei begnügen, wenn nur regelmässig
eine grössere Zahl sich beteiligte. (S. 84 ff.) Damit will Hirscher
solche Messen, in denen nur der Priester die Eucharistie
empfängt, nicht unbedingt verwerfen ; er lässt sie gelten für die
täglichen Messen der Pfarrer, sofern diese den täglichen öffentlichen

Gottesdienst der Gemeinden darstellen, möchte aber die
täglichen Messen aller andern Priester, die diesen Charakter
nicht haben, als der Bestimmung der hl. Messe überhaupt
widersprechend abgeschafft wissen. — Damit aber der wahre Zweck
der erstrebten Reformen erreicht werde, sei vor allem andern
erforderlich, dass die Geistlichen im Religionsunterricht mehr
auf das allgemeine Verständnis und die rechte Wertschätzung
der hl. Messe hinwirken. In frühern Jahrhunderten sei wohl
die Predigt unterschätzt worden, jetzt werde (infolge protestantischen

und rationalistischen Einflusses)2) ihre Bedeutung nicht
selten überschätzt, zum Nachteil der Messe. Beide sind loesent-
Uclie Bestandteile des christlichen und katholischen Kultus,
immerhin die Predigt doch nur die Vorbereitung auf die
Abendmahlsfeier in der Messe. (S. 87 f.) Nachdem Hirscher dann
noch an einigen neuern Reformversuchen, auch den Wessen-
bergischen, Kritik geübt hat, bemerkt er zum Schluss nochmals

(S. 92), mit der Einführung der deutschen Sprache allein
sei es nicht gethan; die Hauptsache bleibe, dass zugleich der
christliehe Eifer mehr angefacht werde. — Der deutsche
Anhang enthält zwei Formulare für deutschen Messgottesdienst,

') Vergi, auch den Aufsatz : „ Öffentliche Beichten werden in Vorschlag
gebracht", in der Theol. Quartalschrift 1821 (S. 682—699), der darüber die gleichen

Gedanken ausführt, daher wohl ebenfalls von Hirscher verfasst.
2) Den Protestanten gegenüber betont Hirscher gelegentlich (im deutschen

Anhang S. 103 f.): „Alles andere, die Abendmahlsfeier ausgenommen, kann ich
jnir m meinem Hause endlich selbst reichen. Alles andere, sie abgerechnet,
w menschliches Erfindnis, was einzelne anziehen mag, aber die ganze Gemeinde
unmöglich versammeln wird."

ßevuG intern, de Theologie. Heft 8, 1S94. 43



— 640 —

die Hirscher probeweise zur Verdeutlichung seiner Ideen
vorlegt. Wir sehen daraus, dass er sich, bei allem Festhalten an
dem wesentlichen Inhalt der überlieferten Messe, der äussern
Form gegenüber sehr frei fühlte. Darin liegt meines Erach-
tens aber eben auch die Schwäche seiner Formulare ; dieselben
sind durchaus edel und würdig gehalten, wie es von Hirscher
nicht anders zu erwarten ist, aber viel zu sehr von moderner
Subjektivität durchdrungen, und in ihrer moderneren Form dem

Volke keineswegs näher liegend, wie Hirscher meinte, als die

altehrwürdigen kirchlichen Liturgien '). Solche in dieser
Hinsicht zu weit gehende Reformtendenzen lagen eben damals in
der Luft, und es begreift sich ja sehr wohl, wenn auch ein
Mann wie Hirscher dem Geist der Zeit, in der er aufgewachsen
war, in seiner Erstlingsschrift in etwas seinen Tribut abtragen
musste. —¦ Die kleine Erstlingsschrift hatte kein Glück: sie

wurde durch Dekret vom 20. Jan. 1823 auf den Index gesetzt2),
und dieser Umstand diente noch in weit späterer Zeit fanatischen
und verketzerungssüchtigen Gegnern als Waffe gegen Hirscher.

Hirschers zweite selbständig erschienene Schrift, „ Über das

Verhältnis des Evangeliums zu der theologischen Scholastik1''' (1823),

hat es vornehmlich mit der Methode des katechetischen Unterrichts

zu thun; zunächst ist sie nichts anderes als eine sehr

ausführliche ablehnende Kritik des von Räss und Weiss aus

dem Französischen von Guillet übersetzten Werkes : „Entwürfe
zu einem vollständigen katechetischen Unterricht zum Behuf
der Geistlichen" (Mainz 1821), eine Kritik, die aber überall an
Stelle des Verworfenen zugleich positive praktische Vorschläge
an die Hand giebt. Hirscher fühlte sich, wie er erklärt,
verpflichtet, gegen die in der Reaktion gegen die rationalisierende

Richtung der jüngstvergangenen Zeit von einer Partei im Namen

strengerer Kirchlichkeit einseitig beförderte neuscholastische

*) Sehr treffend bemerkt Karl Werner, Geschichte der kath. Theologie, 2. Aufl.

1889, S. 379 f. : „Auch Hirscher redete seiner Zeit einer deutschen Liturgie das

Wort und erdachte mit den Mitteln seines reichbegabten Geistes und Gemütes

eine Musterform derselben, deren ästhetischen Vorzügen man die Anerkennung

nicht versagen kann, wenn nur nicht alsbald der Zweifel sich einschliche, ob ein

solches Kunstwerk des Gedankens und des gebildeten Geschmackes, welches nur

im lebendigen Zusammenwirken von Priester und Volk zum rechten Ausdruck

kommt und durch einen vorzüglich begabten Liturgen getragen sein muss, anderswo

als in gewählten Kreisen sich, sozusagen, in Scene setzen lasse?"
2) Vergi. Keusch, Der Index der verbotenen Bücher, TL S. 1112, 1114 1



— 641 —

Richtung, die bei aller positiven Gesinnung eine tote unfruchtbare

Methode beobachtete, mit aller Entschiedenheit zu
protestieren. Das genannte Werk aber wählte er sich zum
Ausgangspunkte seiner Polemik, weil er dasselbe als den
hervorragendsten Vertreter dieser Richtung betrachtete A Auch hier
geht Hirscher von seinen prinzipiellen Grundanschauungen aus :

Das Christentum ist die von Gott gesetzte Anstalt zur
Verwirklichung des Reiches Gottes auf Erden, „zur Heiligung und
Beseligung der Menschen und zur Enthüllung und Verherrlichung

der göttlichen Liebe" (S. 1) ; es bietet also nach dieser
Begriffsbestimmung der Betrachtung zwei Seiten, die objektive
göttliche und die subjektive menschliche, Dogma und Moral.
Diese beiden Seiten hat also auch der Unterricht in der christlichen

Religion zu behandeln, aber so wie sich jedes in seiner
Beziehung zur Gesamtheit der göttlichen Heilsanstalt darstellt,
also in der untrennbaren organischen Verbindung der beiden
Seiten, der Glaubens- und Sittenlehre; nur ein solcher
Religionsunterricht, der immer den Zusammenhang der Heilswahrheiten

im Auge behalte, könne ein lebendiges Verständnis von
seiten des Schülers erzielen. Eine Lehrweise hingegen, welche
dem Schüler diesen Zusammenhang nicht klar mache, ihm
vielmehr nur eine äusserliche Aneinanderreihung von Dogmen
einerseits, von Geboten und Verboten andrerseits biete, sei
demnach zu verwerfen. Gerade das, was Hirscher verwirft,
ist aber eben die Methode jener theologischen Richtung, aus
der das von ihm kritisierte Buch hervorgegangen ist. In
eingehender Zergliederung dieses Werkes sucht er darzuthun,
dass diese Methode weder einen lebendigen Glauben noch eine
wahre christliche Sittlichkeit erzielen könne, sondern höchstons
ein äusserliches Erfassen von Einzelheiten mit Verstand und
Gedächnis, ein totes Wissen2). Der Religlonslehrcr soll oben

') Von den Leistungen der alten Scholastiker selbst batte Ilirscher wohl
keine nähere Kenntnis, und so ist es allerdings einseitig, wenn er allo (MstlÖSig-
keit der von ihm gerügten Methode schlechthin der „Scholastik" zur Last logt;
er hatte, wenn er von Scholastik sprach, eben lediglieli „die TSïtaSSSrllohte, eût-
geistete Schulwissenschaft" irn Auge (K. Werner, Gesell, d. kath, Tlieol., S, 880),
die sich ihm in den erwähnten Bestrebungen seiner Zeit vor Augen [teilte.

2) Bei der Besprechung der Glaubenslehre lässt Hieb Ilirscher vini ticlnrr
Abneigung gegen alle theologische Spekulation stellenweise nu Ausdrucken fort
reissen, nach denen es scheinen könnte, als ob er derselben nicht nur im Unterricht,

sondern überhaupt alle Existenzberechtigung absprechen wolle; diihci scheint



— 642 —

nicht bloss ein gewöhnlicher Lehrer sein, der dem Zögling ein

an sich totes Wissensmaterial beibringt, dessen spätere
Verwertung im Leben dem letzteren überlassen bleibt, sondern er
soll sein Amt als das eines Erziehers auffassen, dem es zukommt,
die ihm anvertraute Jugend zu Christen zu erziehen *). „Wenn
wir übrigens ganz gut wissen, dass die Vorsehung die eigentliche

und eminente Erzieherin des Menschen ist, so schliesst
dieses nicht aus, dass auch die Kirche durch ihre Katecheten
für christliche Erziehung thue, was sie kann. Vielen würde
ohne Zweifel mancher bittere Weg, den sie später gehen müssen,
erspart, wenn sie früher recht geleitet und gebildet zu werden
das Glück gehabt hätten." (S. 279.)

Das von Papst Leo XII. 1825 ausgeschriebene Jubeljahr
gab Hirscher Veranlassung, sich in der kleinen Gelegenheitsschrift:

„Ansichten von dem Jubiläum11 (1826) über den Ablass

auszusprechen. Da ich diese erste Auflage nicht auftreiben
konnte, so halte ich mich bei der Darlegung von Hirschers
Ansichten an die zweite, die 1829 unter dem Titel: „Die katholische

Lehre vom Ablasse^ erschien; hier hatte sich auch nach

der Vorrede Hirscher die Aufgabe gesetzt, den Gegenstand

gründlicher zu behandeln, als dies in der Gelegenheitsschrift
geschehen war. Er geht zunächst von der ursprünglichen
Bedeutung des Ablasses in der Bussdisciplin der alten Kirche aus ;

er war der Nachlass eines Teils der dem schweren Sünder

auferlegten kirchlichen Busse; dass man damit zugleich die

zeitlichen Strafen Gottes als erlassen betrachtet habe, nimmt
Hirscher ebenfalls als natürlich an. Die Kirche unserer Zeit

hat die altkirchliche Bussdisciplin nicht mehr ; was sollen
demnach Ablässe jetzt noch für eine Bedeutung haben? Darauf

er sich auch nicht immer klar gemacht zu haben, wo die Spekulation aufhört

und das Dogma, die positive Kirchenlehre, beginnt; Dogmatik war überhaupt immer

seine schwächere Seite. Nachträglich scheint er auch selbst gefühlt zu haben,

dass nicht alles in Ordnung sei, wenn er in der Vorrede' den Leser bittet (S. IV f.),

zu berücksichtigen, dass manche Einseitigkeit der Darstellung durch die

polemische Bücksicht auf die gegnerischen Behauptungen bedingt sei. — Die m

diesem Buche niedergelegten Ansichten Hirschers über den Wert der Scholastik

werden bekämpft von J. Kleutgen in seinem hauptsächlich gegen Hermes una

Hirscher gerichteten Werke: „Die Theologie der Vorzeit" (Münster 1853 ff.).

9 Den gleichen Gedanken führt in sehr ähnlicher Weise der Aufsatz in der

Quartalschrift 1821 : „Über die Verbindung der Erziehung mit dem Unterricht m

Volksschulen" aus, der deshalb wohl auch von Hirscher herrührt.



— 643 —

antwortet Hirscher (S. 17 ff.): Dieselben können, als rechtliche
Fortführung der faktisch untergegangenen Bussdisciplin, einmal
dazu dienen, die Erinnerung an die alten Institutionen zur
heilsamen Mahnung fortzusetzen ; würde bei der Verkündigung
von Ablässen darauf das gehörige Gewicht gelegt, so könnten
sie sehr förderlich auf die Hebung der Sittlichkeit einwirken
gegenüber den laxen Anschauungen der modernen Menschheit,
wenn derselben gelegentlich der Massstab der Beurteilung, der
im christlichen Altertum in Kraft stand, in Erinnerung gebracht
würde ; und damit würde auch auf eine tiefere Auffassung der
Busse und der Versöhnung des Sünders mit Gott und der Kirche
hingewirkt werden ; man würde ferner die Heiligkeit der
Taufgelübde wieder ernstlicher bedenken, und der kirchliche und
christliche Gemein geist könnte aus dem allem nur Stärkung
empfangen. Weiter würde durch richtige Auffassung der
Ablässe das christliche Volk daran erinnert, dass auch nach der
Rechtfertigung vor Gott noch zeitliche Strafen bleiben, dass
aber diese gleichwohl nicht unerlässlich seien, wenn durch
freien Eifer Genugthuung geleistet werde; es würde darauf
hingewiesen, dass Gott und die Kirche nicht Rache suche,
sondern dass die wirkliche Sinnesänderung und der wahre
Bussgeist die Hauptsache sei und für die äusseren Strafen
Genugthuung geben könne; dies sei ja überhaupt „wesentliche
Voraussetzung bei aller Erteilung und allem wirklichen
Empfange der Ablässe". (S. 42.) Man würde ferner zu geduldigem

Ertragen der Heimsuchungen Gottes ermahnt, die kein
Ablass aufheben kann oder will. (S. 47 f.) „Da es endlich
die Verdienste Jesu Christi sind, um deren willen uns Erlass
der zeitlichen Sündenstrafen verkündet wird, so ist jede Spendung

von Ablässen der öffentlich ausgesprochene Kirchenglaube
an diese Verdienste ; und alle Gläubigen werden darin auf Den,
welcher unser Erlöser und Mittler für alle Bedürfnisse und
Bedrängnisse ist, hingewiesen. Eben damit aber erscheinen
die Ablässe zugleich als eine eigentümliche Aufforderung zum
Glauben und Halten an den Heiland, zu Dank und Liebe und
Gehorsam gegen ihn, und zur Verherrlichung desselben."
(S. 48 f.) —- Der zweite Abschnitt handelt von dem Recht und
der Macht der Kirche, Ablässe zu erteilen. Wenn die Kirche
das Recht hat, Bussstrafen aufzuerlegen, so hat sie auch das
Recht, sie nachzulassen, nachdem ihr Zweck erreicht ist; und



— 644 —

ebenso hat sie das Recht, unter andern Zeitverhältnissen von
der frühern Disciplin abzugehen und auf den Vollzug der
Bussstrafen überhaupt zu verzichten, im Vertrauen auf den freien
Eifer. Die göttlichen Strafen kann sie nicht erlassen, wo sich
der Sünder nicht aus freiem Antriebe innerlich zu Gott bekehrt;
wo aber dieses der Fall ist, „da wird die Kirche wohl als

Trösterin erscheinen und statt des ernst züchtigenden Gottes
Den verkünden dürfen, welcher versöhnt — gnädig sich zu
denen wendet, die ihn suchen". (S. 54.) Immer aber sei das

Recht der Kirche, Ablass zu erteilen, und die Heilsamkeit
desselben für den einzelnen an die wesentlichen Bedingungen
seiner Wirksamkeit geknüpft. — Von den Kirchenvorstehern
ist zu verlangen, dass sie die Ablässe nicht vergeuden, nur
aus hinlänglich gerechtfertigten Veranlassungen und Gründen
solche erteilen ; dagegen ist zu leichte Erteilung derselben bei

allen geringfügigen Veranlassungen, und besonders der
Verkauf um Geld, zu verwerfen. In allen Fällen ist aber zu
verlangen, dass bei der Erteilung eines Ablasses die Gläubigen
auf die wesentlichen Bedingungen der Kraft des Ablasses
aufmerksam gemacht werden. „Dieselben sind insgemein so wenig
gekannt, das Volk hat vielmehr über die Bedeutung und Kraft
der Ablässe so viele sittlich verderbliche' Ansichten, und ist

überhaupt so geneigt, an alles, wodurch ihm Sinnesänderung
und Vergütung des in der Welt gestifteten Übels erlassen sein

soll, blindlings zu glauben, dass nichts unverantwortlicher zu

sein scheint, als sorglos und ohne nähere Belehrung und
ausdrückliche Forderung des ewig Unerlässlichen, Ablässe
auszuschreiben." (S. 60 f.) Die Unterscheidung von vollkommenen
und unvollkommenen Ablässen, die Erteilung von Ablass von

einer bestimmten Zeit sei fallen zu lassen, da sie jetzt ja gar
keinen Sinn mehr habe. Aufgabe der einzelnen Seelsorger sei

es sodann besonders auch, dem Volke die richtigen Begriffe

beizubringen und die falschen Vorstellungen zu berichtigen. —

Das Schriftchen wurde bis 1855 noch mehrfach neu aufgelegt;
die letzte Auflage erscheint im Vergleich mit der hier
besprochenen teilweise formell umgearbeitet, während die vorgetragenen

Ansichten im wesentlichen dieselben sind.
Indem ich nun zu den in der Theol. Quartalschrift erschienenen

Aufsätzen übergehe, beginne ich mit einer zusammengehörigen

Reihe von solchen, die zusammen einen weiteren Kreis



— 645 —

von Verbesserungsvorschlägen behandeln. Unter dem allge-'
meinen Titel „Ehrerbietige Wünsche und Andeutungen in Bezug
auf Verbesserungen in der katholischen Kirchenzuchtli steht der
erste dieser Aufsätze im Jahrgang 1822. Es sei, führt Hirscher
einleitend aus, unleugbar viel Verbesserungsbedürftiges in den
äusseren Formen des katholischen Kirchenwesens vorhanden;
alte Formen, die noch fortbestehen, haben unter veränderten
Verhältnissen ihren Inhalt verloren, während für neuheraus-
gebildete Verhältnisse die entsprechenden Formen fehlen. Durch
diese Erwägungen seien die hier vorgetragenen Wünsche und
Andeutungen veranlasst. Die Entscheidung liege bei den kirchlichen

Oberbehörden ; er könne nur Wünsche und Andeutungen
geben, und zwar ehrerbietige, da er auch solche kirchliche
Einrichtungen, die im Laufe der Zeit verbesserungsbedürftig
geworden seien, mit tiefer Achtung betrachte und behandle.
Der vorliegende erste Aufsatz handelt zunächst speciell „ Von
dem öffentlichen und gewöhnlichen Gottesdienst in der katholischen
Kircheu. (S. 234 ff.) „Die christliche Gottesverehrung schliesst
— nach der Natur der Sache, nach den Grundideen der christlichen

Religion und nach der positiven Veranstaltung Christi
— folgende zwei wesentliche Handlungen ein: die Verkündung
seiner Lehre und die Feier des Liebesmahles in seiner ganzen
Beziehung. Beide sind gleich notwendig zur Erweckung,
Stärkung und Befestigung christlich religiöser Gesinnungen; aber
so wie die Liebe über dem Glauben stehet (I Korinth., 13, 13),
so stehet auch im christlichen Kultus die Feier des Liebesmahles
über der Verkündung des Wortes, jene ist der wahre Mittelpunkt

des christlichen Kultus." (S. 236.) Die weitere Ausführung

dieses Grundgedankens reproduziert den Inhalt der
lateinischen Schrift von der Messe, wie diese wirklich wieder der
gemeinsame Gottesdienst der christlichen Gemeinde werden
solle. Besonders wird an seiner Stelle betont, dass das Volk
auch wirklich den ihm nach den liturgischen Büchern
zukommenden Anteil an der Liturgie wieder bekommen und darin in
Wechselwirkung mit dem Priester treten solle; wenn dagegen
die thätige Teilnahme desselben am Gottesdienste nur darin
bestehen solle, wie dies einige der vorausgegangenen
Reformvorschläge wollten, dass allgemeine deutsche Gesänge eingeführt

werden und. die Gemeinde während der ganzen Messe
singen solle, so sei dies „eine blosse Nachahmung des prote-



— 646 —

stantischen Gottesdienstes", wobei das Volk von der Messe

selbst dennoch nichts habe. — Der zweite Artikel dieser Serie
handelt „ Über die Predigt als Bestandteil der öffentlichen
Gottesverehrung in der katholischen Kircheu. (Jahrg. 1822.) Dass die

Predigt als Element religiöser Belehrung zur Beförderung des

Glaubens ebenfalls ein wesentlicher Bestandteil des christlichen
Gottesdienstes ist, war schon im vorhergehenden Aufsatz
betont ; hier wird ihre Stellung näher dargelegt. Wie der christliche

Glaube und die christliche Liebe selbst in inniger
Verbindung stehen müssen, so sollen auch Predigt und Messe nicht
getrennt nebeneinander hergehen, sondern zusammen in
organischer Verbindung ein Ganzes bilden. In der Erweckung des

Glaubens soll die Predigt zugleich auf die rechte Stimmung
für eine würdige Feier der Messe vorbereiten ; wenn sie aber
ihre rechte Wirksamkeit üben soll, so hat sie ihre Stelle nicht
vor der ganzen Messe, sondern muss ihren alten naturgemässen
Platz wieder erhalten, innerhalb der Messe nach der Verlesung
des Evangeliums. Zum Schlüsse macht Hirscher den Vorschlag
(S. 416 ff.), ob es nicht zweckmässiger wäre, zu der Übung der

Kirchenväter zurückzukehren und innerhalb eines gewissen
Zeitraums jeweils die ganzen Evangelien homiletisch zu behandeln,
statt der Predigten über stehende Perikopen. Er ist überhaupt
sehr für die Homilie eingenommen, im Gegensatz zu der freien

Predigt, die oft (so wie von rationalistisch angehauchten
Geistlichen gepredigt wurde) wenig mehr von biblischen Begriffen
und Lehren enthalte ; besonders eben deshalb, weil dann durch
den strengern Anschluss an den Text des Evangeliums unpassende

und unfruchtbare Gegenstände, z. B. Reden, die es lediglich

mit einer philosophischen rationalistischen Moral zu thun

haben, von selbst ausgeschlossen würden. Dadurch würden

auch die Geistlichen selbst genötigt, sich wieder mehr mit der

Bibel in praktischer Rücksicht zu beschäftigen. Die Predigt
als freie Rede will Hirscher daneben doch nicht ausschliessen ;

sie könnte ihre Stelle bei ausserordentlichen Gelegenheiten und

an Festtagen behalten.
Einen weiteren Kreis von Fragen behandelt der

umfangreichere Aufsatz: „Über einige Störungen in dem richtigen
Verhältnisse des Kirchentums zu, dem Zwecke des Christentums

(Jahrg. 1823), „den man", wie K. Werner sagt (Gesch. der

kath. Theol., S. 379), „gewissermassen als ein Programm der



— 647 —

Gesamtanschauung Hirschers von dazumal über alle wesentlichen

Lebensfragen der Kirche in deren inneren und äusseren
Verhältnissen, in Bezug auf Lehre und Wissenschaft, Kult und
Disciplin, sowie in den Beziehungen zum Staate und zu den
von den Katholiken getrennten christlichen Konfessionen
betrachten kann". — Zunächst definiert Hirscher „das Verhältnis
des christlichen Kirchentums zu dem Zwecke des Christentums"
in der Idee (S. 194—198). Die Kirche ist die Gemeinschaft
der Christgläubigen; „die vollkommenste äussere Erscheinung
des gemeinsamen Glaubens, der gemeinsamen Hoffnung und
der gemeinsamen Liebe — geknüpft an die vermittelnden Formen

des Wortes, des Sakramentes und der heiligen Sitte, unter
einem Herrn und Haupte. Diese Gemeinschaft ist also das
Reich Gottes und Jesu Christi auf Erden in seiner objektiven
Erscheinung." (S. 196.) Darnach bestimmt sich das Verhältnis
der Kirche, des Kirchentums, zum Christentum : „Da der Zweck
des Christentums kein anderer ist, als dass das in Christus
dargebotene Reich Gottes zu uns komme, und in uns bleibe;
durch das Kirchentum aber das Nahen, Werden und Dasein
eben dieses Reiches in dem Vereine der Christen durch die
von seinem Stifter angeordneten äussern Formen für daurend
vermittelt werden soll; so erscheint folglich letzteres als das

fortwährende, ordentliche und an bestimmte äussere Mittel
geknüpfte Ausführen des Zwecks der Sendung Christi in der
Gemeinde der Christen, und zugleich als die in dieser Gemeinde,
als in einer objektiven Erscheinung, festgehaltene Erfüllung
eben dieses Zweckes." (S. 197 f.) Im Anschlüsse hieran werden

im 2. Abschnitt die Störungen behandelt, die in diesem
Verhältnis eintreten können. (S. 198--262.) In Beziehung auf
den Glauben liegt nach Hirschers Ansicht einmal die Gefahr
nahe, class durch einseitige Betonung der Kirchenlehre in den
kirchlichen Symbolen die Bibel ungebührlich in den Hintergrund

gedrängt werde; dies würde sich auch in einer einseitigen

Ausbildung der Kandidaten des geistlichen Amts äussern,
indem auch da zu wenig Gewicht auf das Bibelstudium gelegt
würde. Weiter werde ein Vortrag der Glaubenswahrheiten,
zum Zwecke des Religionsunterrichts, in der Sprache der
theologischen Spekulation nicht den Glauben zu erwecken geeignet
sein, den der schlichte Vortrag der biblischen Wahrheiten bei
unverdorbenen Gemütern erziele. Es werde der Irrtum er-



— 648 —

zeugt werden, dass der, welcher das Symbolum seiner Kirche
äusserlich festhalte, diesen Glauben, mehr ein äusserliches
Wissen des Lehrbegriffs, mit dem wahren lebendigen Glauben
verwechsle; ein Festhalten am äussern Wort, ohne Rücksicht
auf die erforderliche Tiefe und Lebendigkeit der Erkenntnis.
In dem Tadel einer solchen Lehrmethode berührt sich diese

Abhandlung wieder mit der Schrift „Über das Verhältnis des

Evangeliums zu der theologischen Scholastik". Dabei liege die

Gefahr eines sich Verschliessens gegen wirklichen Fortschritt
der Erkenntnis nahe. Hinsichtlich der Sakramente kann eine

zu äusserliche Auffassung nachteilig sich geltend machen, wenn
der Empfänger einseitig auf ihre Wirksamkeit ex opere operato
vertraut, und sich weiter keine Mühe giebt, in seiner
innerlichen Disposition der im Sakramente gebotenen göttlichen
Gnade entgegenzukommen. Die objektive übersinnliche Kraft
der Sakramente muss allerdings unbedingt festgehalten
werden, aber zur segenbringenden Aneignung derselben darf das

andere nicht vernachlässigt werden. Im Ritus kann eine äusserliche

Kirchlichkeit in Gefahr kommen, Wesentliches und
Ausserwesentliches zu verwechseln, überhaupt zu sehr am Äusserlichen

der Ceremonien zu hängen und deren Geist und Inhalt
zu vernachlässigen ; ein Nachteil dieser Art ist z. B. auch das

Festhalten an der lateinischen Sprache für den Gottesdienst.
Auch geht der wahre Zweck des christlichen Kultus verloren,
wenn die Teilnahme an demselben zu einem durch äussern

Zwang geleisteten Frondienste wird. In Bezug auf die christliche

Moral fasst Hirscher besonders die Gefahr ins Auge, die

in einer einseitigen Überschätzung der Kirchengebote gegenüber

den göttlichen Geboten liegen könne. Die Anordnungen
der Kirche haben als Disciplinarverfügungen ihren Wert, können

aber als solche nicht positiv und unmittelbar auf die
Beförderung der christlichen Moralität einwirken. Auch die Sitte,

von kirchlichen Geboten gegen Geld Dispens zu erteilen, könne

nur schädlich auf die Moralität einwirken; warum hebe man

denn Gebote, die einmal keine allgemein und unbedingt
verbindliche Kraft als solche mehr haben, nicht einfach auf?

Endlich werden noch die Nachteile betrachtet, die für das

Christentum aus dem Verhältnis der Kirche zum Staate sich

ergeben können, besonders die Gefahren des Staatskirchentums
(S. 256 kurz gefasst: „Eintausch des Staatsgeistes gegen den



— 649

heiligen") ; ebenso die Nachteile, die aus der Spaltung in
verschiedene Konfessionen hervorgehen. Der 3. Abschnitt (S. 372
bis 420) spricht „von der Art und Weise, wie den aus dem
Kirchentum hervorgehenden Nachteilen begegnet, und demselben

sein wohlthätiger Einfluss auf den Zweck des Christentums
mehr und mehr gesichert werden möge." Was die Wiederherstellung

des richtigen Verhältnisses der biblischen Lehre zur kirchlichen

Auslegung bei der religiösen Volksbildung betrifft, so
verlangt Hirscher vor allem eine richtige und zweckmässige
Ausbildung der Religionslehrer. Das Studium der heiligen Schrift
sei dabei als die Hauptsache zu behandeln, vor allem zu
verlangen, dass die Kandidaten wenigstens mit dem ganzen Neuen
Testament vertraut seien. Ferner müsse der akademische Vortrag

der systematischen Theologie so gehalten werden, dass
die Kandidaten die Einsicht in den Zusammenhang der einzelnen

Glaubenswahrheiten und die Beziehung derselben auf die
gesamte Heilsökonomie, auf das Kommen des Reiches Gottes
auf Erden, erhalten. (Zu einseitig verlangt jedoch Hirscher
dabei eine Beschränkung auf das, was der Geistliche wirklich
im Amt praktisch braucht; dies hängt wieder mit seiner
Abneigung gegen spekulative Dogmatik zusammen.) Weiter aber
ist eine gehörige Ausbildung in der praktischen Theologie nötig,
damit der künftige Geistliche befähigt werde, was er gelernt
hat, dem Volke auch in fruchtbarer Weise vorzutragen. Auf
diese Weise werde die Kirche durch die so ausgebildeten
Geistlichen ihrem Lehramte in der seinem Zwecke entsprechenden
Weise nachkommen. In betreff des Kultus wiederholt Hirscher
seine in den früheren Schriften aufgestellten Forderungen. Vor
allem aber müsse auch das Volk zu seinem Kultus erzogen,
in ein wirkliches Verständnis desselben eingeführt werden, wenn
es den rechten Nutzen und Segen davon haben solle. Dazu ist
aber auch noch eine sorgfältige Bildung der Geistlichen als
Liturgen erforderlich. Für die Handhabung der kirchlichen Zucht
im grossen verlangt Hirscher vor allem die regelmässige
Abhaltung von Landes- und Diöcesan-Synoden, wie diese das
Tridentinum vorgeschrieben habe, die das Organ derselben sein
sollen. Als dringende Aufgabe dieser Synoden betrachtet er
zunächst die Revision der Kirchengesetze, wie sie den jeweiligen

Bedürfnissen am besten entsprechen. Das Beste aber müsse
die Disciplin thun,. welche die einzelnen christlichen Gemeinden



— 650 —

in sich selbst unterhalten. Es müsse also auf eine Hebung des

allgemeinen sittlichen Geistes hingewirkt werden. Dieser
religiössittliche Geist im Innern wirke mehr, wo er vorhanden sei,
als alle von aussen kommenden Massregeln. Erforderlich sei
dazu einmal „eine grössere Annäherung des Klerus zum Volke",
weiter aber „vor allem auch die Bildung einer auf echten
Christenglauben und reinen Christensinn gestützten öffentlichen
Stimme" (S. 405). Zur Handhabung dieser Kirchenzucht nach
Hirschers Idee würden die Gemeinden frei gewählte Organe
aufstellen, jedoch unter Leitung und Aufsicht der kirchlichen
Oberbehörden. Die angedeutete Erziehung der Geistlichen und
des Volkes werde auch die schlimmen Einflüsse verhindern,
die für Christentum und Kirche aus der Beziehung zum Staate

entspringen können. (S. 409 ff.) Wenn sich die Kirche auf ihr
eigenes Gebiet zurückziehe, so werde sie ebenso eine unwürdige

Abhängigkeit vom Staate, wie Reibereien mit der
Staatsgewalt vermeiden können. Von einer nahe absehbaren Zeit wagt
freilich Hirscher diesen idealen Zustand noch nicht zu hoffen.
Endlich giebt er (S. 415 ff.) noch Ratschläge für ein friedliches
Verhältnis der verschiedenen Konfessionen zu einander. Die

ganze Abhandlung schliesst nach einem kurzen Rückblicke mit
dem Satze (S. 420) : „Die Herstellung einer trefflichen Kurat-
Geistlichkeit ist und bleibt die erste und höchste Bedingung
eines wahren Flors der Kirche."

Im Jahrgang 1828 werden in dem Aufsatze: „Einige
Hoffnungen und Wünsche1-1, etc. die in den vorgenannten Aufsätzen
behandelten Verbesserungsvorschläge für alle Gebiete nochmals

zusammengefasst ; bei der durchgängigen Verwandtschaft darf
dieser Aufsatz, für den mir kein äusseres Zeugnis seines

Ursprungs von Hirscher zu Gebot steht, diesem wohl auch

zugeschrieben werden.
Neben den besprochenen Aufsätzen gehen noch einige

andere über einzelne Gegenstände her.
Mit dem Gebiet der Homiletik beschäftigt sich der erste

Beitrag Hirschers zur Quartalschrift (1820): „Ueber die Pflicht
des Seelsorgers, Glauben zu predigen."- Einerseits werden hier

die Geistlichen ermahnt, in der Predigt nicht sowohl in ihrem

eigenen Namen zu sprechen, ihre eigene Menschenweisheit

vorzutragen, sondern die göttliche Offenbarung, die Lehre

Christi, und zwar mit ausdrücklicher Betonung ihres Charakters



— 651 —

als geoffenbarter Wahrheit ; denn zur Verkündigung dieser seien
sie gesendet. Andrerseits richtet sich der Aufsatz aber besonders

gegen den noch vielfach herrschenden Rationalismus der
Zeit, gegen die Unsitte, nichts anderes zu predigen als eine
seichte, vom Glauben losgelöste rationalistische Moral. Dem
gegenüber verlangt Hirscher, dass die Sittenlehre in ihrer
naturgemässen Verbindung mit der Glaubenslehre erscheine,
um wirklich die von der christlichen Predigt erwartete Frucht
bringen zu können. „Das Reich Gottes auf Erden ist nur
Eines; die Offenbarungen und Anstalten, die Gott durch Christus
gegeben hat, und dasjenige, was die Menschen werden sollen,
macht zusammen nur Ein Ganzes." Das Neue Testament kennt
keine von der Religion unabhängige Moral, und wir dürfen
und können uns die christliche Moral nicht anders vorstellen,
als in untrennbarer Verbindung mit der Offenbarung Gottes in
Christus, deren Ausfluss sie ist. Wo nicht durch den lebendigen

Glauben zuvor der Grund gelegt ist, ist für die Predigt
der Moral weder Bedürfnis noch Interesse vorhanden, und wird
sie also auch keine Früchte bringen können. „Das alles,
merken sie, ist ihnen lang bekannt; was nützt's? und der
Prediger, denken sie, thut nicht darnach, und wir mögen auch
nicht darnach thun; langweilig genug, dass wir so oft davon
reden hören." (S. 221.) Eine nur auf sich selbst stehende
Moralpredigt hat für das Volk weder Anschaulichkeit noch Kraft;
sie kann, wenn überhaupt etwas, höchstens eine Art von
äusserlicher Sittlichkeit in einzelnen Personen bewirken, nicht
aber die Lauterkeit der wahrhaft christlich-moralischen Gesinnung.

Eine solche Predigt wird auch keinen Sünder bekehren ;

denn die Bekehrung als „Wiedergeburt zu heiligen Gedanken,
Gesinnungen und Werken" (S. 228) muss vom Glauben
anfangen. Die blosse Moralpredigt kann überhaupt für keine
Klasse von Zuhörern empfehlenswert erscheinen: nicht für
die Jugend, denn in diesem Lebensalter sollte vielmehr gerade
der Grund eines unzerstörbaren Glaubens für das ganze
Leben gelegt werden; nicht für den sogenannten Gebildeten
im vulgären Sinn, der sich als Kritiker des Predigers fühlt,
eine gut ausgearbeitete Moralpredigt vielleicht wohlwollend
billigt als zweckentsprechend für das sogenannte „Volk", ohne
sie irgendwie auf sich zu beziehen oder von etwas darin selbst
ergriffen zu werden, dass er seine Kritikerrolle vergasse ; end-



— 652 —

lieh nicht für die wahrhaft Guten und Besten, die einer äusserlichen

Moralisiererei nicht bedürfen, sondern eine kräftigere
Nahrung für ihr religiöses Gefühl verlangen. Wer diese
Gedanken gefasst habe, werde ebenso ein unfruchtbares Dogma-
tisieren auf der Kanzel vermeiden : „Lasst uns die Glaubenslehre

in ihrer Fruchtbarkeit, wie sie in der Schrift uns
begegnet, vortragen, und nach ihrem Beispiel die Moral überall
auf die Glaubenslehre bauen!" (S. 234.) *)

Der Aufsatz : „Ettvas über Anwendbarkeit der Religionsvor-
trägeu (1825) handelt von dem praktischen Gehalt der Predigt,
von ihrer wirklichen praktischen Wirkung, wenn sie sich nach
den Verhältnissen und Bedürfnissen der Zuhörer richtet. Einige
Beispiele erläutern das in diesem Sinne Praktische an Predigten
und das Gegenteil. Mit den üblichen Nutzanwendungen allein
werde diesem Verlangen nicht genügt. „Um wahrhaft
praktisch, um fruchtbar reden zu können, wird fürwahr eine tiefe
und gründliche Erkenntnis aller, besonders der dogmatischen
Religionswahrheiten; wird eine grosse Kenntnis der
Lebensverhältnisse und des Abgrundes, der das menschliche Herz ist,
und eine grosse Selbsterfahrung dessen, teas unserer Seele

überall hilft, und wie es ihr hilft, erfordert." (S. 243.)

Einige weitere Aufsätze beschäftigen sich mit der Bildung
und Stellung des Klerus. In dem Aufsatze : „ Ueber
Pastoralgemeinschaft" (1821) befürwortet Hirscher die Bildung kleinerer
Vereine unter den Geistlichen, die von Zeit zu Zeit zu
Pastoralkonferenzen zusammentreten sollten. Der Zweck dieser Vereine

wäre, ihren Gliedern Gelegenheit zu geben, sich in wechselseitiger

Fortbildung zu unterstützen ; in ihnen sollte ein
Austausch von Anregungen und Erfahrungen über Gegenstände
der pastoralen Thätigkeit gepflegt werden; aber auch
gemeinschaftliche Erwägung und Besprechung der kirchlichen Ver-

*) Die Recension des Zschokke zugeschriebenen Buches': „Ideal für alle

Stände, oder Moral in Bildern", im selben Jahrgang der Quartalschrift (1820,

S. 412—426), dürfte ebenfalls von Hirscher sein. Auch hier wird der Gedanke

vertreten, dass eine von der Religion getrennte selbständige Sittlichkeit ein Unding

sei, und dabei mit Recht das in dem genannten Buche gezeichnete rationalistisch

verflachte Bild der Menschheit Jesu zurückgewiesen ; der Jesus des Rationalismus,

der höhern Würde und Gottessohnschaft entkleidet, hätte auch keinen vorbildlichen

Wert mehr für menschliche Sittlichkeit, was auch die rationalistischen

Schönredner sagen mögen.



-^ 653 —

hältnisse im allgemeinen wäre erwünscht und nützlich, und die
kirchlichen Obern sollten es nicht verschmähen, dem Klerus
diese Gelegenheit dazu zu bieten und auf diese Weise dessen
Ansichten zu erfahren, über bestehende Einrichtungen wie über
zu erlassende Anordnungen.

„ Ueber Lektüre der Geistlichen1-1 handelt ein anderer Aufsatz

(1822). Um seinen Beruf würdig zu erfüllen, muss der
Geistliche zu seiner eigenen Fortbildung gute Bücher lesen,
sich im Kontakt mit der Bildung der Zeit erhalten; auch der
Landgeistliche muss dies thun, wenn er nicht in seiner geistigen
Bildung tiefer und tiefer sinken und zuletzt ganz „verbauern"
soll. Praktische Theologie ist das Gebiet, das den praktischen
Geistlichen zunächst angeht ; bei lebendigem Interesse der
Geistlichen an den litterarischen Erscheinungen auf diesem Gebiete
würde der Betrieb dieses Faches einen sehr erwünschten
Aufschwung nehmen ; dies würde wieder allgemein auf die Bildung
des geistlichen Standes für seinen Beruf wohlthätig zurückwirken,

und durch die Geistlichen auf die allgemeine
Volksbildung. Nicht minder nötig ist aber auch die fortdauernde
Beschäftigung des Geistlichen mit den Fächern der eigentlich
wissenschaftlichen Theologie. Neben dem Bibelstudiuni wird
besonders auch das Studium der theologischen Quellenwerke
empfohlen, um eine wirkliche Kenntnis des christlichen Altertums

zu erhalten und den geistigen Horizont über das aus den

Schulkompendien Bekannte hinaus zu erweitern. Auch mit
den Richtungen und Ausflüssen des jeweiligen Zeitgeistes soll
sich der Geistliche beschäftigen, das Gute darin vom Bösen

unterscheiden, imstande sein, seine ihm anvertraute Gemeinde
darüber aufzuklären, nicht aber denselben unwissend und ratlos

gegenüberstehen, wenn sie ins Volk eindringen und hier in
unverdauter Form Unheil anrichten.

Der Aufsatz: „Einige Ansichten, betreffend die Vikariatsjahre
der jungen Geistlichen" (1828) handelt von der Wichtigkeit dieser
Jahre für das ganze spätere Leben des jungen Geistlichen, für
seine praktische pastorale Ausbildung nicht bloss, sondern auch
für die Charakterbildung. „Wenn hierin, was geschehen soll,
geschieht, was sind die Vikariatsjahre dann anderes, als ein
fortgesetztes, in alle Gegenden einer Diöcese verlegtes Semi-
narium?"

„ Ueber die Intercalar-Gefalle" spricht Hirscher im Jahrgang



___ 654 —

1825, d. h. über die zweckmässige Verwendung des fortfliessen-
den Einkommens der Pfarrstellen während ihrer Erledigung.

Mit der Recension einer anonymen Schrift : „ Ueber die
Bildung eines Vereins für die kirchliche Aufhebung des Cölibatgesetzes.
Von einem katholischen Geistlichen in Württemberg. Ulm 1831."

(Quartalschr. 1831) trat auch Hirscher mit massvollen Wünschen
für die Aufhebung ein1). In Württemberg hatte sich ein Verein
gebildet, um dieselbe „auf ordentlichem und gesetzlichem Wege"
herbeizuführen. Hirscher sieht die Entstehung dieser Strömung
„im Geiste, den Ansichten und Bedürfnissen unserer Zeit
gegründet". Er verkennt nicht, dass es durchaus nicht nur
gesunde Regungen des Zeitgeistes waren, welche die jungen
Geistlichen damals dem Cölibat entfremdeten. Dagegen seien

aber auch viele ernste, unterrichtete und wohlmeinende Männer
der Ansicht, dass den Geistlichen ein Menschenrecht nicht
genommen werden sollte, das ihnen im Neuen Testamente
ungeschmälert geblieben sei. Sie meinen, es würde vielmehr die

Ehe auch in den Augen des Volkes heben und ihrer wahren
sittlichen Würde zurückgeben, wenn man sie nicht mehr mit
dem Priestertum unvereinbar fände und dadurch herabdrückte.
Hirscher bemerkt weiter, es dürfte allmählig an der Zeit sein,

dass die Kirchenobern sich mit der Sache befassten. Vorerst
werde doch nur von vorbereitenden Schritten die Rede sein

können; die Massregel müsse zuerst „moralisch und
kirchlichpädagogisch möglich werden". Im Volke seien einstweilen
vielleicht nicht zu viele ernste Freunde der Aufhebung
anzunehmen, dagegen noch manche zweideutige. Mit der
Aufhebung des Cölibats musste jedenfalls ein höherer idealer
Aufschwung im Klerus Hand in Hand gehen, sonst könnte sie eher

schaden. „Die Aufhebung des Cölibates wird kommen, aber

wahrscheinlich im Gefolge von mannigfachen Krämpfen der Zeit,

wie sie solche, wenn sie was Tüchtiges gebären will, zu
bekommen pflegt." (S. 382.) Hirscher schliesst mit der Bemerkung,

dass er darum den freien Entschluss zur Virginität keineswegs

gering achten wolle; derselbe könnte gerade durch die

l) Vergi. Warner, J. A. Möhler, S. 160. — Einige frühere Äusserungen für

Aufhebung des Cölibats in der Theol. Quartalschrift dürften vielleicht auch von

Hirscher sein. Vergi, im Jahrg. 1820, S. 637—670, die Recensionen zweier

einschlägiger Schriften. 1822 in der Ree. des Buches : „Der Schaden Josephs" von

Fabricius (S. 100—120), speciell S. 112—114.



— 655 —

Möglichkeit einer freien Wahl erst einen höhern Wert
bekommen.

Auch der Nekrolog auf Bestlin (1831) bringt gelegentlich
verschiedene Gegenstände der praktischen Theologie zur Sprache.
Der Verstorbene, dessen Vikar Hirscher seinerzeit gewesen war,
wird besonders als ein vortrefflicher Prediger geschildert.

Endlich sind noch Hirschers Ansichten über das Missionswesen

zu erwähnen, in dem Aufsatze: „Etwas über Missionen"
(1825). Die christlichen Missionen liegen im Wesen des Christentums

selbst; sie sind „eine durch alle Jahrhunderte fortlaufende
Thätigkeit zur Vollführung des erhabenen Auftrags, allenVölkern
die Botschaft des Heils zu verkünden". (S. 616.) Nach einer
Darstellung des derzeitigen Standes der Missionen wird das
katholische Deutschland zu werkthätiger Unterstützung
derselben aufgefordert. Die Bischöfe zunächst sollten sich der
Sache annehmen. Was vor allem not thue, sei eine
zweckmässige Ausbildung der Missionäre, wodurch dieselben befähigt
werden, den Heiden zunächst das Wesentliche des christlichen
Glaubens in eindringlicher Weise beizubringen, nicht
Schulmeinungen, für die sie einstweilen noch keinen Sinn haben
können. Für den Kultus müsse hier unbedingt von der
lateinischen Sprache abgegangen werden, da hier nur der Gottesdienst

in der allgemein verständlichen Landessprache von Nutzen
sein könne. Ferner sei den Missionären Toleranz gegen die
einer andern Konfession zu empfehlen, und einträchtiges Wirken
nebeneinander. (Dagegen hält Hirscher das Missionswesen von
Sekten neben dem der grossen Kirchengemeinschaften allerdings

nicht für wünschenswert und erspriesslich.) Auch die
christlichen Staaten. Europas sollten das ihrige thun und
besonders auch zum Schutz der unter muhammedanischer
Herrschaft im Orient lebenden Christen auftreten. — Bei der
Unterweisung der Neubekehrten warnt Hirscher vor aller
Überstürzung, die nur schaden könne; bei ganz uncivilisierten
Völkern sei überhaupt zuerst ein Grund der ersten Elemente
von Bildung und Kultur zu legen, ehe ein Verständnis für die
speciflsch christlichen Lehren nur zu erwarten sei. Er kann
sich aus diesem Grunde auch nicht für eine einsichts- und
unterschiedslos geübte Bibelverteilung unter Leuten begeistern, die
noch nicht durch vorhergehenden Unterricht so weit gebracht
sind, dass sie davon irgend einen Nutzen haben können, und

Revue intern, de Théologie. Heft 8, 1894. ^4



— 656 —

schliesst mit dem im Zusammenhang dieser Erörterungen nicht
mehr paradoxen Satze : „Es ist die Frage, ob man sich oft mehr
freuen soll zu lesen, ein Missionär habe einem Wilden das Neue

Testament, oder er habe ihm den Pflug in die Hand gegeben."
Noch fallen die „Betrachtungen über sämtliche Evangelien

der Fasten" (1829) in diese erste Periode ; dieses späterhin öfter
neu herausgegebene Werk wird jedoch besser im nächsten
Abschnitt mit den andern gleichartigen homiletischen Werken
aus Hirschers späterer Zeit zusammen behandelt.

Der folgende Abschnitt meiner Darstellung wird die
wissenschaftlichen und praktisch-theologischen Werke und Schriften
Hirschers auf den verschiedenen von ihm bearbeiteten Gebieten
der Theologie behandeln; dabei werde ich mich, nachdem die

leitenden Gedanken, die von Anfang an sein Wirken bestimmten,

im Vorstehenden ausführlicher zur Darstellung gekommen
sind, vielfach kürzer fassen können ; der letzte Abschnitt wird
es mit jenen Schriften zu thun haben, in denen sich Hirscher
in der spätem Zeit mit kirchlichen, kirchenpolitischen und
socialen Fragen beschäftigte, und in dieselben, wo es ihm nötig
schien, durch seine Vorschläge verbessernd einzugreifen sich

bemühte.

Dr. Friedrich Lauchert,
Lie. theol.


	Johann Babtist Hirscher in seiner Wirksamkeit als theologischer Schriftsteller dargestellt

