
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 7

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


518 —

CORRESPONDANCES.

I. Reply to Arehpriest Janyscheff and General Kiréeff
by Canon Meykick.1)

To the Editor of the Revue internationale de Théologie.

Sir, I am so willing to find in M. Janyscheff a friend with
whom I can fight side by side against a common foe rather
than an antagonist, that his letter has given me great
satisfaction and pleasure. I accept it as a disclaimer on his part
of any desire to sever the Old Catholics from Anglicans as a

means or condition of their holding communion with the Oriental
Church. The words which gave us, I will not say offence, but

pain, were the following, "Without seeing in the Old Catholic
faith and worship any insuperable hindrance to rapprochement
with the Orthodox Eastern Church, I ventured in my first

pamphlet to express the opinion that such a hindrance might
be found in the fact of intercommunion between two Old Catholic

and some Anglican bishops". The pamphlet in which these words

occur is entitled, "Is the faith of the Anglo-American Church really
orthodox-catholic?" And M. Janyscheff proceeds (erroneously)
to attribute a Calvinistic character to some of the formularies

of the Church of England. I will not here argue this point with

M. Janyscheff. I am only too glad to learn that he has made

no proposals to the Old Catholics which might be detrimental

to the intercommunion existing between Old Catholics and

Anglicans. And I thank him for the courtesy of his letter.

I turn to General KiréefFs letter, which is the very model

of what a controversial letter ought to be—suaviter in modo, fortiter
in re—firm in maintaining truth, courteous in expressing it.

') Voir le numéro précédent, p. 331—311.



— 519 —

He rightly begins by an enquiry whether we agree on
first principles. If not, argument would be useless. We do agree
on first principles. We agree in holding Vincentius' principle
of Quod semper, quod ubique, quod ab omnibus, and in refusing
to confound dogmas with theological opinions (p. 334). We
agree in holding that dogma is that which the Saviour taught
His Church, for it to preserve and transmit (p. 339), that is,
"the Faith once for all delivered to the Saints" {Jude, 3). We
agree that the primitive or "Ancient Universal" Church (p. 335)
taught that faith or doctrine, and that we must maintain it.
But we do not agree that the primitive or "Ancient Universal"
Church is the same thing as the Church of "the first eight
Centuries" (p. 332). We do not agree in thinking that "the
primitive Church" and "the Undivided Church" (that is, the
Church down to the moment of the formal rupture ' between
East and West) are convertible terms (p. 337).

The view taken by the Eastern Church, and maintained
by General Kiréeff, is apparently this, that our Lord endowed
His Church with the power of infallibly declaring the truths
that He had committed to it, as long as it was, and on the
condition of its being, united ; that it did accordingly hold and teach
one and the same doctrine down to the year 867, but from that
year forward (or else from the year 1053, whichever is more
properly regarded as the date of the final rupture) it lost this
power, which has ever since been in abeyance. There are
very serious objections to this theory. First, we have no
promise of the infallibility of the Church on condition of its unity.
Where is such a promise found"? Secondly, it is impossible for
any one acquainted with ecclesiastical history to refuse to
confess that the Christianity of the sixth, seventh, and eighth
centuries was very different from that of the first, second, third,
fourth, and fifth. Gross darkness covered Western Christendom
as a cloud, and the East was far from escaping it. The germ
of many doctrines, acknowledged by the Eastern Church to be

superstitious, were springing up and developing themselves. I
need only mention Papal Supremacy, Purgatory and those acts
and practices against which Photius had to protest. If at that
Period any dogmas had been put forth by a genuine CEcumenical
Council, what could they have been but the reflexion of the
mind of the Church at that time? For we have no promise of

Revue intern, de Théologie. Heft 7, 1894. %h



— 520 —

a miracle being worked to preserve Councils from errors—they
are the mouthpieces of the Church of the age in which they
are held—if the Church of the age is sound in the faith, the
enunciations of the Council are sound, if the Church is infected
with superstitions, so are the decrees of the Councils. If then we
held that the Second Council of Nicsea were a legitimate Council
of the Church, we should not be bound to accept its dogmas
as anything else than the enunciation of the doctrines of the
Church of the eighth century, which might be more or less

sound or corrupt when tested by the rule of Quod semper,
quod ubique, quod ab omnibus. But, as is known, we do not

regard the second Council of Mcsea as more then a local synod
of the Patriarchate of Constantinople, not attended by rightfully
appointed delegates of other Churches, whose absence was
not condoned by the universal acceptance of the Synod's

decrees, as binding, by the various Churches.
Our view is different from this. We hold, I may say to an

Eastern Churchman, with you, that our Saviour, besides
committing His revelation to Holy Scripture (as S. Irenseus teaches),

delivered it to His living Church, to preserve and transmit.
But the Church consists of fallible men, and therefore the gold
committed to their trust might become mixed with alloy.
Otherwise why should S*Paul have so earnestly impressed on

Timothy the duty of guarding the deposit (See Vincentius Liri-
nensis on that point), and how indeed could the superstitions
which disfigure Christianity have arisen? At first, while the

memory of the Saviour and of His Apostles was fresh, and

while the world offered no seductions, the Church fulfilled its

founder's injunctions. For four or five centuries the deposit

of the faith was kept intact in all essentials, but already in

the fourth century evil had so spread both within and without

the Church, that it became necessary to make an explicit
statement of what had hitherto been held implicitly. Hence the

Mceno-Constantinopolitan Creed, which, supplemented by the

baptismal Creed (known as the Creed of the Apostles) and the

Athanasian Creed, and by the dogmatic decrees of the Councils

of Ephesus and Chalcedon, formulates for us the Dogma of the

Church Catholic. To this Catholic dogma we believe that two

un-Catholic dogmas were added at the Second Council of Nicsea,

which will not bear the test of either Scripture or the Rule of



— 521 —

Vincentius, and that fifteen un-Catholic dogmas have been
added by the Latin Church, twelve of them contained in the
Creed of Pope Pius IV. and three of them created in our own
life-time.

I do then hold with General Kiréeff that the dogmatic
teaching of the "Ancient Universal" or primitive Church is
binding on Christians of the present day, for I look upon it as
an honest and uncorrupt enunciation, in dogmatic form, of the
truths taught by our Saviour Jesus Christ and contained
diffusively in Holy Scripture. But this acknowledgment does not
carry with it any admission that we are bound to accept other
dogmas, set forth, and that informally, at the end of three more
centuries, which centuries the corruption of the Byzantine Empire
in the East and the irruption of the barbarians in the West
made one of the most unlearned periods in the history of the
Church.

I venture to think therefore that all duly constituted Churches
which believe the Holy Scriptures and hold the dogmas formulated
at Nicsea, Constantinople, Ephesus and Chalcedon, and in the
Apostles' and Athanasian Creeds, should be regarded as equal
partners in the confederation of Churches, and that "Judah
should not vex Ephraim" by demanding an assent to the dogmas
of the Second Council of Nicsea, and "Ephraim not vex Judah"
by demanding to impose the dogmas of the XXXIX Articles.

The XXXIX Articles—my friend has a little mis-apprehended
my meaning on this point—are a barrier thrown up partly to
support Catholic truth against heretics, but chiefly to keep back
the inflowing tide of Roman usurpation and dogma. They are
as much needed now as they were three centuries ago, and I
thank God they exist. We look upon them in the light that
some Oriental Churchmen regard the protests and doctrinal
statements of Photius and Cerularius against Papal aggressions
and innovations—a break-water behind which we are safe.

The differences of opinion which are characteristic of
English Churchmen and perplex on-lookers are easily explicable
if it be remembered (1) that we are a very outspoken race
(2) that where there is active life and vigorous thought, there
must be difference of opinion (3) that it is theological opinions,
not Catholic dogma, on which we differ. And we have already
agreed that differences in theological opinions are permissible.



— 522 —

One word in conclusion on the filioque. If we believed
the doctrine false, we should of course remove it from every
formulary. But if we held it to be true, we might yet be willing
to remove it from the Niceno-Constantinopolitan Creed, on the

ground that it has been unlawfully inserted into it, if we found
that any adequate benefit would arise from our doing so, such

as removing one of the obstacles to intercommunion between
ourselves and Oriental Churchmen, but if this result would not
follow without our. proceeding further in the same direction
than we are prepared to go, there seems to us no sufficient
cause for stirring the question. We consider both forms of

stating the doctrine of the Procession orthodox when properly
interpreted, and both forms easily liable to misinterpretation.

Before ending, allow me to thank you, Mr Editor, for the
observations which you added to my last letter, throwing light
upon the conduct of your learned and respected countryman,
M. Guettée.

I am yours faithfully
May 7th 1894. F. Meyrick.

At the close of Constantine's reign the world was divided
into 14 ôioixtJGsiç or "Dioeceses". Each of these "dioeceses" had

its own Church under its own Primate ; they were independent
of each other and yet they were united with one another by

having one Head (the Lord Christ), one indwelling Spirit (the

Holy Ghost), one Faith (the Primitive faith), one Discipline (the

Episcopate), one supreme authority on earth (the CEcumenical

Council). The world is not now divided in "dioeceses" but into

"nations". Ought not each nation to have its own Church under

its own Primate, independent of the other National Churches

and yet united with them by having one Head, one Spirit, one

Faith (such as it was in the days of Constantine), one Discipline,

one supreme authority (exerting itself only when required).
Would not this be a Federation of orthodox Churches,
constituting together the one, holy, Catholic and Apostolic Church

Should not this be our aim?



523 —

II. Quelques Considérations sur la lettre de
M. le Chanoine Meyrick.

A Monsieur le Directeur de la «Revue Internationale de Théologie».

Monsieur le Directeur,
Plus que toute autre, une polémique théologique offre des

difficultés parfois insurmontables. Malgré le plus grand désir
d'arriver à une entente (et tel est certainement le cas entre
mon très honorable antagoniste et ami, M. le Chanoine Meyrick,
et moi), on se trouve souvent dans une impasse, on se bute
à certaines idées qui n'admettent ni concessions ni compromis.
Cela tient à ce que les vérités révélées ne sont pas des vérités
relatives, mais bien des vérités absolues. Aussi n'avançons-
nous que lentement.

Il me semble pourtant que nos points de vue, nos
principes, se définissent, s'accentuent, ce qui est déjà un bien; et
les questions incidentes, secondaires, qui entravent la marche
de la discussion, tombent d'elles-mêmes. Je crois que M. Meyrick

et moi, nous comprenons très différemment l'autorité de
l'Eglise. Il s'agit d'abord de définir le caractère de cette autorité,
son infaillibilité; ensuite il faut indiquer quelle est cette Eglise
infaillible. Existe-t-elle réellement, et où? Si nous pouvions
nous entendre sur ces deux questions, nous pourrions, je crois,
nous entendre sur tout le reste. Je n'ai pas besoin de dire
que, dans les quelques pages qui vont suivre, le lecteur ne
trouvera que des indications, des contours; mais je crois qu'ils
suffiront pour préciser la différence qui existe entre la façon
de voir de M. le Chanoine Meyrick et la mienne. J'ose
supposer que certains membres de la « Haute Eglise (High Church)
anglicane» pourraient ne pas être hostiles aux vues que je
vais exposer.

L'honorable chanoine (p. 519) dit que nous sommes d'accord

sur les « premiers principes » (first principles) ; qu'il
accepte le critérium de St. Vincent de Lérins, et qu'il ne
confond (confound) pas les dogmes avec les opinions théologiques ;

nous affirmons tous deux, dit-il, que le dogme est ce que le
Sauveur a enseigné à son Eglise, afin que cet enseignement



— 524 —

fût gardé et transmis. Cela constitue la foi (the Faith) donnée
une fois pour toutes aux Saints (Jude III). Enfin, nous
affirmons tous deux (we agree) que l'ancienne et primitive Eglise
a enseigné cette doctrine, et que nous devons la maintenir
(we must maintain it).

Jusqu'ici, nous sommes effectivement d'accord; je dois

pourtant dire que les raisons que nous pouvons avoir pour
accepter cette doctrine, de même que notre manière de l'envisager

peuvent être fort différentes; je reviendrai sur ce point
plus tard.

Un peu plus loin, M. le Chanoine ajoute pourtant que
nous différons sur l'extension à donner au terme « ancienne

Eglise». Moi, je l'étends aux huit premiers siècles, tandis qu'il
la restreint aux quatre premiers. Il dit que 1'«Eglise ancienne»
et 1'« Eglise indivisée» ne sont pas des termes correspondants
(not convertible).

Au point de vue chronologique, la chose est incontestable,
ces deux termes ne se couvrent pas; mais je crois pouvoir
affirmer que ces deux Eglises, celle des quatre premiers siècles

(l'Eglise ancienne) et celle des huit premiers siècles (l'Eglise
indivisée) sont également et au même titre dépositaires et

gardiennes de la vérité, et ne forment qu'une seule et même

Eglise.
Mon très honoré antagoniste dit: L'opinion du général

Kiréeff paraît être que le Seigneur a octroyé à l'Eglise le

pouvoir de déclarer infailliblement les vérités qu'il lui a

confiées, tant qu'elle reste unie et à la condition qu'elle reste

unie ; mais que, depuis le grand schisme, elle a perdu ce
pouvoir (ce don). J'ai dû m'énoncer d'une façon bien peu claire

dans ma réponse (6e livraison, 1894): car, très certainement,
telle n'est pas mon idée. (Je regrette que M. Meyrick n'indique

pas le passage de mes « Considérations » qui lui a fait faire

fausse route.) Je vais tâcher d'être plus explicite. Mon idée

est que le Seigneur a octroyé le don d'enseigner infailliblement
la vérité révélée, sans aucune restriction, sans aucune condition.

L'Eglise universelle a effectivement conservé jusqu à ce

jour et conservera éternellement le don de promulguer des vérités

religieuses irréformables. Si une partie de cette Eglise se sépai e

et constitue une Eglise à part, professant une doctrine dogmatique

entachée d'erreur, cette partie séparée de l'Eglise-mèie



— 525 —

ne peut pas prétendre conserver les dons octroyés à l'Eglise
primitive, qui subsiste comme auparavant, avec tous ses droits
et privilèges, et avec toute son infaillibilité: car ces dons ne
sont pas inhérents à une unité comprise dans un sens matériel,

à une unité mécanique, mais bien à la fidélité au dogme;
ce dogme est un, et tous ceux qui le professent, qui l'ont
professé, forment VEglise universelle ; de plus, j'affirme que cette
Eglise, bien qu'elle ne se soit pas réunie en concile oecuménique

depuis plus de douze siècles, s'est maintenue jusqu'à
nos jours, conformément à la promesse de Jésus-Christ, et qu'elle
peut encore parler aujourd'hui et demain avec la même autorité

et la même infaillibilité avec lesquelles elle a parlé au
premier concile de Nicée.

M. le Chanoine Meyrick dit que, dans les VIe, VIIe et
VIIIe siècles, d'épaisses ténèbres (gross darkness) couvraient
comme un nuage tout le monde chrétien (surtout l'occident);
qu'à cette époque surgirent des doctrines qui devinrent plus
tard des hérésies (la suprématie du Pape, etc.). Il ajoute que,
si à cette époque on avait convoqué un concile œcuménique,
il aurait erré, il aurait reflété les erreurs de son époque, car
un concile n'est que le porte-voix (mouthpiece) de son époque:
si l'Eglise de telle ou telle époque est saine dans sa foi (sound
in the faith), tels sont aussi les décrets (enunciations) du concile

qui la représentera; si l'Eglise est infectée de superstitions,

les décrets du concile le seront également (p. 520)

Il me serait impossible de signer un arrêt de ce genre,
d'accepter ce point de vue. J'accepte dans toute son étendue
la promesse qu'a faite à son l'Eglise le Seigneur, que jamais
l'aide de l'Esprit-Saint ne lui fera défaut, que jamais les portes
de l'enfer ne prévaudront contre elle. Qu'on appelle ce don
miraculeux ou non, peu importe. Cette promesse, le Seigneur
l'a remplie; Il continue à la remplir et II la remplira encore
dans l'avenir.

Je ne discuterai pas ici la question très intéressante de
l'influence qu'exerce un milieu plus ou moins civilisé ou « couvert

de ténèbres» sur le développement du sentiment
religieux ; il y aurait beaucoup à dire. U serait extrêmement difficile

d'affirmer que le sentiment religieux grandit ou décroît
en proportion de la somme des progrès de nos connaissances
(ce que généralement on est convenu d'appeler civilisation).



— 526 —

L'Europe actuelle est certainement plus savante, a plus de
connaissances que celle du temps de Néron, par exemple. Eh
bien serait-elle capable de fournir autant de martyrs pour la
vérité religieuse qu'à cette époque? de martyrs allant avec joie
se faire dévorer par les bêtes fauves du cirque? On pourrait
prendre un exemple moins éloigné. Les compatriotes de mon
honorable adversaire sont actuellement infiniment plus savants
qu'ils ne l'étaient à la fin du XIIe siècle ; je n'oserais pourtant
pas affirmer que, si le héros « au Cœur de lion » revenait dans

sa bonne ville de Londres, il réussirait à lever une armée de

croisés comme il l'a fait en 1190. Les trois siècles de ténèbres
dont parle M. Meyrick ont pourtant produit des hommes comme
St. Grégoire le Grand, comme Maxime le Confesseur, St. Jean

Damascène, Théodore Studile, etc.

L'Eglise universelle ne change pas dans son essence; elle

ne peut pas être « défigurée » par les gens superstitieux qui

en font partie ; la vérité chrétienne reste intacte, et intacte
elle se transmet aux générations suivantes; et ses sacrements
restent valides, et il en est de même de sa sainteté, qui reste

intacte malgré les pécheurs qui sont ses membres.
M. Meyrick parle des hérésies qui ont surgi à cette époque

de ténèbres ; mais celles des quatre premiers siècles, celles

des gnostiques, d'Arius, de Macédonius, etc., ont-elles été

moindres? Si nous admettions que l'Eglise réunie en un
véritable concile œcuménique (a genuine oecumenical Council) pourrait

errer en matière de dogme, nous tomberions dans

d'insurmontables difficultés ; ce serait mettre en question tout l'édifice

de l'Eglise et entrer à pleines voiles dans la mer du libre

examen, et mon savant ami sait mieux que moi où cela nous

mènerait A Nous accusons avec raison le pape d'avoir
confisqué en sa faveur un droit que le Seigneur n'avait accordé

qu'à son Eglise, d'avoir monopolisé ce privilège; mais ne

commettrions-nous pas une erreur également grande, en nous

emparant, chacun pour son compte privé, de cette même

prérogative? ne ferions-nous pas un pape de chacun de nous? Ce

sont là sans doute des questions ardues, mais on ne peut sortir
de ces difficultés qu'en admettant franchement et catégorique-

*) Tout d'abord cela nous priverait de notre confiance dans les Samtes

Ecritures, dont l'authenticité serait facilement mise en doute, si elle n'était appuyée par

l'autorité de l'Eglise.



— 527 —

ment l'autorité de l'Eglise, et en nous soumettant à cette Eglise,
qui, selon moi, est constamment, sans interruption aucune,
guidée par le Saint-Esprit, qui nous unit mystérieusement à

Dieu par la foi et les sacrements, et qui défend la vérité toutes
les fois qu'elle est mise en péril par une hérésie. Tel a été
son rôle dans le passé, tel il est dans le présent, et tel il sera
dans l'avenir!

M. le Chanoine Meyrick affirme, et avec raison, que nous
sommes du même avis sur les quatre premiers conciles
œcuméniques, mais pas sur les trois suivants, surtout pas sur le
second concile de Nicée. C'était, dit-il, une époque de ténèbres;
ces conciles étaient tenus en Orient sans que les autres Eglises
y fussent représentées par des délégués dûment nommés (rightfully

appointed). Cette absence ne fut pas corrigée (condoned)
par le fait que l'Eglise entière accepta les décisions qui y ont
été prises. L'Eglise est composée d'hommes faillibles, et l'or
qui a été confié à leur garde peut être (might become) mêlé à
de l'alliage. On ne saurait expliquer autrement les « superstitions

qui défigurent la chrétienté». Au début, dit-il, tant que
la mémoire du Sauveur et de ses apôtres était fraîche (fresh)
et que le monde n'offrait pas de séductions, l'Eglise remplissait

les ordres (injunctions) de son fondateur; plus tard, le
legs du Christ ne fut plus gardé intact: de là la nécessité de
la convocation des conciles œcuméniques, la nécessité de
préciser explicitement ce qui jusque là avait été tenu (held)
implicitement. La doctrine des quatre premiers conciles était
vraie, et le Rév. Chanoine l'admet. Plus tard, dit-il, les choses
ont changé, et au VIIe concile (787) on ajouta à la doctrine
chrétienne des dogmes non catholiques (uncatholic), qui ne
supportent pas la critique, ni d'après l'Ecriture-Sainte, ni
d'après la règle de St. Vincent

C'est un point de vue que nous ne saurions accepter. Je
n'entreprendrai pas de discuter le côté historique de la question

relative aux décisions dogmatiques des VIe et VIIe
conciles œcuméniques. Je suppose que ce ne sont pas les
condamnations des doctrines entachées de nestorianisme déjà
condamnées précédemment, ni celles des doctrines monothé-
lites, qui embarrassent M. Meyrick. Ce sont sans doute les
décisions du second concile de Nicée concernant le culte des
images, qui pourraient être une pierre d'achoppement pour un



— 528 —

protestant, ou pour un anglican «libéral». Il me semble pourtant

qu'il suffit de lire attentivement, et sans parti pris, la
décision du VIIe concile, pour voir qu'elle ne contient rien
d'«objectionnable» A II est incontestable que le culte des images,
de même que le culte des Saints, a donné lieu à de grands abus,
tant en Occident qu'en Orient ; toute doctrine mal interprétée peut
donner naissance à une erreur. Cependant, « abusus non tollit
usum», ce n'est pas la loi qui est défectueuse, mais bien son

application; ce n'est pas l'Eglise qui erre, mais nous qui
souvent comprenons mal ce qu'elle nous enseigne.

M. Meyrick dit que les trois derniers conciles œcuméniques

peuvent être attaqués à deux points de vue, 1° comme

ayant été tenus sans la coopération des autres Eglises (il
appelle le VIIe a local Synod of the Patriachate of Constantinople,

p. 520) ; et 2° comme n'ayant pas reçu la sanction de

l'Eglise universelle. A quoi je réponds que, si la présence de

beaucoup d'évêques, représentant leurs diocésains, est très
désirable pour constater le sentiment de l'Eglise universelle, il
s'en faut de beaucoup que cela soit une condition sine qua

non de son acceptation par l'Eglise. Le deuxième concile de

Nicée était effectivement peu nombreux (il l'était pourtant plus

que le premier qui comptait 318 membres, tandis que le second

en comptait 367). En général, l'Occident était peu représenté

aux conciles; il l'était principalement par les légats ou les

fondés de pouvoir du patriarche d'Occident2).
Mais cela n'a pas empêché l'Occident entier de reconnaître

finalement tout ce que ces conciles ont décidé et promulgué.

J'ai dit plus haut que la non-acceptation des décisions d'un

concile par l'Eglise entière était un chef d'accusation bien

plus sérieux. Mais cela a-t-il été le cas avec le deuxième concile

de Nicée? Que voyons-nous en réalité? Jamais, je crois,

les décisions d'un concile œcuménique n'ont été acceptées par

l'Eglise sans une opposition plus ou moins vive de la part de

ceux qui y ont été condamnés. Les canons de Nicée de 787

1) Je me permets de rappeler au Rév. Chanoine notre correspondance a ce

sujet dans le «Foreign Church Chronicle».
2) Parmi les Pères du second concile de Nicée, nous voyons siéger, outre es

légats du pape, les évêques de la Sicile, de la Sardaigne et de l'Italie du «

ainsi que trois représentants des diocèses qui se trouvaient dans les confins

Russie actuelle.



— 529 —

n'échappèrent pas à cette règle. Charlemagne, qui, comme
tous les grands hommes politiques, se mêlait de faire de la
théologie (généralement de la mauvaise), soumit ces canons au
concile de Francfort de 794, qui les rejeta (de bonne ou de
mauvaise foi, on ne saurait le dire maintenant); mais le pape
Adrien tint bon, et ses successeurs firent peu à peu accepter
la décision du concile ; le culte des images et des Saints existait

à Rome de tout temps. Ce culte, la chose me paraît
indubitable, fit pendant de longs siècles partie de la doctrine
catholique romaine (il est vrai, avec tous ses défauts et ses abus,
mais aussi avec tous ses bons côtés), exactement comme en
Orient. Peut-on dire, en vérité, que le culte des images et
des Saints n'a pas reçu la sanction de l'Eglise universelle?
Peut-on contester aussi que les réformateurs du XVIe siècle
n'aient pas dépassé sous ce rapport (comme sous beaucoup
d'autres) les limites du nécessaire? Il est difficile de les en
trop blâmer. Quelle est la réforme humaine qui n'a pas
dépassé son but primitif? Les réformateurs du XVIe siècle, voyant
les grossiers abus qu'engendrait le culte défectueusement compris

des images, l'ont tout simplement rejeté, au lieu de l'amender;

ils ont, comme on dit en allemand, «das Kind mit dem
Bade ausgeschüttet». Ils n'ont certainement pas agi comme
ils auraient dû agir.

Mais ces divergences entre M. Meyrick et moi sont d'un
genre secondaire; la grande difficulté qui nous sépare, est
notre manière, absolument différente, opposée même, d'envisager

l'autorité de l'Eglise. Je tâcherai de préciser les principes
qui nous guident dans cette question. Pour moi, 1° il existe
en religion une vérité absolue, révélée et indiscutable ; 2° cette
vérité est confiée à la garde de l'Eglise universelle; 3° cette
Eglise a existé, existe et existera éternellement; 4° ses
décisions sont irréformables (infaillibles). Le tout — en vertu de
la promesse du Seigneur. Je m'empresse de remarquer que
Jésus-Christ, en fondant son Eglise, n'a précisé ni son extension,

ni son siège. Elle peut se composer de l'humanité
entière ou d'une toute petite communauté, comme au temps des
apôtres ; elle peut aussi changer de place, disparaître dans un
endroit (la grande Eglise africaine), tout en existant dans un
autre, et apparaître dans un nouveau. Je remarque encore, et
1 msiste sur ce point capital, que, quand je parle de l'éternelle



- 530 —

infaillibilité de l'Eglise et de son absolue autorité, je n'ai en

vue que l'Eglise œcuménique et sa foi.
Je crois ne pas me tromper en affirmant que telle n'est

pas l'idée de mon honorable antagoniste. Il me semble que,
tout en admettant la doctrine des quatre premiers siècles et
des quatre premiers conciles œcuméniques, il ne l'admet que

parce qu'il la trouve juste, parce que ce qu'elle énonce lui
paraît vrai, conforme à l'idée qu'il se fait de ce que doit être
la vérité révélée. Ce n'est pas le fait que tel est l'enseignement

de l'Ecriture et de la tradition acceptées par l'Eglise,
qui détermine M. le Chanoine à accepter aussi cette doctrine;
mais il me semble que c'est, au contraire, le fait que M. le

Chanoine approuve cette doctrine, qui fait qu'il l'accepte. Or,

cette manière de voir ne mène-t-elle pas à pleines voiles dans

toutes les inextricables difficuîtés du libre examen, du subjec-

tivisme? Et mon savant ami sait ce que cela vaut et où cela

conduit. Défendra-t-il cette cause?
M. le Chanoine Meyrick propose de considérer toutes les

Eglises dûment constituées (duly constituted) — il parle sans

doute des Eglises possédant les trois ordres et la succession

apostolique — qui admettent les Saintes Ecritures, les dogmes
formulés par les quatre premiers conciles, et les symboles des

apôtres et d'Athanase, comme membres d'une confédération,

qui serait, si je comprends bien son idée, l'idéal auquel nous

devons tendre. Il veut seulement que l'Orient ne demande

pas à l'Angleterre d'accepter le IIe concile de Nicée, et que

l'Angleterre n'impose pas à l'Orient ses XXXIX Articles (to

impose the dogmas of the 39 Art.).
Certainement, si nous étions au Ve siècle, la proposition

de M. Meyrick aurait été acceptable: car, à cette époque, ni

le IIe concile de Nicée, ni les XXXIX Articles n'existaient;
mais maintenant que les deux choses existent, il faut bien en

discuter la valeur. M. le Chanoine dit avec raison que les

XXXIX Articles ne sont pas des dogmes, mais bien des digues

(break-waters) contre les usurpations et les dogmes romains.

Je le veux bien, mais il s'agit de savoir, si, en se défendant

contre le pape, on ne tombe pas dans les bras des partisans

du libre examen ; et dans ce cas, le remède ne vaudrait pas

mieux que le mal; en tout cas, il est hors de doute que, si

l'Occident se reconstituait et redevenait ce qu'il était il y a



— 531 —

douze siècles, sa branche anglicane, dont je suis le premier à

reconnaître l'importance, n'aurait pas eu besoin de recourir
aux XXXIX Articles pour résister aux empiétements romains ;

elle aurait eu, par le fait même, des armes bien autrement
fortes

Dans ma dernière lettre à M. le Chanoine Meyrick, j'avais
touché un sujet de grande importance: j'indiquais les notables
divergences qui existent entre les opinions théologiques des
différents membres de l'Eglise anglicane. J'avais en vue les
écrits de quelques ecclésiastiques anglicans et quelques
conversations que j'ai eues avec quelques autres. Il me semblait
que, par exemple, entre un membre de la High-Church et un
membre de la Low-Church, il y avait des différences notables,
même dans les sphères dogmatiques, par exemple, sur l'autorité

de l'Eglise, sur la présence réelle, sur le libre arbitre, etc.
M. le Chanoine dit qu'il n'y a pas de différence dans la
manière de voir le dogme (the Catholic dogma). C'est une idée
toute nouvelle pour moi ; peut-être n'envisageons-nous pas d'une
façon identique le dogme? J'ai aussi touché le «Filioque».
M. le Chanoine voudrait, il me semble, que cette question fût
subordonnée à d'autres plus importantes; il dit qu'on pourrait
éloigner le «Filioque», s'il s'agissait de faciliter par là le
rapprochement entre nos Eglises. Ce point de vue est certainement

acceptable, mais, je le répète, les grands points de divergence

entre nous sont dans la manière de comprendre l'idée
de l'Eglise et de la vérité qu'elle proclame.

En terminant son intéressante «réponse», M. le Chanoine
Meyrick rappelle que, du temps de Constantin, le monde entier
était partagé en diocèses. Chacun d'eux avait sa propre Eglise,
son primat; ces Eglises étaient indépendantes l'une de l'autre,
mais elles étaient unies sous un seul chef, Jésus-Christ; un
seul esprit les animait (indwelling) ; elles avaient une seule
foi (la foi primitive), une seule discipline (the Episcopat), et
elles admettaient une seule autorité sur la terre (le concile
œcuménique). Actuellement, dit-il, le monde est divisé non
Pas en diocèses, mais en nations. Pourquoi cet ordre de
choses ne serait-il pas rétabli? Chacune de ces nations aurait
sa propre Eglise; ces Eglises nationales seraient pourtant unies
(yet united) et auraient un seul chef, un seul esprit, une seule
foi (telle qu'elle existait du temps de Constantin), une disci-



— 532 -
pline et une autorité suprême, se manifestant quand besoin
il y aurait (exerting itself when required). Cela ne serait-il pas,
demande M. Meyrick, une fédération d'Eglises orthodoxes,
constituant toutes ensemble l'Eglise une, sainte, catholique et

apostolique? Cela ne devrait-il pas être notre but?
Oui, sans doute, tel est le but de tous ceux qui comprennent

l'énorme portée qu'aurait la reconstitution de l'unité chrétienne.
Cette idée, remise en lumière par les anciens-catholiques, ces

représentants de l'ancienne Eglise orthodoxe d'Occident, nous
est profondément sympathique. Oui, nous (les orthodoxes

d'Orient), nous appelons de tous nos vœux la reconstitution
de l'ancienne Eglise, dans toute sa splendeur, dans toute sa

puissance. M. le Chanoine Meyrick veut quelque chose d'approximatif.

Il veut une «.fédération » ; mais si, comme il le veut,
toutes ces Eglises auront un centre commun, un dogme identique,
ce ne sera pas une fédération, mais tout simplement l'Eglise.
Cette idée de fédération, ce terme même, étaient absolument
inconnus dans l'antiquité et ne cadrent pas avec l'idée de

l'Eglise. En quoi la fédération de M. le Chanoine devrait-elle
différer de l'Eglise universelle? Peut-être voudrait-il qu'on

donnât aux membres de la fédération plus de liberté dans la

fixation du dogme ou bien voudrait-il limiter dans cette direction

la puissance de l'Eglise, par exemple, en rendant
immuable le dogme de Nicée, que M. le Chanoine approuve?
Mais cela ne serait pas du tout ce qui existait au temps de

Constantin. De plus, qui oserait poser ces limites, faire ces

réserves, ces conditions? En vertu de quel droit, de quelle

délégation? Tout cela me paraît devoir ouvrir une porte
(dérobée peut-être) au libre examen, qui nous mènerait beaucoup

plus loin que nous ne le voudrions. Si j'appuie sur la
différence entre l'Eglise une et l'Eglise federative, ce n'est
nullement pour chicaner sur des mots, mais parce que ces deux

termes indiquent des principes différents. Plaise à Dieu que

nous arrivions à une entente C'est un vœu de ma part
sincère.

Château de Pavlovsk, le 15/27 mai 1894.

Alexandre Kiréeff.


	Correspondances

