Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)
Heft: 7
Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 518 - —

CORRESPONDANCES.

I. Reply to Archpriest Janyscheff and General Kiréeff
by Canon MEYRICK.')

To the Editor of the Revue internationale de T'héologie.

Sir, I am so willing to find in M. Janyscheff a friend with
whom I can fight side by side against a common foe rather
than an antagonist, that his letter has given me great satis-
faction and pleasure. I accept it as a disclaimer on his part
of any desire to sever the Old Catholics from Anglicans as a
means or condition of their holding communion with the Oriental
Church. The words which gave us, I will not say offence, but
pain, were the following, “Without seeing in the Old Catholic
faith and worship any insuperable hindrance to rapprochement
with the Orthodox Eastern Church, I ventured in my first
pamphlet to express the opinion that such a hindrance might
be found in the fact of intercommunion between two Old Catholic
and some Anglican bishops”. The pamphlet in which these words
oceur is entitled, “Is the faith of the Anglo-American Church really
orthodox-catholic?”’ And M. Janyscheff proceeds (erroneously)
to attribute a Calvinistic character to some of the formularies
of the Church of England. I will not here argue this point with
M. Janyscheff. I am only too glad to learn that he has made
no proposals to the Old Catholics which might be detrimental
to the intercommunion existing between Old Catholics and
Anglicans. And I thank him for the courtesy of his letter.

I turn to General Kiréeff’s letter, which is the very mof:lel
of what a controversial letter ought to be—suawiter in modo, fo.?‘t@b‘@?'
in re—firm in maintaining truth, courteous in expressing 1t.

1) Voir le numéro précédent, p. 331—341.



— =519 —

He rightly begins by an enquiry whether we agree on
first principles. If not, argument would be useless. We do agree
on first principles. We agree in holding Vincentius’ principle
of Quod semper, quod ubique, quod ab ommnibus, and in refusing
to confound dogmas with theological opinions (p. 334). We
agree in holding that dogma is that which the Saviour taught
His Church, for it to preserve and transmit (p. 339), that is,
“the Faith once for all delivered to the Saints” (Jude, 3). We
~agree that the primitive or “Ancient Universal” Church (p. 335)
taught that faith or doctrine, and that we must maintain it.
But we do not agree that the primitive or “Ancient Universal”
. Church is the same thing as the Church of “the first eight
Centuries” (p. 332). We do not agree in thinking that “the pri-
mitive Church” and ‘“the Undivided Church” (that is, the
Church down to the moment of the formal rupture between
East and West) are convertible terms (p. 337).

The view taken by the Eastern Church, and maintained
by General Kiréeff, is apparently this, that our Lord endowed
His Church with the power of infallibly declaring the truths
that He had committed to it, as long as it was, and on the
condition of its being, united; thatit did accordingly hold and teach
one and the same doctrine down to the year 867, but from that
year forward (or else from the year 1053, whichever is more
Properly regarded as the date of the final rupture) it lost this
power, which has ever since been in abeyance. There are
very serious objections to this theory. First, we have no pro-
mise of the infallibility of the Church on condition of its unity.
Where is such a promise found? Secondly, it is impossible for
any one acquainted with ecclesiastical history to refuse to
confess that the Christianity of the sixth, seventh, and eighth
centuries was very different from that of the first, second, third,
fourth, and fifth. Gross darkness covered Western Christendom
a8 a cloud, and the East was far from escaping it. The germ
of many doctrines, acknowledged by the Eastern Church to be
Superstitious, were springing up and developing themselves. I
need only mention Papal Supremacy, Purgatory and those acts
and practices against which Photius had to protest. If at that
Period any dogmas had been put forth by a genuine (Ecumenical
Oouncﬂ, what could they have been but the reflexion of the
Wind of the Church at that time? For we have no promise of

Revue intern, de Théologie. Heft 7, 1894, 35



— 520 —

a miracle being worked to preserve Councils from errors—they
are the mouthpieces of the Church of the age in which they
are held—if the Church of the age is sound in the faith, the
enunciations of the Council are sound, if the Church is infected
with superstitions, so are the decrees of the Councils. If then we
held that the Second Council of Niceea were a legitimate Council
of the Church, we should not be bound to accept its dogmas
as anything else than the enunciation of the doctrines of the
Church of the eighth century, which might be more or less
sound or corrupt when tested by the rule of Quod semper,
quod ubique, quod ab ommibus. But, as is known, we do not
regard the second Council of Nicsea as more then a local synod
of the Patriarchate of Constantinople, not attended by rightfully
appointed delegates of other Churches, whose absence was
not condoned by the universal acceptance of the Synod’s
_decrees, as binding, by the various Churches. .

Our view is different from this. We hold, I may say to an
Eastern Churchman, with you, that our Saviour, besides com-
mitting His revelation to Holy Scripture (as S. Irengeus teaches),
delivered it to His living Church, to preserve and transmit.
But the Church consists of fallible men, and therefore the gold
committed to their trust might become mixed with alloy.
Otherwise why should StPaul have so earnestly impressed on
Timothy the duty of guarding the deposit (See Vincentius Lirl-
nensis on that point), and how indeed could the superstitions
which disfigure Christianity have arisen? At first, while the
memory of the Saviour and of His Apostles was fresh, and
while the world offered no seductions, the Church fulfilled ifs
founder’s injunctions. For four or five centuries the deposit
of the faith was kept intact in all essentials, but already in
the fourth century evil had so spread both within and without
the Church, that it became necessary to make an explicit state-
ment of what had hitherto been held implicitly. Hence the
Niceno-Constantinopolitan Creed, which, supplemented by the
baptismal Creed (known as the Creed of the Apostles) and t%le
Athanasian Creed, and by the dogmatic decrees of the Councils
of Ephesus and Chalcedon, formulates for us the Dogma of the
Church Catholic. To this Catholic dogma we believe thafg two
un-Catholic dogmas were added at the Second Council of Nicaea,
which will not bear the test of either Scripture or the Rule of



-

Vineentius, and that fifteen un-Catholic dogmas have been
added by the Latin Church, twelve of them contained in the
Creed of Pope Pius IV. and three of them created in our own
life-time.

I do then hold with General Kiréeff that the dogmatic
teaching of the “Ancient Universal’ or primitive Church is
binding on Christians of the present day, for I look upon it as
an honest and uncorrupt enunciation, in dogmatic form, of the
truths taught by our Saviour Jesus Christ and contained diffu-
sively in Holy Scripture. But this acknowledgment does not
carry with it any admission that we are bound to accept other
dogmas, set forth, and that informally, at the end of three more
centuries, which centuries the corruption of the Byzantine Empire
in the Kast and the irruption of the barbarians in the West -
made one of the most unlearned periods in the history of the
Church.

I venture to think therefore that all duly constituted Churches
which believe the Holy Scriptures and hold the dogmas formulated
at Niceea, Constantinople, Ephesus and Chalcedon, and in the
Apostles’ and Athanasian Creeds, should be regarded as equal
partners in the confederation of Churches, and that “Judah
should not vex Ephraim” by demanding an assent to the dogmas
of the Second Council of Niceea, and “Ephraim not vex Judah”
by demanding to impose the dogmas of the XXXIX Articles.

The XXXIX Articles—my friend has a little mis-apprehended
my meaning on this point—are a barrier thrown up partly to
support Catholic truth against heretics, but chiefly to keep back
the inflowing tide of Roman usurpation and dogma. They are
as much needed now as they were three centuries ago, and I
thank God they exist. We look upon them in the light that
some Oriental Churchmen regard the protests and doctrinal
statements of Photius and Cerularius against Papal aggressions
and innovations—a break-water behind which we are safe.

The differences of opinion which are characteristic of
English Churchmen and perplex on-lookers are easily explicable
if it be remembered (1) that we are a very outspoken race
(2) that where there is active life and vigorous thought, there
must be difference of opinion (3) that it is theological opinions,
not Catholic dogma, on which we differ. And we have already
agreed that differences in theological opinions are permissible.



— T BA2 —

One word in conclusion on the filiogue. If we believed
the doctrine false, we should of course remove it from every
formulary. But if we held it to be true, we might yet be willing
to remove it from the Niceno-Constantinopolitan Creed, on the
ground that it has been unlawfully inserted into it, if we found
that any adequate benefit would arise from our doing so, such
as removing one of the obstacles to intercommunion between
ourselves and Oriental Churchmen, but if this result would not
follow without our proceeding further in the same direction
than we are prepared to go, there seems to us no sufficient
cause for stirring the question. We consider both forms of
stating the doctrine of the Procession orthodox when properly
interpreted, and both forms easily liable to misinterpretation.

Before ending, allow me to thank you, M* Editor, for the
observations which you added to my last letter, throwing light
upon the conduct of your learned and respected countryman,
M. Guettée.

I am yours faithfully

May 7Tt 1894. F. MEYRICK.

At the close of Constantine’s reign the world was divided
into 14 dwwjgsas or “Dicceses”’. Each of these “diceceses” had
its own Church under its own Primate; they were independent
of each other and yet they were united with one another by
having one Head (the Lord Christ), one indwelling Spirit (the
Holy Ghost), one Faith (the Primitive faith), one Discipline (the
Episcopate), one supreme authority on earth (the (Ecumenical
Council). The world is not now divided in “diceceses” but info
“pations”. Ought not each nation to have its own Church under
its own Primate, independent of the other National Churches
and yet united with them by having one Head, one Spirit, one
Faith (such as it was in the days of Constantine), one Discipline,
one supreme authority (exerting itself only when required)?
Would not this be a Federation of orthodox Churches, constr
tuting together the one, holy, Oathohc and Apostolic Church?
Should not this be our aim?



II. Quelques Considérations sur la lettre de
M. le Chanoine Meyrick.

A Monstenr le Diveclenr de la « Revue Internationale de Théologie».

Monsieur le Directeur,

Plus que toute autre, une polémique théologique offre des
difficultés parfois insurmontables. Malgré le plus grand désir
d’arriver & une entente (et tel est certainement le cas entre
mon trés honorable antagoniste et ami, M. le Chanoine Meyrick,
et moi), on se trouve souvent dans une impasse, on se bute
a certaines idées qui n’admettent ni concessions ni compromis.
Cela tient a ce que les vérités révélées ne sont pas des vérités
relatives, mais bien des vérités absolues. Aussi n’avancons-
nous que lentement.

Il me semble pourtant que nos points de vue, nos prin-
cipes, se définissent, s’accentuent, ce qui est déja un bien; et
les questions incidentes, secondaires, qui entravent la marche
de la discussion, tombent d’elles-mémes. Je crois que M. Mey-
rick et moi, nous comprenons tres differemment 'autorité de I'E-
glise. Il s’agit d’abord de définir le caractere de cette autorité,
son infaillibilité ; ensuite il faut indiquer queile est cette Eglise
infaillible. Existe-t-elle réellement, et olt? Si nous pouvions
nous entendre sur ces deux questions, nous pourrions, je crois,
nous entendre sur tout le reste. Je n’ai pas besoin de dire
que, dans les quelques pages qui vont suivre, le lecteur ne
trouvera que des indications, des contours; mais je crois quils
suffiront pour préciser la différence qui existe entre la fagon
de voir de M. le Chanoine Meyrick et la mienne. J'ose sup-
Poser que certains membres de la « Haute Eglise (High Church)
anglicane » pourraient ne pas étre hostiles aux vues que je
vais exposer.

L’honorable chanoine (p. 519) dit que nous sommes d'ac-
cord sur les «premiers principes» (first principles),; qu'il
accepte le critérium de St. Vincent de Lérins, et qu'il ne con-
fond (confound) pas les dogmes avec les opinions théologiques;
nous affirmons tous deux, dit-il, que le dogme est ce que le
Sauveur a enseigné a son Eglise, afin que cet enseignement



— 524 —

fat gardé et transmis. Cela constitue la foi (the Faith) donnée
une fois pour toutes aux Saints (Jude III). Enfin, nous affir-
mons tous deux (we agree) que 'ancienne et primitive Eglise
a enseigné cette doctrine, et que nous devons la maintenir
(we wmust maintain it). |

: Jusqu'ici, nous sommes effectivement d’accord; je dois
pourtant dire que Jles raisons que nous pouvons avoir pour
accepter cette doctrine, de méme que #nofre maniére de 1'envi-
sager peuvent étre fort différentes; je reviendrai sur ce point
plus tard.

Un peu plus loin, M. le Chanoine ajoute pourtant que
nous différons sur l'extension a donner au terme «ancienne
Eglise». Moi, je I'étends aux huit premiers sicles, tandis qu'il
la restreint aux quatre premiers. Il dit que I'«Eglise ancienne»
et '«Eglise indivisée» ne sont pas des termes correspondants
(not convertible). _

Au point de vue chronologique, la chose est incontestable,
ces deux termes ne se couvrent pas; mais je crois pouvoir
affirmer que ces deux Eglises, celle des quatre premiers siécles
(I'Eglise ancienne) et celle des huit premiers siecles (I'Eglise
indivisée) sont également et au méme titre dépositaires et
gardiennes de la vérité, et ne forment qu'une seule et méme
Eglise.

Mon trés honoré antagoniste dit: L’opinion du général
Kiréeff parait étre que le Seigneur a octroyé a I'Eglise le
pouvoir de déclarer infailliblement les vérités qu'll lui a con-
fiées, fant qu’elle reste unie et & la condition qu’elle reste
unie; mais que, depuis le grand schisme, elle a perdu ce pou-
voir (ce don). J'ai dot m'énoncer d'une fagon bien peu claire
dans ma réponse (6° livraison, 1894): car, tres certainement,
telle n’est pas mon idée. (Je regrette que M. Meyrick n'indique
pas le passage de mes «Considérations» qui lui a fait faire
fausse route.) Je vais tacher d'étre plus explicite. Mon idée
est que le Seigneur a octroyé le don d’enseigner infailliblemen.t
la vérité révélée, sans aucune restriction, sans aucune condi-
tion. L'Eglise universelle a effectivement conserve jusqu’a ce
jour et conservera éternellement le don de promulguer des vérites
religieuses irréformables. Si une partie de cette Eglise se s€épare
et constitue une Eglise & part, professant une doctrine dogma-
tique entachée d'erreur, cette partie séparée de I'Eglise-mere



ne peut pas prétendre conserver les dons octroyés a 1'Eglise
primitive, qui subsiste comme auparavant, avec tous ses droits
et privileges, et avec toute son infaillibilité: car ces dons ne
sont pas inhérents & une wuwifé comprise dans un sens maté-
riel, & une unit¢ mécanique, mais bien & la fidélité au dogme
ce dogme est #n, et tous ceux qui le professent, qui 'ont pro-
fessé, forment 1'Eglise universelle,; de plus, j'affirme que cette
Eglise, bien qu’elle ne se soit pas réunie en concile cecumé-
nique depuis plus de douze siecles, s’est maintenue jusqu’a
nos jours, conformément a la promesse de Jésus-Christ, et qu’elle
peut encore parler aujourd’hui et demain avec la méme auto-
rité et la meéme infaillibilité avec lesquelles elle a parlé au
premier concile de Nicée. ,

M. le Chanoine Meyrick dit que, dans les VIe, VII® et
VIII® siecles, d'épaisses ténebres (gross darkmess) couvraient
comme un nuage tout le monde chrétien (surtout l'occident);
qu'a cette époque surgirent des doctrines qui devinrent plus
tard des hérésies (la suprématie du Pape, etc.). Il ajoute que,
si &4 cette époque on avait convoqué un concile cecuménique,
i aurait ervé, il aurait reflété les erreurs de son époque, car
un concile w'est que le porte-voix (mouthpiece) de som époque:
si 'Eglise de telle ou telle époque est saine dans sa foi (Sound
in the faith), tels sont aussi les décrets (emunciations) du con-
cile qui la représentera; si I'Eglise est infectée de supersti-
tions, les décrets du concile le seront également (p. 520)!

Il me serait impossible de signer un arrét de ce genre,
d’accepter ce point de vue. Jaccepte dans toute son étendue
la promesse qu'a faite & son I'Eglise le Seigneur, que jamais
l’aide de 1'Esprit-Saint ne lui fera défaut, que jamais les portes
de l'enfer ne prévaudront contre elle. Qu'on appelle ce don
miraculeux ou non, peu importe. Cette promesse, le Seigneur
'a remplie; Il continue a la remplir et Il la remplira encore
dans 'avenir.

Je ne discuterai pas ici la question tres intéressante de
l'influence qu'exerce un milieu plus ou moins civilisé ou «cou-
vert de ténebres» sur le développement du sentiment reli-
gleux; il y aurait beaucoup a dire. Il serait extrémement diffi-
Qile d’affirmer que le sentiment religieux grandit ou décroit
€n proportion de la somme des progrés de nos connaissances
(ce que généralement on est convenu d’appeler civilisation).



— 5260 —

L’Europe actuelle est certainement plus savante, a plus de
connaissances que celle du temps de Néron, par exemple. Eh
bien! serait-elle capable de fournir autant de martyrs pour la
vérité religieuse qu’a cette époque? de martyrs allant awvec joie
se faire dévorer par les bétes fauves du cirque? On pourrait
prendre un exemple moins éloigné. Les compatriotes de mon
honorable adversaire sont actuellement infiniment plus savants
qu'ils ne 1'étaient a la fin du XII® siecle; je n'oserais pourtant
pas affirmer que, si le héros «au Cceur de lion» revenait dans
sa bonne ville de Londres, il réussirait & lever une armée de
croisés comme il 'a fait en 1190. Les trois siecles de ténébres
dont parle M. Meyrick ont pourtant produit des hommes comme
St. Grégoire le Grand, comme Maxime le Confesseur, St. Jean
Damascéne, Théodore Studite, etc.

L'Eglise universelle ne change pas dans son essence; elle
ne peut pas étre «ddfigurée» par les gens superstitieux qui
en font partie; la vérité chrétienne reste intacte, et intacte
elle se transmet aux générations suivantes; et ses sacrements
restent valides, et il en est de méme de sa sainteté, qui reste
intacte malgré les pécheurs qui sont ses membres.

M. Meyrick parle des hérésies qui ont surgi a cette €po-
que de ténebres; mais celles des quatre premiers siécles, celles
des gnostiques, d'Arius, de Macédonius, etc.; ont-elles €té
moindres? Si nous admettions que I'Eglise réunie en un Véri-
table concile cecuménique (@ genuine cecumenical Council) pout-
rait errer en matiére de dogme, nous tomberions dans d'in-
surmontables difficultés; ce serait mettre en question tout I'édi-
fice de 'Eglise et entrer a pleines voiles dans la mer du libre
examen, et mon savant ami sait mieux que moi oll cela nous
menerait}). Nous accusons avec raison le pape d'avoir con:
fisqué en sa faveur un droit que le Seigneur n’avait accordé
qu'a son Eglise, d'avoir monopolisé ce privilege; mais ne
commettrions-nous pas une erreur également grande, en nous
emparant, chacun pour son compte privé, de cette méme preé-
rogative? ne ferions-nous pas un pape de chacun de nous ¢ Qe
sont 1a sans doute des questions ardues, mais on ne peut sortir
de ces difficultés qu'en admettant franchement et catégorique-

1) Tout d’abord cela nous priverait de notre confiance dans les Samtes’Ecrf
tures, dont l'authenticité serait facilement mise en doute, si elle n’était a«PP“_.'Y‘C"E P2
Pautorité de I’Eglise.



E i

ment l'autorité de I'Eglise, et en nous soumettant & cette Eglise,
qui, selon moi, est comstamment, sans intervuption aucune,
guidée par le Saint-Esprit, qui nous unit mystérieusement a
Dieu par la foi et les sacrements, et qui défend la vérité toutes
les fois. qu’elle est mise en péril par une chéresie. Tel a ¢té
son role dans le passé, tel il est dans le présent, et tel il sera
dans l'avenir!

M. le Chanoine Meyrick affirme, et avec raison, que nous
sommes du méme avis sur les quatre premiers conciles cecu-
méniques, mais pas sur les trois suivants, surtout pas sur le

- second concile de Nicée. C’était, dit-il, une époque de ténebres;

ces conciles étaient tenus en Orient sans que les autres Eglises
y fussent représentées par des délégués diiment nommés (7ighi-
Jully appointed). Cette absence ne fut pas corrigée (condoned)
par le fait que I’Eglise entiere accepta les décisions qui y ont
€té prises. IL’Eglise est composée d’hommes faillibles, et 'or
qui a été confié a leur garde peut étre (might become) mélé a
de l'alliage. On ne saurait expliquer autrement les «supersti-
tions qui défigurent la chrétienté». Au début, dit-il, tant que
la mémoire du Sauveur et de ses apotres était fraiche (fresh)
et que le monde n'offrait pas de séductions, 'Eglise remplis-
sait les ordres (imjunctions) de son fondateur; plus tard, le
legs du Christ ne fut plus gardé intact: de 12 la nécessité de
la convocation des conciles cecuméniques, la nécessité de pré-
ciser explicitement ce qui jusque 14 avait été tenu (keld) im-
Plicitement. La doctrine des quatre premiers conciles était
vraie, et le Rév. Chanoine I'admet. Plus tard, dit-il, les choses
ont changé, et au VII® concile (787) on ajouta a la doctrine
Chrétienne des dogmes non catholiques (#ncatholic), qui ne
Supportent pas la critique, ni d'apres 1'Ecriture-Sainte, ni
d’apres la régle de St. Vincent!

Clest un point de vue que nous ne saurions accepter. Je
Nentreprendrai pas de discuter le co6té historique de la ques-
tion relative aux décisions dogmatiques des VI° et VII® con-
ciles cecuméniques. Je suppose que ce ne sont pas les con-
damnations des doctrines entachées de mnestorianisme déja
condamnées précédemment, ni celles des doctrines monothe-
lites, qui embarrassent M. Meyrick. Ce sont sans doute les
QéCi_Sions du second concile de Nicée concernant le culte des
Images, qui pourraient étre une pierre d’achoppement pour un



— 528 —

protestant, ou pour un anglican «libéral». Il me semble pour-
tant qu’il suffit de lire attentivement, et sans parti pris, la
décision du VI1I® concile, pour voir qu’elle ne contient rien
d’«objectionnable » ). Il est incontestable que le culte des images,
de méme que le culte des Saints, a donné lieu & de grands abus,
tant en Occident qu’en Orient; toute doctrine mal interprétée peut
donner naissance a une erreur. Cependant, «abusus non tollit
usum», ce n'est pas la loi qui est défectucuse, mais bien son
application; ce n’est pas 1'Eglise qui erre, mais nous qui sou-
vent comprenons mal ce qu’élle nous enseigne.

M. Meyrick dit que les trois derniers conciles cecuméni-
ques peuvent étre attaqués a deux points de vue, 1° comme
ayant été tenus sans la coopération des autres Eglises (il
appelle le VII® a local Synod of the Patriachate of Constanii-
nople, p. 520); et 2° comme n'ayant pas regu la sanction de
I’'Eglise universelle. A quoi je réponds que, si la présence de
beaucoup d’évéques, représentant leurs diocésains, est tres
désirable pour constater le sentiment de 1'Eglise universelle, il
s'en faut de beaucoup que cela soit une condition sine qua
non de son acceptation par I'Eglise. Le deuxiéme concile de
Nicée était effectivement peu nombreux (il I’était pourtant plus
que le premier qui comptait 318 membres, tandis que le second
en comptait 367). En général, ’Occident était peu représenté
aux conciles; il Pétait principalement par les légats ou les
fondés de pouvoir du patriarche d’Occident?).

Mais cela n'a pas empéché 'Occident entier de reconnai-
tre finalement tout ce que ces conciles ont décidé et promulgué.

Jai dit plus haut que la non-acceptation des décisions d'un
concile par I'Eglise entiére était un chef d’accusation bien
plus sérieux. Mais cela a-t-il été le cas avec le deuxiéme co.n-
cile de Nicée? Que voyons-nous en réalité? Jamais, je Crois,
les décisions d’'un concile cecuménique n'ont été acceptées par
'Eglise sans une opposition plus ou moins vive de la part de
ceux qui y ont été condamnés. Les canons de Nicée de 787

') Je me permets de rappeler au Rév. Chanoine notre correspondance a ¢¢
sujet dans le «Foreign Church Chronicle ».

#) Parmi les Peres du second concile’ de Nicée, nous voyons siéger?
légats du pape, les évéques de la Sicile, de la Sardaigne et de 1'ltali
ainsi que trois représentants des diocéses qui se trouvaient dans les con
Russie ‘actuelle.

outre les
e du Sud,
ns de la



— 529 —

n'échappérent pas a cette régle. Charlemagne, qui, comme
tous les grands hommes politiques, se mélait de faire de la
théologie (généralement de la mauvaise), soumit ces canons au
concile de Francfort de 794, qui les rejeta (de bonne ou de
mauvaise foi, on ne saurait le dire maintenant); mais le pape
Adrien tint bon, et ses successeurs firent peu a peu accepter
la décision du concile; le culte des images et des Saints exis-
tait & Rome de tout temps. Ce culte, la chose me parait indu-
bitable, fit pendant de longs siécles partie de la doctrine ca-
tholique romaine (il est vrai, avec tous ses défauts et ses abus,
mais aussi avec tous ses bons coOtés), exactement comme en
Orient. Peut-on dire, en vérité, que le culte des images et
des Saints n'a pas recu la sanction de I'Eglise universelle?
Peut-on contester aussi que les réformateurs du XVI° siecle
n'aient pas dépassé sous ce rapport (comme sous beaucoup
d’autres) les limites du nécessaire? Il est difficile de les en
trop blamer. Quelle est la réforme humaine qui n’a pas dé-
passe son but primitif? Les réformateurs du XVI° siecle, voyant
les grossiers abus qu'engendrait le culte défectueusement com-
pris des images, 'ont tout simplement rejeté, au lieu de 'amen-
der; ils ont, comme on dit en allemand, «das Kind mit dem
Bade ausgeschiittet». IIs n’ont certainement pas agi comme
ils auraient da agir.

Mais ces divergences entre M. Meyrick et moi sont d'un
genre secondaire; la grande difficulté qui nous sépare, est
notre maniere, absolument différente, opposée méme, d&'envisa-
8er lautorité de I Eglise. Je tacherai de préciser les principes
qui nous guident dans cette question. Pour moi, 1° il existe
en religion une vérité absolue, révélée et indiscutable; 2° cette
VErit€ est confiée 2 la-garde de I'Eglise universelle; 3° cette
Eglise a existé, existe et existera éternellement; 4° ses déci-
~ sions sont irréformables (infaillibles). Le tout — en vertu de
. la promesse du Seigneur. Je m'empresse de remarquer que
Jésus~Christ, en fondant son Eglise, n’a précisé ni son exten-
s.ion, ni son siége. Elle peut se composer de 'humanité en-
titre ou d'une toute petite communauté, comme au temps des
apotres; elle peut aussi changer de place, disparaitre dans un
endroit (la grande Eglise africaine), tout en existant dans un
alitre, et apparaitre dans un nouveau. Je remarque encore, et
“J’lnsiste sur ce point capital, que, quand je parle de I'éternelle



— 530 —

infaillibilité¢. de I'Eglise et de son absolue autorité, je n’ai en
vue que V'Eglise @cuménique et sa foi.

Je crois ne pas me tromper en affirmant que telle n’est
pas l'idée de mon honorable antagoniste. Il me semble que,
tout en admettant la doctrine des quatre premiers siécles et
des quatre premiers conciles cecuméniques, il ne 'admet que
parce qu'z/ la trouve juste, parce que ce qu'elle énonce luz
parait vrai, conforme a l'idée qu'#l se fail de ce que doit étre
- la  vérité révélée. Ce n'est pas le fait que el est lenseigue:
ment de I'Ecriture et de la tradilion accepiées par UEglise,
qui détermine M. le Chanoine & accepter aussi cette doctrine;
mais il me semble que c'est, au contraire, le fait que M. le
Chanoine approuve cette doctrine, qui fait qu’il ’accepte. Or,
cette manieére de voir ne meéne-t-elle pas a pleines voiles dans
toutes les inextricables difficultés du libre examen, du subjec-
tivisme? Et mon savant ami sait ce que cela vaut et oll cela
conduit, Défendra-t-il cette cause?

M. le Chanoine Meyrick propose de considérer toutes les
Eglises dtment constituées (duly constituted) — il parle sans
doute des Eglises possédant les trois ordres et la succession
apostolique ? — qui admettent les Saintes Ecritures, les dogmes
formulés par les quatre premiers conciles, et les symboles des
apotres et d'Athanase, comme membres d’une confédération,
qui serait, si je comprends bien son idée, I'idéal auquel nous
devons tendre. Il veut seulement que I'Orient ne demande
pas a I’Angleterre d'accepter le II° concile de Niceée, et que
PAngleterre n'impose pas & 'Orient ses XXXIX Articles (/0
impose the dogmas of the 39 Art.).

Certainement, si nous étions au V° siécle, Ia propos1t10n
de M. Meyrick aurait été acceptable: car, a cette €poque, ni
le: 1° concile: deNiege, . ni less X XXX Articles n'existaient;
mais maintenant que les deux choses existent, il faut bien en
discuter la valeur. M. le Chanoine dit avec raison que les
XXXIX Articles ne sont pas des dogmes, mais bien des digues
(break-waters) contre les usurpations et les dogmes romains.
Je le veux bien, mais il s'agit de savoir, si, en sé défendant
contre le pape, on ne tombe pas dans les bras des partisans
du libre examen; et dans ce cas, le remeéde ne vaudrait pas
mieux que le mal en tout cas, il est hors de doute que si
1’0cc1dent se reconstituait et redevenait ce quil était i ¥ 2



—= - H31 —

douze siecles, sa branche anglicane, dont je suis le premier a
reconnaitre l'importance, n'aurait pas eu besoin de recourir
aux XXXIX Articles pour résister aux empidtements romains;
elle aurait eu, par le fait méme, des armes bien autrement
fortes! ' ‘

Dans ma derniere lettre a M. le Chanoine Meyrick, javais
touché un sujet de grande importance: j'indiquais les notables
divergences qui existent entre les opinions théologiques des
différents membres de 1’Eglise anglicane. J'avais en vue les
écrits de quelques ecclésiastiques anglicans et quelques con-
versations que j'ai eues avec quelques autres. Il me semblait
que, par exemple, entre un membre de la High-Church et un
membre de la Low-Church, il y avait des différences notables,
méme dans les sphéres dogmatiques, par exemple, sur l'auto-
rit¢ de I’Eglise, sur la présence réelle, sur le libre arbitre, etc.
M. le Chanoine dit qu'il n'y a pas de différence dans la ma-
niere de voir le dogme (the Catholic dogma). Clest une idée
toute nouvelle pour moi; peut-étre n'envisageons-nous pas d'une
facon identique le dogme? J’ai aussi touché le «Filioque ».
M. le Chanoine voudrait, il me semble, que cette question fiit
subordonnée & d'autres plus importantes; il dit qu'on pourrait
¢loigner le «Filioque », s'il s'agissait de faciliter par 1a le rap-
prochement entre nos Eglises. Ce point de vue est certaine-
ment acceptable, mais, je le répéte, les grands points de diver-
gence entre nous sont dans la manieére de comprendre l'idée
de I'Eglise et de la vérité qu'elle proclame.

En terminant son intéressante «réponse», M. le Chanoine
Meyrick rappelle que, du temps de Constantin, le monde entier
€tait partagé en dioceses. Chacun d'eux avait sa propre Eglise,
Son primat; ces Eglises étaient indépendantes I'une de Pautre,
mais elles étaient unies sous un seul chef, Jésus-Christ; un
Seul esprit les animait (Zndwelling), elles avaient une seule
foi (la foi primitive), une seule discipline (the Episcopat), et
clles admettaient une seule autorité sur la terre (le concile
Lcumenique). Actuellement, dit-il, le monde est divisé non
Pas en dioceses, mais en nations. Pourquoi cet ordre de
choses ne serait-il pas rétabli? Chacune de ces nations aurait
S8 propre Eglise; ces Eglises nationales seraient pourtant unies
(y(_zt united) et auraient un seul chef, un seul esprit, une seule
foi (telle qu'elle existait du temps de Constantin), une disci-



— B32 -

pline (?) et une autorité supréme, se manifestant quand besoin
il y aurait (exerting itself when requived). Cela ne serait-il pas,
demande M. Meyrick, une fédération d’Eglises orthodoxes,
constituant toutes ensemble I’Eglise une, sainte, catholique et
apostolique? Cela ne devrait-il pas étre notre but?

Oui, sans doute, tel est le but de tous ceux qui comprennent
I’énorme portée qu’aurait la reconstitution de 'unité chrétienne.
Cette idée, remise en lumiére par les anciens-catholiques, ces
représentants de l'ancienne Eglise orthodoxe d’Occident, nous
est profondément sympathique. Oui, nous (les orthodoxes
d’Orient), nous appelons de tous nos vceux la reconstitution
de l'ancienne Eglise, dans toute sa splendeur, dans toute sa
puissance. M. le Chanoine Meyrick veut quelque chose d'approxi-
matif. Il veut une «fédération>»; mais si, comme il le veut,
toutes ces Eglises auront un centre commun, un dogme identique,
ce ne sera pas une fédération, mais tout simplement /' Eglise.
Cette idée de fédération, ce terme méme, étaient absolument
inconnus dans lantiquité et ne cadrent pas avec lidée de
I'Eglise. En quoi la fédération de M. le Chanoine devrait-elle
différer de IEglise universelle? Peut-étre voudraitil qu'on
donnat aux membres de la fédération plus de liberté dans la
fixation du dogme? ou bien voudrait-il limiter dans cette direc-
tion la puissance de I'Eglise, par exemple, en rendant im:
muable le dogme de Nicée, que M. le Chanoine approuve?
Mais cela ne serait pas du tout ce qui existait au temps de
Constantin. De plus, qui oserait poser ces limites, faire ces
réserves, ces conditions? En vertu de quel droit, de quelle
délégation? Tout cela me parait devoir ouvrir une porte (dé
robée peut-étre) au libre examen, qui nous meénerait beaucoup
plus loin que nous ne le voudrions. Si jlappuie sur la difté-
rence entre 1'Eglise une et 'Eglise fédérative, ce n'est nulle-
ment pour chicaner sur des mots, mais parce que Ces deux
termes indiquent des principes différents. Plaise a4 Dieu queé
nous arrivions a une entente! Clest un voeu de ma part e
sincere.

Chdatean de Pavlovsk, le 15/27 mai 1894,

ALEXANDRE KIREEFF.




	Correspondances

