
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 7

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 505

VARIÉTÉS.

I. Der Ausgang des griechischen Reiches in Byzanz und
sein letztes diplomatisches Geheimnis, oder die
berühmte geheimnisvolle Unionsrede des Joseph Bryennios

zum erstenmal durch die Geschichte erklärt.
(Auszug ans einem Vortrag des hochwürdigsten Herrn Erzbischofs Dr. Nikephokos

Kalogebas von Patras.) *)

Einer der geistig bedeutendsten Männer in Kirche und
Staat war im byzantinischen Reiche unter der Regierung des
Kaisers Manuel Paläologos (1391—1425) der Mönch Joseph
Bryennios von Konstantinopel. Als Politiker hervorragend wie
als Theologe, wurde er häufig zu diplomatischen Sendungen
politischer und kirchlicher Art verwendet. Ebenso stand er
in seiner regelmässigen Thätigkeit als Prediger und als Lehrer
der Theologie zu Konstantinopel in hohem Ansehen. Männer
wie der spätere Patriarch Gennadios Scholarios rühmen ihn als
ihren Lehrer ; und seine Grundsätze waren es, die zur Zeit des
Konzils von Florenz und nachher in der nationalgesinnten Partei,
besonders bei deren Führer, dem Erzbischof Markos Eugenikos,
massgebend blieben. Er selbst starb vor dem Konzil von

Nixr](pÓQov àqyisTcìGxórtov it. Uaxqmv {xov KaXoysqa) xd sG%axa
xov sv BvÇavxicp cEXXr]vixov xqdxovç xai xò xsXsvxatov âinXwfiaxixôv
avxov anÓQQrjxov rjxoi 'ImCrjg) xov Bqvsvviov o TtsQiaôofxsvoç fivGxr]-
Qimârjç êvmxixoç Aoyoç vvv ttqcöxov âid xrjç iGxoçiaç êQ}xr}vsvo[xsvoç.
Veröffentlicht im Ì.Band der im Verein „Hellenismos" gehaltenen Vorträge, dessen
Ehrenpräsident der Erzbischof von Patras ist : 'ExaiQsia 6 'EXXrjviffßoc. Td
sv avxfj yivófisva dvayvmGfihxa. Tófioc Ä. Athen 1894. (p. 5—23.)



— 506 —

Florenz [das Jahr ist nicht genauer bekannt, zwischen 1431

und 1438]. — Eine Ausgabe seiner Werke veranstaltete Eugenios
Bulgaris in 3 Bänden, Leipzig 1768—17841).

Dieser Mann nun pflegte davon zu sprechen und sorgte
dafür, dass sich nah und fern das Gerücht verbreitete, er
werde, wenn einmal ein ökumenisches Konzil zu stände komme,
auf demselben vor den versammelten Bischöfen des Morgenlandes

und Abendlandes eine Rede halten und darin Gründe

vorbringen, durch welche die ersehnte Union der beiden
getrennten Hälften der Kirche sofort ohne Zweifel und ohne

Widerspruch zu stände gebracht werde. Allen Versuchen, über
die geheimnisvollen Andeutungen hinaus etwas Bestimmtes
darüber aus ihm herauszubringen, wich er jedoch geschickt
aus ; wenn er wirklich vor dem Zusammentreten des erwarteten
Unionskonzils sterben sollte, so werde er seine Gedanken zur
Benützung für andere schriftlich hinterlassen2). Er nahm aber

sein Geheimnis mit ins Grab. Das jedoch hatte er erreicht,
dass man lange Zeit hindurch das nicht Existierende als etwas

Existierendes betrachtete und daran glaubte, dass er wirklich,

Die Thatsache, wie wenig Joseph Bryennios im Abendlande gekannt ist,

erinnert uns wieder einmal daran, wie viel hier für die Kenntnis der byzantinischen

Litteratur noch zu thun übrig ist, deren Studium in Deutschland erst in jüngster
Zeit eifriger betrieben wird, besonders erfolgreich durch Professor Krumbacher in

München. In älteren Werken finden wir Notizen über Joseph Bryennios : bei Leo

Allatius, De Ecclesiae occidentalis atque orientalis perpetua consensione (Colomae

Agripp. 1648), p- 863 s. Fabricius, Bibliotheca Graeca, Vol. X, p. 525 s. Du Pin,

Nouvelle Bibliothèque des auteurs ecclésiastiques, T. XII, p. 121. Vergi, auch

Schröclch, Christi. Kirchengesch., Bd. 34, S. 430 f., und die kurze Notiz in Jochers

Gelehrtenlexikon. In den neueren encyklopädischen Werken, theologischen und

allgemeinen, auch den grössten und wissenschaftlichsten, sucht man meist selbst

eine Erwähnung des Namens vergeblich. Das einzige von Belang, was ich finden

konnte, ist der Artikel von Ph. IL KüTb in der Allgemeinen Encyldopääie von

Ersch und Gruber, IL Sektion, Band 23, S. 182 f. (1844.) Vergi, das griech. Werk

von Demetrakopulos, 'OqooôoÇoç cEXXdç (Leipzig 1872), S. 90 f. Von der oben

genannten einzigen Ausgabe der Werke sagte Külb in dem genannten Artikel schon

vor 50 Jahren : sie „ist für Griechenland gedruckt und scheint in andern Ländern

sehr selten und fast unbekannt zu sein". Ich kann beifügen, dass sie auch in

einzelnen grösseren deutschen Bibliotheken vergebens gesucht wird. — Einen

Brief des Joseph Bryennios hat neuerdings M. Treu veröffentlicht in Krumbachers

Byzant. Zeitschrift I (1892), S. 93 ff, mit Angaben über eine handschriftliche

Briefsammlung desselben.

2) Vergi. Syropulos, Geschichte des Konzils von Florenz, VIII, 7. (ed. ß-

Creyghton, p. 228 s.)



— 507 —

wenn er ein Unionskonzil noch erlebt hätte, auf demselben mit
gewichtigen und unwiderstehlichen Gründen die Union hätte
befördern können. Dass das Gerücht auch in das Abendland
gedrungen war, bezeugt unter anderm die Ansprache, die der
Kardinal Julian Cesarini zu Ferrara in der vorbereitenden
Sitzung an die Griechen hielt1).

So unerklärlich und rätselhaft man es finden musste, auf
welche geheimnisvolle Weise der einzelne Mann das schwierige
Werk so zuverlässig zu stände zu bringen sich getraute, so

glaubte man doch im Morgenlande wie im Abendlande um so

lieber daran, je mehr jeder Teil aus einer wirklich zu stände
kommenden ernstlichen Union äussere Vorteile für sich
erwartete. Der einzige, der an dem immer. von neuem
auftauchenden Gerüchte von einer bevorstehenden Union keine
Freude hatte, war der Sultan, der immer nur auf den günstigen
Moment wartete, den letzten Lebensfunken des christlichen
byzantinisch-griechischen Reiches auszublasen, und durch dieses
Gerücht immer wieder zurückgeschreckt wurde. Je mehr wir
aber die historischen Zeitverhältnisse betrachten und überlegen,
desto mehr verliert das Geheimnis des Joseph Bryennios den
Charakter des Geheimnisvollen und enthüllt uns seinen wahren,
historischen und diplomatischen Charakter. Dies wird noch
klarer werden, wenn wir zunächst die Unionsverhandlungen des
Kaisers Manuel und seine wahren Absichten dabei genauer
betrachten.

Kaiser Manuel zeigte immer dann einen grossen Eifer für
die Wiedervereinigung der Kirchen, wenn er durch dieses
Verhalten dem bedrängten Reiche einige Erleichterung zu
verschaffen hoffte. Seiner inneren Meinung nach war er jedoch
einer Union der orientalischen Kirche mit dem Papste immer
abgeneigt, weil er durch lange und bittere Erfahrung zu der
Überzeugung gekommen war, dass eine wahrhafte Union auf
richtiger Grundlage nicht möglich sei, während eine bloss
äusserlich abgeschlossene Union, oder ein weitgeführter
Versuch, der schliesslich doch scheiterte, nicht nur keinen Nutzen,
sondern den grössten Schaden bringen musste. Gegen diese
seine innere Meinung aber finden wir ihn in den letzten zehn
Jahren seines Lebens in fortgesetzten Unterhandlungen mit

') Syropulos, V, 4. (p. 116 s).



— 508 —

Papst Martin V. über die Abhaltung eines Unionskonzils. Die
Erklärung dieses Verhaltens ergiebt sich aus der Betrachtung
der beständig drohenden Türkengefahr.

Mit dem Sultan Muhammed, dem Sohne des Bajazet, stand
der Kaiser zwar in freundschaftlichen Beziehungen ; aber trauen
konnte er ihm doch nicht, und noch weniger dessen Sohne

Murad. So kam er dazu, es zur Sicherung seines Reiches für
politisch zu halten, wenn er die Frage der Union in Fluss

brächte, nur als Schreckmittel gegen die Türken, nicht in der

Absicht, etwas zu Ende zu führen. So sandte er im Jahre 1415

den Johannes Eudaemon als Gesandten zu Unionsverhandlungen
nach Rom ab. Dieser war in Rom bei der Inthronisation
Martins V. (1417) zugegen und knüpfte darauf mit diesem

neuen Papste Verhandlungen an. Er teilte ihm den Wunsch
des Kaisers nach der Wiedervereinigung der getrennten Kirchen
mit, stellte ihm auch die Unterstützung desselben in Aussicht,
dem Papstschisma ein Ende zu machen und dem Papste zu Rom

die allgemeine Anerkennung im Abendlande zu verschaffen;
er verkündete dem Papste auch, dass der Kaiser ihm die Wahl
von Gattinnen für seine beiden Söhne, den Thronfolger Johannes

und Theodoros, übertrage1). Der Papst Martin sandte
unverzüglich Schreiben an den Kaiser und den Patriarchen von

Konstantinopel, in denen er seine Freude über den Eifer des

Kaisers für die Wiedervereinigung der Kirchen aussprach und

als Folge der Union besonders den Orientalen grosse Vorteile
in Aussicht stellte. Der Kaiser und der Patriarch schrieben

darauf sofort wieder warme Danksagungen an den Papst für
seine Bereitwilligkeit, und erklärten zugleich, dass für das

Zustandekommen der gemeinsam ersehnten Union die Abhaltung
eines ökumenischen Konzils in Konstantinopel notwendig sei.

Der Papst kannte die bedrängte Lage der Griechen wohl, da

aber auch sein Interesse in Europa ihm das Zustandekommen
der Union wünschenswert erscheinen liess, so willigte er in die

Wahl des Ortes ein. So zogen sich die Verhandlungen hin bis

1422, als der Papst während der damaligen Belagerung Kon-

stantinopels durch Murad den geeignetsten Zeitpunkt gekommen

glaubte und einen Legaten an den Kaiser und den Patriarchen

sandte, um mit diesen die Zeit für das Zusammentreten des

l) Syropulos, II, 5. 6. (p. 4.)



— 509 —

Konzils in Konstantinopel zu vereinbaren. Als aber infolge
davon, in der Erwartung der nun demnächst stattfindenden
Synode und der daher zu erwartenden Unterstützung der
Griechen aus dem Occident, die Belagerung bereits wieder
aufgehoben wurde und Konstantinopel für diesmal wunderbar
gerettet war, gab der Kaiser dem Legaten ausweichende
Antworten und schob die Abhaltung des Konzils wieder ins
Unbestimmte hinaus1). So verlangte es der geheime politische
Zweck des Kaisers. Die in dessen Absichten nicht Eingeweihten
jedoch glaubten ernstlich an die bevorstehende Abhaltung des
Konzils.

Welches war nun der politische Grund, aus dem der Kaiser
die Versammlung der Bischöfe immer wieder von einer Zeit auf
die andere ins Unbestimmte verschob? Wir kennen ihn, und
zwar nach der eigenen Erklärung des Kaisers Manuel. Am
Ende seines Lebens enthüllte dieser seine darin geübte Politik
seinem Sohne und Nachfolger Johannes, in Gegenwart des

Geschichtschreibers Georgios Phrantzes, der in seiner nach der
Eroberung von Konstantinopel geschriebenen Chronik darüber
berichtet, unter eidlicher Bekräftigung der Wahrheit seines

Berichtes2). „Mein Sohn", sagte Kaiser Manuel nach diesem
Berichte zu dem Thronfolger, „wir wissen zuverlässig und wahrhaftig

aus dem innersten Herzen der Ungläubigen heraus, dass
sie gewaltige Furcht hegen, wir möchten uns mit den
abendländischen Christen verständigen und vereinigen. Denn sie
glauben, wenn dieses geschähe, so würde ihnen von den
besagten Abendländern unsertwegen grosses Unheil widerfahren.
Beschäftige dich also mit der Synode und sorge dafür besonders
dann, wenn du die Ungläubigen fürchten musst; lass dir aber
ja nie beikommen, dieselbe wirklich in Ausführung zu bringen.
Denn so wie ich unsere Leute kenne, sind sie nicht geneigt,
eine andere Art und Weise der Vereinigung ausfindig zu machen,
als dass sie die Abendländer auf den Standpunkt zurückführen
wollen, wo wir von Anfang waren. Das ist aber unmöglich.
So fürchte ich denn fast, es möchte daraus noch eine schlimmere

Spaltung entstehen, und dann wäre es den Ungläubigen
offenbar."

*) Syropulos, II, 10.
2) Phrantzes, Chron. II, 13. (Migne, Patrologia Graeca, T. 156, p. 784 s.)
2-



— 510 —

Diese Unterredung des Kaisers mit seinem Sohne fällt
jedenfalls in die letzte Lebenszeit des ersteren, wohl in sein
letztes Lebensjahr, während er, wie eine bisher unbekannte
historische Quelle, eine Moskauer Handschrift, berichtet, am ;

9. Februar 1423 nochmals Unterhandlungen mit den Gesandten
des Papstes angeknüpft hatte.

Dies war also das diplomatische Geheimnis des Kaisers
Manuel. Da er sah, dass das Reich dem Untergang entgegengehe,

so wusste er in der äussersten Not, um das Verhängnis
wenigstens noch aufzuhalten, keine andere Schutzwaffe gegen
die Türken, als dass er jeweils die Frage des Unionskonzils
wieder in Fluss brachte. Er durfte annehmen, dass der Papst
immer wieder auf Verhandlungen eingehen werde, und konnte
andrerseits sicher sein, den seine Zeit abwartenden Sultan
dadurch immer wieder im Falle der Not von unmittelbarer
Gewaltthat zurückzuschrecken. Aber um immer wirksam zu

bleiben, musste diese Waffe immer geschwungen bleiben, ohne

dass der angedrohte Schlag einmal wirklich geführt wurde;
denn damit verlor sie ihre Kraft für alle Zukunft.

Mit dieser Politik des Kaisers nun hängt auch das Geheimnis

des Joseph Bryennios zusammen. Dieser war der vertraute
Ratgeber des Kaisers und jedenfalls in die verborgenen Wege
seiner Politik eingeweiht; und er war auch gewiss der
geeignetste Mann, dessen sich der Kaiser als Ratgeber bedienen

konnte. Es wird also nach einem mit dem Kaiser gepflogenen
Rat geschehen sein, und zu nachdrücklicherer Unterstützung
der Politik des Kaisers, dass Joseph Bryennios das Gerücht

von seinem geheimen Mittel zu unfehlbarer Herstellung der

Union verbreiten liess. Auf keine andere WTeise hätte auch

der Kaiser sein Ziel noch besser fördern können, als dass er

es durch die Erfindung des Bryennios unterstützen liess. Der

Glaube an das unfehlbare Zustandekommen der Union, sobald

nur einmal das Konzil zu diesem Zwecke wirklich versammelt

wäre, musste dadurch bei allen nicht Eingeweihten um so fester

werden; einerseits musste so die Bereitwilligkeit des Papstes

erhöht und andrerseits der Sultan um so wirkungsvoller in

Schranken gehalten werden. So war das Geheimnis des Joseph

Bryennios mit dem diplomatischen Geheimnis des Kaisers
untrennbar verbunden, und beide konnten nur zusammen aut

einmal nutzlos und wirkungslos werden. Dies geschah aber



— 511 —

damals, als der Kaiser Johannes Paläologos, gegen den Rat
seines verstorbenen Vaters, mit den Hierarchen der griechischen
Kirche nach Italien kam zu dem Konzil von Ferrara und
Florenz. Sobald er sich einmal dazu hatte verleiten lassen,
blieb ihm nur die Wahl, entweder eine Union nach der Meinung
des Papstes Eugen abzuschüessen, mit Preisgebung der Orthodoxie,

oder unverrichteter Dinge heimzukehren, entblösst von
jener Schutzwaffe. Daran konnte aber kern Zweifel sein, dass

er, mochte er so oder so handeln, zum Frass für den türkischen
Drachen reif war. Im Gefühl der Verantwortung, die er sich
dadurch aufgeladen hatte, trug er kein Bedenken, zur
Verminderung der eigenen Verantwortlichkeit gegen das Andenken
seines Vaters und des Joseph Bryennios zu sündigen, indem er
zu Florenz angesichts des zu unterzeichnenden Unionsdekrets
vor den griechischen Hierarchen gegen sein besseres Wissen
sagte, das jetzt vollendete Werk der Union sei nicht von ihm
begonnen, sondern ihm von seinem Vater zur Vollendung
hinterlassen worden, und alle hervorragenden Männer und
Lehrer der griechischen Kirche, wie auch Joseph Bryennios,
haben schon lange nach diesem Ziele gestrebt.1)

Durch das Gesagte dürfte wohl das Geheimnis des Bryennios
seine Aufklärung gefunden haben und das rätselhafte Dunkel
durch das Licht der Geschichte aufgehellt sein.

II. Le « Livre sur l'unité de l'Eglise » de S. Augustin.

Ce livre, qui a été écrit sous la forme d'une «Lettre aux
catholiques contre les Donatistes», comprend vingt-cinq
chapitres, dans lesquels Augustin démontre que les Donatistes,
qui s'étaient constitués en Eglise séparée de l'Eglise universelle,

n'étaient pas la véritable Eglise ; que la véritable Eglise
du Christ est celle qui a le Christ pour tête et pour chef, et
qui est partout, et non seulement en Afrique. Il explique la
catholicité de l'Eglise par des textes de l'ancien et du
nouveau Testament. Il montre aussi que quelques textes de ces
mêmes Ecritures canoniques, ordinairement cités par les Do-

') Syropulos, IX, 7. (p. 258 s.)



— 512 —

natistes en faveur de leur Eglise, sont obscurs, qu'ils peuvent
être interprétés différemment et qu'ils n'ont par conséquent
aucune valeur pour leur cause.

Les Donatistes, quoique formant une Eglise séparée de

l'Eglise catholique, se considéraient comme les seuls vrais
chrétiens, les seuls purs. Eux seuls étaient l'Eglise de Jésus-
Christ A cet exclusivisme et à ce séparatisme orgueilleux ils

joignaient un rigorisme très étroit, mais plus doctrinal que
moral. Ils rejetaient toute communion avec les autres Eglises,
niaient en particulier la validité du baptême de ces dernières,
et prétendaient que les sacrements dépendent de la sainteté
des ministres qui les confèrent. Eux seuls avaient des ministres

saints, disaient-ils, donc eux seuls avaient les sacrements
Les textes des Ecritures qu'ils invoquaient en leur faveur
étaient surtout les suivants: «Un bon arbre produit de bons

fruits et un mauvais arbre en produit de mauvais (Matth., VII,
17) Abstenez-vous d'une eau étrangère et ne buvez point
à la source d'un autre (Prov., V, 15) Buvez de l'eau de

vos citernes et de la source de vos puits ; ayez une source à

vous en propre, et que nul étranger n'y puise avec vous;

que votre eau ne coule point au dehors, mais qu'elle ne coule

que dans vos rues (Prov., V, 17).» Augustin n'a pas de peine

à leur montrer qu'ils interprétaient mal ces textes A
Sans doute les Donatistes ont disparu, mais leur esprit

est toujours vivace dans certains partis; Rome en sait quelque

chose. Aussi nous a-t-il paru utile de faire connaître la

pensée d'Augustin sur plusieurs points; ses enseignements

contribueront à élucider la notion de l'Eglise là où elle est

obscure ou inexacte.
Le chapitre XIV est ainsi intitulé: «Les méchants sont

mêlés aux bons dans l'Eglise.» Augustin développe ainsi sa

pensée : « N° 35. Nous avons des témoignages innombrables,

soit sur le mélange des méchants avec les bons dans la même

communion de sacrements, comme Judas qui, mauvais dès e

principe, vécut néanmoins avec les onze qui étaient bons; soi

sur le petit nombre des bons, petit en comparaison de celui

des méchants; soit sur la multitude des méchants considérée

en elle-même. Dans le Cantique des cantiques, que tout chr -

*) Ch. XXI, n» 59; Ch. XXIII, n°« 65 et .66.



— 513 —

tien sait être écrit pour la sainte Eglise, on lit: «Ma bien-
aimée est au milieu des filles comme un lis au milieu des épines
(II, 2).» Pourquoi sont-elles appelées épines si ce n'est à cause
de leur malignité? Et en même temps pourquoi reçoivent-elles
le nom de filles, sinon à cause de la communion des
sacrements? Le Seigneur a dit aussi, en parlant de l'ivraie
semée par-dessus le bon grain : « Laissez croître l'ivraie et le
bon grain en même temps jusqu'à la moisson (Matth., XIII,
30).» Il explique lui-même que la moisson, c'est la fin du
monde; que le champ où les deux semences poussent ensemble,
c'est le monde. Il faut donc que les deux semences poussent
ensemble dans le monde jusqu'à la fin des siècles Il y a
encore une autre similitude très claire du mélange des bons
et des méchants dans la même communion et union des
sacrements, similitude que le Seigneur lui-même nous donne en
nous l'expliquant: «Le royaume des cieux est encore
semblable à un filet jeté dans la mer et qui prend toutes sortes
de poissons; et lorsqu'il est plein, les pêcheurs le tirent sur
le bord, où, s'étant assis, ils mettent ensemble tous les bons
dans des vases et jettent dehors les mauvais. Il en sera de
même à la fin du monde: les anges viendront séparer les
méchants des justes et les jeter dans la fournaise (Matth., XIII,
47).» Donc qu'aucun mélange des méchants n'effraie les bons
et ne leur fasse désirer de rompre les filets et de sortir des
liens de l'unité, sous prétexte de ne point supporter, dans le
partage des sacrements (in sacramentorum consortio), ceux qui
n'appartiennent pas au royaume des cieux; puisque, lorsqu'ils
seront arrivés au rivage, c'est-à-dire à la fin du monde, la
séparation convenable se fera, non par la témérité de l'homme,
mais par le jugement de Dieu.»

On le voit, selon S. Augustin, les méchants sont par rapport

aux bons comme Judas par rapport aux onze apôtres,
comme les épines par rapport aux lis, comme les poissons
malsains par rapport aux bons, comme l'ivraie par rapport au bon
grain. Ailleurs (ch. XXIV, n° 70), il compare les méchants à
ia paille et les bons au bon grain. L'Apôtre, dit-il, indique
ainsi quel est le bon grain (frumenta) de l'Eglise: «Afin que
vous sachiez comment vous devez vous conduire dans la maison

de Dieu, qui est l'Eglise du Dieu vivant, la colonne et
a base de la vérité. Et sans doute c'est quelque chose de



— 514 —

grand que ce sacrement de piété, à savoir que Dieu s'est
manifesté dans la chair, qu'il a été justifié dans l'esprit, qu'il
a été montré aux anges, prêché aux nations, cru dans le monde
et reçu dans la gloire (I Tim., Ill, 15, 16).» Mais voici la

paille (purgamenta) de l'Eglise: «Or, l'Esprit de Dieu dit
expressément que dans les temps à venir, quelques-uns
abandonneront la foi en suivant des esprits trompeurs et des
doctrines diaboliques, etc. (I Tint., IV, 1).»

Par le mot «méchants (mali)», S. Augustin entend donc

soit ceux qui violent la loi morale, soit ceux qui corrompent
la foi, les hérétiques, les schismatiques, les pécheurs en général.

En effet, ch. XXII, h*: 61, il énumère comme méchants

ceux que S. Paul énumère comme faisant les œuvres de la

chair, à savoir: «la fornication, l'impureté, l'impudicité,
l'idolâtrie, les empoisonnements, les inimitiés, les contentions, les

jalousies, les animosités, les querelles, les hérésies, les envies,

les ivrogneries, les débauches et autres vices semblables ; ceux

qui commettent ces choses ne posséderont pas le royaume
de Dieu (Gai., V, 19—21).» —Les bons, au contraire, ce sont

les enfants du royaume (fiHi regni), ch. XIX, n° 51.

Il importe aussi de remarquer que, selon S. Augustin, ce

mélange des bons et des méchants n'a pas lieu seulement dans

les relations ordinaires de la vie, mais aussi «dans la même

communion et union des sacrements, intra eamdem sacramentorum

communionem et connexionem (ch. XIV, n° 35)». «Vous

pouvez facilement comprendre, dit-il, que les sacrements divins

sont et chez les bons et chez les méchants (et in bonis esse et

in malis sacramenta divina); chez les bons pour le salut, chez

les méchants pour la damnation. Quelque distance qui sépare

ceux qui en usent bien et ceux qui en font un mauvais usage,

ces sacrements sont cependant les mêmes (ipsa tarnen eadem

sunt), conduisant ceux-là à la récompense et ceux-ci au

jugement Quelque différence qu'il y eût entre Pierre et Judas,

il n'y en avait cependant aucune entre le baptême qui était

donné par Pierre et celui qui était donné par Judas; le

baptême qu'ils administraient était un, quoiqu'ils ne fussent pas

un eux-mêmes; le baptême était du Christ, mais l'un de ces

deux apôtres était parmi les membres du Christ, et 1 au re

était du parti du diable (ch. XXI, nos 57 et 58).»

Pour mieux réfuter les Donatistes, et pour mieux encou-



— 515 —

rager les fidèles à la patience et à la tolérance envers les
méchants et les hérétiques, S. Augustin insistait sur les
considérations suivantes : « Les crimes de la paille ne sauraient
nuire au bon grain qui est dans cette paille (neque vobis pa-
leae crimina praejudicarent si vos in ea triticum essetis)
Tout ce qu'on peut objecter de vrai et de prouvé en fait de
péché et ne se rapportant pas au bon grain caché dans la
paille, mais à la paille elle-même, qui sera mise à part à la
fin du monde, ne peut pas faire matière à une objection
(ch. XVIII, n° 47).» Et n° 48: «Ce que je demande, c'est où
se trouve la véritable Eglise, celle qui, en écoutant et en
pratiquant la parole du Christ, édifie sur la pierre (Matth., VII,
24), et qui, en écoutant et en pratiquant cette parole, tolère
ceux qui l'écoutent, mais qui ne la pratiquent pas et qui
bâtissent ainsi sur le sable. Ce que je demande, c'est où se
trouve le bon grain, qui croît au milieu de l'ivraie jusqu'à la
moisson, et non pas ce qu'a fait ou ce que fait encore l'ivraie.
Ce que je veux savoir, c'est où est la bien-aimée du Christ
au milieu des méchantes filles, comme le lis au milieu des
épines (Cant., II, 2), et non pas ce qu'ont fait ou ce que font les
épines elles-mêmes. Ce que je veux apprendre, c'est où sont
les bons poissons, qui tolèrent la société des mauvais poissons
enfermés comme eux dans le même filet, jusqu'à ce qu'ils
soient arrivés au rivage ; et non pas ce qu'ont fait ou ce que
font les mauvais poissons.»

S'adressant directement aux Donatistes, Augustin leur dit
(ch. XX, n° 55) : « Si vous avez à souffrir quelque chose d'odieux
et de pernicieux de la part de ceux d'entre nous qui n'observent
pas bien les règles de la charité chrétienne, je les renie à
l'instant même pour les nôtres; mais ils deviendront nôtres
s'ils se corrigent, ou ils seront séparés de nous à la fin du
monde s'ils persévèrent dans leur malice. Toutefois nous ne
rompons pas le filet à cause de ces mauvais poissons, et nous
ne quittons pas la grande maison à cause des vases destinés
à de vils usages qui s'y trouvent (II Tim., II, 20) Ne nous
jetons donc point réciproquement à la tête les fautes d'autrui;
croissons ensemble comme de bons grains dans la charité qui
est une, et tolérons la paille jusqu'au jour du vannage (usque
ad ventilabrum paleam toleremus). »

S. Augustin reconnaît qu'«aussi dans les autres pays sou-



— 516 —

vent des membres de l'Eglise sont opprimés et rejetés dans
l'obscurité (pressa atque obumbrata) par le fait des hérésies et
des schismes qui se révoltent et qui prévalent sur eux (ch. XXV,
n° 73)». Il reconnaît qu'il y a «des chrétiens de bonne volonté
qui, par un aveuglement charnel, sont demeurés quelque temps
encore dans le schisme, même après que la fureur des'méchants

s'était élevée contre l'Eglise de Dieu», et il les
compare à un «tendre froment foulé aux pieds, à une herbe qu'on
écrase, mais dont la racine est encore pleine de vie et de

vigueur». Il reconnaît que, «parmi ceux qui s'étaient élevés

contre la vérité et qui avaient été déracinés ou coupés,
quelques-uns n'ayant pas persévéré dans l'infidélité (non permanentes

in infidelitate), ont été replantés ou greffés de nouveau
sur leur tige par la main de Dieu (n° 74)».

S. Augustin reproche aux Donatistes de se mettre en
contradiction avec eux-mêmes, lorsqu'ils veulent que l'on rebaptise

après les hérétiques (ut baptisemus post haereticos), et non

après les ivrognes, les luxurieux, etc. Car ceux-ci ne sont pas

plus édifiés sur la pierre que ceux-là; ils ne sont pas davantage

parmi les lis et n'appartiennent pas davantage à l'Eglise
(et quia in petra non sunt, procul dubio in Ecclesia non depu-

tantur). «Les hérétiques, dit-il, n'en ont pas moins les

sacrements, quoiqu'ils les aient sans profit ; car, si les sacrements

sont bons, eux sont mauvais (ch. XXII, n° 61).»
S. Augustin exhorte ensuite les Donatistes à renoncer à

leurs erreurs et à rentrer dans l'Eglise universelle dont ils

sont sortis. Il indique ainsi les conditions de leur réconciliation

: « Si vous voulez réfléchir sans obstination, vous
comprendrez facilement que ce qu'il y a de défectueux en chacun

doit être corrigé, mais que ce qui est droit doit être approuvé;

qu'il faut lui donner ce qui lui manque et reconnaître ce qu il
possède. C'est pourquoi tout hérétique venant pour se fane

catholique," doit corriger sa propre erreur et ne point violer

le sacrement du Christ, recevoir le lien de la paix qui lui

manque et sans lequel le baptême qu'il avait ne peut pas lui

être utile; car, pour acquérir le royaume de Dieu, il faut e

le baptême et la justice (ch. XXII, n° 62) Qu'un hérétique

me dise maintenant : Comment me recevez-vous Je lui réponds

aussitôt : Comme vous reçoit l'Eglise à laquelle le Christ ren

témoignage. Savez-vous mieux que notre Sauveur, le médecin



— 517 —

de votre blessure, comment on doit vous recevoir? Peut-être
me direz-vous: Lisez-moi donc l'endroit où le Christ indique
comment on doit recevoir ceux qui veulent passer des
hérétiques à l'Eglise (ab haereticis transire ad Ecclesiam). Nous
ne lisons, ni vous ni moi, aucun texte qui le dise clairement
et évidemment (n° 63). » S. Augustin se borne à insister, contre
les Donatistes, sur la non-rénovation du baptême *), et sur la
nécessité «de se corriger et d'embrasser sincèrement le lien
de l'unité: hoc accipiunt cum corredi veniunt et unitatis
vinculum sinceriter amplectuntur (ch. XXIII, n° 67)». Celui-là
embrassait sincèrement le lien de l'unité qui acceptait sincèrement

le symbole de la foi catholique.
Lorsque S. Augustin recevait les hérétiques, il n'accomplissait

aucune cérémonie spéciale; il n'en indique du moins
aucune dans son livre. «Je vous reçois, dit-il, comme reçoit
l'Eglise qui rend témoignage au Christ; c'est le Christ même
qui vous reçoit (ille enim te suscipit). Je vous reçois comme
l'Eglise reçoit le bon grain semé dans le champ et croissant
avec l'ivraie jusqu'à la moisson (ch. XXIV, n° 70).» Rien
de plus.

Telle était la simplicité de l'ancienne Eglise.

') «Montrez-nous donc, leur dit-il, que les Ecritures canoniques prescrivent
ouvertement de baptiser dans l'Eglise catholique ceux qui ont été baptisés au nom
du Père, et du Fils, et du Saint-Esprit, chez les hérétiques. Et si vous ne le pouvez
pas, apprenez-nous quel texte clair et manifeste des Ecritures canoniques l'a enseigné
a votre communion, c'est-à-dire au parti de Donat, où vous l'avez appris vous-mêmes
(ch. XXIV, n" 69).»

E. MlCHAUD.


	Variétés

