Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)
Heft: 7
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 505 —

VARIETES.

I. Der Ausgang des griechischen Reiches in Byzanz und
sein letztes diplomatisches Geheimnis, oder die be-
rithmte geheimnisvolle Unionsrede des Joseph Bryen-
nios zum erstenmal durch die Geschichte erklirt.

(Auszug aus einem Vortrag des hochwiirdigsten Herrn Erzbischofs Dr. NikEPHOROS
Kavoerras von Patras.)?)

Einer der geistig bedeutendsten Méinner in Kirche und
Staat war im byzantinischen Reiche unter der Regierung des
Kaisers Manuel Paliologos (1391—1425) der Moénch Joseph
Bryennios von Konstantinopel. Als Politiker hervorragend wie
als Theologe, wurde er hiufig zu diplomatischen Sendungen
politischer und kirchlicher Art verwendet. Ebenso stand er
In seiner regelmissigen Thitigkeit als Prediger und als Lehrer
der Theologie zu Konstantinopel in hohem Ansehen. Minner
wie der spétere Patriarch Gennadios Scholarios rihmen ihn als
ihren Lehrer; und seine Grundsitze waren es, die zur Zeit des
Konzils von Florenz und nachher in der nationalgesinnten Partei,
besonders bei deren Fihrer, dem Erzbischof Markos Eugenikos,
massgebend blieben. Er selbst starb vor dem Konzil von

D) Nuxngdoov coyiemionomov 1. Havewy (tod Kaloysod) v Eoyare
700D Sy Bvlevrie ‘EAdnvizod #0dTovs xal T0 Tedsvralov dimdwmorindy
evTOD &réeonroy 7ror Twong rod Bovevwiov ¢ meoiedduevos pooen-
QUSOne Evwrtinds Adyos viv medTov did vic iorogias Sounyvevdusvos.
Veroffentlicht im 1. Band der im Verein ,Hellenismos® gehaltenen Vortrige, dessen
?hl‘enprﬁ,sident der Erzbischof von Patras ist: Frawgsic o Erdnpviopos. Te
& ovTj ywéusve aveyvéopave. Touog A'. Athen 1894, (p. 5—23.)



—oiB06

Florenz [das Jahr ist nicht genauer bekannt, zwischen 1431
und 1438]. -— Eine Ausgabe seiner Werke veranstaltete Eugenios
Bulgaris in 3 Bénden, Leipzig 1768—17841).

Dieser Mann nun pflegte davon zu sprechen und sorgte
dafiir, dass sich nah und fern das Geriicht verbreitete, er
werde, wenn einmal ein 6kumenisches Konzil zu stande komme,
auf demselben vor den versammelten Bischofen des Morgen-
landes und Abendlandes eine Rede halten und darin Griinde
vorbringen, durch welche die ersehnte Union der beiden ge-
trennten Halften der Kirche sofort ohne Zweifel und ohne
Widerspruch zu stande gebracht werde. Allen Versuchen, tiber
die geheimnisvollen Andeutungen hinaus etwas Bestimmtes
dariiber aus ihm herauszubringen, wich er jedoch geschickt
aus; wenn er wirklich vor dem Zusammentreten des erwarteten
Unionskonzils sterben sollte, so werde er seine Gedanken zur
Beniitzung fiir andere schriftlich hinterlassen ). Er nahm aber
sein Geheimnis mit ins Grab. Das jedoch hatte er erreicht,
dass man lange Zeit hindurch das nicht Existierende als etwas
Existierendes betrachtete und daran glaubte, dass er wirklich,

1) Die Thatsache, wie wenig Joseph Bryennios im Abendlande gekannt ist,
erinnert uns wieder einmal daran, wie viel hier fir die Kenntnis der byzantinischen
Litteratur noch zu thun ibrig ist, deren Studium in Deuntschland erst in jiingster
Zeit eifriger betrieben wird, besonders erfolgreich durch Professor Krumbacher in
Mimnchen. In alteren Werken finden wir Notizen iber Joseph Bryennios: bei Leo
Allatius, De Ecclesiae occidentalis atque orientalis perpetua consensione (Coloniae
Agripp. 1648), p. 863 s. Fabricius, Bibliotheca Graeca, Vol. X, p. 525 s. Du Pim,
Nouvelle Bibliothéque des auteurs ecclésiastiques, T. XII, p. 121. Vergl. auch
Schrockh, Christl. Kirchengesch., Bd. 84, 8. 430 f., und die kurze Notiz in Jachers
Gelehrtenlexikon. In den neueren encyklopidischen Werken, theologischen und
allgemeinen, auch den grossten und wissenschaftlichsten, sucht man meist selbst
eine Erwahnung des Namens vergeblich. Das einzige von Belang, was ich finden
konnte, ist der Artikel von Ph. H. Kulb in der Allgemeinen Encyklopddie von
Ersch und Gruber, 11. Sektion, Band 23, S. 182 £ (1844.) Vergl. das griech. Werk
von Demetrakopulos, ‘0p3ddofoc Ehddc (Leipzig 1872), 8. 90 f. Von der oben
genannten einzigen Ausgabe der Werke sagte Kiilb in dem genannten Artikel schon
vor 50 Jahren: sie ,ist fir Griechenland gedruckt und scheint in andern Lande1:n
sehr selten und fast unbekannt zu sein®. Ich kann beifiigen, dass sie auc]'l 1n
einzelnen grosseren deutschen Bibliotheken vergebens gesucht wird, — Kinen
Brief des Joseph Bryennios hat neuerdings M. Zrew veroffentlicht in Krlei)'acl?el's
Byzant. Zeitschrift I (1892), S. 93 ff, mit Angaben iiber eine handschmfthche_.
Briefsammlung desselben. : I L

2y Vergl. Syropulos, Geschichte des Konzils von Florenz, VIIL, 7. (ed- B.
~Creyghton, p. 228 s.) ' :



==H0L - —

wenn er ein Unionskonzil noch erlebt hitte, auf demselben mit
gewichtigen und unwiderstehlichen Griinden die Union hétte
beférdern konnen. Dass das Geriicht auch in das Abendland
gedrungen war, bezeugt unter anderm die Ansprache, die der
Kardinal Julian Cesarini zu Ferrara in der vorbereitenden
Sitzung an die Griechen hielt?). ‘

So unerklédrlich und ritselhaft man es finden musste, auf
welche geheimnisvolle Weise der einzelne Mann das schwierige
Werk so zuverldssig zu stande zu bringen sich getraute, so
glaubte man doch im Morgenlande wie im Abendlande um so
lieber daran, je mehr jeder Teil aus einer wirklich zu stande
kommenden ernstlichen Union &ussere Vorteile fiir sich er-
wartete. Der einzige, der an dem immer von neuem auf-
tauchenden Gertichte von einer bevorstehenden Union keine
Freude hatte, war der Sultan, der immer nur auf den giinstigen
Moment wartete, den letzten Lebensfunken des christlichen
byzantinisch-griechischen Reiches auszublasen, und durch dieses
Gerticht immer wieder zuriickgeschreckt wurde. Je mehr wir
aber die historischen Zeitverhiltnisse betrachten und tberlegen,
desto mehr verliert das Geheimnis des Joseph Bryennios den
Charakter des Gieheimnisvollen und enthiillt uns seinen wahren,
historischen und diplomatischen Charakter. Dies wird noch
klarer werden, wenn wir zunsichst die Unionsverhandlungen des
Kaisers Manuel und seine wahren Absichten dabei genauer
betrachten.

Kaiser Manuel zeigte immer dann einen grossen Eifer fur
die Wiedervereinigung der Kirchen, wenn er durch dieses Ver-
halten dem bedrangten Reiche einige FErleichterung zu ver-
schaffen hoffte. Seiner inneren Meinung nach war er jedoch
einer Union der orientalischen Kirche mit dem Papste immer
abgeneigt, weil er durch lange und bittere Erfahrung zu der
Uberzeugung gekommen war, dass eine wahrhafte Union auf
richtiger Grundlage nicht moglich sei, wahrend eine bloss
dusserlich abgeschlossene Union, oder ein weitgefihrter Ver-
such, der schliesslich doch scheiterte, nicht nur keinen Nutzen,
sondern den grossten Schaden bringen miisste. Gegen diese
seine innere Meinung aber finden wir ihn in den letzten zehn

Jahren seines Lebens in fortgesetzten Unterhandlungen mit
M._

") Syropulos, V, 4. (p. 116 s).



— 508 —

Papst Martin V. tiber die Abhaltung eines Unionskonzils. Die
Erklarung dieses Verhaltens ergiebt sich aus der Betrachtung
der bestindig drohenden Turkengefahr.

Mit dem Sultan Muhammed, dem Sohne des Bajazet, stand
der Kaiser zwar in freundschaftlichen Beziehungen ; aber trauen
konnte er ihm doch nicht, und noch weniger dessen Sohne
Murad. So kam er dazu, es zur Sicherung seines Reiches fir
politisch zu halten, wenn er die Frage der Union in Fluss
bréchte, nur als Schreckmittel gegen die Tirken, nicht in der
Absicht, etwas zu Ende zu fithren. So sandte er im Jahre 1415
den Johannes Eudaemon als Gesandten zu Unionsverhandlungen
nach Rom ab. Dieser war in Rom bei der Inthronisation
Marting V. (1417) zugegen und kniipfte darauf mit diesem
neuen Papste Verhandlungen an. Er teilte ihm den Wunsch
des Kaisers nach der Wiedervereinigung der getrennten Kirchen
mit, stellte ihm auch die Unterstiitzung desselben in Aussicht,
dem Papstschisma ein Ende zu machen und dem Papste zu Rom
die allgemeine Anerkennung im Abendlande zu verschaffen;
er verkiindete dem Papste auch, dass der Kaiser ihm die Wahl
von Gattinnen fiir seine beiden Sohne, den Thronfolger Johannes
und Theodoros, tibertrage!). Der Papst Martin sandte unver-
ziglich Schreiben an den Kaiser und den Patriarchen von
Konstantinopel, in denen er seine Freude iiber den Eifer des
Kaisers fiir die Wiedervereinigung der Kirchen aussprach und
als Folge der Union besonders den Orientalen grosse Vorteile
in Aussicht stellte. Der Kaiser und der Patriarch schrieben
darauf sofort wieder warme Danksagungen an den Papst fur
seine Bereitwilligkeit, und erklirten zugleich, dass fiir das
Zustandekommen der gemeinsam ersehnten Union die Abhaltung
eines okumenischen Konzils in Konstantinopel notwendig sel.
Der Papst kannte die bedringte Lage der Griechen wohl, da
aber auch sein Interesse in Europa ihm das Zustandekomme.n
der Union wiinschenswert erscheinen liess, so willigte er in Ch'G
Wahl des Ortes ein. So zogen sich die Verhandlungen hin bis
1422, als der Papst wihrend der damaligen Belagerung Kon-
stantinopels durch Murad den geeignetsten Zeitpunkt gekommen
glaubte und einen Legaten an den Kaiser und den Patriarchen
sandte, um mit diesen die Zeit fur das Zusammentreten des

Y Syropulos, 1L, 5. 6. (p. 4.)



= 509

Konzils in Konstantinopel zu vereinbaren. Als aber infolge
davon, in der Erwartung der nun demnéichst stattfindenden
Synode und der daher zu erwartenden Unterstiitzung der
Griechen aus dem Occident, die Belagerung bereits wieder
aufgehoben wurde und Konstantinopel fiir diesmal wunderbar
gerettet war, gab der Kaiser dem Legaten ausweichende Ant-
worten und schob die Abhaltung des Konzils wieder ins Un-
bestimmte hinaus!). So verlangte es der geheime politische
Zweck des Kaisers. Die in dessen Absichten nicht Eingeweihten
jedoch glaubten ernstlich an die bevorstehende Abhaltung des
Konzils.

Welches war nun der politische Grund, aus dem der Kaiser
die Versammlung der Bischiofe immer wieder von einer Zeit auf
die andere ins Unbestimmte verschob? Wir kennen ihn, und
zwar nach der eigenen Erklarung des Kaisers Manuel. Am
Ende seines Lebens enthiillte dieser seine darin geiibte Politik
seinem Sohne und Nachfolger Johannes, in Gegenwart des
Geschichtschreibers Georgios Phrantzes, der in seiner nach der
Eroberung von Konstantinopel geschriebenen Chronik dariiber
berichtet, unter eidlicher Bekriftigung der Wahrheit seines
Berichtes?). ,Mein Sohn“, sagte Kaiser Manuel nach diesem
Berichte zu dem Thronfolger, ,wir wissen zuverldssig und wahr-
haftig aus dem innersten Herzen der Ungliubigen heraus, dass
sie gewaltige Furcht hegen, wir moéchten uns mit den abend-
landischen Christen verstindigen und vereinigen. Denn sie
glauben, wenn dieses geschiahe, so wiirde ihnen von den be-
sagten Abendldndern unsertwegen grosses Unheil widerfahren.
Beschiftige dich also mit der Synode und sorge dafiir besonders
dann, wenn du die Ungliaubigen fiirchten musst; lass dir aber
ja nie beikommen, dieselbe wirklich in Ausfithrung zu bringen.
Denn so wie ich unsere Leute kenne, sind sie nicht geneigt,
eine andere Art und Weise der Vereinigung ausfindig zu machen,
als dass sie die Abendlander auf den Standpunkt zurtickfithren
wollen, wo wir von Anfang waren. Das ist aber unmoglich.
So fiirchte ich denn fast, es mochte daraus noch eine schlim-

mere Spaltung entstehen, und dann wére es den Ungldubigen
offenbar,“

e L
) Syropulos, 11, 10.
®) Phramtzes, Chron. I, 13. (Migne, Patrologia Graeca, T. 156, p. 784 s.)



— 510 —

Diese Unterredung des Kaisers mit seinem Sohne fillt
jedenfalls in die letzte Lebenszeit des ersteren, wohl in sein
letztes Lebensjahr, wihrend er, wie eine bisher unbekannte
historische Quelle, eine Moskauer Handschrift, berichtet, am :
9. Februar 1423 nochmals Unterhandlungen mit den Gesandten
des Papstes angekniipf{t hatte.

Dies war also das diplomatische Geheimnis des Kaisers
Manuel. Da er sah, dass das Reich dem Untergang entgegen-
gehe, so wusste er in der #ussersten Not, um das Verhangnis
wenigstens noch aufzuhalten, keine andere Schutzwaffe gegen
die Turken, als dass er jeweils die Frage des Unionskonzils
wieder in Fluss brachte. FEr durfte annehmen, dass der Papst
immer wieder auf Verhandlungen eingehen werde, und konnte
andrerseits sicher sein, den seine Zeit abwartenden Sultan
dadurch immer wieder im Falle der Not von unmittelbarer
Gewaltthat zurtickzuschrecken. Aber um immer wirksam zu
bleiben, musste diese Waffe immer geschwungen bleiben, ohne
dass der angedrohte Schlag einmal wirklich gefiihrt wurde;
denn damit verlor sie ihre Kraft fiir alle Zukunft.

Mit dieser Politik des Kaisers nun héngt auch das Geheim-
nis des Joseph Bryennios zusammen. Dieser war der vertraute
Ratgeber des Kaisers und jedenfalls in die verborgenen Wege
seiner Politik eingeweiht; und er war auch gewiss der geeig-
netste  Mann, dessen sich der Kaiser als Ratgeber bedienen
konnte. Es wird also nach einem mit dem Kaiser gepflogenen
Rat geschehen sein, und zu nachdriicklicherer Unterstitzung -
der Politik des Kaisers, dass Joseph Bryennios das Gerticht
von seinem geheimen Mittel zu unfehlbarer Herstellung der
Union verbreiten liess. Auf keine andere Weise hitte auch
der Kaiser sein Ziel noch besser fordern koénnen, als dass er
es durch die Erfindung des Bryennios unterstiitzen liess. Der
Glaube an das unfehlbare Zustandekommen der Union, sobald
nur einmal das Konzil zu diesem Zwecke wirklich versammelt

wire, musste dadurch bei allen nicht Eingeweihten um so fester
werden; einerseits musste so die Bereitwilligkeit des Papstes
erhoht und andrerseits der Sultan um so wirkungsvoller in
Schranken gehalten werden. So war das Geheimnis des J oseph
Bryennios mit dem diplomatischen Geheimnis des Kaisers un-
trennbar verbunden, und beide konnten nur zusammnien auf
einmal nutzlos und wirkungslos werden. Dies geschah aber



=i plbr—

damals, als der. Kaiser Johannes Paldologos, gegen den Rat
seines verstorbenen Vaters, mit den Hierarchen der griechischen
Kirche nach Ttalien kam zu dem Konzil von Ferrara und
Florenz. Sobald er sich einmal dazu hatte wverleiten lassen,
blieb ihm nur die Wahl, entweder eine Union nach der Meinung
des Papstes Eugen abzuschliessen, mit Preisgebung der Ortho-
doxie, oder unverrichteter Dinge heimzukehren, entblésst von
jener Schutzwaffe. Daran konnte aber kein Zweifel sein, dass
er, mochte er so oder so handeln, zum Frass fiir den tlirkischen
Drachen reif war. Im Gefiihl der Verantwortung, die er sich
dadurch aufgeladen hatte, trug er kein Bedenken, zur Ver-
minderung der eigenen Verantwortlichkeit gegen das Andenken
seines Vaters und des Joseph Bryennios zu siindigen, indem er
zu Florenz angesichts des zu unterzeichnenden Unionsdekrets
vor den griechischen Hierarchen gegen sein besseres Wissen
sagte, das jetzt vollendete Werk der Union sei nicht von ihm
‘begonnen, sondern ihm von seinem Vater zur Vollendung
hinterlassen worden, und alle hervorragenden Minner und
Lehrer der griechischen Kirche, wie auch Joseph Bryennios,
haben schon lange nach diesem Ziele gestrebt.?)

Durch das Gesagte diirfte wohl das Geheimnis des Bryennios
seine Aufklérung gefunden haben und das ratselhafte Dunkel
durch das Licht der Geschichte aufgehellt sein.

I. Le <Livre sur 'unité de 'Eglise» de S. Augustin.

Ce livre, qui a été écrit sous la forme d'une «Lettre aux
Catholiques contre les Donatistes», comprend vingt-cing cha-
pitres, dans lesquels Augustin démontre que les Donatistes,
qui s’étaient constitués en Eglise séparée de I'Eglise univer-
Selle, n’étaient pas la véritable Eglise; que la véritable Eglise
du Christ est celle qui a le Christ pour téte et pour chef, et
qui est partout, et non seulement en Afrique. Il explique la
Catholicité de I'Eglise par des textes de l'ancien et du nou-
Veau Testament. Il montre aussi que quelques textes de ces

Memes Ecritures canoniques, ordinairement cités par les Do-
\—*

) Syropulos, IX, 7. (p. 258 s.)



— b12 —

natistes en faveur de leur Eglise, sont obscurs, qu'ils peuvent
étre interprétés différemment et qu'ils n'ont par conséquent
aucune valeur pour leur cause.

Les Donatistes, quoique formant une Eglise séparée de
I’Eglise catholique, se considéraient comme les seuls vrais
chrétiens, les seuls purs. Eux seuls étaient 'Eglise de Jésus-
Christ! A cet exclusivisme et & ce séparatisme orgueilleux ils
joignaient un rigorisme trés étroit, mais plus doctrinal que
moral, Ils rejetaient toute communion avec les autres Eglises,
niaient en particulier la validité du baptéme de ces dernieéres,
et prétendaient que les sacrements dépendent de la sainteté
des ministres qui les conferent. Eux seuls avaient des minis-
tres saints, disaient-ils, donc eux seuls avaient les sacrements!
Les textes des Ecritures qu’ils invoquaient en leur faveur
étaient surtout les suivants: «Un bon arbre produit de bons
fruits et un mauvais arbre en produit de mauvais (Matth., VII,
17) ... Abstenez-vous d'une eau étrangére et ne buvez point
a la source d'un autre (Prov., V, 15)... Buvez de l'eau de
vos citernes et de la source de vos puits; ayez une source
vous en propre, et que nul étranger n'y puise avec Vous;.
que votre eau ne coule point au dehors, mais qu'elle ne coule
que dans vos rues (Prov., V, 17).» Augustin n’a pas de peine
a leur montrer qu'ils interprétaient mal ces textes?).

Sans doute les Donatistes ont disparu, mais leur esprit
est toujours vivace dans certains partis; Rome en sait quel-
que chose. Aussi nous a-tsil paru utile de faire connaitre la
pensée d’Augustin sur plusieurs points; ses enseignements
contribueront a élucider la notion de I'’Eglise 1a ol elle est
obscure ou inexacte.

Le chapitre XIV est ainsi intitulé: «Les méchants §Oﬂt
mélés aux bons dans 1'Eglise.» Augustin développe ainsi Sa
pensée: «N° 35. Nous avons des témoignages innombrables,
soit sur le mélange des méchants avec les bons dans la méme
communion de sacrements, comme Judas qui, mauvais dés 1.6
principe, vécut néanmoins avec les onze qui €taient bons; 501?
sur le petit nombre des bons, petit en comparaison de celul
des méchants; soit sur la multitude des méchants considél‘ée
en elle-méme, Dans le Cantique des cantiques, que tout chré'

1) Ch. XXI, n° 59; Ch. XXIII, n° 65 et 66.



— 013 —

tien sait étre écrit pour la sainte Eglise, on lit: «Ma bien-
aimée est au milieu des filles comme un lis au milieu des épines
(L, 2).» Pourquoi sont-elles appelées épines si ce n'est & cause
de leur malignité? Et en méme temps pourquoi recoivent-elles
le nom de filles, sinon & cause de la communion des sacre-
ments? ... Le Seigneur a dit aussi, en parlant de livraie
semée par-dessus le bon grain: «Laissez croitre l'ivraie et le
bon grain en méme temps jusqu’a la moisson (Matth., XIII,
30).» Il explique lui-méme que la moisson, c'est la fin du
-monde; que le champ ot les deux semences poussent ensemble,
c'est le monde. Il faut donc que les deux semences poussent
ensemble dans le monde jusqu'a la fin des sitcles.,. Il y a
encore une autre similitude trés claire du mélange des bons
et des méchants dans la méme communion et union des sacre-
ments, similitude que le Seigneur lui-méme nous donne en
nous l'expliquant: «Le royaume des cieux est encore sem-
blable & un filet jeté dans la mer et qui prend toutes sortes
de poissons; et lorsqu'il est plein, les pécheurs le tirent sur
le bord, omn, s'étant assis, ils mettent ensemble tous les bons
dans des vases et jettent dehors les mauvais. Il en sera de
méme a la fin du monde: les anges viendront séparer les
mechants des justes et les jeter dans la fournaise (Matth., X11I,
47).» Donc qu'aucun mélange des méchants n'effraie les bons
et ne leur fasse désirer de rompre les filets et de sortir des
liens de I'unité, sous prétexte de ne point supporter, dans le
partage des sacrements (7z sacramentorum consortio), ceux qui
n’appartiennent pas au royaume des cieux; puisque, lorsqu'ils
Seront arrivés au rivage, c'est-d-dire a la fin du monde, la
SCparation convenable se fera, non par la témérité de Ihomme,
mais par le jugement de Dieu. »

On le voit, selon S. Augustin, les méchants sont par rap-
port aux bons comme Judas par rapport aux onze apotres,
comme les épines par rapport aux lis, comme les poissons mal-
SaIns par rapport aux bons, comme 'ivraie par rapport au bon
grain. Ailleurs (ch. XXIV, n° 70), il compare les méchants a
15% paille et les bons au bon grain. L’Apotre, dit-il, indique
ainsi quel est le bon grain (frumenta) de 'Eglise: «Afin que
VOus sachiez comment vous devez vous conduire dans la mai-
Son de Dieu, qui est PEglise du Dieu vivant, la colonne et
2 P 0 I verite. B osans doute clest quelque chose de



— B514 —

grand que ce sacrement de piété, a savoir que Dieu s’est
manifesté dans la chair, qu’il a été justifié dans l'esprit, qu'il
a été montré aux anges, préché aux nations, cru dans le monde
et recu dans la gloire (I 77me., III, 15, 16).» Mais voici la
paille (purgamenia) de UEglise: «Or, 1’Esprit de Dieu dit
expressément que dans les temps a venir, quelques-uns aban-
donneront la foi en suivant des esprits trompeurs et des doc-
trines diaboliques, etc. (I Zim., IV, 1).» ' ,
Par le mot «méchants (mali)», S. Augustin entend donc
soit ceux qui violent la loi morale, soit ceux qui corrompent
la foi, les hérétiques, les schismatiques, les pécheurs en géné-
tal: . En effet ch. XXII; n% 61, il ‘énumére- comme meéchanis
ceux que S. Paul énumere comme faisant les ceuvres de la
chair, & savoir: «la fornication, 'impureté, I'impudicité, Pido-
latrie, les empoisennements, les inimitiés, les contentions, les
jalousies, les animosités, les querelles, les kédrésies, les envies,
les ivrogneries, les débauches et autres vices semblables; ceux
qui commettent ces choses ne posséderont pas le royaume
de Dieu (Gal., V, 19—21).» — Les bons, au contraire, ce sont
les enfants du royaume (filii regmi), ch. XIX, n° 51. '
11 importe aussi de remarquer que, selon S. Augustin, Ce
mélange des bons et des méchants n'a pas lieu seulement dans
les relations ordinaires de la vie, mais aussi «dans la méme
communion et union des sacrements, ‘utra eamdem Sacyamen-
torum communionem et conmexiomem (ch. XIV, n° 35)». «Vous
pouvez facilement comprendre, dit-il, que les sacrements divins
sont ef chez les bons ef chez les méchants (ef i bonis esse ¢
in malis sacramenia divina); chez les bons pour le salut, chez
les méchants pour la damnation. Quelque distance qui sépar€
ceux qui en usent bien et ceux qui en font un mauvais usage
ces sacrements sont cependant les mémes (ipsa lamen eadem
sunt), conduisant ceux-la a la récompense et ceux-ci al juge-
ment . . . Quelque différence qu'il y et entre Pierre et _]uda?,
il n’'y en avait cependant aucune entre le baptéeme qui etait
donné par Pierre et celui qui é&tait donné par Judas, le bap-
téme qu'ils administraient était un, quoiqu'ils ne fussent pas
un eux-mémes; le baptéme était du Christ, mais 'un de ces
deux apotres était parmi les membres du Christ, et I'autr
était du parti du diable (ch. XXI, n° 57 et 58).» :

. ; : sou-
Pour mieux réfuter les Donatistes, et pour mieuX enc



— 55 =

rager les fideles a la patience et & la tolérance envers les
méchants et les hérétiques, S. Augustin insistait sur les con-
sidérations suivantes: «Les crimes de la paille ne sauraient
nuire au bon grain qui est dans cette paille (meque vobis pa-
leae crimina praejudicarvent St VoS in ea triticum eSsetis) . . .
Tout ce qu'on peut objecter de vrai et de prouvé en fait de
péché et ne se rapportant pas au bon grain caché dans la
paille, mais & la paille elle-méme, qui sera mise a part a la
fin du monde, ne peut pas faire matiere a4 une objection
(ch., XVIII, n° 47).» Et n°® 48: «Ce que je demande, c’est ou
se trouve la véritable Eglise, celle qui, en écoutant et en pra-
tiquant la parole du Christ, édifie sur la pierre (Matth., VII,
24), et qui, en écoutant et en pratiquant cette parole, tolere
ceux qui ’écoutent, mais qui ne la pratiquent pas et qui ba-
tissent ainsi sur le sable. Ce que je demande, c'est ou se
trouve le bon grain, qui croit au milieu de l'ivraie jusqu'a la
moisson, et non pas ce qu’a fait ou ce que fait encore l'ivraie.
Ce que je veux savoir, c'est oit est la bien-aimée du Christ
au milieu des méchantes filles, comme le lis au milieu des
épines (Cant., 11, 2), et non pas ce qu’ont fait ou ce que font les
epines elles-mémes. Ce que je veux apprendre, c’est oll sont
les bons poissons, qui tolerent la société des mauvais poissons
enfermés comme eux dans le méme filet, jusqu'a ce qu'ils
solent arrivés au rivage; et non pas ce qulont fait ou ce que
font les mauvais poissons.»

Sadressant directement aux Donatistes, Augustin leur dit
(ch. XX, n° 55): «Si vous avez a souffrir quelque chose d'odieux
et de pernicieux de la part de ceux d’entre nous qui n’observent
Pas bien les regles de la charité chrétienne, je les renie 2
linstant meéme pour les notres; mais ils deviendront nodtres
s'ils se corrigent, ou ils seront séparés de nous a la fin du
monde s'ils perséverent dans leur malice. Toutefois nous ne
fompons pas le filet & cause de ces mauvais poissons, et nous
Ne quittons pas la grande maison & cause des vases destinés
?’ de vils usages qui s’y trouvent (II Zime., 1I, 20) , .. Ne nous
Jetons donc point réciproquement a la téte les fautes d’autrui;
Croissons ensemble comme de bons orains dans la charité qui
&St une, et tolérons la paille jusqu’au jour du vannage (#sque
ad ventilabrum paleam toleyemus).»

S. Augustin reconnait qu'«aussi dans les autres pays sou-



— 516 —

vent des membres de I'Eglise sont opprimés et rejetés dans
Uobscurité (pressa atque obumbrata) par le fait des hérésies et
des schismes qui se révoltent et qui prévalent sur eux (ch. XXV,
n° 73)». Il reconnait qu'il y a «des chrétiens de bonne volonté
qui, par un aveuglement charnel, sont demeurés quelque temps
encore dans le schisme, méme aprés que la fureur des mé-
chants s’était élevée contre 1'Eglise de Dieu», et il les com-
pare & un «tendre froment foulé aux pieds, & une herbe qu'on
écrase, mais dont la racine est encore pleine de vie et de
vigueur». Il reconnait que, «parmi ceux qui s'étaient élevés
contre la vérité et qui avaient été déracinés ou coupés, quel-
ques-uns n'ayant pas persévéré dans linfidélité (mon perma-
nentes in infidelitate), ont été replantés ou greffés de nouveau
sur leur tige par la main de Dien (n° 74)».

S. Augustin reproche aux Donatistes de se mettre en con-
tradiction avec eux-mémes, lorsqu’ils veulent que I'on rebap-
tise apres les hérétiques (uf baptisemus post haerelicos), et non
aprés les ivrognes, les luxurieux, etc. Car ceux-ci ne sont pas
plus édifiés sur la pierre que ceux-la; ils ne sont pas davan-
tage parmi les lis et n’appartiennent pas davantage a I'Eglise
(et quia tn petra non sunt, procul dubio in Ecclesia non depu-
tantur). «Les hérétiques, dit-il, n’en ont pas moins les sacre-
ments, quoiqu’ils les aient sans profit; car, si les sacrements
sont bons, eux sont mauvais (ch. XXII, n° 61).» _

S. Augustin exhorte ensuite les Donatistes a renoncer 2
leurs. erreurs et a rentrer dans I'Eglise universelle dont ils
sont sortis. Il indique ainsi les conditions de leur réconcilia-
tion: «Si vous voulez réfléchir sans obstination, vous com-
prendrez facilement que ce qu'il y a de défectueux en chacun
doit étre corrigé, mais que ce qui est droit doit étre approuvé_;
qu'il faut lui donner ce qui lui manque et reconnaitre cé qlfi’ﬂ
posséde. Cest pourquoi tout hérétique venant pour S€ 1."a1r.e
catholique,’ doit corriger sa propre erreur et ne point V.lolelT
le sacrement du Christ, recevoir le lien de la paix qui lu%
manque et sans lequel le baptéme qu'il avait ne peut pas lut
etre utile; car, pour acquérir le royaume de Dieu, il faut et
le baptéme et la justice (ch. XXII, n° 62)... Qu'un hérétique
me dise maintenant: Comment me recevez-vous? Je lui réponds -
aussitot: Comme vous recoit 'Eglise a laquelle le Chrisﬁ £
témoignage. Savez-vous mieux que notre Sauveur, le méde

end
cin



— Bl

de votre blessure, comment on doit vous recevoir? Peut-étre
me direz-vous: Lisez-moi donc l'endroit ott le Christ indique
comment on doit recevoir ceux qui veulent passer des héré-
tiques a VEglise (ab haerveticis transive ad FEcclesiam). Nous
ne lisons, ni vous ni moi, aucun texte qui le dise clairement
et évidemment (n° 63).» S. Augustin se borne a insister, contre
les Donatistes, sur la non-rénovation du baptéme!l), et sur la
nécessité «de se corriger et d’embrasser sincérement le lien
de V'unité: hoc accipiunt cum correcti vemiunt et unitatis vin-
culum sinceriter amplectuntur (ch. XXIII, n° 67)». Celui-la
embrassait sincérement le lien de l'unité qui acceptait sincere-
ment le symbole de la foi catholique.

Lorsque S. Augustin recevait les hérétiques, il n’accom-
plissait aucune cérémonie spéciale; il n'en indique du moins
aucune dans son livre. «Je vous recois, dit-il, comme recoit
I'Eglise qui rend témoignage au Christ; c’est le Christ méme
qui vous recoit (7lle emim te suscipif). Je vous regois comme
PEglise recoit le bon grain semé dans le champ et croissant
avec livraie jusqu'a la moisson (ch. XXIV, n° 70).» Rien
de plus.

Telle était la simplicité de Pancienne Eglise.

') «Montrez-nous donc, leur dit-il, que les Ecritures canoniques prescrivent
ouvertement de baptiser dans 1’Eglise catholique ceux qui ont été baptisés au nom
du Pére, et du Fiis, et du Saint-Esprit, chez les hérétiques. Et si- vous ne le pouvez
Pas, apprenez-nous quel texte clair et manifeste des Ecritures canoniques I'a enseigné

4 voire communion, c’est-d-dire au parti de Donat, ol vous I'avez appris vous-mémes
(ch. XXIV, n° 69).»

E. MicuAUD.




	Variétés

