
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 7

Artikel: Die russische Kirche und Dr. Knie

Autor: Maltzew, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 483

DIE RUSSISCHE KIRCHE
UND

Dr. KNIE.1)

In neuerer Zeit sind im Abendlande wiederholt polemische
Schriften erschienen, welche das Ziel verfolgen, die russische
Kirche, über welche im Auslande wenig bekannt ist, zu schmähen
und herabzuwürdigen. Viele derartige Pamphlete entstehen
und vergehen, ohne eine Spur zu hinterlassen, von selbst der
Vergessenheit anheimfallend; andere aber sind bei der
Unbekanntschaft des Abendlandes mit den kirchlichen Verhältnissen
des Orients, und wegen des wissenschaftlichen Scheines, den
sie sich zu geben suchen, geeignet, in weiteren Kreisen Ärgernis

zu erregen und falsche Vorstellungen über die anatolische
Kirche zu verbreiten, weshalb es im Interesse der Wahrheit
als geboten erscheint, sie zu widerlegen. Ich habe mich daher
bereits früher veranlasst gesehen, in zwei kleinen Schriften 2)

die unmotivierten Angriffe zurückzuweisen, welche ein gewisser
Irgen vom protestantischen Standpunkte aus gegen die russische
Kirche erhob, und hatte dabei die Genugthuung, die Zustimmung
vorurteilsfreier und unparteiischer Protestanten zu erlangen
(„Evangel.-Kirchücher Anzeiger" Nr. 16 und 51 von 1893).
Jetzt liegt mir nun eine Schrift vor, deren Titel schon wenig
Gutes verspricht, und die sich die Aufgabe stellt, die russische

Kirche vom römisch-katholischen Standpunkte aus zu

*) Die Russisch-Schismatische Kirche, ihre Lehre und ihr Kult. Von
Dr. Ferd. Knie. Graz, 1894.

„Die russische Kirche". Widerlegung der Abhandlung von Dr. Paul Irgen
M den Preussischen Jahrbüchern (Februar 1893), und „Die russische Kirche",

weite Widerlegung der Polemik des Herrn Paul Irgen (aut einen Artikel in
d« „Kreiszeitung"). - Berlin, 1893.



— 484 —

bekämpfen. Ich werde suchen, die wissenschaftliche Unhalt-
barkeit dieser teils auf Unkenntnis, teils auf absichtlicher
Missdeutung beruhenden Angriffe objektiv nachzuweisen, und
hoffe, wie ich bei meinen früheren apologetischen Schriften
die Zustimmung besonnener Protestanten gefunden habe, so auch
bei gegenwärtiger kleiner Abhandlung des Beifalls aller
derjenigen römisch-katholischen Theologen sicher sein zu dürfen,
denen daran gelegen ist, den bisher von ihrer eigenen Kirche
der orientalischen gegenüber eingenommenen Standpunkt auch
ferner zu bewahren, und Dogma und Kultus derselben von
rationalistischen Neuerungen und Häresien rein zu erhalten.
Denn obwohl Herr Dr. Knie sich als ultramontaner Fanatiker
von echtem Schrot und Korn gebärdet, und keinen Unterschied
zwischen Romanismus und Katholizismus zu machen versteht,
weshalb nicht anzunehmen ist, dass er mit Wissen und Willen

gegen die römische Kirchenlehre verstösst — so lässt er sich

doch, wie weiter unten gezeigt werden wird, offenbar aus
Unkenntnis — so grobe Widersprüche mit derselben zu schulden

kommen, dass sich von vornherein die Vermutung aufdrängt:
Herr Dr. Knie kann unmöglich ein Theologe sein. Dass er,
ungeachtet seiner im Vorwort mit grosser Emphase hervorgehobenen

„eigenen Beobachtung an Ort und Stelle" nur sehr wenig

selbst, und dieses Wenige noch falsch beobachtet hat, wird die

folgende kurze Durchsicht seines Buches ergeben.
Zuerst giebt Dr. Knie S. 1—27 unter der Überschrift

„Entwickelung des russischen Schismas" eine tendenziös
gefärbte Übersicht der russischen Kirchengeschichte vom
römischkatholischen Parteistandpunkte aus. Als charakteristisch für

den Mangel an Kritik, welchen der Verfasser bei dieser

Abhandlung zeigt, hebe ich nur den S. 25 mitgeteilten,

jedem auch nur oberflächlich mit der russischen Kirche und

ihrer Geschichte vertrauten Leser ohne weiteres als unmöglich

erscheinenden angeblichen Ausspruch des Kaisers Peter 1.

bei Gelegenheit der Gründung der heiligen dirigierenden
Synode hervor: „Ich kenne keinen andern wahren und gesetz-

mässigen Patriarchen, als den Patriarchen des Abendlandes,

den Papst von Rom, und da ihr (die russischen Bischöfe) ihm

nicht gehorchen wollt, so werdet ihr von jetzt an mir allem

gehorchen." Wir wollen nicht auf den anekdotenhaften
Charakter der aus gegnerischer Quelle stammenden, völlig unve



— 485 —

bürgten Äusserung Peters hinweisen; es genügt, dass ihr
Inhalt durch die geschichtlichen Thatsachen selbst widerlegt wird.
— Bekanntlich ist die heiüge Synode im Einverständnis mit
dem ökumenischen, sowie den übrigen orthodoxen Patriarchen

der heiligen anatolischen Kirche errichtet und von diesen
feierlich anerkannt worden. Auch haben die russischen Kaiser

Kultus und Lehre der Kirche völlig intakt gelassen; wäre
dies anders, so könnte die russische Kirche nicht, wie es doch der
Fall ist, sich noch heute mit der gesamten orthodox-katholischen
Kirche des Morgenlandes im vollsten Einverständnis befinden.
Entweder weiss Hr. Dr. Knie dies nicht — dann legt seine Arbeit

Zeugnis ab von seiner völligen Unkenntnis der russischen,
sowie der gesamten orientalischen Kirche; oder er weiss es —
dann spricht er absichtlich wider seine bessere Überzeugung.
Soviel Mühe ich mir auch gebe, mildere Ausdrücke zu finden,
ich kann ihm nur die Wahl lassen zwischen Unwissenheit und
— Unwahrhaftigkeit.

Im zweiten Abschnitt (S. 28—57) wird die Rechtgläubigkeit
der russischen Kirche in ebenso entschiedener, wie ungerechtfertigter

Weise bestritten. Herr Dr. Knie beginnt gleich in
sehr bissigem Tone: „„Prawo-sslawnaja", „rechtgläubig" oder
„orthodox" nennt sich in nicht misszuverstehender Bescheidenheit

die russisch-schismatische Kirche, und es finden sich auch,
trotzdem schon de Maistre (de Maistre, „Vom Papste", 4. Buch,
5. Hauptstück — deutsche Ausgabe, Frankfurt a. M., 1822,
S. 187 ff.) warnend hierauf aufmerksam gemacht und diese
„Bescheidenheit" gebührend heimgeschickt hat, immer noch
Schriftsteller in Hülle und Fülle, welche von der „russisch-orthodoxen

Kirche" sprechen"". — Dr. Knie drückt sich hier
entweder unbewusst oder mit der Absicht, seine Leser zu täuschen;
sehr ungeschickt aus, indem der Wortlaut des mitgeteilten
Satzes, besonders am Schlüsse, vermuten lässt, die russische
Kirche beanspruche, „die" orthodoxe Kirche zu sein. Aber die
heilige Kirche Russlands hat einen derartigen, in der That
unbescheidenen Anspruch niemals erhoben, und konnte dies auch
nicht wegen ihrer Verbindung mit den übrigen autokephalen
orthodoxen Landeskirchen; sie nennt sich nicht „die" ortho-
°xe Kirche an sich, sondern bezeichnet sich nur als orthodox

un Hinblick darauf, dass sie einen, allerdings sehr beträcht-
ichen, Teil der orthodox-katholischen Kirche des Morgenlandes



— 486 -
bildet. Ersteres wäre ebenso unverständig, als wenn die
römischen Katholiken in Deutschland oder Frankreich ihre
vaterländischen Partikularkirchen als „die" römische Kirche, und
nicht als Teile derselben, bezeichnen wollten. Nicht die russische

Partikularkirche für sich allein, sondern die gesammte
katholische Kirche, die sich von allen Neuerungen völlig frei
gehalten hat, nennt sich „die orthodoxe" Kirche, und das mit
vollem Recht. Oder glaubt Herr Dr. Knie, von „Unbescheiden-
heit" sprechen zu dürfen, wenn die katholische Kirche des

Herrn sich „orthodox" nennt? Hält er es dann auch für
unbescheiden, wenn der römische Priester im Canon Missae betet :

„benedicas haec dona... quae tibi offerimus pro Ecclesia tua
sancta cathoüca, quam pacificare, custodire... digneris toto orbe

terrarum, una cum famulo tuo Papa et omnibus orthodoxis

atque cathoücae... fidei cultoribus"? Dr. Knie will die russische

Kirche schlagen und trifft unglücklicherweise die römische

mit. Es wäre übrigens nicht bescheiden, sondern vielmehr
unlogisch, wenn eine Kirche ohne die Überzeugung von ihrer

Rechtgiäubigkeit überhaupt einen Anspruch auf
Existenzberechtigung erheben wollte. Der Glaube an die von Christus

geoffenbarte Wahrheit, das ist der rechte Glaube ; erklärt eine

Kirche selbst, nicht rechtgläubig zu sein, mit andern Worten,
diesen Glauben nicht zu besitzen — dann spricht sie sich selbst

die Existenzberechtigung ab. Ein objektiver, beiden Kirchen

völlig fernstehender Beurteiler muss doch das unbedingt
zugestehen, class die orientalische Kirche, ohne deshalb als
unbescheiden zu erscheinen, mindestens dasselbe Recht hat, sich

„orthodox" zu nennen, wie die occidentaüsche.
Verfasser fährt nun S. 28 fort: „Wenn aber ein

abendländischer „Kenner" *) der russisch-schismatischen Kirche für

ihre Rechtgiäubigkeit oder auch nur für ihr unverrücktes
Festhalten an der von Byzanz überlieferten Hinterlage des Glaubens

eintritt, so ist das doch etwas verwunderlich!" Knie ist also

der Meinung, die Dogmatik der russischen Kirche stimme nicht

mehr mit der Lehre der griechisch-orientalischen Kirche überem,

und greift deshalb S. 29 den ehemaligen Prediger an der

Petersburger reformierten Kirche, Konsistorialrat Dr. Dalton, der

doch sicherlich kein begeisterter Lobredner der russischen

x) Es ist der reformierte Konsistorialrat Dr. H. Dalton gemeint.



— 487 —

Kirche ist, heftig an, weil derselbe in seiner kleinen Schrift:
„Die russische Kirche, eine Studie von H. Dalton, Leipzig, 1892",
gesagt hat: „Die russische Kirche hat den überkommenen
Lehrschatz treu gehütet, nichts hinzugefügt, nichts davonge-
nommen; in diesem Verhalten nicht unähnlich dem Knechte
in der Rede unsers Herrn Jesus Christus, der nicht mit dem
verliehenen Pfunde gewuchert, sondern es unangetastet im
Schweisstuche gehalten." S. 31 behauptet Knie, „dass von
1631—1711 eine ganze Reihe protestantischer Elemente sich
den „orthodoxen" Satzungen beigesellte". Wie wenig berechtigt

diese Behauptung ist, geht schon aus dem Umstände hervor,

dass heute noch, wie zur Zeit der Gründung der russischen
Kirche, die Lehre derselben mit dem Bekenntnis der griechischen

Kirche völlig übereinstimmt, was doch nicht möglich
wäre, wenn die russische Kirche durch protestantische Einflüsse
sich hätte zu Neuerungen verführen lassen. Im Gegenteil sind
die Bekenntnisschriften der russischen Kirche dieselben, wie
die der gesamten orthodox-katholischen Kirche des Morgenlandes,

nämlich die Confessio orthodoxa Cathoücae et Apostolicae

Ecclesiae Orientalis, die von dem Konzil zu Jerusalem 1672

recipierte und in dem Sendschreiben der morgenländischen
Patriarchen an die Bischöfe von Grossbritannien enthaltene
Confessio Dosithei, und der „Ausführüche christliche Katechismus
der orthodox-katholischen orientalischen Kirche", welcher gleichfalls

die Genehmigung nicht nur der heiligen Synode von
Russland, sondern auch sämtlicher Patriarchen der anatolischen
Kirche erhalten hat. Einen weiteren Beweis für die innige
Verbindung, in welcher die russische Kirche noch jetzt mit ihrer
Mutterkirche, der von Byzanz, steht, und für das lebhafte
Interesse, welches auch Se. Heiligkeit, der gegenwärtige ökumenische

Patriarch, für die erstere hegt, mögen die beiden an
mich gerichteten hohen Erlasse desselben vom 14. Juli 1893
und 21. Februar 1894 bieten, in welchen dieser höchste
Würdenträger der gesamten orientalischen Kirche meiner apologetischen

Thätigkeit für die russische Kirche seine volle Billigung
zu teil werden lässt, und mit Rücksicht auf dieselbe seinen
apostolischen Segen erteüt. Die russische Kirche ist und bleibt
vollständig einig mit der gesamten orthodox-katholischen Kirche
-des Orients.

Der Vorwurf, protestantische Anschauungen hätten in die
Revue intern, de Théologie. Heft 7, 1894. 33



— 488 —

orthodoxe Dogmatik Eingang gefunden, kann nur in der
Unbekanntschaft des Verfassers mit der orientalischen Kirchenlehre

seine Erklärung finden. Denn im Gegenteil stimmt in fast
allen Unterscheidungslehren zwischen der römisch-katholischen
Kirche und dem Protestantismus die orthodox-katholische Kirche
des Morgenlandes mit ersterer völlig überein. Die römische
Kirche unterschied sich bisher von der orthodoxen hauptsächlich

nur durch den Gebrauch des ungesäuerten Brotes beim

göttlichen Opfer, durch Auslassung der Epiklesis des heiligen
Geistes bei der Konsekration, durch die Gewohnheit, das heilige
Sakrament der Taufe in der Regel nicht durch Untertauchen,
sondern durch Begiessen oder Besprengen zu vollziehen, und

in dogmatischer Hinsicht durch den Zusatz „filioque" zum

Symbolum. Erst das Vaticanum hat die Kluft zwischen der
römischen und der orthodoxen Kirche erweitert durch die

Definition des Dogmas von der päpstlichen Unfehlbarkeit,
welche bis dahin mehr praktisch als theoretisch von den

Päpsten in Anspruch genommen worden war. (Dogmatische
Erörterungen zur Einführung in das Verständnis der
orthodoxkatholischen Auffassung in ihrem Verhältnis zur römischen und

protestantischen von einem Geistlichen der orth.-katholischen
orientalischen Kirche, Berlin, 1893, S. IL) Übrigens wird von
de Maistre, dem S. 32 citierten Gewährsmann des Verfassers,

selbst „die nahe Verwandtschaft der Glaubenspunkte"
der orientalischen und occidentalischen Kirche hervorgehoben.

In den Fehler, den Dr. Knie (S. 31 u. 32) an russischen

Geistlichen rügt, dass sie angeblich die römische Kirche mit

protestantischen Waffen bekämpfen, verfällt er selbst bei seinen

Angriffen auf die russische Kirche, indem er sich vielfach am

den Protestanten Viktor Frank (Russisches Christentum) beruft,

der sich durch seinen blinden Hass gegen Russland und besonders

gegen die russische Kirche auszeichnet.
Nachdem Dr. Knie, S. 33, beiläufig der russischen Kirche

ihre angebliche Grausamkeit gegen die „altgläubigen Sektierer

und die „armen Unirten" vorgeworfen hat, ohne zu bedenken, wie

sehr er durch seine energische Verurteilung der Verfolgung'

Andersgläubiger gerade die römische Kirche mit ihrer Inquisition

trifft, tadelt er es, dass die russische Kirche andrerseits

die geheimen Sektierer anstandslos in ihrem Schosse hege. Der

Verfasser thäte gut, die Mahnung des Herrn an die Pharisäer



— 489 —

zu beherzigen und, statt auf den Splitter im Auge des Bruders,
lieber auf den Balken im eigenen Auge zu achten. Dann
würde er, bevor er sich in fremde Verhältnisse mischt, zuerst
vor der eigenen Thür kehren und die Frage erörtern, welche
Folgen es wohl haben würde, wenn z. B. nach seinem Rezept
von den römischen und protestantischen Kirchenbehörden zu
Wien, Paris, London und Berlin alle diejenigen Personen aus
dem Kirchenverbande entfernt würden, von denen bekannt ist,
dass sie innerlich der Kirche nicht mehr angehören, ihr
vielmehr völlig entfremdet sind. Ob nicht in diesem Falle die
Zahl der Ausgestossenen grösser sein würde, als die der
zurückgebliebenen Gläubigen? Das „entsetzliche Faktum", wie
Knie, S. 38, in hochgradiger Erregung sich ausdrückt, dass

Personen, welche die Vorschriften der Kirche nur äusserlich
beobachten, obwohl sie im Herzen nicht mehr Christen sind,
im Kirchenverbande verbleiben, dürfte wohl auch anderswo
als nur in Russland vorkommen. Herr Dr. Knie hat in seinem
blinden und wütenden Eifer wieder einmal vorbeigehauen und
seine eigene Kirche getroffen1). Ebenso ergeht es ihm, wenn er
der russischen Kirche die im Gegensatze zu ihr entstandenen
Häresien vorwirft. Macht er auch die römische Kirche
verantwortlich für die Existenz der Sekten, die sich aus ihrem Schosse
entwickelt haben? Ist er z. B. bereit, der römischen Kirche
die Ausbreitung des Protestantismus im nordwestlichen Europa
zum Vorwurf zu machen? Die russische Kirche sympathisiert
nicht mit den Häresien, sondern bekämpft sie mit allen zulässigen

Mitteln, und ist z. B. an den Verkehrtheiten der Chlystowscht-
schina genau ebenso schuldig, wie der Papst an den Institutionen

des Mormonismus. Im übrigen sei darauf hingewiesen,

') Einen Beweis dafür, dass auch in der evangelischen preussischen
Landeskirche unbeanstandet Personen geduldet werden, welche innerlich weder dem
christlichen, noch überhaupt einem religiösen Bekenntnis huldigen, und dass diese
Duldung selbst von streng gläubiger Seite als selbstverständlich erachtet wird,
liefert die von dem bekannten Hofprediger a. D. Stöcker im Preussischen
Abgeordnetenhause in der Sitzung vom 12. April d. J. gethane Äusserung : „Ich
erkläre namens der gesamten Rechten, dass wir Iceinen Zweifler oder Ungläubigen
«¦us der Kirche ausstossen wollen, aber wir wollen keine Ungläubigen in kirchlichen
Amtern haben. Beim Apostolikum handelt es sich um das Bekenntnis der That-
sachen, auf denen das Christentum ruht. Die Kirche leann selbst Atheisten
ertragen, aber sie kann nicht dulden, dass von der einen Kanzel so und von der
andern so geredet wird."

7-



— 490 —

dass die schlimmsten, dem Christentum am meisten widersprechenden

politischen und religiösen Irrtümer, wie der Nihilismus,
Stundismus u. s. w., wenigstens im Keime aus dem Abendlande
nach Russland eingeführt worden sind.

Wenn S. 40—41 hervorgehoben wird, dass sich im 16. und
17. Jahrhundert im russischen Volksglauben noch heidnische
Reminiscenzen vorfanden, so weiss jeder Gebildete, selbst ohne
besondere ethnologische Kenntnisse zu besitzen, dass sich auch
im ganzen westlichen Europa noch Ms jetzt viele Spuren
heidnischer Vorstellungen erhalten haben. Weshalb zieht der
glaubenseifrige Dr. Knie nicht in seiner Heimat von Haus zu Haus,

um als frommer Missionar in heiligem Zorn das Heidentum bei

seinen eigenen Landsleuten und Glaubensgenossen zu bekämpfen,

anstatt in ferne Länder und Zeiten zu schweifen? Übrigens

gratuliere ich Herrn Dr. Knie zu seinem Gesinnungsgenossen;

jetzt marschiert er Arm in Arm mit Herrn Trede, dem

Verfasser der Schrift: „Heidentum in der römischen Kirche."
Es ist ein tragisches oder vielmehr tragikomisches Geschick,
dass er stets die römische Kirche, für welche er doch so fanatisch
eingenommen ist, trifft, loenn er gegen die russische Kirche zum

Schlage ausholt.
Dies geschieht ihm leider auch S. 39, wo er mit grossem

Pathos, als echter „Kulturkämpfer" ausruft: „Wie ein anderes

Kapitel aus Janssens „Teufelslitteratur" liest sich das, was Viktor
Frank (sein protestantischer Gewährsmann) in seinen „Russischen

Selbstzeugnissen" über den russischen Teufelsglauben
berichtet. Und leider Gottes übertreibt er nicht" u. s. w.

Darauf kann ich nur erwidern: Gott sei Dank sind die

fluchwürdigen und mörderischen Hexenprozesse, welche die
Justizpflege des Abendlandes bis in die Neuzeit hinein befleckten

und schändeten, dem russischen Volke trotz seines angeblich

übermässigen Teufelsglaubens bisher erspart geblieben. Bei

dieser Gelegenheit möchte ich übrigens den verehrten Herrn Dr.

fragen, ob er nichts über den neulich in den Zeitungen
vielbesprochenen Vorgang gelesen hat, welcher sich zu Wemding

in Bayern (also nicht in Russland) abspielte, allwo mit
Genehmigung seines vorgesetzten Bischofs der Kapuzinerpater Aure-

lian (also kein „schismatischer" Priester) jüngst aus einem

zehnjährigen Knaben durch mehrtägige Exorcismen einen Teufe

ausgetrieben hat, welcher nach seiner, des Teufels, eigene



— 491 —

Aussage von einer alten protestantischen Frau durch Hexenkünste

in Backobst gezaubert worden und mit dem Backobst,
welches der Knabe ass, in denselben hineingefahren war. Nun,
liest sich das nicht auch „wie ein Kapitel aus Janssens Teu-
felslitteratur" Übrigens möchte ich Herrn Dr. Knie nun in
allem Ernst fragen: Glauben Sie selbst an die Existenz und
Wirksamkeit des Satans und seiner Genossen, der übrigen
Dämonen, oder nicht? Bejahenden Falls haben Sie kein Recht,
diesen von Ihnen geteilten Glauben dem russischen Volke
vorzuwerfen; verneinenden Falls Verstössen Sie gegen den Glauben der
Evangelien und die Lehre der römischen Kirche. Denn nach der
Lehre der römischen Kirche ist die Leugnung der Existenz
persönlicher Teufel eine Häresie.

S. 46 verwickelt sich der Herr Verfasser in einen unlösbaren

Widerspruch. Er will ein Gesamtbild der russischen
Kirche geben, indem er sagt: „Die lehrende Kirche ist vom
Protestantismus durchseucht, die hörende Kirche setzt sich
zusammen aus wenigen Gläubigen, sehr vielen Indifferenten,
entsetzlich viel Sektierern, neuerdings auch aus einer grossen
Reihe von Atheisten." Gleich darauf sagt er mit Viktor Frank,
„dass dem russischen Volke die orthodoxe Kirchenlehre"
unbekannt ist, „was aber seiner festen Überzeugung, class sie die einzig

wahre christliche Lehre sei, keinen Abbruch thut". — Also
erst soll die orthodoxe Kirche nur wenige Gläubige haben, und
dann soll trotzdem das Volk ihre Lehre als die einzig wahre
christliche betrachten Wie reimt sich das zusammen Welche
Logik vermag diesen Widerspruch zu heben, welcher Scharfsinn

dies Rätsel zu lösen?
Die S. 50 citierten kirchenfeindüchen Ideen des Grafen Leo

lolstoi bilden keineswegs eine Erscheinung, welche Russian cl

allein eigentümlich ist; das „einige, dogmenlose Christentum"
Egidys, die Bestrebungen der „Gesellschaft für ethische Kultur",
der von socialdemokratischer Seite projektierte und zum Teil
schon in die Wege geleitete Massenaustritt aus der Landeskirche

beweisen, dass die Feindschaft gegen das Kirchentum
und Christentum auch in Deutschland nicht unbekannt ist.
Auch dürften die kirchenfeindlichen Bewegungen in den
römisch-katholischen Ländern Frankreich, Spanien und Italien
selbst Herrn Dr. Knie nicht völlig unbekannt sein.

In Wahrheit giebt es kein Volk in Europa, welches mit



— 492 —

gleicher Liebe und Treue an seiner Kirche hängt, wie das
russische. Russisch und orthodox sind fast synonyme Begriffe.
Die Zahl der Kirchen ist in Russland im Verhältnisse zur
Dichtigkeit und Menge der Bevölkerung unvergleichlich grösser, als
in andern Ländern, und doch reichen, zumal an Feiertagen, die
zahlreichen Kirchen auch nicht entfernt aus, die Menge der
Gläubigen zu fassen. Keine Kirche hat so viele Feiertage wie
die russische, und sämtliche Feiertage werden vom russischen
Volke durch Teilnahme am Gottesdienste beobachtet. Die
Kirchen werden in Russland durch freiwillige Spenden des Volkes
erbaut und in reichstem Masse geschmückt, ohne dass es

nötig wäre, wie im westlichen Europa, die erforderlichen Mittel
durch Lotterien, Maskeraden, Konzerte u. s. w. aufzubringen.
Einen Begriff von der Intensität der russischen Volksfrömmigkeit

und der Gläubigkeit der breiten Volksmassen kann man
sich machen, wenn man erwägt, dass in St. Petersburg, einer
den religionsfeindlichen Einflüssen des Westens noch am meisten

ausgesetzten Stadt, eine einzige Kirche, die des Kasanischen
Bildes der Mutter Gottes, z. B. jährlich allein ca. 150,000 Rubel

einnimmt für Kerzen, welche von Andächtigen vor den

Heiligenbildern angezündet werden. Ferner beruht die gesamte
Mission in Japan, sowie die wohlthätige Wirksamkeit des

Palästina-Vereins u. s. w. völlig auf Privatspenden ; auch spricht die

weite Verbreitung von Zeitschriften religiösen Inhalts für den

christlichen Sinn des russischen Volkes. In Russland ist es

Regel, dass sich in jeder Wohnung eines orthodoxen Christen

mindestens ein Heiligenbild mit einer Lampe davor befindet;

im Abendlande ist dieser fromme Gebrauch bei römischen

Katholiken, wenigstens insoweit die gebildeten Kreise in Betracht

kommen, nicht Regel, sondern Ausnahme.
S. 58—68 behandelt Verfasser das Sektenwesen, wobei er

seine der russischen Kirche feindliche Tendenz nicht
verleugnet.

Der Abschnitt De Sancto Spiritu (S. 69—70) enthält
wunderliche Behauptungen. So belehrt uns Dr. Knie: „Das Kreuz

auf den russischen Kirchen mit seinem schrägen Balken neben

den beiden geraden wird in Russland, abgesehen von
archäologischen Erklärungen, als Symbol der morgenländischen Lehre

vom heiligen Geiste betrachtet. Genau dieselbe Bedeutung finde

das russische Kreuzeszeichen, bei welchem bekanntlich zunàchs



— 493 --
Stirn und Brust berührt, dann von der rechten Schulter etwas
abwärts zur linken gefahren wird: Der vom Vater ausgeht."

Rätselhaft, gleich des Delphischen Orakels dunklen Sprüchen,

klingen diese Worte des Herrn Dr. Knie. In welchen
Zusammenhang kann man vernünftigerweise eine schräge
Linie mit der Lehre vom Ausgehen des heiligen Geistes bringen?

Welch eine wunderbare, wenn auch nicht gerade besonders

schöne Phantasie! Wo hat Herr Dr. Knie diese sonderbare

Weisheit nur her? Übrigens muss man beim Kreuzeszeichen

überhaupt nicht von der rechten Schulter „abwärts
fahren" ; wo dies geschieht, beruht es auf Flüchtigkeit und Un-
genauigkeit, ähnlich wie auch im Abendlande, was Herrn
Dr. Knie wohl nicht unbekannt sein dürfte, manche, zumal
sogenannte „gebildete" Leute, das Kreuzeszeichen nur
„markieren", indem sie mit dem Daumen der rechten Hand an ihre
Brust „tippen", als wollten sie die Rockknöpfe ordnen. Dieser
Fehler fällt aber nicht der römischen Kirche, sondern
vielmehr der modernen Pietätlosigkeit zur Last.

Was die Lehre, nicht nur der „russischen", sondern der
gesamten orthodoxen Kirche des Orients über den Ausgang
des heiligen Geistes betrifft, so beruht sie auf dem korrekten,
von jedem spätem Zusatz freien Wortlaut des unter Mitwirkung
auch der abendländischen Kirche von den heiligen Vätern auf
den ökumenischen Kirchenversammlungen zu Nikäa und
Konstantinopel abgefassten Symbols. Ein Angriff auf diese Lehre
der orientalischen Kirche ist daher gleichbedeutend mit einem
Angriff auf die Unfehlbarkeit der ökumenischen Konzilien. In Rom
befinden sich noch heute zwei silberne Tafeln, auf denen Papst
Leo III. das Symbolum ohne den Zusatz „filioque" in griechischer

und lateinischer Sprache anbringen liess. Machte dieser
Papst etwa nach Herrn Dr. Knies Ansicht bezüglich der
„Unfehlbarkeit" eine Ausnahme von den übrigen Päpsten? War
die römische Kirche damals „häretisch"?

S. 70 sagt Dr. Knie : „Es. ist unbestreitbar, dass die russisch-
schismatische Kirche das wahre Priestertum und die wahren
Sakramente besitzt." Dieser Anschauung hat die
römischkatholische Kirche — ich sage nicht nach Knies Beispiel
„römisch-schismatische" Kirche, weil der Zweck dieser Abhandlung

nicht im Schimpfen und Schmähen, sondern in der ruhigen
Darlegung der objektiven Wahrheit besteht — in ihrer bis-



— 494 —

herigen Praxis stets gehuldigt. Sie hat die von der orientalischen

Kirche gespendeten Sakramente der Taufe, der Salbung,
der Trauung, der Priesterweihe in zutreffenden Fällen bisher
nicht wiederholt. Ja, Marzohl (Liturgia sacra, Luzern 1837,

Band III, S. 73) führt aus, dass vom Standpunkte der römischen
Kirche aus „schismatische" Priester auch Angehörige der
römischen Kirche „im äussersten Notfalle von den Sünden
lossprechen und den Sterbenden die heilige Wegzehrung reichen"
können und dürfen. Mit dieser Anschauung und Praxis der
römischen Kirche und mit Knies oben angeführten eigenen
Worten steht nun seine gleich darauf erhobene Frage nicht
im Einklang: „„ob in der „russisch-schismatischen" Kirche die

Sakramente denn als Gnadenmittel wirken, beziehungsweise
wirken können, da doch durch die Häresie die Wirksamkeit
des Spenders der Gnaden, des heiligen Geistes, unterbunden
wird?"" In der Anmerkung beantwortet er diese Frage
verneinend, indem er ausführt: „„Der Einwand, die Sakramente
wirken ex opere operato, ist hier unbedingt nicht stichhaltig,
da doch zum fruchtbaren Empfange der Sakramente die intentio

des Empfängers gehört; Häresie dürfte doch wohl zu den

„Hindernissen" gehören, die Canon 6 in der Entscheidung
De sacramentis in genere (sessio VII) des Tridentinums erwähnt!"
Durch diese von blindem Hass eingegebenen Worte stellt Knie

sich in pietätlosem Hochmut über die gesamte römische Kirche,

indem er die von jener anerkannte Wirksamkeit der
Sakramente in der orientalischen Kirche leugnet, und indem er an

Stelle des bisher zwischen der orientalischen und occidentalischen

Kirche bestehenden Schismas aus eigener
Machtvollkommenheit die „Häresie" konstituiert. Wenn diese in frivolem
Übermute und in unbegreiflicher Leichtfertigkeit geäusserten

Ansichten jemals in der römischen Kirche zu offizieller Geltung

gelangten, so würde dadurch eine Wiedervereinigung der beiden

getrennten Kirchen des Orients und Occidents, deren Möglichkeit,

wenn auch in nächster Zeit nicht wahrscheinlich, so doch

immerhin denkbar ist, auf immer zur Unmöglichkeit. Das

Verhältnis zwischen der katholischen Kirche des Orients und

Occidents, wie es vor der Spaltung bestand, kann zweifellos

rekonstruiert werden ; eine Unterwerfung der orthodox-
^

thoüschen Kirche des Morgenlandes unter Rom aber ist em

Gedanke, dessen Verwirklichung ausserhalb aller Grenzen der



— 495 —

Möglichkeit liegt. Aber die modernen Zeloten vom Schlage
Knies erstreben nicht eine Wiedervereinigung in der Liebe
des Herrn, sie wollen nur herrschen gleich dem, der einst
sprach : „Meinen Thron will ich über die Wolken setzen, gleich
sein dem Höchsten!" Im Gegensatze zu Dr. Knie, der
tendenziös Gegensätze schafft, wo keine vorhanden sind, halte ich
es für die Pflicht aller ernsten Theologen, sowohl der
orientalischen als occidentalischen, die zwischen ihren Kirchen
bestehenden Differenzen zwar klar und deutlich hervorzuheben,
aber auch das Übereinstimmende nicht zu übersehen. Dieses

Verfahren, welches geeignet ist, beide Kirchen miteinander
bekannt zu machen und dadurch einander näher zu bringen,
und welches ich deshalb in meinen bisherigen theologischen
Schriften beobachtet habe, hat den Beifall auch hervorragender
römisch-katholischer Theologen gefunden.

Wie der Verfasser bereits S. 51 behauptet hat:
„„Diejenigen „Gebildeten" aber, welche sich als „Rechtgläubige"
geben, sind mindestens sittlich suspekt" ", so fährt er S. 70
fort: „„Für mich und viele andere erklärt sich die Todesstarre
der russischen Kirche einerseits, die ungeheure sittliche Fäulnis
ihrer Glieder, die das Wort: „Ihr seid Tempel des heiligen
Geistes" kaum je gehört zu haben scheinen, andrerseits aus
dem betrüblichen Diktum: „Deficit Spiritus Sanctus!"" — Gern
gönnen wir Herrn Knie, mit dem Pharisäer im Evangelium
prahlend auszurufen: „0 Gott, ich danke dir, dass ich nicht bin
wie andere Leute!" Wir unsrerseits ziehen es vor, mit dem
bussfertigen Zöllner im Bewusstsein unserer, menschlichen Schwäche
und Sündhaftigkeit demütig zu bitten: „Gott sei mir Sünder
gnädig" — und gerechtfertigt von dannen zu gehen vor dem
grosssprecherischen Pharisäer.

S. 71—75 wird das Verhältnis der russischen Kirche zum
Päpstlichen Primat behandelt. Dass die Idee des unfehlbaren
Papsttums, wie sie auf dem Vaticanum definiert worden ist,
im Altertum und Mittelalter nicht einmal in der römischen
Kirche selbst, geschweige denn im Orient herrschte, wird durch
die Kirchengeschichte genugsam bezeugt.

Der Papst hatte in der ungeteilten Kirche den ersten
Pang unter den Patriarchen als Primus inter pares. Dieser
Ehrenvorrang, welcher dem Papst auf dem ökumenischen Konzil
zu Chalcedon zugestanden wurde, bleibt ihm auch jetzt noch



— 496 —

reserviert für den Fall einer Wiedervereinigung der getrennten
Kirchen. Aber eine Jurisdiktion stand dem Papste von jeher
nur über die abendländische Kirche zu, deren einziger Patriarch
er war. Die orientalische Kirche hat seine Jurisdiktion niemals

anerkannt, wie unter anderm aus der energischen Weigerung
des von der römischen Kirche als Heiliger verehrten Patriarchen
Ignatius von Konstantinopel hervorgeht, die Ansprüche des

Papstes auf die bulgarische Kirchenprovinz anzuerkennen. —
Was insbesondere die Gabe der Unfehlbarkeit anbelangt, so

liegt ja schon in der blossen Thatsache der Einberufung des

vatikanischen Konzils das Anerkenntnis, dass es nach bisheriger
Lehre nur einem ökumenischen Konzil zustand, endgültige
Entscheidungen in Glaubenssachen zu treffen. Neben einem

unfehlbaren Papsttum sind unfehlbare Konzilien überflüssig.
Da aber die ökumenischen Konzilien eine Institution der
gesamten alten Kirche waren, und da die dogmatischen Fragen
auf diesen, und nicht durch den Papst allein, entschieden wurden,

so steht fest, dass die Unfehlbarkeit des Papstes in der
Verfassung der alten Kirche keinen Raum findet. Auch ist nicht

ersichtlich, wodurch und woher der Papst die Unfehlbarkeit
erlangen könnte. Denn alle priesterlichen und hohenpriester-
üchen übernatürlichen Vollmachten werden durch das heilige
Sakrament der Priesterweihe erteilt. Der Papst aber hat vor
den übrigen Bischöfen keinen höheren Grad des Sakramentes

der Priesterweihe voraus; er wird nicht zum Papste geweiht,

sondern, wie jeder weltliche Herrscher, gekrönt. Die coronatio

ist kein Sakrament, sondern nur ein Sakramentale. Ein
Sakramentale wirkt aber nicht, wie ein Sakrament, ex opere operato,

ist also nicht geeignet, unbedingt und sicher eine übernatürliche

Gnadengabe, wie die Unfehlbarkeit, zu verleihen. Dass

in der alten Kirche die Päpste weder als unfehlbar galten noch

sich selbst als unfehlbar betrachteten, ergiebt sich aus der

Thatsache, dass der Papst Honorius wegen Häresie vom Konzil

zu Konstantinopel in sessio 13 vom 28. März 680 mit dem

Anathema belegt, und dieses Urteil vom Papste Leo IL bestätigt,

auch von den folgenden Päpsten bei der Professio fidei bis in

das 10. Jahrhundert hinein in Erinnerung gebracht wurde.

Durch die Kirchengeschichte also wird die moderne Lehre von der

päpstlichen Alleinherrschaft und Unfehlbarkeit nicht bestätigt.

S. 73 sagt der Verfasser: „„Statt des Papstes zu Rom hat



— 497 —

die russisch-schismatische Kirche dem krassesten Absolutismus
eines Despoten zu gehorsamen; an die Stelle des Primates ist
der Cäsareopapismus getreten mit seiner Karikatur des Synodal-
prinzipes, mit dem „allerheiligsten dirigierenden Synod."" —¦

Hiergegen ist zu erwidern, dass in der russischen Kirche niemals
Cäsareopapismus geherrscht hat. Der russische Kaiser ist
Schirmherr der orthodox-katholischen Kirche des Orients, ganz
wie die deutschen Kaiser des Mittelalters Schirmherren der
abendländischen Kirche waren. Während aber mit der
mittelalterlichen deutschen Kaiserwürde das Recht verbunden war,
bei der päpstlichen Messe das Evangelium zu lesen (Daniel,
cod. lit. eccl. Rom. Cath. S. 126), so nimmt der russische Kaiser
gar nicht das Recht für sich in Anspruch, irgend welche
geistlichen Funktionen auszuüben; er hat auf Dogma und Kultus
der Kirche gar keinen Einfluss, vielmehr leistet bereits der
Thronfolger beim Eintritt in die Grossjährigkeit einen Eid, der
orthodoxen Kirche treu anzugehören. Ja, in keinem Staate des

modernen Europa äussert sich die treue Ergebenheit des
Herrschers gegen die Kirche in so rührender Weise, wie in Russland,

dessen Beherrscher, so oft sie der Feier der göttlichen
Liturgie beiwohnen, die Hand des celebrierenden Priesters küssen.
Der Kaiser von Russland ist keineswegs der Herr, sondern der
„erste Sohn der Kirche". — Dass die heilige dirigierende Synode
eine Karikatur des Synodalprinzipes sei, beruht auf der Privatansicht

des Herrn Dr. Knie, dessen ganze Arbeit eine Kari-'
katur auf vorurteilslose, gewissenhafte Darstellungsweise ist.
Schon die Vergleichung der heiligen dirigierenden Synode von
Russland mit dem päpstlichen Primate ist durchaus unlogisch;
denn der Primat des Papstes beansprucht die Leitung der
gesamten katholischen Kirche, die Thätigkeit der heiligen Synode
aber erstreckt sich und will sich nur erstrecken auf die
russische Partikularkirche, so wie die heilige Synode zu Athen die
Angelegenheiten der Kirche im Königreiche Griechenland besorgt.
-Lue Legitimität der russischen Synode beruht, wie schon bemerkt,
mcht auf ihrer Berufung durch den Kaiser, sondern auf ihrer
Anerkennung durch sämtliche Patriarchen der orientalischen
Kirche. Das Verhältnis zwischen Staat und Kirche ist in Russland
ein durchaus mustergültiges und friedliches; Staat und Kirche
stutzen sich gegenseitig zum Wohle der rechtgläubigen Christen,
im Gegensatze hierzu hat der in der abendländischen Kirche



— 498 —

herrschende päpstliche Absolutismus es nicht verhindern können,
dass z. B. der römischen Kirche in Österreich unter Joseph IL
die schwersten Wunden geschlagen wurden, von denen sie sich

heute noch nicht ganz erholt hat. In Frankreich und Spanien
sind zu gunsten weltlicher Interessen materieller Natur an
den hohen Festen die zweiten Feiertage abgeschafft und
sämtliche Feiertage auf die Sonntage verlegt, so dass selbst Ostern

und Pfingsten sich kaum aus der Reihe der gewöhnlichen
Sonntage abheben. In Ungarn sucht gegenwärtig eine

mächtige Partei der Geistlichkeit die Spendung der heiligen
Sakramente der Taufe und Ehe zu erschweren; überall im
Abendlande herrscht Kampf und Zwietracht zwischen Staat

und Kirche und zwischen Volk und Kirche. In Russland aber

ist der Staat, an dessen Spitze der mit dem heiligen Chrisma

gesalbte Kaiser steht, sowie das rechtgläubige Volk in Glauben

und Liebe mit der heiligen Kirche auf das innigste verbunden.
Die höchsten und idealsten Interessen des gläubigen russischen

Volkes verkörpern sich in dem von Gottes Gnade gekrönten
Herrscher; ohne allen Zwang, aus freier Überzeugung ist der

echte Russe jeden Augenblick bereit, in begeisterter Liebe und

Hingebung für seinen Zaren alles, selbst sein Leben zu opfern.
Die geschichtlichen und religiösen Überlieferungen des russischen

Volkes sind unlösbar mit dem Zarentum verflochten.
Herr Dr. Knie scheint wirklich mit grossem Eifer gern

jede Gelegenheit zu benutzen, absichtlich oder unabsichtlich in

seine Darstellung Ungenauigkeiten bezw. Unwahrheiten mit

einfliessen zu lassen, auf Grund deren er dann nach Kräften

auf die russische Kirche losschlägt, um regelmässig infolge seiner

Ungeschicklichkeit die römische zu treffen. Oder liegt hier

keine Ungeschicklichkeit vor? Sollte er etwa gar im geheimen

die Absicht haben, unter dem Vorwande eines Angriffes auf die

russische, die römische Kirche auf das heftigste zu bekämpfen.

Fast wird man versucht, dies zu glauben, wenn man liest,

wie er bei einer Besprechung des Taufrituals der russischen

Kirche (S. 77) sagt:
„„An vierterStelle kennt das Euchologion ein „Gebet bei

einer Frau, welche die Leibesfrucht abgelegt hat".
Wenn es darin heisst:

_

„Erbarme dich nach deiner grossen Barmherzigkeit dieser

deiner Magd N., die in Sünden befangen, absichtlich oder un-



— 499 —

absichtlich in die Tötung verfallen ist, indem sie das in ihr
Empfangene abgelegt hat",

und wenn in demselben Gebete derselbe Gedanke nochmals

wörtlich wiederkehrt, so mag das dem Fernstehenden
immerhin zu denken geben — dem Kenner russischer »Gepflogenheiten"

fällt diese Tolerierung der procuratio abortus nicht
weiter auf." "

Wir möchten mit Bezug auf diese Darstellung lieber sagen:
Dem Kenner Kniescher „Gepflogenheiten" fällt diese auf die
Unwissenheit und „simplicitas" der Leser berechnete Verdrehung

der Sachlage nicht weiter auf. — Wenn zunächst für einen
Sünder die göttliche Barmherzigkeit angerufen wird, ist das
eine „Tolerierung" der Sünde? Betet die römische Kirche nicht
für die Sünder Ist die Vergebung der Sünden im Busssakramente

etwa auch eine „Tolerierung" der Sünden? Wie urteilt
Herr Dr. Knie über das „tolerante" Verhalten des Herrn Jesus

gegen die Ehebrecherin? — Schon wieder ergiebt sich ganz
von selbst eine gewisse Gleichheit der Knieschen Anschauungsweise

mit derjenigen der Pharisäer. Auch hat seine mit allem
Elan sittlicher Entrüstung vorgetragene Rigorosität im übrigen
eine grosse Verwandtschaft mit der montanistischen Häresie.

Aber selbst wenn der Verfasser mit seinem moralischen
Pathos im Rechte wäre, so hätte er doch keine gegründete
Veranlassung, aus dem von ihm beanstandeten Wortlaute des
mitgeteilten Gebetsformulars einen ungünstigen Schluss auf die
Sittlichkeit des russischen Volkes zu machen. Denn dieses
Formular ist nur eine Übersetzung aus dem griechischen Urtext;
die griechische, nicht die „russische" Kirche hat es verfasst1).
Wenn Herr Dr. Knie das nicht weiss, dann ist er nicht
befähigt, über eine Sache zu urteilen, die er nicht versteht;
weiss er es aber, dann handelt er durch Verschweigung dieser
Thatsache und durch sein absichtlich auf falsche Voraussetzungen
begründetes liebloses Urteil im höchsten Grade arglistig und
kann auf Glaubwürdigkeit keinen Anspruch erheben. Übrigens
acceptiert auch die römische Kirche dieses Gebet bei den unierten
Griechen; sein Vorwurf trifft also nicht nur die russische und
griechische, sondern auch die römische Kirche. Wenn Knie

Evyrrj sic yvvatxa, oxav dnoßdXXsxai — EvvoXóyiov xò usya.
R°m, 1873, S. 146.



- 500 —

Recht behält, dann hat die gesamte Christenheit, den „unfehlbaren"

Papst mit inbegriffen, geirrt, und nur Dr. Knie kann
im Vollgefühl seiner moralischen Integrität mit dem Pharisäer
im Evangelium ausrufen: „0 Gott, ich danke dir, dass ich
nicht bin, wie die andern!"

Bezüglich des hl. Sakramentes der Busse sagt er S. 83:

„Weiters wird das Beichtgeheimnis durch die Beweibtheit der

Popen in Frage gestellt, wie wohl nicht näher ausgeführt zu

werden braucht." Weshalb führt Dr. Knie diese Sache nicht
näher aus Vermag er auch nur ein Beispiel dafür anzugeben,
class ein orthodoxer Priester seiner Frau ein Beichtgeheimnis
verraten hätte Wie urteilt Dr. Knie über die abendländische
Kirche vor Gregor VIL, vor der zwangsweisen Einführung
des Celibates, wie über die unierten Griechen, die mit Billigung
der römischen Kirche verehelichte Priester haben Herr Dr. Knie

hat schon wieder in seinem blinden Eifer vorbeigehauen und

die römische Kirche getroffen!
Wenn Herr Dr. Knie der Meinung ist, dass das russische

Volk aus Furcht vor einem Verrat des Beichtgeheimnisses nicht

gern bei Weltpriestern, sondern lieber bei Mönchen beichte,

so ist diese Annahme durchaus unrichtig. Um nur ein Beispiel

anzuführen, so eilen jährlich unzählbar viele Personen aus

allen Teilen des gewaltigen russischen Reiches zu dem wegen
seines heiligen Lebenswandels berühmten, verheirateten Priester

Johann von Kronstadt, um bei ihm zu beichten und Rat, Trost

und Hülfe zu suchen. Wenn manche Leute gern bei Mönchen

beichten, so geschieht dies lediglich deshalb, weil das

entsagungsvolle Leben der Mönche vermuten lässt, dass sie im

allgemeinen einen besonders wohlthätigen Einfluss auf die

Beichtenden auszuüben vermögen. Im Abendlande tritt übrigens,

soweit die Klöster infolge der dort herrschenden „Aufklärung
noch nicht '

aufgehoben sind, dieselbe Erscheinung zu Tage;

im Orient wie im Occident ist eine verhältnismässig grosse

Anzahl von Heiligen aus den Klöstern hervorgegangen. Wenn

Herr Dr. Knie dies ignoriert, so offenbart er dadurch nur,

wie wenig katholisch er denkt. Knie scheint uns aus dem

Holze zu sein, aus dem man die Reformatoren schnitzt.

Bei Besprechung des Sakramentes der Ehe sagt er S. 92

in der Anmerkung: „Die russische Sprache ist ein getreuer

Spiegel der bestehenden Verhältnisse. So heisst diw, diwo, das



— 501 —

Wunder, und diwza (richtig: dewiza) die — Jungfrau. Die
Spitäler mit kranken Kindern von 9 und 10 Jahren
erklären erschreckend den Zusammenhang." Bekanntlich gehört
das russische Wort für Jungfrau zu derselben arischen Sprachwurzel,

wie die lateinischen Worte: Juventus, juvenis, Jovis,
dies, divus, die griechischen âîoç, Jioç u. s. w. Der mit
diesen Worten ursprünglich verbundene Begriff ist: strahlend,
glänzend. Diw, das Wunder, ist von demselben Wortstamm
wie d-av[ia und dsdoixai. Durch seine frivolen etymologischen
Versuche zeigt der Verfasser nur, dass ihm nichts an der
Wahrheit gelegen ist, und er jede Wissenschaft, auch wenn
sie ihm gänzlich fremd und unbekannt ist, zur Schmähung des
ihm verhassten russischen Volkes zu missbrauchen sucht. Als
Theologe wie als Philologe ist Dr. Knie einem Opernsänger zu
vergleichen, der weder Stimme noch musikalisches Gehör hat,
und zudem nicht im Stande ist, Noten zu lesen.

Was Knie nun über die Unsittüchkeit des russischen Volkes

sagt, das entnimmt er aus unzuverlässigen, kirchenfeindlichen,

protestantischen Quellen. Dem gegenüber hebt der
römisch-katholische Pfarrer Joseph Marzohl in seinem mit
bischöflicher Approbation erschienenen grossen Werke: Liturgia

sacra, III. Teil, S. 585, hervor, dass die Würde der
unbefleckten Keuschheit in Russland höher geachtet wird, als
irgendwo.

Solche absolute Unkenntnis zeigt Knie auch auf liturgischem
Gebiete, so dass man in Wahrheit sagen kann : Er vermag nicht
rechts und links zu unterscheiden. Es sei hier nur auf zwei
Fehler bei Darstellung der Liturgie aufmerksam gemacht.
S. 127 ist die Anordnung der Brotteilchen auf dem Diskos nicht
richtig wiedergegeben. Das Teilchen für die Mutter Gottes
muss rechts von dem heiligen Lamm, dessen Vorderseite dem
Priester zugekehrt ist, also zur linken Hand des letzteren, die 9
I eilchen für die Heiligen aber müssen zur rechten Hand des Priesters

liegen. In Knies Darstellung ist das Umgekehrte der Fall.
Von andern Mängeln abgesehen, fällt die Fehlerhaftigkeit

der Übersetzung: „aller Menschen und aller Dinge" S. 157
unangenehm auf. Der griechische Urtext lautet: Kai ndvxmv
xui nuGmv. Ein Quintaner eines Gymnasiums, welcher naGwv
durch „aller Dinge" übersetzte, würde dafür eine Strafarbeit
erhalten oder eine Stunde nachsitzen müssen. Herrn Dr. Knie



— 502 7-,

können wir nur bescheinigen, dass seine philologischen Kenntnisse

gleich seinen theologischen, um einen Knieschen
Lieblingsausdruck zu gebrauchen, uns etwas „suspect" erscheinen1).
Zu S. 142 möchten wir bezüglich des Aër noch bemerken:
Knie sagt: „Der Priester nimmt das Aër"... das Wort drJQ wird
bei Homer als femininum und später, von Herodot an, als mascu-
linum gebraucht ; das lateinische Wort aër ist gleichfalls mascu-
ünum. Würde Herr Dr. Knie vielleicht die Güte haben, uns zu

belehren, aus welchem Grunde er das in Rede stehende Wort
zu einem neutrum macht?

Doch kehren wir von der Verbesserung der kleinen
grammatikalischen Schnitzer des Herrn Dr. Knie zur Betrachtung
des Inhaltes seiner Schrift zurück! Mit einem gewissen
Wohlbehagen spricht Knie S. 180, Victor Frank citierend, von dem

„häufig sich wiederholenden Exorcisieren der Wohnungen und

Viehställe, aus denen die Teufel allmonatlich mit Weihwasser

ausgetrieben werden", und fügt in gesperrtem Druck bei: „zu
wirklicher Seelsorge und geistlicher Belehrung verbleibt absolut

keine freie Zeit." S. 181 fährt er fort: „Der Bauer würde

den Geistlichen wohl gerne missen, wenn nicht die obligatorischen

kirchlichen Handlungen wären, die allmonatlichen

Teufelaustreibungen aus Haus und Hof" u. s. w.
Herr Dr. Knie scheint ganz zu vergessen, dass die

Benediktionen (von ihm „Exorcismen" genannt) der Häuser (z. B. am

6. Januar), des Viehes, der Äcker, des Meeres, neu erbauter

Schiffe u. s. w. in der römischen Kirche genau in derselben

Weise vorgenommen werden, wie in der orthodox-katholischen
und den übrigen altorientaüschen Kirchen. Der Herr Doktor hat

die ihm verhasste „russische" Kirche wieder einmal durch eine

protestantische Brille betrachtet, und dabei, nach seiner

„Gepflogenheit", der römischen Kirche einen wuchtigen Hieb versetzt.

S. 182 spricht Knie in der Anmerkung von dem festen

Glauben des russischen Volkes „an die Macht der, nicht des,

Teufel". Zunächst möge Herr Dr. Knie verzeihen, das er darauf

aufmerksam gemacht wird, dass nach dem in den deutschen

Elementarschulen den kleinen Kindern erteilten Sprachunter-

2) Maltzew: Die Liturgien der orthodox-katholischen Kirche des Morge^a°"

des, Berlin 1894, S. 98, ist, da die Pluralform „aller" im Deutschen für das i a -

culinum und Femininum dieselbe ist, der Pluralbegriff, für beide Geschlechter geso»

dert, durch die Singularform: „Jedes und Jeder" ausgedrückt.



— 503 —

rieht der Genitiv: „des Teufel" entschieden falsch ist; es muss
heissen: „des Teufels". Um nun ad rem dieser „Teufeleien"
überzugehen, so erhellt aus der Fassung der betreffenden
Anmerkung, dass Knie nicht an eine Mehrzahl von Teufeln glaubt.
Durch diesen Unglauben setzt er sich nun nicht nur in Widerspruch

zum Evangelium, sondern auch ganz besonders zur
römischen Kirche; er kann zufrieden sein, dass die Zeiten der
heiligen Inquisition vorüber sind, sonst würde er ob dieser
rationalistischen Anmerkung unfehlbar zur Verantwortung
gezogen werden.

Im Rituale Romanum, Abschnitt : De exoreizandis obsessis a
Daemonic, heisst es von den Dämonen: „Advertat (Sacerdos),
quibus artibus ac deeeptionibus utantur daemones ad Exorcis-
tam deeipiendum: soient enim ut plurimum fallaciter respon-
dere, et difficile se manifestare, ut Exorcista diu defatigatus
désistât, aut infirmus videatur non esse a daemonio vexatus...
Exorcista ne vagetur in multiloquio, aut supervacaneis vel
curiosis interrogationibus, praesertim de rebus futuris et occul-
tis, ad suum munus non pertinentibus, sed jubeat immundum
spiritum tacere, et ad interrogata tantum respondere : neque ei
credatur, si daemon simularet, se esse animam alicujus Sancii,
vel defuncti, vel Angelum bonum. Necessariae vero interro-
gationes sunt, ut de numero et nomine spirituum óbsidentium, de
tempore, quo ingressi sunt, de causa, et aliis hujusmodi."

Anscheinend ist das Rituale Romanum Herrn Dr. Knie
noch nicht zu Gesicht gekommen; andernfalls erscheint es

rätselhaft, wie er als „römischer Katholik" mit den officiell
dokumentierten Anschauungen seiner Kirche sich in so schroffen
Widerspruch setzen konnte. Was er nun über den angeblich
niedrigen Stand der wissenschaftlichen, speciell theologischen,
Bildung der russischen Geistlichkeit sagt, so muss ich ganz
entschieden bestreiten, dass die orthodoxe Theologie hinter der
römischen zurücksteht; was die Liturgiologie betrifft, so ist die
russische Wissenschaft der abendländischen sogar insofern
überlegen, als die russischen Theologen in der Regel mit Dogma
und Kultus der abendländischen Konfessionen gut bekannt sind,
"Während die abendländischen Theologen, von wenigen
glänzenden Ausnahmen, wie die hochwürdigen Herren Professor
Dr. Probst in Breslau, Domkapitular Röhm in Passau, Pfarrer
Gruber in Slunj, Professor Dr. Mlles in Innsbruck u. s. w.,

fievne intern, de Théologie. Heft 7, 1894. 34



— 504 —

abgesehen, nur eine geringe Kenntnis von dem Zustande der
orientalischen Kirche verraten.

Mit welcher Liebe und Verehrung das russische Volk an
seinen Priestern, den Vermittlern der übernatürlichen
Gnadenerweisungen Gottes, hängt, davon zeugen beispielsweise die

Tausende und Abertausende, die fortwährend zu dem bereits
erwähnten Vater Johann von Kronstadt hinpilgern, um durch
seine Fürbitten Trost und Rettung von seelischen und körperlichen

Leiden zu erhalten. Eine solche Verehrung, ein so

hoffnungsfreudiges Vertrauen auf die wunderwirkende Kraft des

Gebetes, wie man diesem weithin durch ganz Russland berühmten

Priester Gottes des Allerhöchsten entgegenbringt, ist dem

Abendlande nur noch aus den Überlieferungen einer längst
entschwundenen Zeit bekannt. Im russischen Volke ist noch

der kindliche Glaube des Mittelalters lebendig, der im Abendlande

vor dem kritischen Blick des Skeptizismus längst in alle

Winde zerstoben ist, und sich nur noch bei „Jubiläumsfesten"
u. s. w. schüchtern an das Tageslicht wagt.

Was nun die von Dr. Knie in dem letzten Abschnitt: „Wo
hinaus" angestellten Betrachtungen über die Zukunft der
russischen Kirche anbetrifft, so vertrauen wir auf das Wort des

Herrn: „Die Pforten der Hölle werden sie nicht überwältigen.

Die heilige Kirche Russlands wird, wie bisher, so auch fernerhin,

in treuer, unzertrennlicher Verbindung mit der gesamten

katholischen Kirche des Orients verharren, mit jener Kirche,
die bis auf die kleinsten Äusserüchkeiten an den Traditionen
der heiligen Väter festhält, die, auf den unerschütterlichen
Felsen Christi gegründet, keiner Änderung, keiner Weiterentwicklung,

keinem Fortschritt, keiner Reform sich unterwirft, um

nachzueifern ihrem göttlichen Stifter, von dem es heisst : „Jesus

Christus, derselbe gestern und heute, und derselbe auch in Ewigkeit.

Herr Dr. Knie aber möge, wenn es ihn ferner gelüsten

sollte, die „russische" Kirche anzugreifen, erst die erforderlichen

Vorstudien machen, damit er nicht, bei der orthodoxen

Kirche vorbeischiessend, regelmässig die römische trifft, un

letztere nicht allen Grund hat, Gott zu bitten: „Bewahre mich

vor meinen Freunden ; vor meinen Feinden will ich mich schon

selbst schützen!"
Berlin, Pfingsten 1894. Propst A. Maltzew,

Mag. theol.


	Die russische Kirche und Dr. Knie

