
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 7

Artikel: La presse religieuse de Russie

Autor: Popovitsky, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 450 —

LA PRESSE RELIGIEUSE DE RUSSIE.

La presse religieuse de Russie fait certes bonne figure au

milieu de ses congénères de l'Europe chrétienne. Il est fâcheux

qu'on n'en ait ici qu'une notion très confuse, ce qui tient,

croyons-nous, autant à l'ignorance de la langue russe qu'à

l'indifférence, pour ne pas dire plus, que professe l'occident
envers l'Eglise de Russie, Eglise qu'il ne craint pas de traiter
de schismatique. La fin du siècle où nous vivons donne cependant

des preuves nombreuses de l'intérêt que l'Europe porte
aujourd'hui aux choses russes. Pour nous, Russes, ce qui

nous attire surtout, c'est le mouvement religieux qui s'y est

formé à la suite de la proclamation du dogme blasphématoire
de l'infaillibilité papale, mouvement remarquable et qui constitue

un fait particulièrement joyeux et consolant, puisque c'est

lui qui a conduit des hommes éminents de l'Europe chrétienne
à tourner les yeux du côté de cet orient d'où jadis a jailli la

lumière divine. L'Eglise d'orient n'est donc pas une branche

violemment arrachée du tronc de l'Eglise universelle et par
suite frappée de mort, puisque, aux yeux de ces hommes, c'est

dans ses veines que coule cette sève salutaire qui est appelée

à vivifier et à régénérer le corps décrépit de l'Eglise occidentale.

La presse religieuse russe en est une preuve.
Les origines de cette presse remontent à l'époque de la

nouvelle organisation qui a été donnée à l'école supérieure

ecclésiastique de Saint-Pétersbourg, sous le règne de l'empereur

Alexandre Ier. C'est le recteur de cette école, transformée

en académie, l'archimandrite (plus tard métropolitain de

Saint-Pétersbourg) Grégoire, qui a été le créateur de la
première Revue religieuse en Russie, sous le titre de Lecture



— 451 —

Chrétienne. La première livraison en a paru en janvier 1821.

Le programme de la Revue élaboré par le recteur se
composait des rubriques suivantes: 1. Œuvres des Pères de l'Eglise
dans des traductions en langue russe ; 2. Etudes et considérations

au sujet de la religion chrétienne ; 3. Traités sur des

sujets du dogme orthodoxe et de la morale chrétienne ; 4.

Eloquence de la chaire ; 5. Histoire de l'Eglise ; 6. Méditations
sur des sujets d'édification chrétienne, et 7. Bibliographie
chrétienne, comptes-rendus sur des ouvrages religieux russes et
étrangers. — L'Eglise russe a toujours compté dans son sein
de hautes lumières et de vastes intelligences, et la Lecture
Chrétienne en a profité largement dans toutes les branches de

son programme. Les hommes de science et d'Eglise ont tous
porté leur tribut à la rédaction de la nouvelle Revue. Les
plus beaux noms figurent sur la liste de ses collaborateurs;
les sujets les plus divers ont été traités dans ses colonnes
avec une érudition, une profondeur et un esprit de charité,
qui constituaient leur plus beau titre à l'admiration générale.
La Lecture Chrétienne existe encore de nos jours, et pendant
sa longue carrière de trois quarts de siècle elle n'a pas faibli
un seul instant; tout au contraire, elle a élargi toujours son
champ d'action, en ouvrant ses colonnes, depuis une quinzaine
d'années, entre autres choses à l'exégèse biblique et dans un
esprit hautement scientifique. Dernièrement la direction de

notre première Revue religieuse a été confiée au professeur
Lopoukhine, dont le talent littéraire, les vastes connaissances
et le travail infatigable sont hautement appréciés du public
lettré. Ce qui a surtout profité aux lettres religieuses, c'est
son long séjour à l'étranger et principalement en Amérique,
où il eut occasion d'étudier profondément et dans toute son
étendue la littérature religieuse de l'occident. Le fruit de ces
études fut la traduction en russe de toutes les œuvres de
M. Farrar concernant les origines du christianisme, de l'Apo-
!ogie du christianisme de Luthard, de la Doctrine chrétienne
sur la morale de Martensen, puis l'Histoire Biblique à la lumière
de nouvelles recherches et découvertes, et nombre d'autres
travaux dans le domaine de la science théologique, travaux
qui remplissent des milliers de pages. On peut juger d'après
ces données si l'aïeule de la presse religieuse en Russie se trouve
en des mains sûres. Notons que les premières livraisons de la



— 452 —

Lecture Chrétienne, parues sous la direction du professeur
Lopoukhine, s'en ressentent déjà d'une manière très
avantageuse.

La deuxième en date des Revues religieuses a commencé
à paraître à Kiew en l'année 1837, sous le titre de Lecture
Dominicale. C'était une publication hebdomadaire, ayant pour
but de procurer aux personnes pieuses des sujets de lecture qui
convinssent à la sanctification du dimanche et qui fussent

propres à conduire le lecteur à l'intelligence de la parole
divine et des rites de l'Eglise orthodoxe d'orient, aussi bien

qu'à la consolidation de la foi, de la charité et de l'espérance
dans les cœurs chrétiens. Le fondateur de cette Revue a été

l'illustre Innocent, plus tard archevêque d'Odessa, dont
l'éloquente parole, tombée de la chaire et consignée dans des

livres immortels, constitue un véritable patrimoine national.
Pendant tout le temps qu'il était à la tête de l'académie
ecclésiastique de Kiew, c'est lui qui était le premier travailleur
dans la feuille qu'il avait créée, et les articles sortis de sa

plume, qu'il y faisait paraître presque sans interruption, étaient

toujours accueillis par le public avec enthousiasme.
Vient ensuite le recueil périodique fondé à Moscou en

1843 et ayant pour principal objet la traduction en langue

russe des œuvres des Pères de l'Eglise, traduction qui,
suivant les termes de l'autorisation accordée par le Saint-Synode,

est d'une nécessité absolue non seulement pour tout chrétien

orthodoxe, mais surtout pour les personnes qui se consacrent

au service de l'Eglise. Comme dans les cas précédents, c'est

le recteur de l'académie ecclésiastique, dont le titulaire était

alors le savant archimandrite Philarète, depuis archevêque de

Tchernigow et auteur de plusieurs ouvrages historiques d'une

grande valeur, qui a pris l'initiative de cette publication ; mais

elle n'a commencé à paraître que sous le rectorat d'Eusèbe,

plus tard archevêque de Mohilew. L'objet principal de la
publication de Moscou n'a pas empêché d'y traiter des matières
rentrant dans le domaine du dogme, de la morale et de l'histoire

de l'Eglise; mais ces matières ne formaient que des suppléments

spéciaux, ajoutés au corps du recueil, qui portait lui-

même le titre à! Œuvres des Saints-Pères dans la traduction

russe. La première direction donnée au nouveau recueil

académique venait du célèbre Philarète, métropolitain de Moscou,



— 453 —

qui suivait avec sa vigilance habituelle tout ce qui se préparait

pour les livraisons à paraître; et tous les articles qui y
paraissaient, passés au crible de la vaste intelligence de cet
homme de génie, étaient toujours à la hauteur de la science
théologique et de la morale chrétienne, en même temps que
la traduction des Pères se distinguait par une scrupuleuse
exactitude et par des qualités hautement scientifiques et
littéraires. Cette Revue, qui ne paraissait que quatre fois par an,
a été suspendue pendant un certain temps, puis renouvelée et
enfin remplacée (1892) par une publication mensuelle, sous le
titre de Messager de Théologie; malgré sa courte existence,
elle a déjà donné des preuves de sa science.

Les années 1855 et 1860 ont vu surgir deux nouvelles
Revues académiques: Y Interlocuteur Orthodoxe de Kasan et
les Travaux de VAcadémie ecclésiastique de Kiew. Ces Revues
ont le même programme que les deux autres Revues
mensuelles académiques, avec cette nuance particulière qu'elles
consacrent une plus large place aux questions qui touchent
aux intérêts spéciaux des localités où ces Revues paraissent.
C'est ainsi que la première de ces Revues, à côté des matières
d'intérêt scientifique général, donne nombre d'études concernant

le mahométisme, ainsi que le schisme ou le raskol qui
désole l'Eglise nationale depuis l'époque de la correction des
livres sacrés et liturgiques accomplie par le célèbre patriarche
Nicon. Le raskol était même la première raison d'être du
nouveau recueil, à en juger d'après les considérations dont le
Saint-Synode avait motivé son autorisation; cette publication
était d'autant plus à propos que c'est sur les deux rives du
Volga que se trouve le foyer principal des nombreuses
populations sectaires. Pour ce qui concerne le mahométisme, c'est
la direction du recueil elle-même qui a pris l'initiative des
questions qui s'y rapportent. Elle y a été poussée par le large
développement qu'avait pris la grande œuvre des missionnaires

russes au milieu des disciples du prophète, œuvre ayant
son siège dans la ville de Kazan et dans toute la région
limitrophe. De son côté, la seconde des Revues susmentionnées
publie de nombreuses études sur les rapports qui s'étaient
établis entre l'orthodoxie et le catholicisme chez les peuples
habitant les deux rives du Dnieper, et sur la lutte plusieurs
fois séculaire que les orthodoxes ont eu à soutenir contre les



— 454 —

intrigues, les empiétements et les cruautés des dignes
pourfendeurs de l'orthodoxie sortis des officines du jésuitisme polonais

et de la soi-disant Union, Union imposée aux populations

orthodoxes de cette région avec une violence dont
l'histoire présente peu d'exemples.

Ainsi donc, ce sont les quatre académies ecclésiastiques
qui ont donné le signal du nouveau mouvement littéraire dans

le domaine de la théologie, et qui seules en ont porté le
fardeau pendant près d'un quart de siècle, en tenant haut et

ferme le drapeau de la science et de la morale chrétienne et

en élargissant toujours leur programme, pour être à même

d'embrasser tout le vaste domaine de la religion et de l'Eglise.
Notons en passant que ce sont encore les publications des

académies qui formaient le centre principal où convergeaient les

travaux les plus importants des théologiens russes, travaux
dont plusieurs n'étaient que des thèses de doctorat ou de

licence en théologie, et qui à juste titre peuvent être regardés

comme de véritables trésors de science chrétienne.
Cet état de choses s'est perpétué jusqu'aux premières

années du règne d'Alexandre IL Ce règne mémorable qui a

donné une puissante impulsion à toutes les forces vives du

pays, a réveillé en même temps la conscience religieuse du

peuple russe. Les réformes introduites dans les écoles et dans

d'autres institutions concernant l'Eglise et le clergé promettaient

dans un avenir prochain de satisfaire à tous les vœux

des hommes croyants, à toutes les exigences de leur conscience

et de leur piété, à leur soif de vérité et de consolation
religieuse. Des hommes d'intelligence et de cœur ont répondu à

l'appel, et le résultat de leur empressement à servir les intérêts

religieux de leurs compatriotes a été la création, en la

seule année 1860, outre les Travaux de l'Académie de Kiew

dont nous avons parlé plus haut, de quatre autres Revues

intitulées: la Revue orthodoxe, le Pèlerin, la Lecture édifiante

et le Guide des pasteurs des campagnes. Toutes ces publications

avaient pour but 1° de combler les lacunes qui se

faisaient déjà sentir dans la presse périodique existante, —

lacunes inévitables, étant données les exigences spéciales des

recueils publiés sous la direction de l'école supérieure et

rédigés par des corporations savantes, — et 2° de satisfaire aux

besoins immédiats et pratiques des personnes pieuses et



— 455 —

clergé. C'est ainsi que le Pèlerin et la Lecture édifiante visaient
principalement les besoins moraux de leurs lecteurs, et que
le Guide des pasteurs des campagnes répondait aux
nombreuses questions qui s'imposent dans la carrière, ardue et
pleine de difficultés et de périls, du prêtre entouré de populations

sans instruction et souvent sans appui moral.
La Revue orthodoxe fondée par l'archiprêtre Serguievsky,

professeur de théologie à l'université de Moscou, est digne
d'une attention spéciale. Dès l'apparition de ses premières
livraisons, elle a immédiatement conquis la sympathie, qui
depuis a tourné en admiration, du public lettré, et bientôt elle
a pris la première place parmi les organes de la presse
religieuse russe. La tâche principale que s'était imposée la Revue
orthodoxe et qui lui donnait une physionomie à part, était de

travailler au rapprochement de la société laïque et du clergé
sur le terrain des intérêts supérieurs de la religion et de la
morale. Et la Revue orthodoxe n'a jamais failli à cette noble
tâche. Tous les sujets y ont été traités avec une grande
indépendance et dans un style parfait, ce qui rendait la lecture
du nouveau recueil périodique particulièrement attachante. En
même temps, la Revue orthodoxe, plus que tout autre organe
religieux, consacrait une large place aux réformes qui
s'accomplissaient dans l'état extérieur de l'Eglise, dans ses
rapports avec la société civile, dans la vie du clergé, dans ses
institutions administratives et judiciaires, dans les conditions
d'existence de l'école et de la littérature religieuse, etc. etc.
Enfin, c'est cette Revue qui, la première, a fait connaître au
public russe les chefs d'œuvre de la littérature religieuse étrangère
et qui le tenait toujours au courant de la science théologique de
l'occident, en lui en signalant les progrès et en discutant ou
en réfutant les idées et les tendances erronées ou périlleuses
pour l'Eglise. Malheureusement, après une glorieuse
carrière de trente années, cette magnifique Revue, qui a marché
toujours à la tête de la presse religieuse russe, a, par suite
d'une cruelle maladie de son dernier directeur, l'archiprêtre
Préobrajensky, mort depuis, a, dis-je, cessé d'exister, en laissant

une lacune regrettable dans le domaine de la presse
religieuse de Russie. Il est juste cependant de dire que le
nouvel organe de l'académie de Moscou, le Messager de Théo-

Sevue intern, de Théologie. Heft 7, 1894. 31



— 456 —

logie, et d'autres encore paraissent tendre à recueillir le riche
héritage de la Revue orthodoxe.

Parmi les recueils qui ont un caractère strictement
scientifique, nous devons signaler encore les Lectures dans la société
des amis de l'instruction religieuse, qui, depuis 1863, paraissent
à Moscou, et la Foi et la Raison, publiée à Kharkow depuis
1884. Le premier de ces recueils contient d'importants
travaux dans toutes les branches de la science théologique; en

outre, il a enrichi la littérature historique d'une grande quantité

de monuments précieux de l'antiquité et de documents

historiques de tout genre. Quant à la seconde de ces Revues,

publiée sous les auspices de l'archevêque Ambroise, le plus
profond et le plus éloquent de nos orateurs sacrés contemporains,

elle a un caractère plus particulièrement philosophique,
tout en publiant des travaux qui rentrent dans le domaine du

dogme et de l'histoire.
La place nous manque pour donner de plus amples

détails sur la presse religieuse en Russie. Disons cependant
qu'à côté des recueils importants dont nous venons de parler,
il existe une centaine de feuilles de moindre importance, dont

quelques-unes sont consacrées à des branches spéciales de

l'activité religieuse, telles que les missions destinées à
combattre non seulement le paganisme, mais aussi les hérésies et

le schisme, la prédication, la bienfaisance, l'instruction
primaire basée sur les enseignements de l'Eglise; d'autres ont

pour programme de donner de modestes explications sur
différentes questions liturgiques, des extraits de la vie des Saints,

des leçons de morale chrétienne, etc. Quelques-unes de ces

feuilles se distribuent gratuitement.
Une place plus importante parmi ces modestes publications

est occupée par les Feuilles de Troïtsa, c'est-à-dire de

la laure de saint Serge, située à proximité de Moscou. Elles

se composent pour la plupart d'extraits d'ouvrages appartenant

à tous les genres de la littérature religieuse, extraits faits

de main de maître par leur rédacteur, l'archimandrite Nicoli,

-et présentant une variété infinie de matières et une mine

inépuisable d'instruction et d'édification. A propos de ces feuilles,

nous croyons devoir signaler un fait unique dans l'histoire de

la presse religieuse en Russie. Pendant les fêtes du cinquième

centenaire de la mort de saint Serge, fêtes qui furent cèle-



— 457 —

brées en automne 1892, un homme de cœur a fait don d'un
capital de 50,000 roubles à la condition qu'avec les intérêts
de ce capital serait assurée pour toujours la distribution
gratuite des Feuilles de Troïtsa, comme une aumône
spirituelle en souvenir de cet homme de Dieu et de ce grand
patriote.

Il existe également en Russie trois publications religieuses
illustrées. L'une d'elles est le Pèlerin russe, qui, par la variété
de ses articles et le fini de ses illustrations, tâche d'atteindre
le niveau des meilleures publications occidentales, tout en
restant sur le terrain strictement orthodoxe. N'oublions pas
non plus que l'Eglise russe a ses feuilles officielles. Telles
sont: le Journal de l'Eglise, organe officiel du Saint-Synode,
rédigé avec un grand talent par l'archiprêtre de la cathédrale
de Saint-Isaak, le Rév. P. Smirnow ; le Messager du clergé
militaire, créé par le grand-aumônier des armées de terre et de mer,
le Rév. P. Jélobovsky; et les organes spéciaux des évêques
paraissant dans chaque diocèse deux fois par semaine. Toutes
ces publications, à côté de leur partie officielle, renferment
différents articles intéressants. Ces feuilles diocésaines traitent
de préférence les questions historico-archéologiques ayant une
plus ou moins grande importance locale, en les accompagnant
des sermons de leurs évêques et d'autres prédicateurs, de
renseignements sur l'activité pastorale de leurs prêtres, des
progrès de l'instruction du peuple dans les écoles paroissiales,

etc.
Dans le rapide aperçu que nous présentons aux lecteurs

de la Revue internationale de Théologie, il nous a été impossible

de toucher à bien des questions concernant la presse
religieuse en Russie. Il est de fait cependant, et nous le
constatons avec un juste orgueil, que cette presse est pleine de
vigueur et de sève, qu'elle est à la hauteur de la science
théologique contemporaine, qu'elle traite les sujets importants
de sa compétence avec la déférence et la profondeur qu'ils
comportent, que dans sa polémique elle est toujours modérée
et ne vise que le sujet et jamais les personnes, et que les
événements et les idées qui contribuent au triomphe de la
vérité religieuse sont accueillis et commentés par elle avec
une joie et une charité vraiment chrétiennes. C'est ainsi que

niouvement ancien-catholique a été salué dans presque toutes



— 458 —

les feuilles religieuses comme un signe visible de la miséricorde

divine pour les deux Eglises trop longtemps séparées,
et que la presse religieuse russe forme des vœux ardents pour
l'accomplissement prochain et définitif de la réunion de ces

deux branches de l'Eglise universelle, sous son Chef unique,
Notre Seigneur Jésus-Christ.

St-Pétersbourg, 15' février 1894.

A. Popovitsky.


	La presse religieuse de Russie

