
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 7

Artikel: Studien zur Geschichte des Busssakraments [Schluss]

Autor: Goetz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403287

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


431

STUDIEN
ZUR

GESCHICHTE DES BUSSSAKRAMENTS.

(Fortsetzung und Schluss.)

IV.

Parallel dieser Ausbildung der Formel läuft eine andere
Phrasenbildung. Wenn der Papst in seinen Dekreten zu irgend
einem guten Werk ermahnt — und dabei bildete sich ja unsere
Formel aus — so war es natürlich, dass er für die Erfüllung
seines Gebotes auch eine entsprechende Verheissung eines Dankes

oder Lohnes hinzufügte. Der Gedankeninhalt der Ermahnung

und der Verheissung zu Beginn und Schluss der Dekrete
ist daher im allgemeinen gleich, und dieselben Worte, die wir
oft in den Ermahnungsformeln antreffen, finden wir in den
¦— wie wir sie nennen wollen — Schlusssegensformeln. Die
Menge dieser Schlusssegensformeln teilen wir in gewisse
Kategorien und stellen zunächst ihre typischen Formen dar, um sie
später nach ihrem Inhalt und Wert zu kennzeichnen.1)

A. Mansi, Concil. Tolet. 19, 855: adjutores et benefactores
consequantur gratiam et absolutionem pontißcalem.

Leo IX. (Migne, 143, 703) : qui. pie observaverit, gratiam
et benedictionem consequatur.

Alexander IL (Migne, 146, 1330) : repleatur abundantia
apostolicae benedictionis.

Die Buchstaben der folgenden Klassifizierung entsprechen denen des
folgenden Abschnittes. Zur Vergleichung bringen wir in Anmerkungen einige
entsprechende Formeln aus dem Codex Carolinus.



— 432 —

Alexander IL (Migne, 146, 1290) : vos haec obser-

vate, si vultis sanctae ecclesiae romanae et apostolicae sedis pace
et communione atque benedictione et absolutione gaudere.

Gregor VIL, Registr., 1. VII, 19 : obtemperantibus
autem gratiam Dei et apostolicam benedictionem largimur.

Calixt n. (Migne, 163, 1120): omnibus apostolicae
benedictionis gratiam impendimus.

Calixt IL (Migne, 163, 1181) : gratia et benedictio et

peccatorum remissio tribuatur.
Hierher gehören auch die besonders bei Gregor VII.

vorkommenden „Segenswunschanreden"- : 1. 4, 3: salutem et omnium

peccatorum absolutionem per apostolicam benedictionem. Ep. coli.
18: salutem et beatorum apostolorum Petri et Pauli
benedictionem et omnium peccatorum absolutionem.

B. a. Alexander IL (Mansi, 19, 950): qui observator
esse studuerit, peccatorum suorum omnium consequatur veniam
et aeternae beatitudinis gloriam.

Leo IX. (Migne, 143, 687) : conservator vero in aeternis

gaudiis felicitatis lucra possideat.
Leo IX. (Migne, 143, 650) : mereatur copiam supernae

benedictionis et praemium sempiternae salutis.
b. Leo IX. (Migne, 143, 610) : qui observaverit, benedictionis

gratiam et peccatorum suorum absolutionem a retributore
omnium bonorum Deo consequi mereatur, ut in coelesti sede

giorietur. So oft Victor IL (Migne, 143, 825; 633); Alexander
IL (ibd. 146, 1311).

c. Paschalis IL (Migne, 163): qui observator exsti-

terit, omnimodae benedictionis gratiam omniumque peccatorum
suorum absolutionem et indulgentiam et coelestis vitae
beatitudinem cum Sanctis et electis a misericordissimo Deo domino

nostro consequi mereatur in saecula saeculorum. So oft bei

Gregor VIL, 1. II, 26, 1. VII, 24; Leo IX. (Migne, 143, 604; 592;

593) ; Paschalis IL (Migne, 163, 193 und oft) ; ähnliche
Wendungen: fructus bonae actionis; praemia aeternae pacis.

Paschalis IL (Migne, 163, 193) : ipse Deus cum absolvat a

peccatis, kommt sehr oft vor.
d. Leo IX. (Migne, 143, 678): ab omnipotente Deo bene-

dicatur et spiritualibus gaudiis repleatur.



— 433 —

Paschalis IL (Migne, 163) : oboedientes monitis nostris
misericordia divina custodiat et ab omnibus peccatis absolvat.

Urban IL (Migne, 151, 506): omnipotens Deus actus tuos
in beneplacito suo dirigat, et te a peccatis absolutum in vitam
aeternam perducat1).

e. Leo IX. (Migne, 143, 639) : ita agere studeas, ut a Christo
domino aeternum regnum acquirere valeas.

Urban IL (Migne, 151, 508): Conservantibus autem
pax domini nostri Jesu Christi et misericordia conservetur, qua-
tenus et hie fruetum bonae actionis pereipiant, et apud distric-
tum judicem praemia aeternae pacis inveniant. Amen, amen,
amen. So auch Paschaüs IL (Migne, 143, 35; 47; 48; 49; 53;
56; 60; 62; 63).

f. Leo IX. (Migne, 143) : conservatorem autem dominae nostrae

Mariae intercessio gloriosa laetificet.
g. Leo IX. (Migne, 143, 700): Qui autem observator

privilegii exstiterit, Dei omnipotentis et almae Mariae et
beatorum apostolorum Petri et Pauli benedictione ditatus, aeterni
regni partieeps fieri mereatur.

C. h. Nicolaus IL (Mansi, 19, 904, Papstwahldekret) : obser-
vatores autem huius nostri decreti omnipotentis Dei gratia prote-
gat et auetoritas beatorum apostolorum Petri et Pauli ab omnibus
peccatorum vinculis absolvat2).

i. Nicolaus IL (Migne, 143) : preeibus apostolorum prineipum
Petri et Pauli peccatorum absolutionem ab omnipotenti Deo
consequatur.

') Der Codex Carolinus ist sehr reich an solchen Schlusssegensformeln, die
in allgemeinen Ausdrücken bald einfach gehalten, bald übertrieben reichhaltig in
den mannigfachsten Wendungen zeitlichen und ewigen Lohn verheissen und herabflehen.

Ein öfters vorhandener Typus ist folgende Formef (ep. 43, p. 147) : Deus
autem omnipotens, qui in excelsis habitat et humilia respicit, qui palma universum
mundum concludit, in cuius manu omnia regnorum iura consistant, sua vos protegat
gratia, et e caelo vobis tribuat victorias, subiciens vestro regali culmini omnes ad-
fersantes nationes, aevisque ac prosperis temporibus regni gubernacula faciat pos-
sidere cum excellentissima filia et nostra spirituali commatre benignissima regina,
dulcissima vestra coniuge atque amantissimis natis Carolo et Carlomanno excel-
lentissimis regibus et nobilissima atque excellentissima Gisila, nostra spiritali filia;

vitam aeternam per infinita vobis tribuat secula possidendam.
2) Der Gedanke der Intercession der Apostel, speciell des Apostels Petrus,

findet sich in einer grossen Zahl Schreiben des Cod. Carol, und ist eine stehende
Wendung.



— 434 —

Gregor VIL: per misericordiam Dei Ulis (Retro et Paulo)
suffragantibus peccatorum indulgentiam adipisci gaudeas.

Paschalis IL (Migne, 163, 141) : Omnipotens Dominus
sanctorum Apostolorum meritis vos a peccatis absolvat .;
ebenso Paschalis IL (Migne, 163, 366), Gregor VIL, lib. II, 54;
intervenientibus, ibid., lib. VI, 2.

Nicolaus IL (Migne, 143,1325): remissionem peccatorum
suorum et benedictionem a Domino interventu sanctorum apostolorum

consequatur.
Paschalis IL (Migne, 163, 39) : Petri et Pauli orationibus ad

vitam perveniatis aeternam A
k. Paschalis IL (Migne, 163, 174): quicunque honorare cu-

raverint, omnipotentis Dei et apostolorum ejus gratiam conse-

quantur.
Paschalis IL (Migne, 163, 338) : observantibus vero Dei

omnipotentis gratia et beatorum Apostolorum benedictio conferatur.
Paschalis IL (Migne, 163, 424): omnipotentis Dei et

apostolorum eius gratiam et peccatorum suorum indulgentiam
consequatur; so oft.

Alexander IL (Migne, 146, 1369): quisquis observator
exstiterit, benedictio Dei omnipotentis et beatorum Petri et Pauli

apostolorum super eum velut uberrimus imber coelestis influât
et haereditatem coelestis gloriae perpetuo iure possideat.

I. Leo IX. (Migne, 143, 732) : auxilio ipsius S. Benedicti

a Deo omnipotente misericordiam et benedictionem in aeternum

consequatur; ebenso Alexander IL (Migne, 146, 1329).

to. Leo IX. (Migne, 143, 683): gratiam a Deo consequatur
et per clavigerum principem coeli in ianuas regni caelestis

introduci mereatur.
n. Leo IX. (Migne, 143, 738) : quicunque observator -

exstiterit, divinis benedictionibus augeatur, et hie per te, beate

Petre apostole, a peccatorum vineulis absolvatur et illic quoque

per te intra ianuam regni coelestis admittatur.
Victor IL (Migne, 143): divinis repleatur benedictionibus

et principis apostolorum auctoritate ab omnium delictorum suo-

x) Den Gedanken der apostolischen Intercession finden wir unter anderem

im Cod. Carol, auch mit folgenden eigenartigen Bildern ausgedrückt, p. 127: suf-

fragiis apostolorum circumsepti mercedis vobis in caelo repositam coronam consequi

mereamini ; p. 181, ep. 54 : suffragiis circumvaUatus.



— 435 —

rum absolvatur nexibus; so auch Alexander IL (Migne, 146,
1375).

n 1. Nicolaus IL (Migne, 143, 1354) : qui vero conservator
et oboediens huic nostrae confirmationi et apostolicae auctoritati
fuerit, benedictione et gratia omnipotentis Dei perfruatur et
inter prospera humilis et inter adversa maneat securus, ut
divina misericordia munitus valeat per beatum Petrum coelestia
regna intrare et cum Christo in aeternum gaudere.

0. Gregor VIL, 1. I, 15 : Deus, qui beato Petro oves suas spe-
cialiter commisit, et totius ecclesiae regimen dédit, vos in eius
dilezione corroboret, ut eius auctoritate a peccatis vestris absoluti
mereamini inimicos Domini comprimere et corda illorum ad
poenitentiam provocare.

1, 50 : Deus meritis supremae dominae per auctoritatem beato-

rum apostolorum Petri et Pauli a cunctis vos peccatis absolvat et
ad gremium universalis matris vestrae cum gaudio perducat.

II, 49: quia illi (saeculares principes) misera et transitoria

vix tribuunt, iste vero (Petrus) beata et aeterna a cunctis
peccatis solvendo promittit et in caelestem patriam potestate
sibi tradita perducit.

II, 50 : quatenus et tu a beato Petro apostolorum principe
ad regendum tibi commissum populum adiuvari eiusque meritis a
peccatorum tuorum vinculis absolutus aeternae beatitudinis gloria
in regno Christi et Dei merearis perfrui.

VI, 2 : his nostris monitis obsecundantes per omnia beato-
rum apostolorum Petri et Pauli benedictione in praesenti do-
nemini et in futuro a peccatorum omnium vinculis absoluti ad
eorum consortium eisdem interventoribus provehi mereamini.

D. p. Leo IX. (Migne, 143, 632) : plenam a nobis habeat
benedictionem et a Deo sempiternam salutem.

q. Leo Vili. (v. Pflugk-Harttung, Acta Pont, ined., I, 6) :

quantum divina pietas concesserit absolutos esse optamus.

r. Mansi, 19, 575: quicunque observator exstiterit
hunc benedicimus et ut Deus eum absolved oramus ; ebenso
Urban II. (Migne, 151, 399), Gregor VIL, lib. Vili, 32 (Mansi, 19,
«15) : benedicimus, et ut in perpetuum salvus maneatperoptamus.

s. Mansi, 19, 1032 : Joh. XIX : peccatorum remissionem
Promereri spondemus;



— 436 —

Leo IX. (Migne, 143, 582) : si perfeceris ea veniam
tibi non solum commissorum cum absolutione impendemus, sed

etiam praemia felicitatis aeternae multimoda in coelo tibi reposita
repromittimus ;

Gregor VII., üb. VII, 13: ...quicunque vero praedicti con-
fratris nostri, immo beati Petri iniurias pro viribus suis ulcisci
contenderit, ei nos apostolicam benedictionem tribuimus et de

divinae pietatis munere confisi, peccatorum suorum veniam

pollicemur.

t. Leo IX. (Migne, 143, 658) : nostra benedictione vitae aeternae

particeps effciatur ;
a. Leo IX. (Migne, 143, 663): nostra benedictio accumule-

tur et vitae aeternae particeps efficiatur;
Leo IX. (Migne, 143, 660): et catena beati Petri a sancta

Romana Ecclesia ei data aperiat ei ianuam paradisi;
ß. Nicolaus IL (Migne, 143, 1310): sub interpositione perpetra

anathematis ac divini judicii observatione praecipimus.

u. Gregor VIL, lib. II, 61 : auctoritate beati Petri
apostolorum principis te absolvimus a peccatis tuis et Deum per te

exoramus, ut interventu beatorum apostolorum inter electos

aeternum merearis consortium.

lib. VI, 10: ex auctoritate apostolorum principis omnium

peccatorum remissionem largimur.
lib. VI, 15 :... indulgentiam omnium peccatorum vestrorum

promittimus et absolutionem cum benedictione concedimus.

üb. VII, 10 : illi peccatorum suorum remissionem apostolica
freti potestate largimur, insuper aeternae beatitudinis gaudia,
de omnipotentis Dei misericordia confisi, promittimus.

üb. VII, 14 : absolutionem omnium peccatorum vestramque

(Petri et Pauli) benedictionem in hac vita et in futura vestra

fretus fiducia largior.
Urban IL (Migne, 151, 393): per beati Petri gratiam ab

omnibus absolvimus vinculis peccatorum.
Paschalis IL (Migne, 163, 120) : de peccatis sanctorum

apostolorum meritis indulgentiam et absolutionem faciemus.

Victor IL (Migne, 143, 879): vobis autem sicut inprimis

benediximus, benedicimus et viventes et mortuos ex parte Dei

et beati Petri principis apostolorum absolvimus.



437

V.

Wir gehen nun dazu über, die aufgestellten Klassen nach
ihrem Inhalt und Wert kurz zu charakterisieren.

A. Verhältnismässig selten sind die Schlussformeln, in denen
dem Befolger bloss der Segen des Papstes versprochen wird.
Wo das vorkommt, geschieht es meistens in der Form, dass
der Befolger im allgemeinen des päpstlichen Segens, im
besonderen der Gemeinschaft mit der römischen Kirche teilhaft
erklärt wird. Hierher gehören auch die besonders bei Gregor VII.
vorkommenden Segensanreden, in denen der Papst gleichfalls
seine Getreuen der segenbringenden Gemeinschaft mit dem
römischen Stuhle und seiner, des Papstes, persönlicher Gnade
und Huld versichert.

B. Die überwiegende Mehrzahl handelt — manchmal auch
ohne die Person Gottes zu erwähnen (a) — von dem göttlichen
Lohn, den sich der Befolger päpstlicher Dekrete erwirbt. In
mannigfachen Ausdrücken wird ihm für das Dies- und Jenseits
Gottes Gnade — oft unter dem direkten Gesichtspunkt gerechter
Vergeltung (fe) — in Aussicht gestellt. Nachlass der Sünden
für das irdische Leben und ewiges Leben durch die Erbarmung
Gottes ist es, die der Papst in reichem Masse auf alle
herabwünscht (c). Oft auch werden alle diese Belohnungen implicite
dadurch ausgedrückt, dass der Papst den Wunsch ausspricht,
Gott möge den Betreffenden von allen seinen Sünden absolvieren
und ihm geistige Freuden zu teil werden lassen {d). Vorausgreifend

bemerken wir, dass alle diese Formeln deprekatorisch
gehalten sind und den Wunsch des Papstes ausdrücken.

Neben Gott erscheint (e) in einzelnen Fällen auch Christus
als derjenige, der im Jenseits die Vergeltung übt.

Auch Maria (/") erscheint — aber selten — als die, deren
Belohnung sich der Christ verdienen soll, manchmal {g) wird
sie auch mit Petrus und Paulus neben Gott genannt.

C. Der römischen Lehre von den Verdiensten der Heiligen
und ihrer Fürbitte entspricht es, wenn wir vielfach zwischen
den sich Verdienste erwerbenden Christen und dem belohnenden

Gott die menschlichen Mittler finden.



— 438 —

Selten finden wir Maria, sehr oft aber Petrus und Paulus.
Neben der gratia Dei ist es die auctoritas Petri et Pauli,

¦die den Sünder absolviert {hj.
Zahlreich sind, wenn neben Gott die Apostel genannt

werden, Ausdrücke wie precibus, meritis, suffragantibus, inter-
ventione etc. {i).

Manchmal wird die von Gott zu erlangende gratia et
absolutio in eine Linie mit der der Apostel gestellt {k).

Von einzelnen Heiligen erscheint ganz vereinzelt der hl.
Benedikt —¦ in Privilegien, die das Kloster Clugny betreffen —-

als der, dessen intercessio oder auxilium man die göttliche
Barmherzigkeit verdankt (Z).

In erster Linie aber und am meisten ist es Petrus allein,
der als Vermittler angeführt wird.

In seinem Schlüsselamt (to) liegt es, dass er es ist, der die

Pforten des Himmels öffnet {n). Seine Intercession wird daher

oft erfleht, teilweise sogar er selbst direkt darum gebeten {n).

Diese Stellung Petri beruht auf der mittelalterlich-päpstlichen

Lehre über Petrus, wie wir sie nach dem Codex Carolinus,
den sie überall durchdringt, und dessen Papstbriefe alle auf ihr
basieren, kurz darstellen wollen.

Petrus ist der claviger Dei, der ianitor coeli. Ihm ist von
Gott die volle Schlüsselgewalt übertragen worden im Himmel
und auf Erden. Er ist gewissermassen der Helfer Gottes in

der Ausspendung der göttlichen Gnaden, wie in der Züchtigung
der Bösen. Beide — Gott und Petrus — verleihen ewigen Lohn

den Gerechten, beide müssen um ihre Gnade angerufen werden.

Beide sind es, die den Frankenkönig zum Verteidiger der Kirche,

zum Beschützer des Papstes gesalbt haben, beiden muss er

darum auch treu bleiben.
Denn eine hohe Ehre und Auszeichnung ist es, dass Gott

den Frankenkönig zum Beschützer der Kirche gewählt hat.

Vermochte doch auch Gott, „per angelum virtutis suae aut alio

modo liberationem suae ecclesiae et fidei orthodoxae operan,
sed non in alia nisi in tua excellentia complacuit".

Der Frankenkönig wird darum oft auch mit Moses und

David verglichen. Denn wie jene zu Hütern des Volkes des

alten Bundes, so ist er zum Hort der Kirche und der Völker

des neuen Bundes bestellt worden.
Dieser Stellung Petri bei Gott entspricht es nun, wenn er



— 439 —

nicht nur um seine Vermittlung bei Gott zur Erlangung des
Heilslohnes angegangen wird, sondern selbst oft direkt als
zeitlichen und ewigen Lohn spendend angeführt wird. Als flrmissi-
mus auxiliator und optimus remunerator erscheint er, der auch
den Königen und Völkern, die ihm treu sind, Sieg verleiht und
sie über alle Feinde triumphieren lässt. Diese Wendung tritt oft
in den Schlusssegensformeln stark hervor, wie z. B. in der auf
Seite 433, Note 1, mitgeteilten.

Sein Erbe und Stellvertreter —• auch da er unwürdigerweise

dieses Amt führt — ist der Papst. Im Bewusstsein dieser
seiner Nachfolgerschaft Petri kann darum auch der Papst von
sich sagen, „neque per hominem electi sumus, sed per Jesum
Christum dominum nostrum vocati", vielleicht eine beabsichtigte
Reminiscenz an Galat. I, 1.

Was man also dem Papste leistet, leistet man Petrus.
Öfters wird das auf die dem Papste gemachten Schenkungen,
speciell auf die sogenannte konstantinische, angewendet. Die
Versprechen, die die Könige dem Papste geben, geben sie durch
diesen dem Apostelfürsten Petrus, um dadurch ihr ewiges Heil
zu erlangen.

Von Petrus also werden sie für die treue Einhaltung dessen,
was sie versprochen haben, Lohn erhalten; er wird sie
bestrafen, wenn sie das Wort, das sie dem Papste gegeben haben,
brechen. Denn nicht dem Papst allein, sondern Petrus und in
diesem Gott haben sie das Wort gebrochen. So ermahnt der
Papst oft die Könige, „ob reverentiam fautoris vestri beati Petri"
seine Gesandten gut aufzunehmen und wiederum, „pro eiusdem
Dei apostoli amore et mercede animae" die Gesandten in gutem
Geleit zurückzusenden.

„Per nos Petrus" ist der kurze, vielemal vorkommende
Ausdruck dieses Gedankens.

Als Erbe Petri kann nun auch der Papst mit derselben
Autorität wie Petrus sprechen; Missachtung eines Papstbriefes
kommt daher einer Missachtung Petri gleich1) ; noch weiter aber
führt der Papst die Steigerung seiner Autorität, wenn er z. B.
sagt: „sicut Deo et beato Petro et nobis placeat".

') Cod. Carol., ep. n. 47, p. 161 : An nescitis, quod non infelicitatem nostram
sed beatum Petrum, cuius licet immeriti vices gerimus, spernitis. Dabei beruft sich
der Papst auf Matth. 10, 40: „Wer euch aufnimmt, der nimmt mich auf", und

uc- 10, 16 : „Wer euch hört, hört mich, und wer euch verachtet, verachtet mich."

Revue intern, de Théologie. Heft 7, 1894. 30



— 440 —

Das hat seine eigenartigste Anwendung gefunden in dem

fingierten Petrusbrief Stephans III. (Cod. Carol., nr. 10, p. 55 ff),
in dem Petrus die Könige Pipin, Carl und Carlmann beschwört,
Rom und seiner Kirche so rasch und energisch als möglich
gegen die Langobarden zu helfen.

In diesem Schriftstück ist diese Theorie über die Macht
Petri, des Schirmherrn der katholischen Kirche, auf die Spitze
getrieben und ausgiebigst benützt, die hohe Würde des Apostels
betont, sein herrlicher Lohn in Aussicht gestellt und mit seiner
schrecklichen Strafe gedroht.

Voll ausgebildet finden wir diese Lehre bei Gregor VIL (o)
und den Gregorianern, kurz zusammengefasst in dem 23. Satz
des Diktatus, dass der rechtmässige Papst seine Unfehlbarkeit
und Heiligkeit kraft der Nachfolgerschaft Petri hat (Langen,
Römische Kirche, IV, 133).

D. Die wichtigste Frage ist nun, inwieweit der Papst bei
dieser Gnadenspendung direkt beteiligt ist.

Dass er zu der göttlichen Gnade seinen Segen koordiniert
hinzufügt {p), entspricht ganz der hohen Meinung, die er von
sich hat.

Die Segenswünsche sind nun, wie wir vorhin bemerkt
haben, anfangs deprekatorisch gehalten. Der Papst bittet Gott

um Gnade und Belohnung für seine Treuen. Die Wendungen
sind alle konjunktivisch : consequatur, absolvat Deus, consequi

mereatur. Es wird manchmal ausdrücklich das Mass der
Absolution der göttlichen Gnade überlassen und Gott
anheimgestellt, inwieweit er Vergebung der Sünden gemäss seiner Milde

eintreten lassen will {q).
Oft finden wir auch Wendungen, in denen der Papst seinen

Wunsch ausspricht, seine Getreuen belohnt zu sehen, oder auch,

in denen er zu Gott zu beten verspricht oder betet, er möge

den Betreffenden belohnen (r).
Indes dabei blieben die Päpste nicht stehen.
Sie fühlen sich zu sehr als Spender der göttlichen Gnade

und wissen zu gewiss, dass Gott ihre Gebete erhört, als dass

sie nicht den Lohn sicherer als durch blosse Fürbitte in
Aussicht stellen sollten. So sehen wir, dass sie ihn „sicher versprechen",

dass sie „geloben", der Brave werde ihn finden {s). Das

geht so weit, dass direkt auf die päpstliche Fürbitte und den



— 441 —

päpstlichen Segen folgend die göttliche Belohnung hingestellt
wird {t).

Und zwar wird das in der doppelten Weise dargestellt,
dass a. einerseits die päpstliche benedictio als .causa efficiens
der vita aeterna erscheint, anderseits ß. die päpstliche Verdammung

ewige Verdammnis und göttliches Gericht nach sich zieht.
Dieser Gedankengang ist manchmal in schroffer Kürze
ausgedrückt.

Diese Macht des Papstes beruht nun, wie wir schon vorhin

dargestellt haben, auf der Nachfolgerschaft Petri.
Petrus hat die unfehlbare Macht, zu binden und zu lösen,

so ist, da der Papst der rechte Erbe Petri ist und um dessent-
willen auch geheiligt wird, natürlich, dass diese Vollmacht
auch auf ihn übergeht.

Und so kann denn der Papst eigentlich mit derselben Kraft,
die Gott und durch ihn sein claviger Petrus hat, auch reden
oder Belohnung verheissen, weiss er doch gewiss, dass, was er
verspricht, Gott erfüllen wird und muss.

In logischem Gedankenfortgang erklären sich so die Formeln
„concedimus", „conferimus", „auctoritate Petri largimur" oder
„ex parte Dei et Petri absolvimus" (ü).

Damit sind wir da angelangt, dass die Segensschlussformel
mit ihrer Verheissung ewigen Lohnes geistig identisch ist mit
der Ermahnungsformel: in remissionem peccatorum injungimus.

Zum Schluss sei noch bemerkt, dass die späteren Formeln
— die angeführten fallen in die Zeit von ungefähr 950—1100
— nichts wesentlich Neues mehr bieten. Mit der Zeit hatte sich
auch hier ein stehender Typus ausgebildet, wie ihn z. B. die
Formel n 1 darbietet.

VI.

Nach Kategorien ordnend, können wir nunmehr darlegen,
für welche Fälle der Ausdruck: in remissionem peccatorum
injungimus gebraucht wurde, und zwar umfassen wir gleich
den ganzen Zeitraum von der ersten Entwicklung bis zur höchsten

Ausdehnung der Phrase.
1) Als die eine Grundlage der Entstehung des terminus hatten

wir die kirchliche Anschauung von dem Wert des Almosens und
speciell der Stiftungen bezeichnet. Die ersten Fälle, bei denen



- 442 —

wir den Ausdruck finden, handeln darum auch von solchen
Stiftungen. Aber solange wir den Ausdruck überhaupt
antreffen, finden wir ihn auch in diesem Sinne gebraucht.

Er wird angewendet, wenn der Papst zu Klosterschenkungen

ermahnt (Calixt IL, Migne, 163, 1208 ; Eugen III., Migne,
180, 1142) oder wenn er einen Grafen oder König um Bestätigung

der Schenkung bittet (z. B. Gregor IX., Mon. Germ. Hist.,
Ep. sei. Pontif., I, 484).

Die Restauration von dem Kloster geraubten Gütern wird
unter Einweisung auf die remissio peccatorum auferlegt —
bleibt aber eigentlich doch ein sehr zweifelhaftes Verdienst.
(Z. B. Urban IL, Migne, 151, nr. 20; Lucius IL, Migne, 179, 887;

Eugen III., Migne, 180, 1455.) *)

Gaben für das Kloster causa devotionis werden sub remissione

peccatorum erbeten (Calixt IL, Migne, 163, 1120).

Wir treffen den Ausdruck in den zahlreich vorkommenden
Ermahnungen zu Geldspenden für den Bau von Kirchen,
Klöstern, Brücken, Hospitälern; besonders die Templer erhielten
reichlich Bettelbriefe (z. B. Honorius IL, Migne, 166; Innocenz IL,
Migne, 179, 443; Innocenz IV., Ep. sei. Pontif., II, 6).

2) Als zweite Grundlage für die Bildung des Ausdrucks
haben wir oben es bezeichnet, dass gewisse Werke, für die Kirche
Christi gethan, bei Gott Sündenvergebung nach der allgemeinen
Lehre und Anschauung erwirken mussten, und dass das in erster

Linie auf die militia sacra angewendet wurde. So wurde also

in weiterem Sinne der Ausdruck gebraucht bei der Anempfehlung

eines anderen grösseren und verdienstvollen, für die Kirche
Christi gethanen Werkes, für das der Papst dem, der es

ausführte, göttlichen und päpstlichen Segen versprechen durfte.

In erster Linie waren das also die Kreuzzüge.
In peccatorum remissionem injungimus finden wir deshalb

in allen Kreuzzugsbullen gegen die Heiden, sei es im hl. Land,

sei es in Spanien oder Preussen, Littauen etc. (z. B. Innocenz IL,

*) Im Codex Carol., ep. 82, erinnert Hadrian Carl daran, dass er (der Papst)

ihn schon oft gemahnt habe: ut pro mercede animae vestrae trabes maiores a

ecclesias Dei restaurandas per vestrum regalem praesidium emittere juberétis. im

selben Brief lesen wir auch, der König habe „pro amore beati Petri clavigeri

regni coelorum et eiusdem ecclesiae restaurationis", „ut dignam pro hoc ab ip

Dei apostolo retributionem suscipere mereamini" versprochen, für das Kirchenaa

tausend Pfund Zinn zu schenken.



— 443 —

Migne, 179, 354; Innocenz III.; Cölestin HL, Migne, 206, 972;
Innocenz IV., Ep. sei. Pontif., I, 329, und oft auch bei Gregor IX.).

Da ist es oft der Templerorden, der um seine Verdienste
um die Christenheit gebührend gerühmt und unter Hinweisung
auf die remissio peccatorum zu immer eifrigerem Kampfe
ermahnt wird (Alexander III., Migne, 200, 919).

Der miütia sacra im hl. Land gegen die Ungläubigen stellte
der Papst bald die in der Christenheit selbst gegen die Ketzer
geführte gleich (so z. B. Innocenz III., Migne, 215, 359 ; 1025).

Remissio peccatorum finden wir darum versprochen, wo es

sich um den Kampf gegen Ketzer oder Ungläubige handelt
(Innocenz III., Migne, 215, 359; Migne, 216, 117; Innocenz IL,
Migne, 179, 497). Konsequent war es auch, dass der Papst die
remissio einer Griechin versprach, die zur römischen Kirche
übertrat (Innocenz III., Migne, 215). Auch das Auftreten gegen
die Juden erwirbt in diesem Sinne ein Verdienst (Innocenz III.,
Migne, 215, 503).

Aber nicht nur für religiöse Kreuzzüge verhiess der Papst
remissio peccatorum, sondern auch für die politischen (z. B.
Paschalis IL, Migne, 163, 108; 466).

Oft wird deutlich versichert, durch die Teilnahme an dem
politischen Kreuzzug erwerbe man sich denselben religiösen
Lohn wie durch die Teilnahme an den eigentlichen sogenannten
Kreuzzügen.

In den vielen die Streitigkeiten der Päpste mit den Kaisern
betreffenden Edikten und Kreuzzugsbullen finden wir daher
allenthalben die Formel : in remissionem peccatorum injungimus,
verwendet. Solchen Bischöfen, die im Verdacht stehen, zu dem
feindlichen Kaiser zu halten, wird es in Aussicht gestellt, wenn
sie auf die Seite des Papstes treten, die päpstlich gesinnten
erhalten es als Lohn für ihre beharrliche Treue versprochen
(Alexander III., Migne, 200, 1162; Mansi, 21,1035 etc.). Die Länder,

Völker und einzelnen Fürsten werden unter diesem Lockmittel

zum Abfall von ihrem Kaiser und zur Wahl und
Unterwerfung unter den päpstlichen Gegenkönig aufgereizt (z. B. Ep.
seh Pontif. gegen Friedrich IL passim).

Einzelne Grosse werden gleich dem Kaiser angegriffen, und
das Erheben der Waffen gegen sie wird oft ihren eigenen Städten

und Grafschaften unter gleicher Lohnverheissung wie gegen



— 444 —

den Kaiser geboten (Innocenz III., Migne, 214 ; Gregor IX., Ep.
sei., I, 442).

Nicht nur für die direkte persönliche Teilnahme am Kreuzzug

wird die remissio peccatorum gewährt, auch für die
Beihülfe. In erster Linie ist da natürlich die Geldunterstützung
gemeint (Innocenz III., Migne, 216, 37 und oft).

3) Weiterhin können wir den Kreis der Fälle, in denen
remissio versprochen wurde, ausdehnen auf jedes für das Bestehen
und Gedeihen der christlichen und römischen Kirche gute und
förderliche verdienstliche Werk.

So finden wir den terminus zunächst im allgemeinen Sinne
bei den Ermahnungen an die Christenheit, der römischen Kirche
treu zu bleiben (Innocenz III., Migne, 214), hie und da auch
in Aufforderungen an Fürsten, ihre Landeskirche zu schützen
(Urban III., Migne, 202).

Im einzelnen wird er dann angewendet, wenn es sich

darum handelt, z. B. höhere Geistliche, Bischöfe, Erzbischöfe oder

Kardinäle, zur Annahme einer Wahl zu bewegen (Innocenz IL,
Migne, 179, 279; Innocenz III., Migne, 215, 144; T. 216, 28),

oder sie zu ermahnen, treu ihr Hirtenamt zu führen (Innocenz
IL, Migne, 179, 361).';*).

Er kommt vor in Ermahnungen an Geistliche, treu zu ihren
Bischöfen zu stehen ; in Schreiben an Klöster wird die remissio

für treue Erfüllung der Gelübde verheissen.
Die Gläubigen werden sub remissione peccatorum ermahnt,

den ihnen gesetzten Oberhirten und Geistlichen zu gehorchen
(Honorius IL; Urban III., Migne, 202, 1426).

Der Patronatsherr wird zur Erlangung der Sündenvergebung

aufgefordert, sein Patronat in erspriesslicher Weise zu

üben (Innocenz IL, Migne, 179, 567).

Allgemein ist die Wendung in Edikten an Grafen, Barone

etc., wo es sich darum handelt, dass sie Kirchen, Klöster
beschützen und in ihren Rechten verteidigen sollen, sei es, dass

sie Geistliche zum Gehorsam gegen Bischöfe und Äbte anhalten,

sei es, dass sie entlaufene Mönche Ihrem Abt zurückschicken,
sei es, dass sie die Bürger zum Gehorsam gegen die betreffende

x) (Cod. Carol., ep. 65, p. 207). Hadrian schreibt an Karl über die

Restitution des Bischofs Mauricius von Istrien, ut eum in suo episcopio reverti

faciatis pro vestrae animae mercede.



— 445 —

Kirche anhalten sollen (Calixtus IL, Migne, 163 ; Lucius IL, ibid.
179, 920; Hadrian IV., ibid. 188; Lucius IL, ibid. 179, 880;
Hadrian IV., ibid. 188,1426 und 1593 ; Clemens III., ibid. 204,1376).

Besonders seit Alexander IL und vor allem bei Innocenz
IL ist der Ausdruck stehend, wo es darauf ankommt, für einen
bestimmten Bischof ein gutes Wort einzulegen oder einen
Legaten dem König und Volk zur Hochachtung, Schutz und
Unterstützung zu empfehlen (Urban IL, Migne, 151, 385; Hadrian
IV, ibid. 188, 1546; Eugen III., ibid. 180, 1192; Innocenz III.;
Gregor IX., Ep. sei., I, 262) A

Ein verdienstvolles Werk, das gewiss remissio verdiente,
war die Erhaltung des Friedens in der Christenheit.

Remissio wird daher auch verheissen für Hochhaltung des

Gottesfriedens, der treuga Dei (Innocenz III., Migne, 214, 553,
und 216, 55), oder wenn zwei streitende Parteien miteinander
Frieden schüessen, z. B. Kaiser, Fürsten, Bischöfe etc.

Den Baronen des Königreichs Jerusalem verheisst Gregor
IX. (Ep. sei. Pontif., I, 481) Sündenvergebung dafür, dass sie
mit Kaiser Friedrich Frieden halten.

Schiedsrichtern wird —¦ wie wir schon früher erwähnten
— dafür die remissio zu teil, dass sie durch unparteiischen
Schiedsspruch den Frieden fördern.

4) Einzelne zuweilen absonderliche Fälle wollen wir noch
anführen.

Innocenz III. (Migne, 214, 102) erteilt die remissio denen,
die Dirnen heiraten. Ähnliches verspricht Gregor IX.

Clemens III. (Migne, 204, 1288) rechnet es Heinrich von
England als ein remissio verdienendes gutes Werk an, wenn
er den König von Schottland zu guten Werken ermahne.

Lucius III. (Migne, 201, 1311) legt unter Verheissung der
remissio peccatorum Heinrich von England auf, für seine
verwitwete Schwiegertochter Margarete zu sorgen, während Cö-
lestin III. (ibid. 206, 1098) in dieser Weise Philipp von Frankreich

zur Wiederannahme seiner Frau mahnt.
Für Rückerstattung von Geld, die doch als pflichtmässige

Handlung kein sonderliches Verdienst begründet, erteilt Inno-

*) Die entsprechenden Wendungen des Cod. Carol. — über Gesandtenaufnahme

— sind bereits oben in der Darlegung der Lehre des Cod. Carol, über
Petri und des Papstes Stellung erwähnt worden.



— 446 —

cenz III. remissio, ein Beweis, wie zu seiner Zeit der Wert des

Ausdrucks schon im Verfall war und der terminus selbst zur
blossen Phrase wurde.

VII.

Unser vorliegender Aufsatz erstreckt sich in seiner
Darstellung der Ausbildung und Anwendung unserer Formel auf
die Zeit von ungefähr 950—1250. Es ist das aber die Zeit, in
der bei dem allmählichen Abkommen der früheren Formeln,
wie sie der „liber diurnus" bietet, neue gebildet wurden.

Sehen wir darum zum Schluss noch, was sich im „liber
diurnus", der ja die Formel noch nicht enthalten kann und
auch nicht enthält, für Ansätze zur Formelbildung vorfinden.

Was wir eingangs unserer Arbeit als die eine Grundlage der

Formelbildung angesehen haben, dass Gaben und Geldspenden

pro remedio animae gegeben werden, finden wir im über diurnus

noch nicht ganz ausgebildet. Kirchengründung,
Kirchenrestauration und Klosterschenkung erscheint noch nicht pro
remedio peccatorum gethan, sondern „pro devotione", „pro voto",
„ad laudem Dei", „pro Dei nominis honore", „studio pietatis".

Auf den ewigen Lohn wird aber öfter verwiesen ; für
Sklavenbefreiung wird er verheissen, und die Verletzung einer
solchen Befreiungsurkunde mit ewiger Verdammnis bedroht.

Wer einen von Rom heimkehrenden Pilger auf seiner Reise

unterstützt, erwirbt sich gleichfalls ewigen Lohn.
Die Almosen erscheinen teils noch pro Dei laude gegeben,

andererseits aber finden wir in dem „Privilegium de diaconiis"

(nr. 95, Sickel, üb. diurn., p. 124) auch schon den Gedanken

der remissio peccatorum verwendet. Statt ewigen Lohnes ver-
heisst manchmal das Formular auch, der Betreffende werde

Gott wohlgefällig sein (nr. 68, de praepositatu, Sickel, p. 65).

Bei den Klosterprivilegien finden wir dagegen schon die

Segensschlussformel, wie später: at vero, qui observator exstiterit

praecepti, gratiam atque misericordiam vitamque aeternam a

misericordissimo domino Deo nostro consequi mereatur (nr. 89,

Sickel, p. 119).
Oft wird auch — ganz wie in späterer Zeit — unter

Androhung des Anathems vor einer Handlung oder vor
Verletzung eines Privilegs gewarnt.



— 447 —

Eine grosse Rolle, ähnlich wie im Codex Carolinus, spielt
auch Petrus. Er ist es, der von Gott die volle Schlüsselgewalt
hat, sein rechtmässiger Erbe ist der Papst. Wenn Petrus alle
Macht von Gott hat, so hat sie von Petrus und durch ihn der
Papst. Aus diesem Gedankengang erklärt sich die vielfache
Verwendung Petri bei allen Angelegenheiten. Kirchengründungen

finden zu seiner Ehre statt, durch seine intercessio
erhält man die dem guten Werke gebührende Belohnung. Petrus
selbst giebt zeitlichen und ewigen Lohn, er wird manchmal
ganz direkt darum angesprochen. Durch seine Kraft wird des

Papstes Gebet sicher erhört, kraft seiner Autorität verfügt der
Papst, der ja auch „annisu Dei et beati Petri" gewählt worden
ist. Jeder muss darum trachten, Gott und Petrus wohlgefällig
zu sein.

Das ist im grossen und ganzen, was der über diurnus für
unsere Zwecke bietet.

VIII.

Aus der bisherigen Darstellung ergeben sich die
Grundgedanken für die Beurteilung des Wertes des terminus von
selbst, so dass wir nur in Kürze das Resumé daraus zu ziehen
brauchen.

Wir haben gesehen, auf welcher theoretischen Grundlage
der Ausdruck und sein Wert beruht, auf der Lehre von den
guten Werken, speciell von guten Werken, wie es Geldspenden
oder Kriegsdienst für die Kirche sind.

Was wir also vor allem ablehnen müssen, ist die Meinung,
die in Hases Worten liegt, als ob damit die Päpste in der That
eine positive Sündenvergebung erteilt hätten. Wie der Text,
besonders zu Beginn des Gebrauches des Ausdrucks, deutlich zeigt,
war es seitens des Papstes nur ein Aussprechen der Überzeugung,

dass derartige Werke, für die Kirche gethan, bei Gott
Sündenvergebung erwerben.

Wenn also Gregor VIL z. B. — unter dem ja der terminus
noch nicht festgestellt ist, aber die Grundlage der Formel, die
Lehre von dem guten Werke des Kampfes viel gebräuchlich
war — diesen Gedanken aussprach, so heisst das eben, er glaubte
die feste Hoffnung geben und sichere Zusicherung machen zu



— 448 —

können, dass dieses Werk, das in Treue zur Kirche
unternommen war, dem Betreffenden bei Gott als ein verdienstliches,
die Sünden tilgendes angerechnet werde.

Die kirchliche Anschauung über den Wert der guten Werke,
die daraus entsprang, war natürlich praktisch für die Päpste
von grossem Vorteil und der daraus hervorgehende Terminus
wurde so zu einer stehenden Formel.

Je mehr nun diese Wendung — da auf kirchlich allgemein

geltender Anschauung aufgebaut — für den Papst von
Vorteil war, desto mehr wurde sie verwendet.

Aus der Hoffnung, die anfangs der Papst aussprach, der
Thäter werde seinen Lohn von Gott erhalten, wurde nun die

Fürbitte, Gott möge den Lohn geben.

Immer weiter wurde der Kreis, für immer geringere Dinge
wurde dieses bequeme Lockmittel angewendet. Daraus folgte

weiter, dass die Päpste, je mehr sie die Formel anwendeten,
desto weniger sich mehr mit der unbestimmten Form begnügen
konnten, sondern eben einfach zur direkten Verheissung der

Sündenvergebung kamen.

Das hat aber nun doch auch nicht die Bedeutung, die

Hases Worte enthalten.
Diese Erweiterung des Kreises der Dinge, für welche die

remissio peccatorum erteilt wurde, hatte natürlich keineswegs
eine Steigerung des Wertes der Phrase zur Folge.

Wie einerseits die äussere Form von der unbestimmten
päpstlichen Fürbitte zur bestimmt ausgesprochenen oder verliehenen

Sündenvergebung sich erhob, so sank andererseits der innere

Wert.
Aus einem — die Richtigkeit der päpstlichen Anschauung

von den guten Werken vorausgesetzt — noch richtigen und

erklärlichen, annehmbaren Gedanken (der Fürbitte des Papstes)

war, wie wir schon in der Einleitung gesagt haben, schliesslich

ein Stück der päpstlichen Phraseologie geworden.

Wir möchten beinahe sagen, der terminus wurde zu einer

geistlichen Höflichkeitsphrase, der jeder tiefere Sinn abhanden

gekommen war, die man jedem zu teil werden lassen musste

und liess, der irgend etwas dem Papste Angenehmes und der

römischen Kirche Förderliches vollbrachte.



— 449 —

Das ist die Bedeutung, die der terminus für uns hat, so

lange wir ihn allein als selbständige Formel in den
Papstbriefen finden.

Wichtiger aber ist er noch für unsere Kenntnis mittelalterlicher

Buss- und Ablasspraxis durch die Verbindung, die er mit
den Ablassbullen eingegangen hat.

Passau. Lie. Gcetz.


	Studien zur Geschichte des Busssakraments [Schluss]

