
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 7

Artikel: Die Lehre der heiligen Väter Cyrillus von Jerusalem, Gregor von Nyssa,
Johannes Chrysostomus und Johannes von Damaskus von der
Eucharistie

Autor: Lauchert, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403286

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


420

DIE LEHRE
DER

HEILIGEN VÄTER CYRILLUS VON JERUSALEM, GREGOR VON

NYSSA, JOHANNES CHRYSOSTOMUS UND JOHANNES VON

DAMASKUS

VON DER

EUCHARISTIE.

1. Der hl. Cyrillus von Jerusalem (f 386) giebt in seinen

beiden letzten Katechesen (22 und 23, oder Catech. mystagog.
4 und 5) eine ausführliche Erklärung des heiligen Abendmahls
und der eucharistischen Feier. Im Anschluss an die biblische

Lesung aus I Kor. 11, 23 ff., den Bericht von der Einsetzung
des Abendmahls, handelt Katechese 22 „vom Leib und Blut
Christi". Die Eucharistie ist das göttliche Mysterium, durch das

wir „eines Leibes und Blutes mit Christus" {GvGGomoi xai Gvvai^oi

tov Xqigxov) werden *). Von vornherein wird dann die reale

Gegenwart auf Grund einer gesunden Exegese betont: „Wenn
er (der Herr) selbst ausdrücklich erklärt und von dem Brot gesagt

hat : das ist mein Leib, wer wird dann noch wagen, es zu bezweifeln

f Und wenn er versichert und gesagt hat: das ist mein Blut,

wer kann jemals zweifeln und sagen, es sei nicht sein Blut.
(Kap. 1.) Der bei der Hochzeit von Kana Wasser in Wein
verwandelt hat, sollte nicht auch Wein in Blut verwandeln
können? (Kap. 2.) „Lasst uns also mit voller Überzeugung dasselbe

empfangen als den Leib und das Blut Christi. Denn unter der

*) Die gleichen Ausdrücke werden auch von andern Vätern gebraucht; vgl.

die Anm. zu der Stelle bei Migne, T. 83, p. 1098; Schwane, Dogmengesehichte

der patrist. Zeit, S. 993. Vgl. auch die gleich folgende Stelle aus Kap. 3.



— 421 —

Gestalt des Brotes {sv xvncp dqxov) wird dir der Leib gegeben,
und unter der Gestalt des Weines {sv xvftoj ol'vov) wird dir das
Blut gegeben, damit du durch den Empfang des Leibes und
Blutes Christi eines Leibes und Blutes mit ihm werdest. Denn
so werden wir auch Christusträger, wenn sein Leib und Blut
sich [als Nahrung] durch unsere Glieder verteilt. So werden
wir nach dem Worte des hl. Petrus (II Petr. 1, 4) Teilnehmer
an der göttlichen Natur." (Kap. 3.) Die Juden nahmen Ärgernis

an den Worten des Herrn, Joh. 6, 54, weil sie dieselben
nicht geistig auffassten. (,«»} dxrjxooxsç nvsvfiaxtxmç. Kap. 4.) Im
alten Bunde waren die Schaubrote, im neuen Bunde aber „das
himmlische Brot und der Kelch des Heils, welche Seele und
Leib heiligen. Denn wie das Brot dem Leibe entspricht, so ist
auch der Logos der Seele angemessen." (Kap. 5.) „Betrachte
also das Brot und den Wein nicht als blosses Brot und Wein
(wcs ipiXoîç) ; denn Leib und Blut Christi ist es nach dem
Ausspruch des Herrn. Denn wenn dir auch die sinnliche
Wahrnehmung jenes darstellt, so soll dich hingegen der Glaube sicher
machen. Beurteile die Sache nicht nach dem Geschmack,
sondern durch den Glauben sei zweifellos überzeugt, dass du das
Geschenk des Leibes und Blutes Christi empfangen hast."
(Kap. 6.) „Von der festen Überzeugung erfüllt, dass das,
was als Brot erscheint, nicht Brot ist, wenn auch durch den
Geschmack als solches wahrnehmbar, sondern der Leib Christi; und
dass das, was als Wein erscheint, nicht Wein ist, wenn es auch
dem Geschmack so scheint, sondern das Blut Christi, richte
dein Herz auf, indem du es als geistiges (Brot) empfängst."
{[isTaXaf.ißuvwv avxov ooç nvsvf.iaxixov. Kap. 9.) — Katechese 23
giebt sodann die Erklärung der Liturgie in ihren Teilen. In
Kap. 7 wird die Konsekration und die Anrufung des heiligen
Geistes erwähnt : „wir flehen den gütigen Gott an, den heiligen
Geist auf die Opfergaben herabzusenden, damit er das Brot zum
Leibe Christi und den Wein zum Blute Christi mache (noirJGr]).
Denn durchaus ist das, was der heilige Geist berührt hat, geheiligt
und verwandelt"- ((isxaßeßXijxm). In der Erklärung des Vaterunsers,
Kap. 15; versteht Cyrillus unter àpxoç smovGioç „das heilige
Prot" der Eucharistie, das nicht wie eine gemeine Speise
genossen wird, „sondern in deine ganze Konstitution sich verteilt

{sic TcccGav Gov xrjv GvGxaGiv dvaâ(âoxai), zum Nutzen des
Leibes und der Seele". Kap. 20: Vor der Kommunion wird der



— 422 —

Psalmvers 33, 9 gesungen: „schmecket und sehet, dass der Herr
gütig ist." „Überlasset", fährt Cyrillus fort, „das Urteil nicht
der leiblichen Kehle, nein, sondern dem zweifelfreien Glauben.
Denn die geniessen, werden nicht Brot und Wein zu geniessen
geheissen, sondern den Antitypus des Leibes und Blutes Christi."
Kap. 21 giebt Anleitungen über das Verhalten der Gläubigen
beim Empfang der Kommunion ; dabei wird besondere Vorsicht
eingeschärft, dass ja nichts davon zur Erde falle *) ; „denn wenn
du etwas davon verlierst, so ist dies, als ob du an deinen eigenen

Gliedern Schaden gelitten hättest".
2. Der hl. Gregor von Nyssa (f c. 395) erörtert das Wesen

der Eucharistie im 37. Kapitel seiner grossen Katechese und
sucht es in philosophischer Spekulation zu erfassen, deren
Gedankengang ich kurz darlegen will. Da das Wesen des
Menschen ein doppeltes ist, aus Seele und Leib bestehend, so muss

der Mensch, der das Heil erlangen will, auch nach beiden
Seiten seines Wesens mit dem geeinigt sein, der das Heil verleiht.
Der Seele nach geschieht dies durch den Glauben; „der Leib
aber gelangt auf andere Weise zur Teilnahme und Verbindung
mit dem, der das Heil verleiht". Wie ein genossenes und in
den menschlichen Organismus eingedrungenes Gift durch den

Empfang eines andern, heilsamen Medikaments in seiner
Wirkung unschädlich gemacht wird, so bedürfen wir, nach dem

Genuss jener verderbenbringenden Speise, welche die Auflösung

unserer Natur herbeiführte, eines Heilmittels, das durch seine

entgegenwirkende Kraft die Wirkung des durch den Sündenfall

unserm Leibe eingepflanzten todbringenden Giftes besiegt. Diese

lebenspendende Speise nun ist „nichts anderes, als jener Leib,

der sich als stärker erwies als der Tod und für uns der
Anfang des Lebens wurde". Wir aber müssen, um für uns des

Lebens teilhaftig zu werden, in lebendige Verbindung mit dem

vom Tode erstandenen und verklärten Leibe des Herrn treten,

welcher in dem, der ihn empfängt, „das Ganze in seine eigene

Natur umwandelt". ovxmç xai xò dO-âvaxov Gm/.ia sv xf ava-

Xaßovxi avxò ysvó[xevov, tcqoç xrjv savxov cpvGiv xai xo rtav [isxs-

TtoirjGsv.) Da aber nichts auf andere Weise in unsern Leib

hineinkommen kann als in der Form von Speise und Trank,

l) Diese Warnung finden wir u. a. auch bei Origenes, in Ex. hom. 13, 3 ;

vgl. Schanz, die Lehre von den heüigen Sakramenten, S. 338.



— 423 —

so muss auch „die lebenspendende Kraft des Geistes" {rj fwo-
tvoioç ovvayaç xov Ilvsvfiaxoç) auf diese der Natur mögliche Weise
aufgenommen werden. Nun erhebt sich die Frage, „wie es denn
möglich ist, dass jener eine Leib, der so vielen Tausenden von
Gläubigen auf der ganzen Erde immerwährend verteilt wird,
in einem jeden Teile ganz vorhanden ist und selbst an und für
sich ganz bleibt". {GxonrjGai ttqoGtJxsi, nmç sysvsxo èvvaxòv xò sv
sxsïvo Gm"[j,a xaîç xoGavxaiç xwv mGxmv [.ivgiaGi xaxd naGav xrjv
oixovfiévrjv siGasì xaxa^isQi^ópisvov, oXov sv sxaGxcp aid xov [as'qovç

ysvsG-d-ai, xaì avxò [xs'vsiv sy>' savxov oXov.) Zur Erklärung dessen
nimmt Gregor zu einer physiologischen Betrachtung seine
Zuflucht, nämlich zu einer Betrachtung des Stoffwechsels im
menschlichen Organismus, der durch Zufuhr und Assimilation
von Nahrungsstoffen und Ausscheidung des Überflüssigen vor
sich geht. In der Konstitution des Leibes können wir die in ihn
aufgenommenen Nahrungsbestandteile nicht mehr unterscheiden,
in der Potenz aber sind sie in ihm noch vorhanden und bleiben
dadurch in der Existenz. Die dem Menschen zur Erhaltung
seines Leibes vorzüglich angemessene Nahrung aber ist Brot,
und zur Erhaltung der nötigen Feuchtigkeit nicht blosses Wasser,
sondern ein mit Wein vermischtes. Dadurch, dass der Mensch
diese Nahrungsmittel aufnimmt, werden sie sein Leib und Blut.
Auch der Logos Gottes, solange er als der Menschgewordene
ini menschlichen Leibe auf Erden wandelte, sorgte für die
Erhaltung dieses seines Leibes auf die natürliche Weise durch
Aufnahme von Speise und Trank. „Wie nun bei uns Menschen,
wer das (zur Nahrung bestimmte) Brot sieht, gewissermassen
(potentiell) den menschlichen Leib sieht, weil jenes durch die
Aufnahme in den Leib selbst zu diesem wird, so war auch dort
der mit der Gottheit vereinigte Leib, wenn er die Nahrung des
Brotes aufnahm, gewissermassen mit jenem Brot identisch, da,
wie gesagt, die aufgenommene Nahrung in die Natur des Leibes
Überging, {ovxa xdxst xò -9-soaó%ov G(Sf.ia xrjv XQOCprjv aQxov naqa-
d*§a[isvov, Xóycp xivi xavxòv r;v sxslvcg, xrjç xçoyrjç, xad-mç s'iQrjxai,
nQOç xrjv xov Gcofiaxoç <pvGiv ixsd-iGxa{iévrjç.)u „Der Leib aber
wurde durch die Einwohnung des Gottes Logos zur göttlichen
Würde umgewandelt {nçoç xrjv &sïxr]v d^lav fisxsnoirj-d-rj.) Mit Recht
glaube ich nun, dass auch jetzt das dem Logos Gottes geheiligte
ßrot in den Leib des Gottes Logos umgewandelt wird (jxsxanoisi-
¦o&cu). Denn auch jener Leib war ja in der Potenz Brot. Ge-

Sevue intern, de Théologie. Heft 7, 1894. 29



— 424 —

heiligt war er aber worden durch die Einwohnung des Logos,,
der im Fleische gewohnt hat. Durch dieselbe Ursache nun,
durch die das in jenem Leibe umgewandelte Brot zu göttlicher
Kraft überging {sic d-slav fxsd-lGxr] dvvapav), geschieht auch nun
dasselbe. Denn wie dort die Gnade des Logos sich einen
heiligen Leib machte, der seine Konsistenz aus dem Brot hatte
und gewissermassen [in dem oben erörterten Sinne] auch selbst
Brot war, so wird auch jetzt das Brot, wie der Apostel sagt

[I Tim. 4, 5, welche Stelle sich allerdings nicht hierauf bezieht],
geheiligt durch den Logos Gottes und Gebet, indem es nicht durch
Speise und Trank (durch die Aufnahme als Speise und Trank)'
in den Leib des Logos übergeht, sondern sogleich zum Leib des

Logos umgewandelt wird (dXX' svS-vç ttqÒc xò Gmfia xov Aóyov \isxa-
noiovfjisvoç), wie der Logos gesagt hat: dies ist mein Leib." Ganz

analog verhält es sich mit dem Wein. So verbindet sich also

der im Fleische erschienene Logos Gottes „durch das Fleisch
vermittelst der Ökonomie der Gnade mit allen Gläubigen, welche
ihre Subsistenz aus Wein und Brot haben, indem er sich mit
den Leibern der Gläubigen vermischt {xaxaxiçvdp,svoç), damit
durch die Vereinigung mit dem unsterblichen {tcqqç xò d&dvaxov)

auch der Mensch der Unvergänglichkeit teilhaftig werde. Das

aber verleiht er, indem er durch die Kraft des Segens die Natur
der sichtbaren Elemente in jenes (Unsterbliche) umwandelt (xfj xfjç

svXoyîaç âvvd/isi tcqOç sxsìvo \xsxaGxoiysmGaç %mv y>aivof.is'vmv xrjV

g>vGiv).u

3. Von den Stellen, an denen der hl. Johannes Chrysostomus

(f 407) von der Eucharistie spricht, will ich nur die ausführlichste

Erörterung, in den Homilien über das Johannesevangelium,

näher hervorheben. (In Joann. hom. 46 und 47.) Der
Heiland nannte sich Joh. 6, 48 ff. das Brot des Lebens als den

Urheber des gegenwärtigen und zukünftigen Lebens für uns

(I.e., hom. 46, 1); und wenn er beifügte: „wer von diesem

Brote isst, der wird in Ewigkeit leben", so kann man das von

seiner heilbringenden Lehre und dem Glauben an ihn, aber

auch von seinem Leibe verstehen. Die letztere Bedeutung konnten

diejenigen, an welche die Rede gerichtet war, noch nicht

fassen, aber die wahren Jünger gehorchten und folgten ihm

gleichwohl, als die andern Ärgernis nahmen, und sie bekannten,

dass er Worte des ewigen Lebens habe. „Das geziemt einem

(wahren) Jünger, an den Worten des Lehrers nicht unnötig



— 425 —

herumzudeuteln, sondern zu hören und zu folgen und die rechte
Zeit der Lösung abzuwarten." „Mit der Frage nach dem Wie?
stellt sich zugleich auch der Unglaube ein." Die, welche
eben zuvor das Wunder der Brotvermehrung gesehen hatten,
hatten um so mehr Grund, mit demütigem Glauben die Worte
des Herrn hinzunehmen (46, 2). Hom. 46, 3: Christus zeigte
uns die höchste Liebe, indem er sich, um uns zu einem Leibe
mit sich zu vereinigen, uns zur Speise hingab. In dieser Liebe
„gab er sich den nach ihm Verlangenden nicht nur zu sehen,
sondern auch zu berühren, zu essen, mit den Zähnen zu zer-
beissenx) und zur innigsten Vereinigung und Erfüllung des

ganzen Verlangens". Im Anschluss daran legt Chrysostomus
dem Herrn selbst die Worte in den Mund : „Euer Bruder wollte
ich werden ; euretwegen habe ich Fleisch und Blut angenommen,

und wiederum gebe ich euch das Fleisch und Blut hin,
durch das ich euch verwandt geworden bin." Er schliesst die
Homilie mit Lobpreisungen des Blutes des Herrn, welches das
Heil unserer Seelen ist, und der furchtbaren {(pçixxd) Mysterien
der Kirche. In Hom. 47, 2 wird sodann Vers 63 des Textes
besprochen, in dem der Herr die kapharnaitische Auffassung
tadelt. Wenn er sagte: „das Fleisch nützt nichts", „so meint
er damit nicht sein Fleisch; das sei ferne; sondern er meint
die, welche seine Worte fleischüch verstanden". Im Gegensatz
zu der fleischlichen, d. h. rein sinnlichen Auffassung ist die
geistige diejenige, welche die Geheimnisse „mit den innern Augen

betrachtet".
Eine andere Hauptstelle finden wir in desselben Kirchenlehrers

Hom. I de proditione Judae, Kap. 6 : „Nicht ein Mensch
ist es, der bewirkt, dass die vorliegenden Opfergaben Leib und
Blut Christi werden (cd ncoxsl^sva ysvsG-d-ai Gmfxa xai ai^ia Xqi-
axov), sondern der für uns gekreuzigte Christus selbst. Der
Priester steht da als sein Stellvertreter und spricht jene Worte
ans; die Kraft und Gnade aber kommt von Gott. „Dies ist mein
Leib11, spricht er ; und dieses Wort verwandelt (fxsxaQQvd-^si) die
vorliegenden Gaben.11 —¦ Eigentliche dogmatische Ausführungen
giebt Chrysostomus nirgends, wo er homiletisch von der
Eucharistie spricht ; doch kann man aus den angeführten Stellen

') Ganz ähnlich : in Ep. I ad Cor. hom. 24, 4 ; vgl. Schanz, die Lehre von den
heiligen Sakramenten, S. 340.



—- 426 —

immerhin seine Auffassung kennen lernen. Von der Anführung
weiterer Stellen, die im gleichen Sinne gehalten sind, kann ich
hier absehen A

4. Der hl. Johannes von Damaskus (f c. 760) behandelt die
Eucharistie De fide orthodoxa IV, 13. Die Worte der Einsetzung
werden hier mit dem Schöpferworte am Anfang in Parallele
gesetzt, und mit der Inkarnation. Wenn Gott durch sein allmächtiges

Wort Himmel und Erde erschuf, und wenn der Logos nach
seinem Willen auf wunderbare Weise die Menschennatur
annahm, „sollte er da nicht das Brot zu seinem Leibe und den Wein

und Wasser zu seinem Blute machen (rtoifjóai) können?" Wie Gott
im Anfang sagte: die Erde lasse grünes Gras hervorsprossen;
so „sprach Gott: das ist mein Leib; und: das ist mein Blut;
und: dies thuet zu meinem Gedächtnis; und nach seinem
allmächtigen Gebot geschieht es, bis er wiederkommt; und diese

neue Saat erhält ihren Regen durch die Anrufung {êm'xXrjGiç),

nämlich die überschattende Kraft des heiligen Geistes. Denn
wie Gott alles, was er gemacht hat, durch die Wirksamkeit
des heiligen Geistes gemacht hat, so wirkt er auch nun durch
dessen Wirksamkeit das Übernatürliche, das allein der Glaube
fassen kann." Wie der Erzengel Gabriel der Jungfrau Maria
die Antwort gab: „der heilige Geist wird über dich kommen"

etc., so antwortet nun Johannes von Damaskus auf die Frage,

„wie das Brot der Leib Christi und der Wein mit Wasser das

Blut Christi werde" (yivsxai) : „Der heilige Geist kommt darüber
und wirkt das, was alle Vernunft und menschliches
Begriffsvermögen übersteigt." Brot und Wein bestimmte Gott dazu,

weil er die menschliche Schwäche kennt, und weil dies die

gewöhnlichen Nahrungsmittel des Menschen sind. (Vgl. das oben

aus Gregor von Nyssa Angeführte.) (Der Leib des Herrn in der

Eucharistie) „ist der wahrhaft mit der Gottheit vereinigte Leib,

der aus der heiligen Jungfrau angenommene, nicht als ob der

in den Himmel aufgenommene Leib herabkäme, sondern weil

das Brot und der Wein selbst in den Leib und das Blut Gottes

umgeioandelt werden Qxsxunoiovvxai sic Goòfxa xai aif.ia &sov)

Auf die Frage nach dem Wie? wiederholt Johannes, dass es,

wie die Inkarnation, durch den heiligen Geist geschehe; „und

Vgl. Schwane, Dogmengesch. der patr. Zeit, S. 1001 ff. Schanz, a. a. 0.,

S. 340.



— 427 —

weiter erkennen wir nichts, als dass das Wort Gottes wahrhaft
ist und wirksam und allmächtig, die Art und Weise aber un-
erforschlich. Man darf auch so sagen, dass, wie auf natürliche
Weise durch die Aufnahme als Speise und Trank Brot und
Wein und Wasser in Leib und Blut des Essenden und Trinkenden

umgesetzt werden (jisxaßdXXovtai), und kein anderer Leib
werden als dessen früherer Leib, so auch das auf dem Rüsttisch

vorbereitete Brot (o xîjç nQo&éGsmç cìqxoc) und der Wein
mit Wasser durch die Anrufung und die Herabkunft des
heiligen Geistes auf übernatürliche Weise in den Leib und das Blut
des Herrn umgewandelt werden, so dass sie nicht zwei, sondern
eines und dasselbe sind {âid r-fjç smxXrJGsmç xai ènufoixrfismç xov
dyiov lïvsvfiaxoç vrcsQcpvmç jAsxarcoiovvxai sic xò Gm^ia xov XqiGxov
xai xò aìiia, xai ovx stai avo, dXX' tv xai xò avrò)". „Darum
gereicht es den im Glauben würdig Empfangenden zum Nachlass
der Sünden und zum ewigen Leben, und zum Schutz der Seele
und des Leibes; den im Unglauben unwürdig Empfangenden
aber zur Züchtigung und Strafe ; ebenso wie auch der Tod des
Herrn für die Gläubigen Leben und Unvergänglichkeit ist zum
Genuss der ewigen. Seligkeit, den Ungläubigen aber und den
Mördern des Herrn zur ewigen Züchtigung und Strafe gereicht.
Das Brot und der Wein ist nicht ein Bild (cvitoç) des Leibes und
Blutes des Herrn; das sei ferne; sondern der vergöttlichte (xsllsm-
f.i8vov) Leib des Herrn selbst, da der Herr selbst gesagt hat: dies
ist mein Leib, nicht: dies ist ein Bild meines Leibes; und nicht:
dies ist ein Bild meines Blutes, sondern: mein Blut; und schon
früher zu den Juden: Wenn ihr das Fleisch des Menschensohnes

nicht esset und sein Blut nicht trinket, so habt ihr das
Leben nicht in euch; denn mein Fleisch ist wahrhaft eine
Speise, und mein Blut ist wahrhaft ein Trank ; und wiederum :

wer mich isst, der wird leben." Weiterhin lehrt Johannes das
Vorhandensein zweier Naturen {yPasiç) in dem eucharistischen
Brote: „die Natur des Leibes und der mit dem Leibe vereinigten

Gottheit." Darum ist die Eucharistie eine Nahrung für Leib
nnd Seele. Durch ihren würdigen Empfang werden wir, „durch
sie gereinigt, geeint mit dem Leibe des Herrn und seinem Geiste,
und werden der Leib Christi". Dieses Brot ist der Erstling des
»zukünftigen Brotes" {xov /.is'XXovoç dçxov), des dçxoç èmovGioç im
Gebete des Herrnx). Wenn einzelne ältere Väter, wie Basilius,

Vgl. Athanasius, de incarnatione et contra Arianos, c. 18.



— 428 —

die Bezeichnung „Antitypa" gebraucht haben, erklärt Johannes
von Damaskus, so meinten sie damit die Abendmahlselemente

vor, nicht nach der Konsekration; oder man kann den
Ausdruck gebrauchen, insofern das heilige Abendmahl, durch das

wir hier mit der Gottheit vereinigt werden, in gewissem Sinne
ein Vorbild der unmittelbaren geistigen Anschauung der Gottheit

in der ewigen Seligkeit ist. Ferner warnt Johannes noch

vor der Interkommunion mit Häretikern, damit wir nicht für
ihre Schuld mitverantwortlich werden, da nach dem Worte des

Apostels alle ein Leib sind, die an dem einen Brote teilnehmen.
5. Ich habe im Vorstehenden die Aussprüche von drei

hervorragenden griechischen Vätern des 4. Jahrhunderts vorgeführt,

von denen wir eingehende Ausführungen oder sonst
deutliche Erklärungen haben und die als Vertreter der Orthodoxie
als vollgültige Zeugen des Glaubens ihrer Kirche und ihrer
Zeit gelten können; sodann die dogmatische Darlegung des

abschliessenden Dogmatikers, der als solcher den Schlussstein
der griechischen Patristik bildet. Diese Väter lehren einstimmig
die reale Gegenwart Christi in der Eucharistie, zum Teil mit
sehr starken Ausdrücken, und in vielleicht nicht immer ganz
glücklich gewählten Wendungen*), die aber eben nur ihren
Glauben mit unzweideutiger Bestimmtheit zum Ausdruck bringen
sollten. Sie lehren übereinstimmend eine Wandlung, durch welche
das konsekrierte Brot und der konsekrierte Wein zum Leibe

und Blute des Herrn wird. Für diesen wunderbaren Vorgang
finden wir die Bezeichnungen noistv, ylyvso&ai, /.iscairoislGÖ-ai,

[.isxaQQvO-ntÇsiv, fisxao'xoixsiovv2); ein Substantiv zur Bezeichnung
desselben finden wir bei diesen Vätern nicht. Hervorgehoben
sei noch, dass Johannes Chrysostomus die Wandlung durch die

referierenden Worte des Priesters: „Dies ist mein Leib"_,_

bewirkt werden lässt, Johannes von Damaskus dagegen, in
Übereinstimmung mit den morgenländischen Liturgien, erst infolge

der den Einsetzungsworten folgenden Epiklesis des heiligen

O Schanz, a. a. O., S. 339, Anmerkung: „Die physiologischen Details Gregors

(von Nyssa) sind freilich nicht nach unserem Geschmack, aber die Grundgedanken

sind durchaus zutreffend." Derselbe Theologe urteilt, dass der hl. Chrysostomus,

wo er vom Beissen etc. des Leibes des Herrn spricht, „vielleicht zu stark

ausmalt" (S. 340). Über letztere Stelle ähnlich auch Schwane, a. a. 0., S. 1001.

a) Anderwärts in der patristischen Litteratur auch ^sxaßdXXsGe-ai, fisxa-

GxsvaÇsGD-at, vgl. Schanz, S. 341.



— 429 —

Geistes. Nach dem Wie soll man nicht in ungebührlicher, nur
Zweifel erzeugender Neugier forschen, und das Geheimnis des

Glaubens, das zu begreifen alle menschliche Vernunft
unzulänglich ist, nicht durch rationalistische Erklärungsversuche
antasten. Als sicher steht fest, nach den Worten des Herrn,
dass die konsekrierten Abendmahlselemente nicht bloss ein
leeres Bild sind, und dass sie nicht bloss für den subjektiven
Glauben des Empfängers irgend etwas bedeuten, sondern dass
nach der Konsekration unter den für den sinnlichen Geschmack
wahrnehmbaren Gestalten des Brotes und Weines der Heiland
selbst in realer Gegenwart zugegen ist, nach seiner Gottheit
und nach seiner verklärten, mit der göttlichen Natur vereinigten

Menschheit, um sich für Leib und Seele des Gläubigen
als Speise hinzugeben. So lehrten die griechischen Väter des
4. Jahrhunderts und der ihre Lehren zusammenfassende Dog-
matiker des 8. Jahrhunderts. Im ersten Jahrgang dieser
Zeitschrift (S. 677 ff.) habe ich auch die Lehre des hl. Athanasius"
zusammengestellt, um zu zeigen, dass auch dieser orthodoxe
Hauptvertreter der Alexandriner, den eine tendenziöse
protestantische Dogmengeschichtsfabrikation für eine inhaltleere
-„symbolische Ansicht" in Anspruch nehmen wollte, ebenfalls
mit Bestimmtheit die wahre, reale Gegenwart lehrt, wenn er
auch das Geistige stärker betont.

Nachdem im Mittelalter die aristotelisierende abendländische
Scholastik ihre Transsubstantiationslehre ausgebildet hatte,
„nahm auch die orientalische Theologie diese Erklärungsweise
an, weil dieselbe durch leichte Anwendbarkeit und Fassüchkeit
sich empfahl". (Langen, Johannes von Damaskus, S. 305.) Die
spätem orientalischen Theologen wollten damit jedenfalls kein
neues Element in ihre Dogmatik einführen, wenn sie die
Terminologie der scholastischen Transsubstantiationslehre annahmen.
Dagegen kenne ich kein offizielles Dokument der neuern
orientalischen Theologie, in dem die chemische, materialistische
Substanzenverwandlung gelehrt wäre, wie auch das Wort psTov-
GiwGiç, das die neuern griechischen Theologen als Rückübersetzung

von transsubstantiatio gebrauchen, schon in seinem
Wortlaut nicht so materiell klingt wie das lateinische Wort,
vielmehr hört auch mit der Annahme dieser Terminologie die
offizielle orientalische Theologie nicht auf, zu betonen, dass der
irdische Mensch sich nicht anmassen solle, das Wie? dieses



— 430 —

Glaubensgeheimnisses begreifen zu wollen. Ich erinnere an die
Stelle im Glaubensbekenntnis des Dositheos von Jerusalem von
1672, wiederholt im Sendschreiben der Patriarchen von 1723

(Revue intern, de Théologie I, p. 233): „Ferner glauben wir,
dass mit dem Wort f.isxonalwGiç nicht die Art und Weise angezeigt

wird, wie das Brot und der Wein in den Leib und das
Blut des Herrn umgewandelt wird; (sondern dass darin
nur ausgedrückt werden soll), dass wahrhaft und thatsächlich
und wesenhaft das Brot der wahre Leib des Herrn wird, und
der Wein das wahre Blut des Herrn." Noch der heutige
offizielle Katechismus der orthodoxen Kirche Russlands wiederholt
eben diese Worte, sowie die oben (S. 426 f.) mitgeteilten Worte
des hl. Johannes von Damaskus.

Dr. Friedrich Lauchert,
Lie. theol.


	Die Lehre der heiligen Väter Cyrillus von Jerusalem, Gregor von Nyssa, Johannes Chrysostomus und Johannes von Damaskus von der Eucharistie

