Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 7

Artikel: Katholisch und protestantisch
Autor: Langen, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403285

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KATHOLISCH UND PROTESTANTISCH

Den nachsten Anlass zu folgender Betrachtung bietet uns
die Abhandlung des Hrn. Prof. Beyschlag tiber die Ausspriiche
Jesu an Petrus Matth. 16, 17 ff. in Nr. 5 dieser Revue. Es war
- selbstverstandlich, dass hier die gewohnliche protestantische

Erkliarung der beriihmten Stelle: Du bist Petrus u. s. w. zum
~ Augdruck gelangte: Petrus wird der Fels genannt als der erste
‘. "'Glaubige; die Himmelsschlissel und das Binden und Losen
. bedeuten die richtige Anwendung der christlichen Lehre, wie
~ sie jeder Gliubige von dem einmal aufgenommenen Glaubens-
Prinzip machen kann. Dieser Deutung stellen wir die gewohn-
 liche katholische gegeniiber, welche wir aus dem Munde des
damals 61jahrigen Dollinger (Christentum u. Kirche, 1860, S. 31)
- vernehmen wollen: ,Da das Gebaude der Kirche ein fir alle
Zeiten bleibendes sein soll, so'._ging_ dieser Vorzug des Petrus,
kraft dessen mit ihm als dem Fundamente alles in der Kirche
- Zusammenhéngen muss, notwendig auf andre nach ihm durch

Vererbung iiber. ...Mit der Schlisselgewalt sollte ihm die Ver-
~ Waltung der Giiter und Schitze des Hauses tibergeben werden ;
kraft derselben sollte er in Gewithrung oder Entziehung dieser
- Schiitze, der Heilmittel der Kirche, auf Erden in einer auch
- fiir den Himmel glltigen Weise losen oder binden. Was hier
~ dem Petrus vorerst nur verheissen wurde, das wurde ihm spi-
ter nach der Auferstehung verliehen: ... ,weide meine Lammer,
~ Weide meine Schafe.! Damit war der gesamten Kirche, die
_Apostel mit einbegriffen, ein oberster Hirt, ein den Herrn stell-
‘}fertretendes, regierendes Haupt gegeben. Friiher ... hatte er
- 1hm die Versicherung gegeben, dass ... sein Glaube nicht ver-

gehen werde, und dass er, wenn er von seinem Falle sich

e Bavue— intern, de Théologie. Heft7, 1894, 28



— 408 —

wiederum erhoben, seine Briider, die Apostel, im Glauben stir-
ken solle. Der Stuhl Petri sollte eine Stiatte der Wahrheit,
eine allen zur Starkung gereichende Burg des festen Glaubens
bleiben. Denn die Worte wie die Gebete des Herrn waren
nicht bloss auf die einzelne Person, auf den nichsten Moment
~ gerichtet, sondern sie waren grundlegend und bauend, sie gal-
ten vor allem der Kirche und deren zukiinftigen, von ihm im
Geiste geschauten Bediirfnissen.“ Die spiter folgende Unter-
scheidung zwischen der Schliissel- und der Binde- und Lose-
gewalt hat Dollinger selbst ein Jahr nachher, Janus, S. 98
(1. Ausg.), mit den Worten desavouiert: ,Es war darum auch eine
vergebliche Miihe, welche sich Déllinger, Christentum und Kirche,
S. 30, 2. Ausg. (1868), gegeben hat, die Schliisselgewalt als
etwas nach biblischem Sprachgebrauch von der Binde- und
Losegewalt Verschiedenes zu erkldren, so dass in jener eine
Gewalt tiber die gesamte Kirche ldge, welche dann auch auf
die rémischen Nachfolger des Petrus iibergegangen wire. Dies
widerspricht allen Erklarungen der Viter und der exegetischen
Tradition der Kirche. Aber dass Déllinger im wesentlichen
bei der katholischen Deutung der Matthiusstelle verharrte,
zeigt seine Ausserung in der Vorrede zum Janus (S. XI): ,Der
Primat ruht, davon ist jeder gliaubige Katholik tiberzeugt, und zu
dieser Uberzeugung bekennen sich auch die Verfasser dieses
Buches, auf hoherer Anordnung; die Kirche ist von Anfang
an auf denselben angelegt gewesen, er ist in Petrus von dem
Herrn der Kirche vorgebildet, er hat sich daher auch mib
_ innerer Notwendigkeit bis zu einem gewissen Punkte entwickelt.“':
Prof. Beyschlag hilt es dagegen nach seiner Deutung der
Matthiusstelle, und indem er die streng pé#pstliche Erklarung
ins Auge fasst, fir einleuchtend (S. 67), ,wie vollkommen tha
richt und ganz und gar nichtig es ist, auf dieselbe eine Rechts-
nachfolge Petri in einem Herrscheramt tber die Kirche be-
griinden zu wollen®, und meint (S. 69), wenn das ,Licht, wel-
ches in der Finsternis scheine%, in der Erkenntnis der abend-
landischen Menschheit durchgedrungen sein werde, werde es_
die Ruinen des ,Stuhles Petri“ in Rom beleuchten. -
Wir finden diese zuversichtliche Sprache bei einem Ub‘:’f.l'f" '
zeugten Protestanten natiirlich. Aber vieles, was mal fiir
selbstverstandlich halt, erscheint nur so infolge VOILL .Ge})urt_
und FErziehung. Nicht vielen ist es gegeben, Sich__hl_erub.eﬁ_



- e

wenigstens einigermassen zu erheben und zu urteilen, als
wenn sie ausserhalb ihrer eigenen Verhé&ltnisse stéinden. Diese
Wenigen — um nur an hervorragende Beispiele zu erinnern
— wie Leibniz, Hugo Grotius, Calixtus, finden dann natur-
gemiss Anklang auf keiner Seite. Das Denken und Empfin-
den ist leider in wunserm Vaterlande, und nicht bloss in
der Theologie, in ein katholisches und protestantisches ausein-
ander gegangen, und die Zeit scheint ferner als je, dass eine
Verstandigung moglich wiirde. Viele Protestanten jubelten
der Unfehlbarkeitserkldarung als dem Todesurteil entgegen,
welches der Katholizismus sich selber fille; das neue Dogma
galt ihnen als Siegel fiir die Richtigkeit ihrer eigenen Lehre.
In weiten Kreisen — zu denen freilich Prof. Beyschlag
nicht gehérte — wurde gehofft, dass nun alle verniinftigen
und ehrlichen Katholiken protestantisch wiirden. Wie oft
dagegen hat man auf der andern Seite von der Selbstzer-
setzung des Protestantismus geredet und gemeint, es sei doch
80 unbegreiflich, wie jemand diese ,babylonische Verwirrung
fir die von Christus gestiftete Kirche halten konne, dass alle
~ nicht vbllig Ungliubigen baldigst in den Schoss der katho-
lischen Kirche zuriickkehren miissten. So stehen die — wir
wollen nicht sagen Unfehlbarkeiten — aber Siegesgewissheiten
gegeneinander. Wir glauben, weder die eine noch die andere
wird sich erfiillen. '

Die in- Rede stehende Matthiausstelle ist sehr geeignet,
katholische und protestantische Denkweise zur Erscheinung zu
bringen, weil ihr dunkler und vieldeutiger Inhalt philologisch
- nicht mit Gewissheit festzustellen ist, sondern als Bestandteil -
des Begriffes und der Organisation der Kirche sich in katho-
lischen und in protestantischen Augen verschieden wiederspie-
gelt. Ehe wir indess den Versuch machen, moglichst genau
und vorurteilsfrei die Stelle zu deuten, miissen wir einige Worte
Uber die kritische Vorfrage hinsichtlich der Urspriinglichkeit
derselben verlieren. '

Prof. Beyschlag weist die Hypothese, dass Chrlstus die
beriihmten Worte tiberhaupt nicht gesprochen habe, ohne wei-
_ teres ab. Vom Standpunkte der protestantischen Evangelien-
kritik aus scheint uns diese unbedingte Abweisung etwas be-
denklich zu sein. Die Entstehung der Evangelien ist in Dun-
kel 0‘ehullt Namentlich wird man tber den Ursprung der



— 410 —

zahlreichen Ubereinstimmungen und Abweichungen in den
Synoptikern niemals ins klare kommen. Was speciell Matthéus
betrifft, so liegt ihm sicher eine aramé#ische Schrift zu Grunde,
wie schon Papias bezeugt und das ihm sehr verwandte He-
braerevangelium schliessen ldsst. In welchem Verhéaltnis unser
Matthaustext zu der araméischen Urschrift steht, kann niemand

wissen. Wollte man sich in Konjekturen ergehen, so liessen
sich Griinde fiir die Vermutung anfiihren, dass die sicher juden-
christlich gehaltene araméische Urschrift in dem Matthius etwas
heidenchristlich und hierarchisch umgestaltet worden wére. Das
Wort gxxdnoie findet sich nirgends in den Reden Christi als
zweimal in diesem Evangelium. Desgleichen das Binden und
Loésen. Die trinitarische Taufformel am Schlusse desselben
kommt sonst in dem N. T. nicht vor, welches nur die Taufe auf
den Namen Jesu oder auf dessen Tod erwihnt, wie es auch
— von dem notorisch unechten Comma Joanneum natiirlich
abgesehen — einen so prégnanten Ausdruck fiir die Trinitéts-
lehre nirgends bietet. Erst im zweiten Jahrhundert begegnet
uns die trinitarische Taufformel wieder in den Klementinen, in
denen das Matthiusevangelium das am meisten benutzte ist.
In dem judenchristlichen Evangelium fallt weiter die nach-
driickliche Aufforderung an die Apostel auf, alle (heidnischen)
Volker zu lehren, wéhrend geméss der Apostelgeschichte Petrus .
nach der Ausgiessung des h. Geistes noch Bedenken tragt, eine
heidnische Familie in die Kirche aufzunehmen. Dieser heiden-
christlichen Tendenz scheint desgleichen die Erzéhlung von
den Magiern aus dem Osten an der Spitze des Evangeliums 24
dienen, welche die Berufung auch der Heidenvolker zum Hei%e_
des Messias beleuchten soll. Aber wann und wo kéﬂﬂte.'dle
aramaisch-judenchristliche Schrift etwas heidenchristlich umge:
staltet worden sein? Fiir Freunde interessanter Kombinationen
kam jlingst folgende merkwiirdige Notiz von freilich unbe-
kannter Herkunft an den Tag. In einer syrischen Abhandlung
mit der Uberschrift ,Wie die Magier den Stern erkannt, und
dass Joseph Maria nicht als sein Weib nahm® heisst es, dass
im Jahre 119 unter Hadrian und dem Bischof Xystus von Rom
gelehrte Minner diese Erzahlung (die beiden ersten Kapitel des
Matthius) hervorgesucht und in ihrer Sprache aufgeschrieben
hiitten, (Vgl. Nestle, Zeitschr. fur wiss. Theol., 1893, S. 485 fi
Die Erwshnung des Bischofs Xystus weist auf Rom hin als die



— 411 —

Statte der letzten Redaktion des Matthdus. Ausserdem ist die
- Vorliebe des antiken Rom fiir feste Ordnung und Gesetz, fiir
bestimmte Formeln und Ceremonien bekannt. So konnte auch
die Taufformel samt der mehr hierarchischen Tendenz des
Matthaus eventuell dort ihren Ursprung haben. Man wére
noch versucht, daran zu erinnern, dass in dem Diatessaron
Tatians, der langere Zeit in Rom weilte, Matth. 17, 26 umge-
staltet ist in den Befehl an Petrus: dann bezahle auch du die
Steuer, da du ihnen (den Juden) gegeniiber ein Fremder bist.
Petrus, der Hauptapostel der Juden, wurde sehr bald in Rom,
wie die Klementinen zeigen, in den Hauptapostel der Heiden
verwandelt, und in dieser Tendenz konnte auch die Anderung
bei Tatian ihre Quelle haben. ‘

Kehren wir zu unserer Stelle zuriick, so finden sich die
Ausdriicke von Petrus als dem Fundament der Kirche und
~ Vom Binden und Losen im N. T. nirgends als hier, und letz-
- terer noch Matth. 18, 18. Aber in den Klementinen, speciell
in dem Briefe des Klemens an Jakobus, spielen sie eine grosse
Rolle. Wollte man annehmen, Matthéus sei in seiner jetzigen
Gestalt in Rom redigiert worden, so miisste man freilich auch
der Frage naher treten, wie es sich mit der Urspriinglichkeit
unserer Stelle verhalte. Dass die Reden Christi in den Evan-
gelien nicht tberall wortlich wiedergegeben sind, ist eine jetat
von allen Seiten zugestandene Thatsache. Manchmal erschei-
nen sie, wie die Parallelstellen zeigen, je nach dem ersten
Leserkreise etwas modifiziert. Dass die langen johanneischen
Reden nicht auf Stenogrammen beruhen, sondern der Evange-
list mitunter sichtlich seine eigenen Reflexionen mit den Wor-
ten Christi verwebt, kann gleichfalls nicht bezweifelt werden.
Vom Standpunkte unabhahgiger Evangelienkritik dirfte also
die Frage nicht a limine abgewiesen werden, ob unsere Stelle
eine diplomatisch genaue Wiedergabe der Worte Christi sei.

_An den Parallelstellen bei Markus und Lukas fragt Christus
bloss die Jinger, fiir wen sie ihn hielten; Petrus antwortet:
fiir den Messias, den Sohn Gottes; Christus verbietet ihnen,
davon zu reden. An dieser kurzen Mitteilung ist nichts auf-
fallend; auch an dem Verbote nicht, welches die stillschwei-
~ gende Bestatigung des Bekenntnisses zur Voraussetzung hat.
Bei Matthaus ist nun, wihrend die Unterredung im iibrigen zwi-
Schen _Ohristus und den Jingern verlauft, an die Antwort des



= b

Petrus die fragliche Verheissung angekniipft, und dann folgt
das Verbot wieder an die Jiinger tiberhaupt, wobei nach jener
Unterbrechung durch die Rede an Petrus beigefiigt werden
musste: ,dass er der Messias sei. Man koénnte meinen, dass
hier der Zusammenhang einigermassen gestort erscheine; sicher
handelt der Passus bei Matthdus von zwei ganz verschiedenen
Gegenstanden: von der Messianitiat Christi und parenthetisch
von dem Vorzuge des Petrus.

Aber ist denn auch hier wieder alles unoeW1ss‘P Wir sagen:
Nein. Die Frage, ob jene Parenthese eine Erweiterung der
urspriinglichen Rede Christi bildet, wie die oben bertihrte Frage,
ob nicht in Rom an die Stelle des araméiisch-judenchristlichen
Evangeliums der griechische, etwas heidenchristlich und hier-
archisch modifizierte Matthédus gesetzt wurde, kommt dogma-
tisch fiir den Katholiken gar nicht in Betracht. Die christliche
Uberlieferung in ihren etwas verschiedenen Formen existierte,
wie schon Lessing dem Hauptpastor Goze gegentiber geltend
machte, ehe es ein Evangelium gab. Jeder weiss, wie frei man
gerade in der dltesten Zeit mit den Texten der Evangelien verfuhr,
wie wenig Gewicht man auf den Bibelbuchstaben legte, weil
man die apostolische Lehre noch aus der ersten Hand besass.
Unsere kanonischen Evangelien bilden den nachweislich seit
dem zweiten Jahrhundert allgemein in der Kirche als authen-
tisch anerkannten Ausdruck der apostolischen Uberlieferung,
und darum heisst es bei Augustin: ich wiirde dem Evangelium
nicht glauben, wenn mich nicht die Autoritat der katholi-
schen Kirche dazu veranlasste. Der Katholik begniigt sich
aus diesem Grunde bei dem Bewusstsein, dass die Evaﬂgel'if?n
nichts enthalten, was dem Geiste Christi zuwider ist. Qb 1n
dem einzelnen Falle seine Worte von diesem oder von jenem
Evangelisten genauer wiedergegeben sind, ist fir ihn nur eine
kritisch interessante, aber nicht dogmatisch wichtige Frage.
Ob also Christus buchstiblich jene Worte an Petrus germhtet
hat, wie sie bei Matthius stehen, kommt fir uns weniger in
Betracht Wir wissen, dass ihr InhaJt dem Geiste Christi ent-
spricht, wie die Kirche ihn bewahrte. Und in der That, weni
wir die andern iiber Petrus handelnden Stellen des N. T. 24
einem (Gesamtbilde vereinigen, so ldsst sich nicht leugnen, dass
er als der erste, der hervorragendste unter den Aposteln uns
entgegentritt. Selbst in dem #ussersten Falle also, dass unsere



— 413 —

Matthéausstelle eine romische Paraphrasierung enthalten sollte,
bestimmt, den Vorrang Petri unter den Aposteln nachdriicklich
hervorzuheben, wiirde das der Richtigkeit der Lehre keinen
Eintrag thun. Denn mehr als ein solcher Vorrang ist in der-
selben nicht zu finden. '

Nach diesen Kkritischen Vorbemerkungen gehen wir zur
Exegese tiber. Wer sich fiir die Geschichte derselben in der
alten Kirche interessiert, findet das Material in meinen Biichern
»Das Vatikanische Dogma® I, 38 ff., und ,Die Kirchenviter u.
das N. T.4 Bonn 1874, S. 126 ff.,, mit moglichster Vollsténdig-
keit zusammengestellt. Hier halten wir uns an den Wortlaut
der Stelle selbst, welche wegen ihrer bildlichen Ausdrucks-
weise der Erklirung einen weiten Spielraum bietet. Wir be-
scheiden uns, die unsrige als die uns wahrscheinlichste zu ent-
wickeln, ohne ihre ausschliessliche und evidente Richtigkeit zu
behaupten.

Ohne Zweifel wird Petrus wegen seines Glaubens der Fels
genannt, der Grundstein, auf den die ganze christliche Gemeinde
aufgebaut werden sollte. Hier ist von keinem Amte die Rede,
sondern von der personlichen Beschaffenheit des Petrus, infolge
deren er der erste Bekenner Christi, der erste Christusgldubige
war. In dieser Eigenschaft konnte er unmoglich einen Nach-
folger haben. Die grosse Gemeinschaft aller Christen bis zum
Ende der Zeiten ist als ein grosser Bau gedacht, in welchem
man die einzelnen Generationen sich als Stockwerke vorstellen
kann, die nacheinander aufgebaut werden bis zum letzten. An
d1esem Baue bzldete der erste Bekenner den ersten Stein, dem
die andern folge

- Bei dieser aueh im Altertum vertretenen Auffassung war
€8 natirlich, dass die Worte lauteten: du bist der Fels, und

auf diesen Felsen werde ich meine Gemeinde bauen. Petrus

war bereits der erste Stein durch sein Bekenntnis; aber der
Aufbau der ganzen Gemeinde der Christusgliubigen gehorte
erst der Zukunft an. Ebenso heisst es nun weiter: ich werde
dir die Schlissel des Himmelreiches geben; was du auf Erden
wirst gebunden haben, wird auch in den Himmeln gebunden
Sein u. 8. w. Sollte diese dunkle Rede heissen: durch deinen
Glauben hast du selbst Zutritt zum Himmelreich und vermagst
©S auch andern zu erschliessen; deine aus diesem Glauben
ﬂlessenden Lehren und Weisungen entsprechen dem gottlichen



— 414 —

Willen, so miisste man das Prisens erwarten wie in dem ersten
Satze. Denn Petfrus selbst besass ja bereits den Glauben und
hatte ihn bekannt; er besass also auch in jenem Sinne bereits
die Schliissel des Himmelreichs und die Fahigkeit, zu binden
und zu lésen. Dass er davon erst nach Christi Himmelfahrt
Gebrauch machen sollte, dndert an der Sache nichts. Hiitte
dieser Gedanke ausgesprochen werden sollen, so lag es nahe,
zu sagen: du wirst das Himmelreich zu o6ffnen haben. Aber
der Ausdruck: ,dir werde ich die Schliissel geben" lisst schliessen,
dass es sich hier um eine zukiinftige Verleihung handelt, was
denn auch dem Scharfsinn eines Dollinger nicht entgehen
konnte. Diese Verleihung erfolgte nach der Auferstehung, als
Christus den Petrus und die tibrigen Apostel mit ihrer grossen
Weltmission betraute. Hier handelt es sich also nicht mebr
um eine personliche Beschaffenheit, sondern um auf eine solche
gegriindete zukiinftige Vollmachten.

Die Bilderrede wird deutlicher durch das ,Binden und
Losen“ Matth. 18, 18, wo diese Metapher von dem Ausschluss
und der Zulassung zur christlichen Gemeinschaft gebraucht ist.
Die Schliissel des Himmelreiches bedeuten demgeméiss auch
hier dasselbe. Petrus wie auch die iibrigen sollen also mit
der Vollmacht ausgertistet werden, zur Christengemeinde und
damit zum Himmelreiche zuzulassen und auszuschliessen, selbst-
verstandlich nicht nach Belieben, sondern dem Geiste Christi
gemiss, dann aber natiirlich mit niemals fehlendem Erfolge.
Protestantischerseits pflegt man darauf hinzuweisen, dass Matth.
18, 18 die Apostel nicht als solche, sondern als Glaubige an-
geredet wiirden, und darum das Binden und Losen nachweis-
lich keine den Aposteln zustehenden Amtsvollmachten bezeichne.
Dagegen ist jedoch zu erinnern, dass den Hauptgedanken an
dieser Stelle die Beilegung der Zwistigkeiten unter den Gléubi-
gen bildet, und nur nachtriglich und nebenbei von dem Bin-
den und Lésen die Rede ist. Die Gemeinde wird als die oberste
Instanz bezeichnet; durch welche Organe das Binden und Losen,
d. i. eventuell der Ausschluss erfolgen soll, ist nicht gesagt. Dass
es durch die Apostel, resp. die Leiter der Gemeinden in deren
Namen geschehen musste, ergiebt sich aus der Natur der Sache,
wie aus allem, was das N. T. iiber das Kirchenamt enthalt.

Hiernach wiirde es sich in dem zweiten Teile unserer Rede
um Amtsvollmachten handeln, bei denen wohl von einer Ver-



— A5

erbung auf Nachfolger die Rede sein kounnte. Entscheidend
fur diese Deutung ist aber insbesondere die dogmatische Auf-
fassung, mit welcher man an sie herantritt. Und hier kémmt
denn der Gegensatz zwischen katholisch und protestantisch in
der scharfsten Weise zum Ausdruck. Versteht man unter Chri-
stentum ein blosses Ideal, den Geist Jesu, der die Menschheit
durchdringen solite, vielleicht, wie Rothe es zuletzt sich dachte,
nicht einmal mehr in der Form einer sichtbaren, organisierten
~ Gemeinde, sondern als Sauerteig, welcher der staatlichen und
socialen Ordnung Farbe und Charakter wverleiht, so muss auch
- unsere Matthéusstelle umgedeutet werden. Dann gehort der
Begriff der Kirche einem niederen, tiberwundenen Standpunkt
~an, von Kkirchlichen Amtsvollmachten ist keine Rede mehr, es
giebt nur noch eine christliche Religion, ein sittliches Lebens-
ideal in verschiedenen Gestalten. Wir riumen ein, dass die
neutestamentlichen Schriften an manchen Stellen diese oder
eine dhnliche Auffassung zu begiinstigen scheinen. Von einer
abgerundeten, formulierten Dogmatik ist in ihnen nichts zu
finden, noch weniger von einem ausgebildeten Kirchenrecht.
Hat diese Wahrnehmung doch jiingst Sokm veranlasst, den
Gedanken zu entwickeln, dass alle Rechtsnormen dem Geiste
des Christentums zuwider seien, und dass, sobald sich ein
Kirchenrecht gebildet habe, es um die Reinheit der christlichen
Religion geschehen gewesen. Von dem dogmatisch-biblischen
Standpunkte aus, nach welchem das Christentum vollig unver-
andert und unwandelbar bleiben miisste, wie es in der aposto-
lischen Zeit gewesen, dirfte es dann zu einer eigentlichen
Kirchenbildung tiberhaupt nicht kommen. Denn von einer
Kirche mit festen Formen und Einrichtungen im spétern Sinne
~Weiss das N. T. noch nichts. Einzelne Gemeinden werden ge-
grundet, kleinere Versammlungen von Glaubigen finden statt,
die Leitung derselben wird mitunter als gottliche Gnadengabe
_beha,ndelt,- als ob sie nur auf personlicher Beschaffenheit be-
ruhite. Und wo von Kirchenamtern die Rede ist, wird stets in
der Mehrzahl gesprochen, so dass ein festes, einheitliches Regi-
lent ausgeschlossen erscheint. Selbst die Bezeichnungen wech-
seln: Alteste, Aufseher, Vorsteher werden die Leiter in glei-
cher Weise genannt. Von christlichen Priestern ist, wie schon
Lu'ther' richtig bemerkte, nirgends die Rede: der einzige Hohe-
briester, der Mittler zwischen Gott und den Menschen, in dem



— - 416

sich das vorbildliche Priestertum des A. T. erfiillte, ist Christus
selbst. Den Character indelebilis, d. i. die unvertilgbare Uber-
tragung bestimmter tibernatiirlicher Fahigkeiten durch Hand-
auflegung aus dem N. T. nachzuweisen, ist den katholischen
Kontroversisten noch immer misslungen, von Eck und Coch-
ldus angefangen bis auf die kleinen dogmatischen Nachschrei-
ber unserer Tage. Wer also in scholastischer Weise das
N. T. als Summa dogmatica und als Corpus iuris canonici be-
handelt, kann unmoglich von der Richtigkeit der katholischen
Auffassung sich tberzeugen. Aber so will es auch nach seiner
ganzen Anlage und Entstehung nicht betrachtet sein. So oft
man spater den Versuch der Montanisten erneuerte, das aposto-
lische Zeitalter wieder herbeizufithren und zu verewigen, musste
derselbe an dem Naturgesetz geschichtlicher Entwicklung schei-
tern. Und wenn wir es offen gestehen sollen, scheint uns das
der Grundfehler der Reformatoren des 16. Jahrhunderts gewe-
sen zu sein, dass man den Zustand der Entstehung und ersten
Entfaltung des Christentums fir den absolut massgebenden
und bis zum Ende der Zeit unbedingt festzuhaltenden erklérte.
Dieser dogmatisch gebundenen, scheinbar festen lutheri-
schen Auffassung stellen wir die geschichtlich weitblickende
des wissenschaftlichen Katholizismus gegeniiber, wie sie bei-
spielsweise Dillinger in der Vorrede zu , Christentum und Kirche®
ausgesprochen hat: ,Nur Anfinge sind es, nur die einfache,
samenkornartig in sich beschlossene, Fremden ihr Inneres ver-
hiillende Gestalt der apostolischen Urkirche ist es, welche der
Betrachtung hier vorliegt. Aber in diesen Anfingen liegen
die Krifte und Keime einer Kultur, welche in ihrer univer-
salen, auf die ganze Menschheit gerichteten Bestimmung nach
18 Jahrhunderten noch immer im Werden und in stetem Wachs-
tum begriffen ist, liegt cin Reichtum schopferischer Ideen, eine
Fille von neuen Gestaltungen, in Staat, Kirche, Kunst, Wis-
senschaft und Sitte beschlossen, welche noch lange nicht
erschopft sind, vielmehr auch noch in kiinftigen Zeiten Er
kenntnisse und Einrichtungen zu Tage férdern werden, die Wit
jetzt noch kaum zu ahnen vermogen.“ :
Die Gebundenheit an das ,Wort* des N. T. hat es unseres
Erachtens mit sich gebracht, dass der Protestantismus seit jeher
namentlich an dem Mangel einer festen und der Zeit entsprechen-
den Organisation krankte. Die Periode des Werdens und der



oy =

Géahrung, der ersten, selbst mit Schwérmerei verbundenen Begei-
sterung konnte nur die allgemeinsten Grundziige von Formen
und  Einrichtungen darbieten, deren feste Gestaltung fiir die
Zukunft, die Zeit der Erniichterung, der Erhaltung und Ver-
breitung unentbehrlich war. Die Ideen des Gemeindelebens in
der Urkirche mechanisch erneuern und festlegen wollen, heisst
~die Kirchenbildung unmoglich machen und das Christentum in
einen zerfahrenen Idealismus verwandeln. Aus dem zum Teil
etwas bunten Treiben der Urkirche heraus, um einen trivialen
Ausdruck zu gebrauchen, konnte sich erst allméhlich eine Kir-
chenorganisation entwickeln, wie wir sie seit dem Anfange des
zweiten Jahrhunderts immer deutlicher verfolgen konnen. Und
schon in der zweiten Hilfte dieses Jahrhunderts handelte es
sich bei dem Montanismus um die Frage, ob das Christentum
sich zur Weltkirche gestalten, oder ob es in kiinstlich fest-
gehaltener Schwirmerei baldigst wieder verschwinden sollte.

Und da miissen wir denn gestehen, dass nach unserer Uber-
zeugung zufolge gottlicher Fiigung nach dem Untergange der
Mutterkirche zu Jerusalem unter Hadrian, bald nach der Zeit
- des Bischofes Xystus, die romische Kirche immer sichtbarer an
die Spitze der ganzen éxxdyoie tritt, um mit der Genialitit in der
Gesetzgebung, der Organisation und der Regierung, wie sie der
~ Weltstadt eigen war, aus der schwirmerischen Christengemeinde
die grosse Weltkirche zu gestalten. Zwar musste bei diesem
Prozesse viel von dem urspriinglichen Idealismus verloren
gehen; aber die Bliite biisste nur von ihrem Dufte ein, um
die Frucht fest und lebenskriftiz werden zu lassen. Die orien-
~ talische Kirche, zu Rom nur in fernerer Beziehung stehend,
- bewahrte sich mehr Freiheit in ihrer Entwicklung, als es der
abendlindischen moglich war; aber was wire bei der den
Griechen angeborenen Disputierkunst in den trinitarischen und
christologischen Kéampfen aus ihr geworden, hétte sie nicht in
den Zeiten grosster Not an der ihr spekulativ nicht gewachsenen,
aber praktisch iberlegenen romischen Kirche eine feste Stiitze
gehabt? Unter der romischen Herrschsucht hat die abendlén-
dische Welt viel zu leiden gehabt, besonders seit Gregor VII.
den Geist der pseudoisidorischen Dekretalen zur Geltung brachte.
Aber wo Rauch ist, sagt Pseudoklemens, da ist auch Feuer.
Uber dem Hass gegen die Tyrannei darf man der Schoépferin
von Ordnung und Recht seine Anerkennung nicht versagen.



S oAy

Freiheit, Geist, Liebe, Licht sind Worte, welche schone Vor-
stellungen erwecken; aber bei der Einrichtung eines grossen
Gemeinwesens von dauerhaftem Bestand sinken solche Ideen
zu leerem Phrasengeklingel, zu hohlem Pathos herab, wenn sie
nicht einen klaren, fassbaren Inhalt bekommen.

Seit dem zweiten Jahrhundert begann dieser Entfaltungs-
prozess, welcher nicht ohne G#hrung und Kampfe die Kirche
und ihre Einrichtungen schuf. Sobald von der Kirche im vol-
len Sinne des Wortes die Rede sein konnte mit bestimmten
Lehren, Formen, Funktionen, war sie die katholische, deren
freilich weiter entwickelte Grundziige die morgenlindisch-grie-
chische wie die abendlandisch-lateinische oder romische bis auf
den heutigen Tag bewahrt. Die lickenhafte Uberlieferung der
Vorkommnisse im nachapostolischen Zeitalter macht es oft
schwer, ein sicheres Urteil zu fallen. Aber die protestantische
Forschung greift unseres Erachtens h#ufig fehl, indem sie die
Unbestimmheit der Lehren und Einrichtungen der Urkirche
chronologisch moglichst weit auszudehnen trachtet. Dies Stre-
ben beruht oft unbewusst auf der Vorstellung, dass mit der
Fixierung von Dogmen, der Einrichtung der Hierarchie und
des altkirchlichen Gottesdienstes das Christentum gefalscht
worden sei, um erst im 16. Jahrhundert wieder entdeckt zu
werden. Man denkt sich darum gern solange wie moglich
gleich den Aposteln auch deren Nachfolger als protestantische
Prediger ohne Symbolum, ohne eigene Unterscheidung von den
Laien, ohne Verfassung und ohne Gesetz. Erst wo alles dies
so handgreiflich wird, dass seine Existenz absolut nicht mehr
zu bestreiten ist, riiumt man die ,Entartung® des Christentums
zu einer Priesterkirche ein. Namentlich fiir die Verfassungs-
frage und kirchliche Organisation fehlt infolgedessen protestan-
tischen Forschern hiufie der richtige Blick. Katholisches will
mit katholischen Augen betrachtet sein. Der Brief des Kle-
mens an Jakobus iber seine Einsetzung durch Petrus in Rom,
um ein naheliegendes Beispiel zu erwihnen, zeigt so deutlich,
dass mit dem Kampfe zwischen Heiden- und J udenehristentut'n
die Verfassungsfrage sich mischte, dass man staunen muss, wié
wenig dies noch immer erkannt wird. Die Aufnahme desselbel_l
in die pseudoisidorischen Dekretalen hitte doch lingst den Kri-
tikern die Augen dariiber 6ffnen sollen, dass es sich hier nicht
bloss um abstrakte Lehren und Theorien, sondern auch um
konkrete und praktische Fragen handelte.



oY

Im Lichte der kirchlichen Uberlieferung will darum bei
historischer Auffassung auch das N. T. behandelt sein, nicht
als ob es spétere Dogmen und Einrichtungen wie ein Quellen-
werk enthielte, sondern weil es die Wurzel ist, welche den
reich gegliederten Baum, wenn auch nicht ohne Auswiichse,
organisch aus sich hervorgehen liess. So muss das tiefsinnige
Prinzip der alten Kirche verstanden werden, dass die Bibel
nach der Uberlieferung der Viter zu deuten sei, weil man aus
der Bibel allein alles und darum nichts zu beweisen vermag:

Hic liber est, in quo sua quaerit dogmata quisque,
Invenit et pariter dogmata quisque sua. :

Nach jenem Prinzip finden die Katholiken, auch die des
Orientes, wie aus Macaire, Théologie dogmatique orthodoxe,
Paris 1860, III, 241 sqq., u. a. zu ersehen ist, an unserer
Matthausstelle iibereinstimmend die kirchlichen Vollmachten
ausgedriickt, und weichen nur in der Ausdehnung oder in der
Teilung derselben zwischen Petrus® und den iibrigen Aposteln
voneinander ab. Hier hat also der exegetische Streit ein Ende,
oder vielmehr er erweitert und vertieft sich zu der uniiber-
briickbaren dogmatischen Kluft zwischen der Auffassung des
Christentums als eines mehr oder weniger formlosen reli-
giosen Idealismus und der einer Religion, welche bestimmt
war, eine feste kirchenbildende Gestaltung anzunehmen. Wiirde
der Protestant sich zu einer hierarchischen Kirche bekennen,
S0 horte er auf, Protestant zu sein, und erkennte der Katholik
Petrus keine andere Stellung zu ‘als die des Erstlings der
 Glaubigen, so giibe er seinen Katholizismus auf. Ob das Licht,
Welches in der Finsternis leuchtet, mit der Zeit die Trimmer
_dessen beleuchten wird, was man heutzutage den Stuhl Petri
lennt, oder ob Luther und Macaulay mit ihren bekannten
P}‘Ophezeiungen Recht bekommen werden, bescheiden wir uns
micht zu wissen. Aber mit allen lateinischen wie orientalischen
Katholiken hegen wir die Zuversicht, dass das, was man im
Altertum unter der Cathedra Petri verstand, die bischofliche
Volhnacht, welche man auf unsere Matthiusstelle griindete,
bestehen bleiben wird, solange es eine christliche Kirche giebt.

J. LANGEN
in Bonn.




	Katholisch und protestantisch

