
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 7

Artikel: Katholisch und protestantisch

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403285

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


407

KATHOLISCH UND PROTESTANTISCH,

Den nächsten Anlass zu folgender Betrachtung bietet uns
die Abhandlung des Hrn. Prof. Beyschlag über die Aussprüche
Jesu an Petrus Matth. 16, 17 ff. in Nr. 5 dieser Revue. Es war
selbstverständlich, dass hier die gewöhnliche protestantische
Erklärung der berühmten Stelle: Du bist Petrus u. s. w. zum
Aufdruck gelangte : Petrus wird der Fels genannt als der erste
Gläubige; die Himmelsschlüssel und das Binden und Lösen
bedeuten die richtige Anwendung der christlichen Lehre, wie
sie jeder Gläubige von dem einmal aufgenommenen Glaubensprinzip

machen kann. Dieser Deutung stellen wir die gewöhnliche

katholische gegenüber, welche wir aus dem Munde des
damals 61jährigen Döllinger (Christentum u. Kirche, 1860, S. 31)
vernehmen wollen: „Da das Gebäude der Kirche ein für alle
Zeiten bleibendes sein soll, so ging dieser Vorzug des Petrus,
kraft dessen mit ihm als dem Fundamente alles in der Kirche
zusammenhängen muss, notwendig auf andre nach ihm durch
Vererbung über. Mit der Schlüsselgewalt sollte ihm die
Verwaltung der Güter und Schätze des Hauses übergeben werden ;

kraft derselben sollte er in Gewährung oder Entziehung dieser
Schätze, der Heilmittel der Kirche, auf Erden in einer auch
für den Himmel gültigen Weise lösen oder binden. Was hier
dem Petrus vorerst nur verheissen wurde, das wurde ihm später

nach der Auferstehung verliehen : ,weide meine Lämmer,
weide meine Schafe.' Damit war der gesamten Kirche, die
Apostel mit einbegriffen, ein oberster Hirt, ein den Herrn
stellvertretendes, regierendes Haupt gegeben. Früher hatte er
dim die Versicherung gegeben, dass sein Glaube nicht
vergehen werde, und dass er, wenn er von seinem Falle sich

Be-vue intern, de Theologie. Heft 7, 1894. 28



— 408 —

wiederum erhoben, seine Brüder, die Apostel, im Glauben stärken

solle. Der Stuhl Petri sollte eine Stätte der Wahrheit,
eine allen zur Stärkung gereichende Burg des festen Glaubens
bleiben. Denn die Worte wie die Gebete des Herrn waren
nicht bloss auf die einzelne Person, auf den nächsten Moment
gerichtet, sondern sie waren grundlegend und bauend, sie galten

vor allem der Kirche und deren zukünftigen, von ihm im
Geiste geschauten Bedürfnissen." Die später folgende
Unterscheidung zwischen der Schlüssel- und der Binde- und
Lösegewalt hat Döllinger selbst ein Jahr nachher, Janus, S. 98

(1. Ausg.), mit den Worten desavouiert : „Es war darum auch eine

vergebliche Mühe, welche sich Döllinger, Christentum und Kirche,
S. 30, 2. Ausg. (1868), gegeben hat, die Schlüsselgewalt als

etwas nach biblischem Sprachgebrauch von der Binde- unci

Lösegewalt Verschiedenes zu erklären, so dass in jener eine

Gewalt über die gesamte Kirche läge, welche dann auch auf
die römischen Nachfolger des Petrus übergegangen wäre. Dies

widerspricht allen Erklärungen der Väter und der exegetischen
Tradition der Kirche." Aber dass Döllinger im wesentlichen
bei der katholischen Deutung der Matthäusstelle verharrte,
zeigt seine Äusserung in der Vorrede zum Janus (S. XI) : „Der
Primat ruht, davon ist jeder gläubige Katholik überzeugt, und zu

dieser Überzeugung bekennen sich auch die Verfasser dieses

Buches, auf höherer Anordnung; die Kirche ist von Anfang*

an auf denselben angelegt gewesen, er ist in Petrus von dem

Herrn der Kirche vorgebildet, er hat sich daher auch mit

innerer Notwendigkeit bis zu einem gewissen Punkte entwickelt.

Prof. Beyschlag hält es dagegen nach seiner Deutung der

Matthäusstelle, und indem er die streng päpstliche Erklärung
ins Auge fasst, für einleuchtend (S. 67), „wie vollkommen thö-

richt und ganz und gar nichtig es ist, auf dieselbe eine

Rechtsnachfolge Petri in einem Herrscheramt über die Kirche

begründen zu wollen", und meint (S. 69), wenn das „Licht,
welches in der Finsternis scheine", in der Erkenntnis der
abendländischen Menschheit durchgedrungen sein werde, werde es

die Ruinen des „Stuhles Petri" in Rom beleuchten.
Wir finden diese zuversichtliche Sprache bei einem

überzeugten Protestanten natürlich. Aber vieles, was man fur

selbstverständlich hält, erscheint nur so infolge von Gebur

und Erziehung. Nicht vielen ist es gegeben, sich hierüber



'

— 409 —

wenigstens einigermassen zu erheben und zu urteilen, als
wenn sie ausserhalb ihrer eigenen Verhältnisse ständen. Diese
Wenigen — um nur an hervorragende Beispiele zu erinnern
— wie Leibniz, Hugo Grotius, Calixtus, finden dann natur-
gemäss Anklang auf keiner Seite. Das Denken und Empfinden

ist leider in unserm Vaterlande, und nicht bloss in
der Theologie, in ein katholisches und protestantisches auseinander

gegangen, und die Zeit scheint ferner als je, dass eine
Verständigung möglich würde. Viele Protestanten jubelten
der Unfehlbarkeitserklärung als dem Todesurteil entgegen,
welches der Katholizismus sich selber fälle; das neue Dogma
galt ihnen als Siegel für die Richtigkeit ihrer eigenen Lehre.
In weiten Kreisen — zu denen freilich Prof. Beyschlag
nicht gehörte — wurde gehofft, dass nun alle vernünftigen
und ehrlichen Katholiken protestantisch würden. Wie oft
dagegen hat man auf der andern Seite von der Selbstzersetzung

des Protestantismus geredet und gemeint, es sei doch
so unbegreiflich, wie jemand diese „babylonische Verwirrung"
für die von Christus gestiftete Kirche halten könne, dass alle
nicht völlig Ungläubigen baldigst in den Schoss der
katholischen Kirche zurückkehren mussten. So stehen die -— wir
wollen nicht sagen Unfehlbarkeiten — aber Siegesgewissheiten
gegeneinander. Wir glauben, weder die eine noch die andere
wird sich erfüllen.

Die in Rede stehende Matthäusstelle ist sehr geeignet,
katholische und protestantische Denkweise zur Erscheinung zu
bringen, weil ihr dunkler und vieldeutiger Inhalt philologisch
nicht mit Gewissheit festzustellen ist, sondern als Bestandteil
des Begriffes und der Organisation der Kirche sich in
katholischen und in protestantischen Augen verschieden wiederspiegelt.

Ehe wir indess den Versuch machen, möglichst genau
und vorurteilsfrei die Stelle zu deuten, müssen wir einige Worte
über die kritische Vorfrage hinsichtlich der Ursprünglichkeit
derselben verlieren.

Prof. Beyschlag weist die Hypothese, dass Christus die
berühmten Worte überhaupt nicht gesprochen habe, ohne
weiteres ab. Vom Standpunkte der protestantischen Evangelienkritik

aus scheint uns diese unbedingte Abweisung etwas
bedenklich zu sein. Die Entstehung der Evangelien ist in Dunkel

gehüllt. Namentlich wird man über den Ursprung der



-- 410 —

zahlreichen Übereinstimmungen und Abweichungen in den

Synoptikern niemals ins klare kommen. Was speciell Matthäus
betrifft, so liegt ihm sicher eine aramäische Schrift zu Grunde,
wie schon Papias bezeugt und das ihm sehr verwandte
Hebräerevangelium schüessen lässt. In welchem Verhältnis unser
Matthäustext zu der aramäischen Urschrift steht, kann niemand
wissen. Wollte man sich in Konjekturen ergehen, so liessen

sich Gründe für die Vermutung anführen, dass die sicher
judenchristlich gehaltene aramäische Urschrift in dem Matthäus etwas

heidenchristlich und hierarchisch umgestaltet worden wäre. Das

Wort sxxXrjGta findet sich nirgends in den Reden Christi als

zweimal in diesem Evangelium. Desgleichen das Binden und

Lösen. Die trinitarische Taufformel am Schlüsse desselben

kömmt sonst in dem N. T. nicht vor, welches nur die Taufe auf
den Namen Jesu oder auf dessen Tod erwähnt, wie es auch

— von dem notorisch unechten Comma Joanneum natürlich
abgesehen — einen so prägnanten Ausdruck für die Trinitäts-
lehre nirgends bietet. Erst im zweiten Jahrhundert begegnet

uns die trinitarische Taufformel wieder in den Klementinen, in

denen das Matthäusevangelium das am meisten benutzte ist.

In dem judenchristlichen Evangelium fällt weiter die
nachdrückliehe Aufforderung an die Apostel auf, alle (heidnischen)
Völker zu lehren, während gemäss der Apostelgeschichte Petrus

nach der Ausgiessung des h. Geistes noch Bedenken trägt, eine

heidnische Familie in die Kirche aufzunehmen. Dieser
heidenchristlichen Tendenz scheint desgleichen die Erzählung von

den Magiern aus dem Osten an der Spitze des Evangeliums zu

dienen, welche die Berufung auch der Heidenvölker zum Heile

des Messias beleuchten soll. Aber wann und wo könnte die

aramäisch-judenchristliche Schrift etwas heidenchristlich
umgestaltet worden sein Für Freunde interessanter Kombinationen

kam jüngst folgende merkwürdige Notiz von freilich
unbekannter Herkunft an den Tag. In einer syrischen Abhandlung

mit der Überschrift „Wie die Magier den Stern erkannt, und

dass Joseph Maria nicht als sein Weib nahm" heisst es, dass

im Jahre 119 unter Hadrian und dem Bischof Xystus von Rom

gelehrte Männer diese Erzählung (die beiden ersten Kapitel des

Matthäus) hervorgesucht und in ihrer Sprache aufgeschrieben

hätten. (Vgl. Nestle, Zeitschr. für wiss. Theol., 1893, S. 435 ff.)

Die Erwähnung des Bischofs Xystus weist auf Rom hin als die



— 411 —

Stätte der letzten Redaktion des Matthäus. Ausserdem ist die
Vorliebe des antiken Rom für feste Ordnung und Gesetz, für
bestimmte Formeln und Ceremonien bekannt. So könnte auch
die Taufformel samt der mehr hierarchischen Tendenz des
Matthäus eventuell dort ihren Ursprung haben. Man wäre
noch versucht, daran zu erinnern, dass in dem Diatessaron
Tatians, der längere Zeit in Rom weilte, Matth. 17, 26
umgestaltet ist in den Befehl an Petrus : dann bezahle auch du die
Steuer, da du ihnen (den Juden) gegenüber ein Fremder bist.
Petrus, der Hauptapostel der Juden, wurde sehr bald in Rom,
wie die Klementinen zeigen, in den Hauptapostel der Heiden
verwandelt, und in dieser Tendenz könnte auch die Änderung
bei Tatian ihre Quelle haben.

Kehren wir zu unserer Stelle zurück, so finden sich die
Ausdrücke von Petrus als dem Fundament der Kirche und
vom Binden und Lösen im N. T. nirgends als hier, und
letzterer noch Matth. 18, 18. Aber in den Klementinen, speciell
in dem Briefe des Klemens an Jakobus, spielen sie eine grosse
Rolle. Wollte man annehmen, Matthäus sei in seiner jetzigen
Gestalt in Rom redigiert worden, so musste man freilich auch
der Frage näher treten, wie es sich mit der Ursprünglichkeit
unserer Stelle verhalte. Dass die Reden Christi in den Evangelien

nicht überall wörtlich wiedergegeben sind, ist eine jetzt
von allen Seiten zugestandene Thatsache. Manchmal erscheinen

sie, wie die Parallelstellen zeigen, je nach dem ersten
Leserkreise etwas modifiziert. Dass die langen johanneischen
Reden nicht auf Stenogrammen beruhen, sondern der Evangelist

mitunter sichtlich seine eigenen Reflexionen mit den Worten

Christi verwebt, kann gleichfalls nicht bezweifelt werden.
Vom Standpunkte unabhängiger Evangelienkritik dürfte also
die Frage nicht a limine abgewiesen werden, ob unsere Stelle
eine diplomatisch genaue Wiedergabe der Worte Christi sei.

An den Parallelstellen bei Markus und Lukas fragt Christus
bloss die Jünger, für wen sie ihn hielten; Petrus antwortet:
für den Messias, den Sohn Gottes; Christus verbietet ihnen,
davon zu reden. An dieser kurzen Mitteilung ist nichts
auffallend; auch an dem Verbote nicht, welches die stillschweigende

Bestätigung des Bekenntnisses zur Voraussetzung hat.
Bei Matthäus ist nun, während die Unterredung im übrigen
zwischen Christus und den Jüngern verläuft, an die Antwort des



— 412 —

Petrus die fragliche Verheissung angeknüpft, und dann folgt
das Verbot wieder an die Jünger überhaupt, wobei nach jener
Unterbrechung durch die Rede an Petrus beigefügt werden
musste: „dass er der Messias sei". Man könnte meinen, dass

hier der Zusammenhang einigermassen gestört erscheine ; sicher
handelt der Passus bei Matthäus von zwei ganz verschiedenen
Gegenständen: von der Messianität Christi und parenthetisch
von dem Vorzuge des Petrus.

Aber ist denn auch hier wieder alles ungewiss Wir sagen :

Nein. Die Frage, ob jene Parenthese eine Erweiterung der

ursprünglichen Rede Christi bildet, wie die oben berührte Frage,
ob nicht in Rom an die Stelle des aramäisch-judenchristlichen
Evangeliums der griechische, etwas heidenchristlich und
hierarchisch modifizierte Matthäus gesetzt wurde, kömmt dogmatisch

für den Katholiken gar nicht in Betracht. Die christliche
Überlieferung in ihren etwas verschiedenen Formen existierte,
wie schon Lessing dem Hauptpastor Göze gegenüber geltend

machte, ehe es ein Evangelium gab. Jeder weiss, wie frei man

gerade in der ältesten Zeit mit den Texten der Evangelien verfuhr,
wie wenig Gewicht man auf den Bibelbuchstaben legte, weil

man die apostolische Lehre noch aus der ersten Hand besass.

Unsere kanonischen Evangelien bilden den nachweislich seit

dem zweiten Jahrhundert allgemein in der Kirche als authentisch

anerkannten Ausdruck der apostolischen Überlieferung,
und darum heisst es bei Augustin: ich würde dem Evangelium
nicht glauben, wenn mich nicht die Autorität der katholischen

Kirche dazu veranlasste. Der Katholik begnügt sich

aus diesem Grunde bei dem Bewusstsein, dass die Evangelien
nichts enthalten, was dem Geiste Christi zuwider ist. Ob in

dem einzelnen Falle seine Worte von diesem oder von jenem

Evangelisten genauer wiedergegeben sind, ist für ihn nur eine

kritisch interessante, aber nicht dogmatisch wichtige Frage.

Ob also Christus buchstäblich jene Worte an Petrus gerichtet

hat, wie sie bei Matthäus stehen, kömmt für uns weniger m

Betracht. Wir wissen, dass ihr Inhalt dem Geiste Christi

entspricht, wie die Kirche ihn bewahrte. Und in der That, wenn

wir die andern über Petrus handelnden Stellen des N. T. zu

einem Gesamtbilde vereinigen, so lässt sich nicht leugnen, dass

er als der erste, der hervorragendste unter den Aposteln uns

entgegentritt. Selbst in dem äussersten Falle also, dass unsere



— 413 —

Matthäusstelle eine römische Paraphrasierung enthalten sollte,
bestimmt, den Vorrang Petri unter den Aposteln nachdrücklich
hervorzuheben, würde das der Richtigkeit der Lehre keinen
Eintrag thun. Denn mehr als ein solcher Vorrang ist in
derselben nicht zu finden.

Nach diesen kritischen Vorbemerkungen gehen wir zur
Exegese über. Wer sich für die Geschichte derselben in der
alten Kirche interessiert, findet das Material in meinen Büchern
„Das Vatikanische Dogma" I, 38 ff., und „Die Kirchenväter u.
das N. T.", Bonn 1874, S. 126 ff., mit möglichster Vollständigkeit

zusammengestellt. Hier halten wir uns an den Wortlaut
der Stelle selbst, welche wegen ihrer bildlichen Ausdrucksweise

der Erklärung einen weiten Spielraum bietet. Wir
bescheiden uns, die unsrige als die uns wahrscheinlichste zu
entwickeln, ohne ihre ausschliessliche und evidente Richtigkeit zu
behaupten.

Ohne Zweifel wird Petrus wegen seines Glaubens der Fels
genannt, der Grundstein, auf den die ganze christliche Gemeinde
aufgebaut werden sollte. Hier ist von keinem Amte die Rede,
sondern von der persönlichen Beschaffenheit des Petrus, infolge
deren er der erste Bekenner Christi, der erste Christusgläubige
war. In dieser Eigenschaft konnte er unmöglich einen Nachfolger

haben. Die grosse Gemeinschaft aller Christen bis zum
Ende der Zeiten ist als ein grosser Bau gedacht, in welchem
man die einzelnen Generationen sich als Stockwerke vorstellen
kann, die nacheinander aufgebaut werden bis zum letzten. An
diesem Baue bildete der erste Bekenner den ersten Stein, dem
die andern folgen.

Bei dieser auch im Altertum vertretenen Auffassung war
es natürlich, dass die Worte lauteten: du bist der Fels, und
auf diesen Felsen werde ich meine Gemeinde bauen. Petrus
war bereits der erste Stein durch sein Bekenntnis; aber der
Aufbau der ganzen Gemeinde der Christusgläubigen gehörte
erst der Zukunft an. Ebenso heisst es nun weiter: ich werde
dir die Schlüssel des Himmelreiches geben ; was du auf Erden
wirst gebunden haben, wird auch in den Himmeln gebunden
sein u. s. w. Sollte diese dunkle Rede heissen: durch deinen
Glauben hast du selbst Zutritt zum Himmelreich und vermagst
es auch andern zu erschliessen; deine aus diesem Glauben
fliessenden Lehren und Weisungen entsprechen dem göttlichen



— 414 —

Willen, so musste man das Präsens erwarten wie in dem ersten
Satze. Denn Petrus selbst besass ja bereits den Glauben und
hatte ihn bekannt ; er besass also auch in jenem Sinne bereits
die Schlüssel des Himmelreichs und die Fähigkeit, zu binden
und zu lösen. Dass er davon erst nach Christi Himmelfahrt
Gebrauch machen sollte, ändert an der Sache nichts. Hätte
dieser Gedanke ausgesprochen werden sollen, so lag es nahe,
zu sagen: du wirst das Himmelreich zu öffnen haben. Aber
der Ausdruck : „dir werde ich die Schlüssel geben" lässt schüessen,
dass es sich hier um eine zukünftige Verleihung handelt, was
denn auch dem Scharfsinn eines Döllinger nicht entgehen
konnte. Diese Verleihung erfolgte nach der Auferstehung, als
Christus den Petrus und die übrigen Apostel mit ihrer grossen
Weltmission betraute. Hier handelt es sich also nicht mehr

um eine persönliche Beschaffenheit, sondern um auf eine solche

gegründete zukünftige Vollmachten.
Die Bilderrede wird deutlicher durch das „Binden und

Lösen" Matth. 18, 18, wo diese Metapher von dem Ausschluss
und der Zulassung zur christlichen Gemeinschaft gebraucht ist.

Die Schlüssel des Himmelreiches bedeuten demgemäss auch

hier dasselbe. Petrus wie auch die übrigen sollen also mit
der Vollmacht ausgerüstet werden, zur Christengemeinde und

damit zum Himmelreiche zuzulassen und auszuschliessen,
selbstverständlich nicht nach Belieben, sondern dem Geiste Christi

gemäss, dann aber natürlich mit niemals fehlendem Erfolge.
Protestantischerseits pflegt man darauf hinzuweisen, dass Matth.

18, 18 die Apostel nicht als solche, sondern als Gläubige
angeredet würden, und darum das Binden und Lösen nachweislich

keine den Aposteln zustehenden Amtsvollmachten bezeichne.

Dagegen ist jedoch zu erinnern, dass den Hauptgedanken an

dieser Stelle die Beilegung der Zwistigkeiten unter den Gläubigen

bildet, und nur nachträglich und nebenbei von dem Binden

und Lösen die Rede ist. Die Gemeinde wird als die oberste

Instanz bezeichnet ; durch welche Organe das Binden und Lösen,

d. i. eventuell der Ausschluss erfolgen soll, ist nicht gesagt. Dass

es durch die Apostel, resp. die Leiter der Gemeinden in deren

Namen geschehen musste, ergiebt sich aus der Natur der Sache,

wie aus allem, was das N. T. über das Kirchenamt enthält.

Hiernach würde es sich in dem zweiten Teile unserer Rede

um Amtsvollmachten handeln, bei denen wohl von einer Ver-



— 415 —

erbung auf Nachfolger die Rede sein könnte. Entscheidend
für diese Deutung ist aber insbesondere die dogmatische
Auffassung, mit welcher man an sie herantritt. Und hier kömmt
denn der Gegensatz zwischen katholisch und protestantisch in
der schärfsten Weise zum Ausdruck. Versteht man unter
Christentum ein blosses Ideal, den Geist Jesu, der die Menschheit
durchdringen sollte, vielleicht, wie Rothe es zuletzt sich dachte,
nicht einmal mehr in der Form einer sichtbaren, organisierten
Gemeinde, sondern als Sauerteig, welcher der staatlichen und
socialen Ordnung Farbe und Charakter verleiht, so muss auch
unsere Matthäusstelle umgedeutet werden. Dann gehört der
Begriff der Kirche einem niederen, überwundenen Standpunkt
an, von kirchlichen Amtsvollmachten ist keine Rede mehr, es
giebt nur noch eine christliche Religion, ein sittliches Lebensideal

in verschiedenen Gestalten. Wir räumen ein, dass die
neutestamentlichen Schriften an manchen Stellen diese oder
eine ähnliche Auffassung zu begünstigen scheinen. Von einer
abgerundeten, formulierten Dogmatik ist in ihnen nichts zu
finden, noch weniger von einem ausgebildeten Kirchenrecht.
Hat diese Wahrnehmung doch jüngst Sohm veranlasst, den
Gedanken zu entwickeln, dass alle Rechtsnormen dem Geiste
des Christentums zuwider seien, und dass, sobald sich ein
Kirchenrecht gebildet habe, es um die Reinheit der christlichen
Religion geschehen gewesen. Von dem dogmatisch-biblischen
Standpunkte aus, nach welchem das Christentum völlig unverändert

und unwandelbar bleiben musste, wie es in der apostolischen

Zeit gewesen, dürfte es dann zu einer eigentlichen
Kirchenbildung überhaupt nicht kommen. Denn von einer
Kirche mit festen Formen und Einrichtungen im spätem Sinne
weiss das N. T. noch nichts. Einzelne Gemeinden werden
gegründet, kleinere Versammlungen von Gläubigen finden statt,
die Leitung derselben wird mitunter als göttliche Gnadengabe
behandelt, als ob sie nur auf persönlicher Beschaffenheit
beruhte. Und wo von Kirchenämtern die Rede ist, wird stets in
der Mehrzahl gesprochen, so dass ein festes, einheitliches Regiment

ausgeschlossen erscheint. Selbst die Bezeichnungen wechseln:

Älteste, Aufseher, Vorsteher werden die Leiter in gleicher

Weise genannt. Von christlichen Priestern ist, wie schon
Luther richtig bemerkte, nirgends die Rede: der einzige
Hohepriester, der Mittler zwischen Gott und den Menschen, in dem



— 416 —

sich das vorbildliche Priestertum des A. T. erfüllte, ist Christus
selbst. Den Character indelebilis, d. i. die unvertilgbare
Übertragung bestimmter übernatürlicher Fähigkeiten durch
Handauflegung aus dem N. T. nachzuweisen, ist den katholischen
Kontroversisten noch immer misslungen, von Eck und Coch-
läus angefangen bis auf die kleinen dogmatischen Nachschreiber

unserer Tage. Wer also in scholastischer Weise das

N. T. als Summa dogmatica und als Corpus iuris canonici
behandelt, kann unmöglich von der Richtigkeit der katholischen
Auffassung sich überzeugen. Aber so will es auch nach seiner

ganzen Anlage und Entstehung nicht betrachtet sein. So oft

man später den Versuch der Montanisten erneuerte, das apostolische

Zeitalter wieder herbeizuführen und zu verewigen, musste

derselbe an dem Naturgesetz geschichtlicher Entwicklung scheitern.

Und wenn wir es offen gestehen sollen, scheint uns das

der Grundfehler der Reformatoren des 16. Jahrhunderts gewesen

zu sein, dass man den Zustand der Entstehung und ersten

Entfaltung des Christentums für den absolut massgebenden
und bis zum Ende der Zeit unbedingt festzuhaltenden erklärte.

Dieser dogmatisch gebundenen, scheinbar festen lutherischen

Auffassung stellen wir die geschichtlich weitblickende
des wissenschaftlichen Katholizismus gegenüber, wie sie

beispielsweise Döllinger in der Vorrede zu „Christentum und Kirche"
ausgesprochen hat: „Nur Anfänge sind es, nur die einfache,
Samenkornartig in sich beschlossene, Fremden ihr Inneres
verhüllende Gestalt der apostolischen Urkirche ist es, welche der

Betrachtung hier vorliegt. Aber in diesen Anfängen liegen
die Kräfte und Keime einer Kultur, welche in ihrer universalen,

auf die ganze Menschheit gerichteten Bestimmung nach

18 Jahrhunderten noch immer im Werden und in stetem Wachstum

begriffen ist, liegt ein Reichtum schöpferischer Ideen, eine

Fülle von neuen Gestaltungen, in Staat, Kirche, Kunst,
Wissenschaft und Sitte beschlossen, welche noch lange nicht

erschöpft sind, vielmehr auch noch in künftigen Zeiten
Erkenntnisse und Einrichtungen zu Tage fördern werden, die wir

jetzt noch kaum zu ahnen vermögen."
Die Gebundenheit an das „Wort" des N. T. hat es unseres

Erachtens mit sich gebracht, dass der Protestantismus seit jeher

namentlich an dem Mangel einer festen und der Zeit entsprechenden

Organisation krankte. Die Periode des Werdens und der



— 417 —

Gährung, der ersten, selbst mit Schwärmerei verbundenen
Begeisterung konnte nur die allgemeinsten Grundzüge von Formen
und Einrichtungen darbieten, deren feste Gestaltung für die
Zukunft, die Zeit der Ernüchterung, der Erhaltung und
Verbreitung unentbehrlich war. Die Ideen des Gemeindelebens in
der Urkirche mechanisch erneuern und festlegen wollen, heisst
die Kirchenbildung unmöglich machen und das Christentum in
einen zerfahrenen Idealismus verwandeln. Aus dem zum Teil
etwas bunten Treiben der Urkirche heraus, um einen trivialen
Ausdruck zu gebrauchen, konnte sich erst allmählich eine Kir-
chenorganisation entwickeln, wie wir sie seit dem Anfange des

zweiten Jahrhunderts immer deutlicher verfolgen können. Und
schon in der zweiten Hälfte dieses Jahrhunderts handelte es
sich bei dem Montanismus um die Frage, ob das Christentum
sich zur Weltkirche gestalten, oder ob es in künstlich
festgehaltener Schwärmerei baldigst wieder verschwinden sollte.

Und da müssen wir denn gestehen, dass nach unserer
Überzeugung zufolge göttlicher Fügung nach dem Untergange der
Mutterkirche zu Jerusalem unter Hadrian, bald nach der Zeit
des Bischofes Xystus, die römische Kirche immer sichtbarer an
die Spitze der ganzen sxxXpafct tritt, um mit der Genialität in der
Gesetzgebung, der Organisation und der Regierung, wie sie der
Weltstadt eigen war, aus der schwärmerischen Christengemeinde
die grosse Weltkirche zu gestalten. Zwar musste bei diesem
Prozesse viel von dem ursprünglichen Idealismus verloren
gehen; aber die Blüte büsste nur von ihrem Dufte ein, um
die Frucht fest und lebenskräftig werden zu lassen. Die
orientalische Kirche, zu Rom nur in fernerer Beziehung stehend,
bewahrte sich mehr Freiheit in ihrer Entwicklung, als es der
abendländischen möglich war; aber was wäre bei der den
Griechen angeborenen Disputierkunst in den trinitarischen und
christologischen Kämpfen aus ihr geworden, hätte sie nicht in
den Zeiten grösster Not an der ihr spekulativ nicht gewachsenen,
aber praktisch überlegenen römischen Kirche eine feste Stütze
gehabt? Unter der römischen Herrschsucht hat die abendländische

Welt viel zu leiden gehabt, besonders seit Gregor VIL
den Geist der pseudoisidorischen Dekretalen zur Geltung brachte.
Aber wo Rauch ist, sagt Pseudoklemens, da ist auch Feuer.
Über dem Hass gegen die Tyrannei darf man der Schöpferin
von Ordnung und Recht seine Anerkennung nicht versagen.



— 418 —

Freiheit, Geist, Liebe, Licht sind Worte, welche schöne
Vorstellungen erwecken; aber bei der Einrichtung eines grossen
Gemeinwesens von dauerhaftem Bestand sinken solche Ideen
zu leerem Phrasengeklingel, zu hohlem Pathos herab, wenn sie

nicht einen klaren, fassbaren Inhalt bekommen.
Seit dem zweiten Jahrhundert begann dieser Entfaltungs-

prozess, welcher nicht ohne Gährung und Kämpfe die Kirche
und ihre Einrichtungen schuf. Sobald von der Kirche im vollen

Sinne des Wortes die Rede sein konnte mit bestimmten
Lehren, Formen, Funktionen, war sie die katholische, deren
freilich weiter entwickelte Grundzüge die morgenländisch-griechische

wie die abendländisch-lateinische oder römische bis auf
den heutigen Tag bewahrt. Die lückenhafte Überlieferung der
Vorkommnisse im nachapostolischen Zeitalter macht es oft
schwer, ein sicheres Urteil zu fällen. Aber die protestantische
Forschung greift unseres Erachtens häufig fehl, indem sie die
Unbestimmheit der Lehren und Einrichtungen der Urkirche
chronologisch möglichst weit auszudehnen trachtet. Dies Streben

beruht oft unbewusst auf der Vorstellung, dass mit der

Fixierung von Dogmen, der Einrichtung der Hierarchie und
des altkirchlichen Gottesdienstes das Christentum gefälscht
worden sei, um erst im 16. Jahrhundert wieder entdeckt zu
werden. Man denkt sich darum gern solange wie möglich
gleich den Aposteln auch deren Nachfolger als protestantische
Prediger ohne Symbolum, ohne eigene Unterscheidung von den

Laien, ohne Verfassung und ohne Gesetz. Erst wo alles dies

so handgreiflich wird, dass seine Existenz absolut nicht mehr

zu bestreiten ist, räumt man die „Entartung" des Christentums

zu einer Priesterkirche ein. Namentlich für die Verfassungsfrage

und kirchliche Organisation fehlt infolgedessen protestantischen

Forschern häufig der richtige Blick. Katholisches will
mit katholischen Augen betrachtet sein. Der Brief des

Klemens an Jakobus über seine Einsetzung durch Petrus in Rom,

um ein naheliegendes Beispiel zu erwähnen, zeigt so deutlich,
dass mit dem Kampfe zwischen Heiden- und Judenchristentum
die Verfassungsfrage sich mischte, dass man staunen muss, wie

wenig dies noch immer erkannt wird. Die Aufnahme desselben

in die pseudoisidorischen Dekretalen hätte doch längst den

Kritikern die Augen darüber öffnen sollen, dass es sich hier nicht

bloss um abstrakte Lehren und Theorien, sondern auch um

konkrete und praktische Fragen handelte.



— 419 —

Im Lichte der kirchlichen Überlieferung will darum bei
historischer Auffassung auch das N. T. behandelt sein, nicht
als ob es spätere Dogmen und Einrichtungen wie ein Quellenwerk

enthielte, sondern weil es die Wurzel ist, welche den
reich gegliederten Baum, wenn auch nicht ohne Auswüchse,
organisch aus sich hervorgehen liess. So muss das tiefsinnige
Prinzip der alten Kirche verstanden werden, dass die Bibel
nach der Überlieferung der Väter zu deuten sei, weil man aus
der Bibel allein alles und darum nichts zu beweisen vermag:

Hie über est, in quo sua quaerit dogmata quisque,
Invenit et pariter dogmata quisque sua.

Nach jenem Prinzip finden die Katholiken, auch die des

Orientes, wie aus Macaire, Theologie dogmatique orthodoxe,
Paris 1860, III, 241 sqq., u. a. zu ersehen ist, an unserer
Matthäusstelle übereinstimmend die kirchlichen Vollmachten
ausgedrückt, und weichen nur in der Ausdehnung oder in der
Teilung derselben zwischen Petrus" und den übrigen Aposteln
voneinander ab. Hier hat also der exegetische Streit ein Ende,
oder vielmehr er erweitert und vertieft sich zu der
unüberbrückbaren dogmatischen Kluft zwischen der Auffassung des
Christentums als eines mehr oder weniger formlosen
religiösen Idealismus und der einer Religion, welche bestimmt
war, eine feste kirchenbildende Gestaltung anzunehmen. Würde
der Protestant sich zu einer hierarchischen Kirche bekennen,
so hörte er auf, Protestant zu sein, und erkennte der Katholik
Petrus keine andere Stellung zu als die des Erstüngs der
Gläubigen, so gäbe er seinen Katholizismus auf. Ob das Licht,
welches in der Finsternis leuchtet, mit der Zeit die Trümmer
dessen beleuchten wird, was man heutzutage den Stuhl Petri
nennt, oder ob Luther und Macaulay mit ihren bekannten
Prophezeiungen Recht bekommen werden, bescheiden wir uns
nicht zu wissen. Aber mit allen lateinischen wie orientalischen
Katholiken hegen wir die Zuversicht, dass das, was man im
Altertum unter der Cathedra Petri verstand, die bischöfliche
vollmacht, welche man auf unsere Matthäusstelle gründete,
bestehen bleiben wird, solange es eine christliche Kirche giebt.

J. Langen
in Bonn.


	Katholisch und protestantisch

