
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 6

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


365

CHRONIQUE.

I. NOUVELLES THÉOLOGIQUES.
* L'Encyclique Providentissimus Deus et les études bibliques.

— On se rappelle que la traduction française des Evangiles de
M. Henri Lasserre (le miraculé de Lourdes) a été mise à Vindex.
Dans ces derniers temps, M. l'abbé Loisy, récemment encore
professeur d'Ecriture sainte à l'Institut catholique de Paris, avait entrepris

la publication d'une Revue semi-mensuelle d'enseignement
biblique, où, sous le patronage et avec les encouragements de
Mgr. d'Hulst, recteur de l'Institut, en moins d'un an il a donné
une traduction et un commentaire synoptique des trois premiers
Evangiles, du livre de Job et des notices fort intéressantes sur
d'autres parties. L'abbé Duchesne, que ses travaux sur l'histoire
de l'ancienne Eglise ont conduit à l'Académie des Inscriptions,
avait aussi ouvert la voie et donné un exemple qu'on croyait
pouvoir suivre sans péril. Mgr. d'Hulst, dans le Correspondant
du 25 janvier 1893, avait publié un article sur l'état des études
bibliques dans l'Eglise romaine.

« Chose singulière, dit M. A. S. dans le Journal de Geneve
du 4 février dernier, avec ce réveil des études bibliques, on a vu
dans la théologie catholique, comme dans la théologie protestante,
se former aussitôt trois écoles : — une école de droite qui veut
maintenir une orthodoxie sans défaillance et qui s'épuise à
défendre la thèse absolue qu'il n'y a et ne peut y avoir dans la
Bible aucune assertion, aucun fait, aucun mot, dans aucune branche
des sciences humaines, qui ne soit d'une vérité absolue. La Bible
na qu'un auteur, Dieu; les instruments humains ne comptent pas.
•Dieu n'est susceptible d'aucune erreur. —¦ En face de cette école
de droite extrême s'était formée une école de gauche, avec l'abbé
Duchesne, l'abbé Loisy, le chanoine Didiot de la faculté de théologie
de Lille, etc. Renouvelant une conception des anciens théologiens
d Alexandrie, ces nouveaux exégètes distinguent dans la Bible un



— 366 —

corps et une âme. Le corps est humain et sujet aux infirmités
humaines. L'âme est divine et seule infaillible. Mgr. d'Hulst et l'abbé

Loisy prennent pour exemple les premiers chapitres de la Genèse et,

suivant un autre savant catholique, François Lenormant, admettent
avec lui qu'il se rencontre là des traditions légendaires appartenant
à la même famille que les traditions assyriennes, mais s'en
distinguant par l'inspiration toute sainte et toute divine qui les a pénétrées

et purifiées de tout élément de polythéisme et d'immoralité.
— Enfin, entre ces deux ailes de l'armée, se tient un centre, moins

intransigeant que les premiers, moins courageux que les seconds

et qui, sans jamais se compromettre en des affirmations absolues,
s'efforce de tenir la voie moyenne: in -medio tutissimus ibis. Voilà
ce que nous révélait Mgr. d'Hulst dans son article du Correspondant

de l'année dernière. Il était assez prudent pour s'enfermer
dans le rôle objectif de rapporteur, mais il ne cachait pas que toutes

ses sympathies intimes allaient à l'école large. Aussi cette dernière
semblait-elle avoir son foyer à l'Institut catholique de Paris, et

l'abbé Loisy se croyait assez couvert par sa position dans cette

école, pour publier un article sur l'Inspiration des Ecritures qui
laissait entrevoir la nature et la portée de son enseignement. On

affectait une confiance qui allait être cruellement et promptement
déçue par l'événement. C'est l'hostilité des jésuites, très puissants
à Rome, qui fit partir la foudre. J'ignore pourquoi la compagnie
de Jésus est en guerre avec l'Institut de Paris et son recteur. Les

langues dévotes affirment que M. d'Hulst n'a jamais voulu appeler

aucun jésuite à professer dans son école La rivalité entre les

deux puissances n'est pas douteuse. On en parle très ouvertement.

Surprenant leurs émules, pour ne pas dire leurs ennemis, dans une

position ambiguë et critique à l'égard de l'orthodoxie romaine, les

jésuites en profitèrent aussitôt avec leur habileté politique accoutumée.

L'un d'entre eux, le plus savant, dit-on, le R. P. Brücker, à qui Mgr.

d'Hulst avait pourtant fait quelque politesse, se chargea de réfuter

et de dénoncer la nouvelle doctrine et ses représentants, dans les

Etudes religieuses de la société C'était une exécution devote.

L'effet n'en fut que plus considérable. Les archevêques qui
patronnent l'Institut catholique de Paris s'émurent. Le cardinal
Richard manda à son tribunal l'abbé Loisy et lui fit des representations

sévères. On lui enleva même, pour conjurer l'orage,^ a

chaire d'Ecriture sainte qu'on transforma en une conférence moins

importante de langue sémitique. Mais cela ne suffit pas. L affaire

fut portée en cour de Rome. Mgr. d'Hulst fit le pèlerinage ad

limino, apostolorum pour s'expliquer et se défendre. Au retour,

abandonna son protégé et le destitua simplement, en l'accablan



— 367 —

de reproches et en le chargeant de toute la responsabilité du conflit.
A ce prix, les jésuites se sont déclarés satisfaits. C'est là-dessus

que parut l'encyclique, dont les jésuites semblent ainsi avoir été
les inspirateurs. »

Donc Léon XIII a condamné ce que Mgr. d'Hulst appelait
l'école large, c'est-à-dire la gauche théologique, et il a donné raison
aux intransigeants. Quelques jours après la promulgation de
l'encyclique, les professeurs de l'Institut ultramontain de Paris se sont
réunis, et ils ont résolu de donner une adhésion officielle et sans
réserve à la doctrine de Rome.

Nous ne pouvons qu'applaudir, parce que plus Rome se mettra
en contradiction avec la science et avec la tradition des grands
théologiens de l'ancienne Eglise, plus elle affaiblira sa valeur
religieuse. Les yeux des hommes de bonne foi et des savants finiront
par s'ouvrir sur ses faux principes. Si Léon XIII, qui se prétend
infaillible, avait conservé la moindre notion du criterium catholique;
il aurait su qu'avec ce criterium il n'est nullement impossible de

distinguer dans la Bible les parties non religieuses et les parties
religieuses dogmatiques, et cela, sans courir le moindre péril d'hérésie.

Il a craint les excès d'un individualisme arbitraire et sans
frein, il a eu raison; mais, outre qu'il est tombé lui-même dans
cet excès, il a méconnu le criterium catholique, qui est aussi
éloigné de l'autoritarisme arbitraire papiste que des fantaisies de
l'individualisme protestant.

* Les derniers versets de l'Évangile de Marc. — On lit
dans la Semaine religieuse de Genève, du 20 janvier dernier : On
sait que les douze derniers versets de l'Evangile selon saint Marc
(ch. XVI, 9-20) ne se trouvent pas dans les plus anciens manuscrits
grecs, et que les critiques ont depuis longtemps soupçonné que
cette conclusion n'émanait pas de l'évangéliste lui-même. Ils ont
généralement pensé que, la véritable fin de cet Evangile s'étant
perdue, un chrétien des premiers siècles avait suppléé à cette
lacune en résumant à cette place les récits des autres Evangiles
canoniques, ou en y transcrivant la conclusion d'un autre Evangile
aujourd'hui perdu.

Cette hypothèse paraît avoir été confirmée et précisée par une
recente découverte faite par un théologien anglican. M. F.-C.-C.
Conybeare, agrégé et répétiteur de l'University College, à Oxford,
annonce, dans le cahier d'octobre de ^Expositor, qu'il a retrouvé
en novembre 1891, dans la bibliothèque patriarcale du couvent
d Etschmiadzin, un manuscrit arménien des Evangiles qui date de
fan 986, et dans lequel les douze derniers versets de Marc sont
precedes de l'inscription : Du presbytre Ariston (sic). Le savant



que nous citons croit pouvoir établir qu'il s'agit ici de cet Aristion,
disciple immédiat de Jésus, qui, suivant l'évêque Papias de Pliéra-

polis, vivait encore au commencement du deuxième siècle et avait
été l'un des témoins auriculaires du Seigneur, dont il semble même
avoir raconté les paroles et les œuvres dans une de ces diêgêseïs
dont parle Luc I, I. En effet, dans la version arménienne de
l'histoire ecclésiastique d'Eusèbe, Aristion est appelé simplement Ariston.
Le titre: Du presbytre Ariston étant tracé avec les mêmes majuscules

que les titres : De Matthieu, De Marc, etc., M. Conybeare
suppose que l'ancien copiste syriaque auquel le copiste arménien
du manuscrit d'Etschmiadzin paraît avoir emprunté les douze
versets dont il s'agit les avait lui-même tirés de la diêgêsis perdue
d'Aristion. Il existe à Oxford un manuscrit de l'histoire ecclésiastique

de Rufin où le nom d'Aristion figure en marge, comme
référence, à côté d'un récit où il est parlé de Juste, surnommé Bar-

sabbas. Si l'on parvenait à retrouver quelque part d'autres fragments
de cet Evangile d'Aristion, cette découverte équivaudrait peut-être
en importance à celle du prétendu Evangile de Pierre.

* Einige neutestamentliche Stellen. — i) Joh. i, 9. Nach

Tischendorf lautet Joh. I, 9 also: 'Hv xò qiwç xò aXtjD-ivóv, 0 (pmxi&i
Ttâvxa avö-Qumov, SQ%ófxsvov sic xòv xÓG/lIOV.

Zum richtigen Verständnis müssen wir den vorangehenden und

den nachfolgenden Vers mitteilen. Vers 8 heisst: Ovx rp sxsîvoç

(Johannes) xò (pwç, dXX' iva ixaQxvQiJGrj tcsqì xov cpaxòc. Vers io:
'Ev xm xÓGfity fjV, xal ó xÓG/.ioc ài' avxov sys'vsxo, xaì 6 xÓGfXOc avxov

ovx syvm.
In der Übersetzung lauten die Verse 8—io: Nicht war er

(Johannes) das Licht, sondern (er kam), um zu zeugen von dem

Lichte. Es war das wahrhaftige Licht, welches jeden Menschen

erleuchtet, der in die Welt kommt (De Wette : Es kam das wahre

Licht, welches jeglichen Menschen erleuchtet, in die Welt). Es war

in der Welt, und die Welt ist durch dasselbe geworden, und die

Welt hat ihn nicht erkannt.
Weizsäcker übersetzt dagegen Vers 9 also: Das wahrhaftige

Licht, welches jeden Menschen erleuchtet, war: der da kommen

sollte in die Welt. Weizsäcker liest also statt sQ%ó{.m'ov sïç xov

xóGfiov: ô SQxof.isvoç sic xòv xÓGfiov.
Das ist glückliche Konjektur, die dem Abschnitt Vers 8—10

einen viel bessern Sinn giebt. Vers 10 ist jetzt zu übersetzen: Er

(nicht es) war in der Welt, und die Welt ist durch ihn (nicht:

dasselbe) geworden, und die Welt hat ihn nicht erkannt. Der

Anfang des Verses 9 : fjv xò ywç xò dXrj-9-ivóv 0 sq%Ó[isvoc sic xov

xóGjiov, entspricht sehr gut dem Anfang des Verses 8 : ovx rfi



— 369 —

sxsîvoç (Johannes) to (pwç. Der den Juden Verheissene und von
ihnen Erwartete wird im neuen Testament o sQ%6f.isvoç genannt.
Matth. It, 3: Gv si 0 sqxÔixsvoç: Bist du es, der da kommen soll?
Joh. 6, 14: 0 sic xòv xÓG/xov sQxófisvoc: (Dieser ist in Wahrheit
der Prophet), der in die Welt kommen soll.

2) Luk. 2, 14. Der englische Lobgesang (Luk. 2, 14) lautet
gewöhnlich so : Ehre sei Gott in der Höhe, und Friede auf Erden
den Menschen, die eines guten Willens sind.

Der griechische Text heisst : dó%a sv vipiGxoiç -Ô-scp xal im yr-ç
siQTjVT] sv dvd-QWTioiç svêoxiaç. Die Vulgata übersetzt diese Worte
also : gloria in altissimis deo et in terra pax hominibus bonae
voluntatis. Das griechische Wort svâoxia heisst nicht bona voluntas,
guter Wille, sondern Wohlgefallen. Luk. 2, 14 ist demnach fol-
gendermassen zu übersetzen : Ehre sei Gott in der Höhe, und auf
Erden Friede unter den Menschen des Wohlgefallens. Ganz ähnlich
Weizsäcker. In den Worten s Menschen des Wohlgefallens » liegt
ein tieferer Sinn als in den Worten « Menschen, die eines guten
Willens sind». Christus hat uns wiedererworben, was Adam uns
geraubt hatte. Waren wir durch letztern Menschen des (göttlichen)
Missfallens geworden, so sind wir durch Christus wieder Menschen
des (göttlichen) Wohlgefallens geworden.

Der schweizerische « christkatholische Katechismus » hat S. 26
die richtige Übersetzung : Ehre sei Gott in der Höhe, und auf
Erden Friede den Menschen des (göttlichen) Wohlgefallens.

3) Matth. 17, 4 (Mark. 9, 5; Luk. 9, 33). KaXóv sGxiv f^iäc
ùós sivai. So steht Matth. 17, 4 und an den angeführten Parallelstellen.

Diese Worte werden gewöhnlich so wiedergegeben: Hier
ist für uns gut sein. (So Kistemaker und Weizsäcker.) Die Vulgata
übersetzt den griechischen Text folgendermassen : bonum est nos
hic esse. Das ist die richtige wörtliche Übersetzung, die im Deutschen

lautet: Es ist gut, dass wir hier sind. So De Wette.
Pfarrer Gatzenmeier in München.

* Der Papst Gelasius I. (492—496) über die Kommunion
unter Einer Gestalt. «Wir haben (so schrieb er in seinem Todesjahr

nach Kalabrien) erfahren, dass in jener Gegend es solche giebt,
die nur den Leib des Herrn empfangen, sich aber des Blutes im
belügen Kelche enthalten. Da kann doch kein Zweifel sein, dass
diese, weil in irgend welcher abergläubigen Lehre befangen, das
oakrament entweder ganz empfangen oder von dem ganzen
zurückgewiesen werden sollten. Denn eine Teilung eines und desselben
Geheimnisses geht ohne grossen Frevel unmöglich an, und man
muss verhüten, dass sich solche Verderbnis einschleicht und viele
dahin bringt, solchem Unfug zuzustimmen.» — Der Deutsche Mer-



— 370 —

kur (20. Jan. 1894, S. 24) fügt hinzu: «Der Grund, den Gelasius
dem ,Unfug' entgegenstellt, ohne auf eine abergläubische Meinung
Rücksicht zu nehmen, ist ein für sich bestehender Gedanke, der
sein Gewicht auch heute noch besitzt.»

Priscillianisches. Meinem verehrten Freund, Herrn Bischof
Dr. J. H. Reinkens, danke ich auch hier für die Güte, mit der er
mich auf verschiedene Dinge aufmerksam machte, die in meinem
Aufsatz über Priscillian in voriger Nummer noch einlässlicher hätten

berücksichtigt werden können, besonders auch für die ganz richtige
Bemerkung, dass es wohl zutreffender wäre, die Worte depravatus
consiliis sacerdotum, mit denen Sulp. Sev. (Dial. Ill, n. 15) den

Usurpator Maximus charakterisiert, zu übersetzen mit: «verdorben
durch die Ratschläge der Bischöfe » statt mit : «... der Geistlichen »

(vergi. S. 13). In der That ist den Kirchenschriftstellern im 4.
Jahrhundert und noch lange nachher der Bischof als der Priester im
eminenten Sinne der eigentliche sacerdos. Darum will Sulpic. Sev.

vom bischöflichen Ansehen reden, wenn er (Chron. II, n. 63) sagt,
Instantius und Salvianus hätten sich selbst zu schützen gehofft,

wenn sie Priscillian sacerdotali auctoritate armassent (S. 9). Auch
hat Maximus, wie ich das S. i4 andeutete, in seinem Reskript an

Papst Siricius Bischöfe im Auge, wenn er die Absicht äussert, jede

Meinungsverschiedenheit zu unterdrücken, damit unter allen sacer-

dotes die Eintracht hergestellt werde (Mansi, III, p. 674).
Bei diesem Anlasse trage ich mit Vergnügen nach, dass

Bischof Reinkens schon vor fast drei Jahrzehnten in seinem Werke

«Martin von Tours» (Gera, Verlag von A. Reisewitz, III. Aufl. 1876)

festgestellt hat, dass der Usurpator Maximus die Verfolgung der

Priscillianisten « nicht aus kirchlichem Interesse, sondern aus rem

politischen Gründen» betrieb (S. 155) und hauptsächlich darauf
bedacht war, «den leeren Staatsschatz zu füllen» (S. 160).

In der Tübinger «Theolog. Quartalschr. » (Jahrg. 1894, I. Heft)

bespricht Dr. Merkle ausführlich A. Rosiers Schrift über Prudentius

und Priscillian (Freiburg 1886). Ebensowenig wie Puech hält er R.s

Versuch für gelungen, den Nachweis zu leisten, dass Prudentius in

seinen didaktisch-polemischen Dichtungen (Apotheosis, Hamarti-

genie, Psychomachie) eigentlich den Priscillianismus habe bekämpfen

wollen. Dagegen sagt er (S. 92) über die angebliche Ketzerei der

Priscillianisten : « So viel aber dürfte immerhin als der Niederschlag

der alten Berichte zurückbleiben, dass die Sekte eine modalistische

Trinitätslehre mit deren Wirkungen auf die Christologie hatte, den

Teufel für das ewige Prinzip des Bösen erklärte, in der Anthropologie

den platonisch - origenistischen Roman von der Präexisten

vortrug und die menschliche Freiheit durch astrologischen Fatalis-



— 371 —

¦mus alterierte.» Auf eine nähere Begründung dieser Sätze aus den
neu entdeckten Schriften Priscillians lässt sich Merkle nicht ein ;

eine solche Begründung wäre nämlich ganz und gar unmöglich.
Aber ich stimme in gewissem Sinne mit Merkle überein, wenn er
die angegebenen Ketzereien als den Niederschlag der alten, aus den
bekannten Entstellungen und Fabeln zusammengesetzten Berichte
bezeichnet. Aus den reinen Quellen über Priscillians Lehre und
Leben ergiebt sich kein solcher Niederschlag.

Merkle weiss übrigens, dass die erwähnten häretischen
Gedanken keine charakteristische Eigentümlichkeit des Priscillianismus
bilden würden (also auch einfach von andern Richtungen entlehnt und
dem Priscillianismus fälschlich angedichtet sein konnten) ; dagegen
macht er nun Priscillian und seine Freunde speciell für folgende Dinge
•verantwortlich: «Einmal dehnte er den damals schon ziemlich
fertigen Schriftkanon auf eine Reihe von Schriften aus, welche die
Kirche (die noch gar nicht gesprochen hatte) als apokryph
verwarf. (Ist unrichtig ; P. hat die apokryphischen Bücher, die er las,
nicht als kanonisch bezeichnet und behandelt.) Sodann überschritt
-er in der allegorischen Exegese auch die damaligen sehr weiten
•Schranken (Wo sind diese Schranken fixiert?), so dass er alles in
der Schrift finden konnte, was er wollte, und ihm das alte Testament

nicht mehr unbequem sein konnte. (Thatsächlich hat
P. auch im alten Testament nur die Lehre der allgemeinen christlichen

Kirche gefunden ; ich kenne keinen Kirchenlehrer, dem das
alte Testament unbequem gewesen ist.) Diese beiden Ausschreitungen

suchte P. zu rechtfertigen durch den Anspruch persönlicher

Inspiration, vermöge der er jede Schrift und jede Lehre
derselben beurteilen könne nach dem Grundsatze I. Joh. 4, 2 f. (Eine
derartige « Inspiration » nimmt doch wohl jeder Kirchenschriftsteller
m Anspruch In der äussern Lebensweise charakterisierte sich die
•Sekte durch ihr Konventikelwesen, namentlich durch nächtliche
Versammlungen, über welche natürlich sehr böse Gerüchte gingen
(Die Gerüchte werden sogar immer böser, je weiter die Berichterstatter

von der Zeit P.s entfernt sind. Vergi, meinen Aufsatz, S. 6.),
durch besonders strenges Fasten (galt nicht als sündhaft!), durch
Enthaltung von Fleisch (ist nicht zu beweisen und von der Ehe
(P. und seine intimsten Genossen unter den Bischöfen waren
verheiratet!). Auch Zauberei wird ihr sehr vielfach vorgeworfen,
und auf Grund letzterer Beschuldigung wurde P. denn auch von
der weltlichen Obrigkeit zum Tode verurteilt.» (Selbstverständlich
konnten nämlich Bischof Ithacius und seine Genossen kein Todesurteil

fällen und vollziehen ; aber sie wussten wohl, welche
Beschuldigung sie vor dem Usurpator Maximus gegen ihre Opfer

Revue intern, de Theologie. Heft 6, 1894. 25



— 372 —

vorbringen mussten, um nach Massgabe der geltenden
Kriminalgesetzgebung ihrer Zeit ein Todesurteil zu erwirken!)

Von erstaunlicher Oberflächlichkeit scheint zu sein, was der
bekannte Jesuit Emil Michael in Innsbruck in der « Zeitschrift für
kath. Theologie» über «Priscillian und die neueste Kritik» schreibt.
Ich habe jedoch davon erst Kenntnis erhalten durch den gelehrten
Aufsatz «Pro Priscilliano», den Professor Dr. Schepss in Speyer
vor einiger Zeit in den «WTiener Studien » (1893, S. 128—147)
veröffentlicht hat. Schepss wendet sich in seiner Abhandlung gegen
Michael und Professor Sittl in Würzburg. Letzterer bestritt die
Echtheit des III. von Schepss edierten Traktates und stellte die
Echtheit der Traktate IV—XI wenigstens in Frage. Ihm gegenüber
hält Schepss mit schlagenden Gründen an der Authenticität
sämtlicher Traktate fest. Dabei betont er namentlich auch die in allen
Stücken sich gleich bleibende litterarische Abhängigkeit Priscillians
von Hilarius, ein Punkt, der bekanntlich auch zur Erklärung der

dem P. geläufigen allegorischen Schriftauslegung von Bedeutung
ist. Die Kritik, welche Pater Michael an der « neuesten Kritik »

neuerdings in derselben « Zeitschrift f. kath. Theologie» zum zweitenmal

geübt hat, wünsche ich erst zu beleuchten, wenn mir beide

Abhandlungen vorliegen. E. PL

* Zwei Hirtenbriefe. — Der Bischof der deutschen Altkatholiken,

Herr Dr. J. H. Reinkens, entbot den Angehörigen seines

Bistums unterm 20. Dezember 1893 einen erhebenden «Weihnachts-

gruss». Viele, lehrt er, empfinden heute leider die Weihnachtsfreude

nicht mehr-, «der Kampf ums Dasein» nimmt sie gar zu

sehr in Anspruch ; sie wollen das Glück, auf das sie Anspruch zu.

haben meinen, hier auf Erden erkämpfen. Aber Weihnachten
verkündet uns die Botschaft: «Vom Himmel hoch, da komm ich her.»

— Durch sich selbst und in sich allein gewinnt der Mensch das

Glück nicht, das ihn beseligt. So wendet er sich naturgemäss einem.

Andern zu, das ihm volles Genügen verschaffen soll. Ist dieses

Andere die Welt? Die von Gott geschaffene sichtbare Welt hassen,

wir nicht. Aber sie zu lieben als unser höchstes Gut ist Götzendienst

; das liebebedürftige Menschenherz kann nur zur Ruhe kommen

in dem, was aus Gott ist. Weltfreude, Weltbesitz und Weltehre

können wahres Glück nicht bedingen ; « die Welt vergeht mit

ihrer Lust » ; die an sie hingegebene Seele ist schliesslich einsam,

verlassen, ziellos. Wahres Glück aber bringt uns das göttliche Kind.

Es ist, das göttliche und menschliche Wesen in sich vereinigend,

schon persönlich die wahre Religion, das unzerstörbare Band

zwischen Himmel und Erde. Darum vermag uns Jesus allein wahre

Freude zu vermitteln, den Frieden zwischen Geist und Natur in.



— 373 —

uns, zwischen Gott und uns selbst und zwischen uns und den
Nebenmenschen. In Ihm haben wir auch das umfassendste Besitztum;

denn sofern-wir ihm angehören, verstehen wir auch, uns alle
geistigen und leiblichen Güter nutzbar zu machen. Und wie er
selbst der « König der Ehren » ist, so verschafft er uns die höchste
Ehre, die sterbliche Menschen erlangen können, die nämlich, dass

wir Gottes Kinder heissen und sind. Darum suchen wir unser
Glück in dem, der hoch vom Himmel her zu uns gekommen ist.

Der Bischof der christkatholischen Kirche der Schweiz, Herr
Dr. Ed. Herzog, erliess alter Übung gemäss auf Quinquagesima
einen Hirtenbrief. Der Umstand, dass kurz vorher eine umgearbeitete
und stark vermehrte Auflage des offiziellen christkatholischen
Gesangbuchs erschienen war, veranlasste ihn, von der Gemeinschaft
des Gebetes zu reden. Mit der Bitte: «Herr, lehre uns beten, wie
auch Johannes seine Jünger gelehrt hat», äusserten die Jünger Jesu
das Verlangen nach einer gemeinschaftlichen Gebetsform, um
untereinander die Gemeinschaft des Gebetes pflegen zu können. Jesus
billigte dieses Verlangen. Das Vaterunser, das er sie lehrte, ist
schon seinem Inhalte nach eine Rechtfertigung gemeinschaftlicher
Gebetsübung. Überdies machte die Thatsache der religiösen
Gemeinschaft, in die Jesus seine Jünger versetzte, gemeinschaftliche
Religionsübung notwendig. Jeder christliche Gottesdienst ist ein
gemeinschaftliches Gebet. Wir besitzen alles, was erforderlich ist,
um in gehaltreichem und schönem Gottesdienst die Gemeinschaft
des Gebetes zu pflegen. Aber auch wir bedürfen dazu einer
gemeinschaftlichen Form. Soll der Gottesdienst ein gemeinschaftliches
Gebet der versammelten Gemeinde sein, so darf er nur in einer
den Gemeindemitgliedern bekannten Sprache gefeiert werden. Die
Gebetsworte müssen, wie dies das Vaterunser lehrt, von erhabenem,
umfassendem Inhalte und den Gläubigen bekannt sein. So schufen
alle alten Kirchen ihre ehrwürdigen Liturgien. Die Liturgie muss so
eingerichtet sein, dass sie der Gemeinde die aktive Teilnahme an
der Feier der heiligen Geheimnisse ermöglicht. Diese aktive
Teilnahme ist aber, abgesehen von kurzen Antworten, fast nur in der
Form des religiösen Liedes möglich. Mit Psalmengesang hat der
Pleiland die Einsetzung der hl. Eucharistie geschlossen. Unter
Psalmen und Lobgesängen und geistlichen Liedern haben die
apostolischen Gemeinden ihren Gottesdienst gefeiert. Die ältesten
Bestandteile unserer Liturgie sind Lobgesänge, mit denen die Gläubigen

schon in den ersten Jahrhunderten Gott in Christo verherrlichten.

Es ist daher nur die Wiederherstellung einer natürlichen
und ursprünglichen Einrichtung, wenn die Gemeinden wieder
anfangen, mit passenden Gesängen an der gottesdienstlichen Feier



— 374 —

teilzunehmen. Dazu soll ihnen das neue, ganz vortreffliche Gesangbuch

dienen, das ein ausgezeichneter Kenner kirchlicher Lieder
ausgearbeitet hat und das nun von der christkatholischen Synode
genehmigt worden ist.

* A l'Institut de France. — En janvier 1894, M. Oppert a
donné lecture d'une notice dont il est l'auteur sur le nom d'Ahasvérus

ou d'Assuérus qui, dit ce savant, est identique au nom de

Xerxès. Cette assimilation, qui date de fort longtemps, est aujourd'hui

expliquée par des textes juridiques datés du temps de Xerxès.
Les faits racontés dans le livre d'Esther ont leur origine historique
dans des événements arrivés en mars 473 avant Jésus-Christ.

— En février, M. Barth a analysé longuement un mémoire
allemand, de M. Jacobi, intitulé: «Alter des Rig-Veda» (l'âge du Rig-
Véda). Le travail de M. Jacobi est très court, de sept pages in-40
à peine; mais il soulève une question importante. Il donne une
solution neuve et ingénieuse relativement à l'âge du livre hindou
appelé «Rig-Véda», qui mérite à tous égards d'être signalée à

l'attention des savants. L'auteur pense avoir trouvé dans le Rig-
Véda la preuve qu'à l'époque de la composition des hymnes de

ce recueil, le solstice d'été était placé dans un signe astronomique
qu'il désigne; cette constatation lui permet d'établir approximativement

le temps qui s'est écoulé depuis cette époque. Il confirme

ce premier argument par d'autres, qu'il emprunte à des documents

postérieurs, et il arrive ainsi à établir avec une très grande
vraisemblance que les origines du culte védique et la composition des

hymnes remontent à une antiquité très reculée, à une époque
intermédiaire entre le troisième et le cinquième millénaire avant l'ère
chrétienne.

— M. Bonet-Maury, professeur à la Faculté de théologie protestante

de Paris, a donné lecture, le 3 février, d'un Mémoire sur le

Congrès international des religions à l'Exposition de Chicago. Ce

Mémoire traite de l'unité morale des grandes religions du monde

représentées à ce Congrès. Nous avons déjà indiqué l'opinion de

l'auteur (v. le n° 5 de la Revue, p. 199—2QÖ). Voici, d'une manière

plus précise, ses conclusions :

« Les lois générales de la morale, dans les races supérieures,

sont identiques, en dépit de la diversité des rites et des dogmes.

Il s'en suit que ces lois sont, dans une certaine mesure, indépendantes

du système dogmatique. Néanmoins, il ne faudrait pas en

conclure, avec les adeptes de la morale indépendante, que la
morale n'a que faire de la religion. Au contraire, ce sont les conceptions

religieuses qui déterminent le contenu de la morale, qui lui

fournissent ses stimulants et ses sanctions. Quand les religions in-



— 375 —

traduisent par leurs rites et leurs dogmes des éléments étrangers
ou contraires à ces lois morales, la religion s'abaisse et décline.
Si, au contraire, elles respectent les formes rationnelles, la religion
s'élève et améliore l'humanité. Tel est le cas pour le christianisme.
Enfin, c'est par l'influence des principes communs de morale que
les adhérents des divers cultes se rapprochent, en dépit de leurs
conceptions, de Dieu et du monde. La morale tend à réconcilier
ceux que le dogme divisait. L'évolution religieuse des grandes
races s'opère dans le sens du monothéisme, de la monogamie et
d'une morale unique, très voisine de la morale chrétienne. »

La lecture de M. Bonet-Maury a provoqué plusieurs réflexions
de la part de M. Georges Picot, qui, dans la même séance, les a
soumises à l'Académie. En voici le résumé :

Le Congrès des religions mérite l'étonnement qu'il a provoqué
et le respect qu'il inspire. C'est un événement sans précédents. On
sent le besoin de prolonger la trêve de tolérance qui a marqué
l'assemblée de Chicago. Sans vouloir tirer des causes de querelle
d'une assemblée de paix, M. G. Picot pense que les droits de la
vérité exigent que, dans les conséquences à tirer d'un fait aussi
important, la mesure soit strictement observée. Il croit qu'il faut
se mettre en garde contre un entraînement qui nous porte, par
un excès même de générosité, à effacer les nuances ou tout au
moins à atténuer les contrastes des diverses morales.

A cette réflexion, M. Picot en a ajouté une autre qui touche
au fond même des doctrines. Il existe, dit-il, un principe de morale

universelle, et la confrontation de toutes les morales a donné
l'occasion de faire éclater les ressemblances ; mais sur quoi se fonde
et comment doit-on attendre cette unité dans la morale universelle
proclamée au Congrès de Chicago? Après avoir passé en revue
d une façon très serrée les diverses morales de Bouddha, de
Confucius, des Parsis, de Mahomet, du Christ, etc., l'honorable académicien

conclut que les ressemblances entre les morales de ces
diverses religions ne doivent pas nous faire oublier les différences
souvent essentielles des textes sacrés.

v N. K. Makaros über den Religionskongress in Chicago
(Physis, Nr. 31, 16. Jan. 1894). —¦ So gross auch die Unterschiede
der verschiedenen Religionen seien, so liege doch allen mehr oder
weniger deutlich, mehr oder weniger rein oder auch vielfach getrübt,
die Idee eines Gottes zu Grunde; wenn die Vertreter der verschiedenen

Religionen von diesem gemeinsamen Grunde aus ihre
verschiedenen Lehren vergleichen und prüfen, so werden zuletzt alle
zur Einsicht kommen müssen, dass das Christentum die
vollkommenste Religion sei, weil in ihm die Idee von Gott und



— 376 —

seinem Verhältnis zur Welt und zum Menschen ihren reinsten
und vollkommensten Ausdruck gefunden habe ; und zuletzt müsse
ja das untrügliche Wort Christi sich erfüllen, dass ein Flirt und
eine Herde werde. In dieser Hinsicht sei es ein erfreulicher
Fortschritt, dass jetzt wenigstens einmal ein solcher allgemeiner Kongress
wie der in Chicago möglich war, auf dem die Vertreter der
verschiedenen Religionen friedlich zusammen sitzen und zusammen
verhandeln konnten, wenn dadurch auch noch keine grösseren
positiven Resultate erreicht wurden.

* Thèses de doctorat (Paris, Sorbonne) : M. l'abbé J. Viteau,
de Eusebii opusculis, le grec du N. T. (Cette dernière thèse a paru
chez Bouillon ; in-8°, 240 p.) — M. l'abbé Ch. Urbain, de concursu
divino scholastici quid senserint, Coëfieteau (évêque de Marseille).
— M. Ant. Brun, de Cellis pro Religionibus susceptis in regione
Fuxensi, regnante Ludovico XIII (1610—1629).

* Conférences de Notre-Dame (Paris). — En 1892 et 1893,
M. d'Hulst a exposé les devoirs du chrétien envers Dieu ; il prêche
cette année sur la morale de la famille (devoirs des époux, des

parents, des enfants, des maîtres et des serviteurs) ; en 1895, il
parlera de la morale du citoyen et des relations de l'Eglise et de l'Etat.

* En Suisse. — Verein für freies Christentum. Das Central-
komitee des schweizerischen Vereins für freies Christentum hat laut
« Thurg. Ztg. » auf die Einladung des Centralausschusses der
freisinnigen kirchlichen Vereine von Basel und nach dem Antrag des

letzteren beschlossen, den diesjährigen schweizerischen Reformtag
Montag und Dienstag den 21. und 22. Mai in Basel abzuhalten.
Ebenso wurden die vom genannten Ausschuss vorgeschlagenen
Themata gutgeheissen. Es sind folgende: 1) «Wo stehen wir und

wo stehen unsere Gegner?» Referent Herr Professor Dr. Lüdemann
in Bern. 2) « Die Aufgaben des freien Christentums in den socialen

Bewegungen der Gegenwart. » Referent Herr Pfarrer Tester in
Rorschach.

Société pastorale suisse. — Voici les sujets qui ont été choisis

par le Comité central neuchâtelois pour la Conférence générale qui
doit avoir lieu au mois d'août à Neuchâtel : — 1° La foi en Jésus-

Christ: Quels sont les caractères de la personne de Jésus qui
expliquent et autorisent la foi qu'il réclame? Rapporteur: M. le past.

Paul Chapuis. — 20 La guerre jugée au point de vue de la morale

chrétienne et la mission de VEglise en faveur de la paix. Kap-

porteur: M. le past, et prof. E. Quartier-la-Tente.
A Lausanne, conférences de M. Francis de Pressensé, du 12

au 23 janvier, sur Y Anglo-catholicisme. D'après la Liberté de fri-



— 377 —

bourg (journal papiste), du 6 février, le conférencier aurait reconnu
que le protestantisme actuel est ébranlé jusque dans les deux
principes qui lui servaient de base: l'inspiration divine de la Bible et
la justification par la foi en Jésus Sauveur. De cet ébranlement
fondamental résulterait un émiettement qui va sans cesse grandis-
dissant et qui n'a plus de raison pour s'arrêter. «M. de Pressensé,
dit le journal papiste, termine avec une visible émotion, par quelques

considérations sur les angoisses amères des consciences
protestantes, qui, n'ayant plus rien dans le présent, sont obligées de
vivre des souvenirs du passé. » Ce journal, qui ne connaît pas de
milieu entre le protestantisme et le papisme, conclut naturellement
à la nécessité, pour les protestants, de passer au papisme. Voir
surtout ses pressantes invitations du 25 février. Espérons que les

protestants finiront par s'apercevoir qu'entre l'individualisme absolu
du protestantisme et l'autoritarisme non moins absolu du papisme
il y a le vrai catholicisme, le sage universalisme, de l'ancienne
Eglise, qui concilie la vraie liberté et la vraie autorité, tous les
droits de l'individu et tous les droits de l'Eglise.

M. le pasteur Spiro, professeur à l'université de Lausanne, a
fait quatre conférences sur Y'Islamisme. Il a, notamment, expliqué
la formation des textes prétendus inspirés qui composent le Koran,
la signification générale du livre, et les circonstances auxquelles il
doit son origine: corruption des religions chrétienne et judaïque
parmi les tribus de l'Arabie, absurde idolâtrie de plusieurs de
celles-ci, vif sentiment de la nécessité d'une reforme né au cœur
de Mahomet durant ses voyages de commerce, caractère et vie
de l'homme jusqu'au moment où, travaillé de son unique pensée
et poursuivi de visions, il se donne comme prophète, et prétend
avoir retrouvé la « religion d'Abraham », seule vraie, immuable, à
lui révélée comme la création de Dieu. Cette genèse d'une révolution

religieuse considérable, puisque plus de 150 millions d'hommes
professent aujourd'hui l'islamisme, ne pouvait manquer d'un très vif
intérêt historique, moral et psychologique ; M. le pasteur Spiro l'a
décrite et jugée avec la plus entière bonne foi : il pense qu'elle
répondait à un impérieux besoin, qu'elle a. dans la mesure du
possible, corrigé un état de choses abominable, et que son initiateur
n'a pu la consommer que par l'effet de la plus vraie conviction ;

ce qui écarte naturellement toute présomption de calcul ou d'hypocrisie

dans l'emploi des moyens auxquels Mahomet a eu recours
pour emporter l'adhésion des Arabes. On a suspecté la sincérité
du prophète et la vérité des révélations divines sur lesquelles il
fondait son enseignement ; mais c'est à tort. D'un tempérament très
nerveux, Mahomet souffrait dès sa jeunesse de crises d'épilepsie, et



— 378 —

il était tout naturel qu'il attribuât à l'intervention directe de Dieu
les visions qu'il éprouvait alors, et où se reflétaient les objets qu'il
avait profondément médités. — Il faut lire, pour compléter cette
thèse, celle que soutient M. le duc d'Harcourt dans son récent-

ouvrage sur l'Egypte et les Egyptiens (Paris, Pion, in-18, p. 153—-
160, 271—300).

Dans les Conférences apologétiques organisées à Lausanne par
M. le pasteur Ch. Byse, en février et en mars, ont été traitées les

questions suivantes: Deux conceptions du dogme, celle de l'ancienne
école « orthodoxe » et celle de la nouvelle école « psychologique »,

par M. le pasteur A. Fornerod, qui soutient la seconde : — la Nouvelle

Ecole et la Religion du bien, par M. Ch. Byse; — la Bible
et sa valeur, par M. le pasteur Trabaud ; — la Prière chrétienne,.

par M. le pasteur Leroy ; — Morale et Religion, par M. le prof.
L. Emery; — la Liberté morale, par M. le pasteur Thélin.

A Zurich: une conférence de M. Ritter (évangélique) sur
« l'athéisme envisagé comme l'ennemi de toute civilisation » ; —
trois conférences de M. Schcenholzer (libéral) sur « la Religion » ^

— une conférence de M. Mojon (évangélique) sur « le péril d'une-

catastrophe sociale ».

Discours de M. le prof. G. Godet: Sur quoi repose notre foif
(Neuchâtel, Attinger, 1894). L'auteur répond: Ce n'est ni sur
l'autorité de l'Eglise, ni sur celle de l'Ecriture, qui ne peuvent, en tout
cas, être prouvées qu'à des gens qui sont déjà chrétiens, ni même

sur l'expérience, individuelle ou collective, que beaucoup d'hommes
ont conscience d'avoir faite du pardon divin et de la vie nouvelle,

expérience subjective qui pourrait n'avoir point de fondement

objectif, et qu'il est d'ailleurs impossible de faire sans posséder

une foi antérieure. La foi chrétienne repose sur un fait historique,
la personne de Jésus, et sur le jugement que la conscience morale

porte sur cette personne en lui attribuant la sainteté parfaite. Tel

est le point fixe auquel on peut se cramponner dans les heures de

doute et d'obscurité ; une fois que le pied du chrétien repose sur ce

roc vif, il peut reconstruire sur ce terrain tout l'édifice de la
doctrine évangélique. Mais il est clair que, pour arriver à croire, en

présence du Christ, il faut d'abord vouloir, vouloir pratiquer le

bien, car la foi n'a rien de nécessaire, elle est de nature toute

morale, elle naît de la rencontre d'une volonté droite avec la

personne du Rédempteur.
M. le Dr L. Thomas a publié le second volume de son Etude

sur le Jour du Seigneur. Il est intitulé : « le Sabbat mosaïque et le

dimanche». (Lausanne, Bridel.) Dans une première partie, l'auteur

étudie la loi mosaïque du Sabbat et recherche ce que cette loi est



— 379 —

devenue et comment elle a été pratiquée après Moïse, jusqu'à
l'époque de la Restauration. De là, il passe au sabbat pharisaïque
qu'il expose avec netteté. Dans une seconde partie, intitulée: Le
Dimanche, ou le Jour du Seigneur selon la Nouvelle Alliance,
M. Thomas examine d'abord la position que le Christ a prise vis-
à-vis du sabbat; puis il interprète tous les passages du N. T. qui
ont trait à son sujet, et montre « comment le sabbat mosaïque a
été aboli par la Nouvelle Alliance », comment il est mort « pour
ressusciter par la grâce de Dieu, et ressusciter transformé en
devenant le dimanche». Ensuite, l'auteur reproduit et commente tout
ce que les écrivains chrétiens du IIe siècle ont dit du sabbat et du
dimanche. Enfin, avant des Appendices qui servent à compléter et
à justifier, par des documents divers, les conclusions de l'auteur,
on peut lire ces conclusions elles-mêmes, résumées en cinquante-
huit thèses. La thèse quarante-neuvième montre quelle est l'idée
favorite de l'auteur : « En fait, le Seigneur a fondé trois institutions
spéciales pour nous rappeler d'une manière symbolique, sacramentelle,

pas seulement verbale, les grandes vérités proprement
chrétiennes. Le baptême nous rappelle la transformation complète qui
doit s'opérer spirituellement en nous par le moyen de notre union
personnelle et vivante avec Christ mort et ressuscité pour nous.
(Rom. VI, 3-11); — la Cène, la mort du Seigneur et ce qu'elle
doit devenir pour nous : une nourriture en vie éternelle ; — le
Dimanche, la résurrection du Seigneur, gage de notre propre
résurrection corporelle dans notre communion avec Lui. » — (Voir
la Semaine religieuse de Genève, du IO février 1894.)

Dans les Etrennes religieuses de Genève (1894), voir l'Annuaire
et les chroniques pour les Eglises protestantes de langue française
en Suisse; une Etude historique sur l'instruction religieuse à Genève,
par M. le pasteur Rcehrich; une Etude sur le rôle politique de la
compagnie des pasteurs de Genève de 1781a 1782, par M. le pasteur

Guillot; Béat de Murait, par le prof. E. Ritter; la vie religieuse
aux Etats-Unis, par M. le pasteur Choisy.

* Der evangelisch-sociale Kongress (in Frankfurt a. M.,
voraussichtlich am 15. und 16. Mai). Hauptvorträge: Prof. Cremer,
Die Predigt und die sociale Frage ; Prof. Harnack, Christentum und
wirtschaftliches Leben (geschichtlich), u. s. w.

* Eine Preisfrage. — Die evangelische Gesellschaft « zur
Förderung der Kenntnis und der Ausübung des Evangeliums unter
Römischkatholischen und zur Bekämpfung des Ultramontanismus
als des Feindes der religiösen und politischen Freiheit» verlangt
eine Schrift, worin auf wissenschaftliche Weise die sittlichen Grund-



— 380 —

sätze des Jesuitenordens auseinandergesetzt und auf Grund davon
die Art und der Einfluss seiner Wirksamkeit beschrieben wird. Der
Umfang darf höchstens 20 Druckbogen betragen. Bei tüchtigem
Quellenstudium, das gefordert wird, hat der Verfasser mit der
Thatsache zu rechnen, dass die preisgekrönte Schrift vor allem für das

gebildete Publikum bestimmt ist. Die Arbeiten sind in der
holländischen, französischen oder deutschen Sprache mit lateinischen
Lettern vor dem 1. Dezember 1895 in der bei solchen Schriften
üblichen Form einzusenden an den Sekretär der Gesellschaft, J. Her-
derschee, Doktor der Theologie und Prediger zu Deventer.

* Un Manuscrit janséniste. — Les Débats du 6 février
dernier mentionnent la découverte, à Paris, d'un manuscrit janséniste.
C'est un volume in-8°, composé de 269 pages d'une bonne écriture,
daté de 1734 et simplement intitulé: Manuscrit trouvé à la
Bastille. Cette indication est probablement conforme à la vérité ;

l'auteur, en effet, a dû faire un assez long séjour dans la vieille prison
d'Etat, si l'on en juge par la hardiesse de son petit livre. Comment
se nommait-il? On l'ignore; mais on conjecture qu'il dut être connu
sous le nom mystique de «Frère Jean, précurseur d'Elie». Prenant
résolument parti dans l'affaire des convulsionnaires, qui passionna
si ardemment les esprits au siècle dernier, il n'hésite pas à se

prononcer en faveur de l'authenticité des miracles du cimetière de

Saint-Médard : «De tous les traits, dit-il, que je viens de rapporter,
je conclus pour la divinité de l'œuvre, je conclus que le démon

ne s'y mêle en aucune sorte, que Dieu seul est auteur des

convulsions, que Dieu seul agit dans les convulsionnaires.» Frère Jean

paraît avoir été grand clerc en ces matières, car on l'appelait
souvent chez les malades, notamment chez une bonne femme « dont

les convulsions ne consistaient presque qu'à chanter tantost des

chants d'église, tantost des vaudevilles». —¦ Des renseignements

précis seraient reçus avec gratitude.
* Der Jesuitenorden und der Protestantismus. — Man liest

im Deutschen Merkur (3. Febr. 1894, S. 40): «Der Jesuitenorden
ist bestimmt zum Kampf gegen den Protestantismus — mag es die

« Germania » zugeben oder nicht. Hat doch selbst der
Centrumsabgeordnete Ed. Fuchs in einem am 16. Oktober 1890 in Köln

abgehaltenen Vortrage offen erklärt: «Entsprechend der Absicht
des Gründers widmete der Orden von Anfang an seine Haupt-

thätigkeit der Bekämpfung der Irrlehren in den europäischen
Landern, in Italien, Spanien, Frankreich, England und Deutschland.

Die anfangs noch an Zahl geringe Schar verschwendete nicht ihre
• HieZeit mit erfolglosen Disputationen, sondern griff thätig ein in

vorhandenen Verhältnisse, und in vielen deutschen Städten, wo der



— 381 —

Protestantismus sich Eingang zu verschaffen suchte, wurden durch
die Wirksamkeit eines einzigen Jesuiten Tausende zum Glauben
zurückgeführt.» Wir wollen dem Abgeordneten Fuchs seine Offenheit

nicht gar zu hoch anrechnen. Das ist eben die ultramontane
Doppelzüngigkeit : vor ultramontanen Zuhörern lobt man die
Jesuiten als die tüchtigsten Bekämpfer der Ketzerei und vor den
Protestanten liebt man sie als harmlose, friedfertige, duldsame
Naturen hinzustellen.»

* Jesuitenmoral. — Die Deutsch-evangelischen Blätter des
Plerrn Prof. Dr. Beyschlag enthalten in ihrer Januarnummer einen
bemerkenswerten Aufsatz : « Die Sittenlehre der Jesuiten, beleuchtet
aus Escobars Moraltheologie», von Amtsgerichtsrat Ewald. Der
Verfasser hat gerade Escobars Moral als klassisch zur Beleuchtung
der jesuitischen Moral überhaupt hingestellt, weil der Genannte
seine Moral aus den Schriften von 24 bedeutenden Ordensgenossen
geschöpft hat. Sehr deutlich geht aus der gediegenen Arbeit hervor,

eine wie seichte und laxe Moral Escobar vertritt.
(Altkath. Volksblatt.)

* Les Mémoires du chancelier Pasquier. — Rien de plus
intéressant que les trois premiers volumes de ces Mémoires (Paris,
Pion, 1893, 24 fr.). Nous donnons plus loin ce qu'ils contiennent
relativement au divorce de Napoléon Ier. Il faut lire surtout les
détails sur les relations entre Napoléon Ier et Pie VII: la
commission de 1809, le cardinal Maury et le cardinal Fesch, le
chanoine d'Astros et la disgrâce de Portalis, le concile de 1811, la
note du 19 mai et le Bref de Pie VII, etc. Nous reviendrons, dans
notre prochain numéro, sur plusieurs de ces importants documents.

* Le Divorce de Napoléon Ier, d'après le chancelier
Pasquier. — Dans le T. Ier de ses Mémoires, le chancelier Pasquier
raconte, d'après les confidences de Portalis fils, que le mariage de
Napoléon avec Joséphine n'avait d'abord été contracté que civilement,

et que le pape Pie VII en exigea la consécration devant
l'Eglise, comme un acte absolument nécessaire et sans lequel il lui
serait impossible de couronner l'impératrice, en même temps que
l'empereur. «Napoléon repoussa cette demande presque jusqu'au
dernier moment, soit qu'il la regardât comme une condamnation
de sa vie passée, soit qu'il lui répugnât de rendre indissoluble un
engagement que la politique pouvait un jour lui commander de
rompre. Quoi qu'il en puisse être, il lui fallut céder, et j'ai
la certitude que, dans la nuit qui précéda le sacre, il fut marié
Par le cardinal Fesch dans son cabinet et sans témoins. Le cardinal
en donna l'assurance au pape (p. 367).»



— 382 —

Lorsque le divorce entre Napoléon et Joséphine fut résolu,
il fut aisé d'obtenir du sénat le sénatus-consulte qui devait
prononcer la dissolution du lien civil. D'autre part, « on fut informé,
par le Moniteur du 14 janvier 1810, qu'après avoir entendu les
témoins et après une instruction où toutes les formalités en usage
avaient été observées, l'officialité diocésaine avait, par sentence du

9, déclaré la nullité, quant au lien spirituel, du mariage de Leurs
Majestés, et que cette sentence avait été confirmée le 12 par
l'officialité métropolitaine. On a su plus tard qu'elle était motivée sur
ce que le mariage, n'ayant pas été contracté devant témoins, ni
devant le curé de la paroisse, était radicalement nul, d'après les

dispositions du concile de Trente. Le pape a prétendu qu'à lui seul

appartenait de prononcer sur le mariage des souverains. Mais
on n'a jamais pu produire aucun acte de l'Eglise qui ait établi,
en principe, que les souverains ne sont pas soumis, pour le
jugement de leurs actes religieux, aux mêmes tribunaux spirituels que
leurs sujets. Si plusieurs d'entre eux ont, en de semblables
occasions, trouvé bon d'avoir recours au souverain pontife, la politique
et non la religion le leur a commandé, et il est impossible d'en

rien induire contre la valeur du droit commun (p. 370).»

Quant au mariage religieux de Napoléon avec Marie-Louise,
il eut lieu le 2 avril dans une des grandes salles du Louvre. Des

places d'honneur y avaient été réservées aux cardinaux qui, depuis

que le pape avait été transféré à Savone, habitaient Paris. «La

première chose qui frappa Napoléon, en entrant dans la chapelle,
fut qu'une partie de ces places restaient vides, treize cardinaux ne

s'étant pas rendus à l'invitation. Aucune insulte ne pouvait l'affecter

plus sensiblement; elle était d'autant plus grave qu'elle paraissait

une sorte de protestation contre son nouveau mariage et qu elle

semblait l'accuser d'illégalité. Je dois dire à cet égard que sa colère

ne fut que trop justifiée, dans le courant de l'année même, par un

Bref que le pape trouva moyen de faire parvenir au chapitre
métropolitain de Florence Bref dans lequel S. S. faisait entrevoir,

au nombre des griefs formulés contre l'empereur, l'annulation
de son premier mariage par l'officialité de Paris; et elle signalait
cet acte comme irrégulier, comme s'étant accompli au mépris des

droits du saint-siège. Il était difficile qu'un esprit aussi soupçonneux

que celui de Napoléon ne vît pas dans semblable allegation,
introduite dans une affaire étrangère à d'anciens débats, l'intention

préméditée de contester un jour la légitimité de ses enfants et, par

conséquent, leur droit à la couronne. Quant aux cardinaux qui

avaient refusé d'assister au mariage, ils furent arrêtés deux jours

après, puis reçurent, avec l'ordre de partir pour différentes villes



— 383 —

de l'intérieur, la défense d'y porter les marques extérieures de leur
dignité, et l'injonction d'être toujours vêtus en noir. Le séquestre
fut apposé sur leurs biens, et le traitement qu'ils avaient reçu
jusqu'alors cessa de leur être alloué. Ce traitement fut remplacé par
l'offre d'un secours de 250 francs par mois et payable dans le lieu
de leur exil. Deux seulement acceptèrent ces offres ; les autres
vécurent du produit des collectes qui se pratiquaient secrètement
en leur faveur (p. 381—382).»

* Renan jugé par MM. Challemel-Lacour et Boissier. —
Le 25 janvier, dans son discours de réception à l'Académie
française, M. Challemel-Lacour a traité Renan avec une ironie piquante
et méritée. P'aisant allusion au projet qu'avait Renan de faire de la
science une religion, il a dit: «La science une religion? Je crains
que la science elle-même ne soit la première à répudier une
pareille ambition Elle avancera sans s'arrêter, sans épuiser les
secrets du monde livré à ses recherches, sans lasser la curiosité,
sans la satisfaire non plus. Le jour ne viendra jamais où le savant
le plus infatué pourra dire à l'Univers: «Tu n'as plus de secret
pour moi. » Pour que la science nous suffît, il faudrait que le
sentiment d'une première et d'une dernière raison de l'Univers, qui
fuient devant nous d'une fuite éternelle, s'éteignît dans l'âme
humaine. Si cela arrivait jamais, ce ne serait pas un progrès,
mais la fin de tous les progrès et le premier pas sur une pente
qui aboutit à l'abaissement définitif. Voilà pourquoi la science,
fût-elle parfaite, laissera à la religion toute sa place. Et laquelle,
messieurs? Rien moins que l'Infini. Quelque riche imagination
comme celle de M. Renan s'épuisera de loin en loin, pour le
remplir de ses rêves particuliers; la foule, et j'ose y comprendre
le gros des savants eux-mêmes, réclamera toujours, passez-moi le

mot, une doctrine de l'Inconnu qui apporte la paix aux esprits,
qui soit le frein des fantaisies et qui puisse devenir pour de longs
siècles le principe des civilisations et le ciment des sociétés. »

Parlant de Y Histoire des origines du christianisme et de Y Histoire

d'Israël, le nouvel académicien s'est exprimé ainsi:
« Que d'inattendu et que d'amusement dans ces fantaisies

S'il est un art supérieur, fait de justesse et de vérité, qui représente

la pleine santé de l'esprit, art sévère auquel nous ramène
toujours le besoin de trouver à de certaines heures le réconfort
et la paix divine, il y a aussi un art d'amuser, art moins pur
sans doute, mais infiniment précieux, et M. Renan y excelle.
L'admirable chroniqueur! et quelle dextérité pour donner d'un
mot à ces faits qu'enveloppe le nimbe héroïque de la légende une
tournure moderne! quelle habileté à se jouer avec grâce du bon



— 384 —

sens vulgaire par des paradoxes d'où s'exhale un vague parfum
de vérité, perceptible seulement aux sens les plus délicats »

Puis, M. Challemel-Lacour a parlé du droit que Renan «se
réservait avec un soin si jaloux de se contredire une fois par jour
par respect pour la vérité». On remarquera aussi le passage
suivant: «La science est l'œuvre et restera le privilège d'un nombre
infiniment petit d'intelligences, auquel il faut que le reste du monde
soit sacrifié. Les masses, c'est-à-dire la presque totalité de l'espèce
humaine, sont le terreau nécessaire pour faire vivre et prospérer
une poignée de penseurs. Je crains, messieurs, que ces perspectives
peu rassurantes ne compromettent un peu la religion de la science.
M. Renan se félicitait qu'il lui eût été donné de comprendre, seul

dans son siècle, Jésus et saint François d'Assise. Pour saint François,

je n'oserais me prononcer; pour Jésus, puisque M. Renan l'a
si bien compris, il n'ignore donc pas qu'il s'éloigne ici plus qu'il
ne l'avait encore fait de sa doctrine, et qu'il rompt avec le
christianisme une seconde fois plus gravement que la première? Il
s'était séparé jadis sur l'idée du surnaturel, il se sépare aujourd'hui

sur l'idée de l'humanité. L'Evangile ne fait pas de catégories
parmi les âmes humaines, et les plus humbles s'y voient relevées

par ce qui est pour elles au-dessus de tous les biens, la tendresse

et le respect. L'Evangile est l'épopée des simples, un hymne
anticipé à la Jérusalem des misérables. »

M. G. Boissier s'est exprimé dans un sens plus élogieux et

plus académique. «Jamais, a-t-il dit, on ne surprend chez M. Renan

pour ses anciens maîtres et ses premières croyances aucune parole
amère. Au moment même où il est attaqué avec le plus de passion

et d'injustice, il se contente de dire: «Le mal que l'Eglise peut

me faire n'est rien auprès du bien qu'elle m'a fait. » Il est sûr qu'il
lui doit beaucoup. Ceux sur qui elle met sa main puissante ne lui

échappent jamais entièrement. Elle a laissé chez M. Renan une

empreinte ineffaçable, et ce révolté est resté malgré tout un

disciple. Il lui est surtout reconnaissant de lui avoir donné le

sentiment du divin, la passion de l'idéal, la soif de l'infini.
«Au retour de ce premier voyage d'Orient, où il avait perdu

sa sœur et manqué lui-même de périr, il écrivait ces belles paroles:

«J'ai vu la mort de très près. J'ai perdu le goût de ces jeux frivoles

où l'on peut prendre plaisir quand on n'a pas encore souffert. Les

soucis de pygmée dans lesquels s'use la vie n'ont plus beaucoup

de sens pour moi. J'ai au contraire rapporté du seuil de 1 infini

une foi plus vive que jamais dans la réalité supérieure du monde

idéal. C'est lui qui est et le monde physique qui paraît être. » E

comme cette foi est pour M. Renan la religion même, il s es



— 385 —

toujours défendu d'avoir porté quelque atteinte au sentiment
religieux. Quand il a entrepris d'écrire les Origines du Christianisme,
il l'a fait sans doute avec une grande indépendance, mais aussi
avec une profonde sympathie. Personne n'a mieux compris que lui,
ni mieux fait comprendre, les bienfaits que la religion nouvelle
apportait au monde et l'immense révolution qu'elle allait accomplir.
Quelle admirable peinture de cette société naissante et quelle
fraîcheur de jeunesse et de poésie dans le tableau de ces réunions où
les frères vivaient en commun, «n'ayant qu'un cœur et qu'une âme» \
Quel puissant intérêt dans le récit des premières conquêtes du
christianisme! Comme il nous raconte les voyages des apôtres,,
leurs prédications dans les boutiques et les synagogues et la
rencontre de ces pauvres pêcheurs d'âmes avec les grands esprits de
Rome et d'Athènes! Et quand arrivent les persécutions, au lieu
d'en diminuer le nombre, d'en dissimuler les violences, d'y trouver
à toute force des raisons et des excuses, comme on l'a fait trop
souvent, quelle franche condamnation des bourreaux! quelle tendre
pitié pour les victimes Ce n'est pas ainsi que les ennemis de

l'Eglise avaient coutume de raconter son histoire, mais M. Renan
a introduit des habitudes nouvelles dans la critique religieuse ;
c'est son originalité et son honneur. Il a répudié les procédés
violents et grossiers des philosophes du dernier siècle ; il a voulu
prouver par son exemple qu'on peut défendre fermement son
opinion sans insulter aux croyances des autres.

«C'est plus qu'une preuve de bon sens et de bon goût; il
me semble que cette façon nouvelle de traiter les questions
religieuses peut avoir pour l'avenir des conséquences importantes.
Comme, après tout, les deux partis qui se disputent avec tant
d acharnement la direction des âmes se retrouvent, à la fin de ce
siècle, à peu près ce qu'ils étaient quand il a commencé, que tout
le mal qu'ils se sont donné pour se détruire a été dépensé sans-
profit, qu'ils sont forcés d'avouer qu'il est aussi impossible de
revenir au régime des religions officielles qui s'imposent par la force
que d'imaginer une sorte d'athéisme d'Etat qui jouirait des mêmes
droits que l'ancienne orthodoxie, ne pouvant se supprimer l'un
lautre, il faut bien qu'ils finissent par se supporter. A des
querelles sans résultat et sans terme je ne vois d'autres remèdes que
la tolérance et la liberté. Si cette pacification religieuse si
désirable se fait jamais, si chacun consent à vivre dans son église
sans excommunier et tracasser ses voisins, si ceux qui réclament
^1 justement pour eux-mêmes la permission de croire se résignent
a laisser aux autres la liberté de nier, soyons sûrs que la postéritéT
attribuera une part dans ce grand bienfait à M. Renan. Nos suc-



— 386 -
cesseurs, qui seront heureux d'en jouir, n'hésiteront pas à reconnaître

que ceux qui, comme lui, ont donné l'exemple de traiter
avec modération ces questions brûlantes, de s'abstenir de ces
injures qui entretiennent et enveniment les haines, ont aidé à la
tolérance réciproque et bien mérité de l'humanité. »

* Eine Schrift von Herrn Erzbischof Dr. Nik. Kalogeras. —
Von dem hochwürdigsten Herrn Erzbischof Dr. Nikephoros
Kalogeras von Patras liegt uns eine neu erschienene Abhandlung vor,
Ta sG%axa xov sv 2Bv£,avxim 'EXXrjvixov xQaxovç xal xò xsXsvxaìov

oiTcXm/jiaxixov avxov dnÓQQrjXov (der Ausgang des byzantinischen
Reiches und sein letztes diplomatisches Geheimnis), Athen 1894,

aus der wir im nächsten Hefte ausführlichere Mitteilungen machen
werden.

* A lire : — dans le T. Ili de YHistoire générale, du IVe siècle
à nos jours, de MM. Lavisse et Rambaud, le chap. VI, intitulé:
l'Eglise et la papauté, de Boniface VIII à Innocent VIII (1294—
1484) ; —¦ dans le T. II des Mémoires du général Thiébault, le

chap. VII où sont décrites les, mœurs romaines, notamment celles

du clergé romain, en 1798; et le chap. XIX, où le général raconte
de visu comment se fit le second miracle de saint Janvier en 1799>

lors de la prise de Naples par les Français ; — dans le T. II des

Mémoires du chancelier Pasquier, les démêlés de Napoléon Ier et

de Pie VII, la translation de celui-ci de Savone à Fontainebleau,
le Concordat de Fontainebleau du 25 janvier 1812, la rétractation
de Pie VII et son renvoi en Italie ; — dans les Lectures historiques
de M. A. Sorel, les études intitulées: la Révocation de l'édit de

Nantes, et Bossuet historien de la Réforme; — dans l'ouvrage du

¦duc d'Harcourt sur l'Egypte et les Egyptiens, la thèse relative a

l'infériorité de la civilisation musulmane.

II. REVUE DES PÉRIODIQUES.

Académie des sciences morales (Séances et Travaux), dec.

1893: Alaux, le Composé bumain d'après les nouveaux thomistes;

—¦ févr. 94 : Alaux, nature de l'âme.

Altkath. Volksblatt, Jan. 1894: Aus Australien; Prof. Langen

und das baierische Kultusministerium; Vorschläge für den Kongress;

der Papst und die Bewegung auf der Insel Sicilien ; zur Erinnerung

an römischen Fanatismus in den siebziger Jahren; — Febr.: zu



— 387 —

Andenken an Hilgers ; — März: der Altkatholicismus im baie-
rischen Landtag ; Natur im Geist (Dr Tangermann).

Anaplasis (Athen, in griech. Sprache), Nr. 135 —139, 1. Dez.
1893—1. Febr. 1894; N. K. Makaros, Die Unsterblichkeit
(Fortsetzung); P. K. GOROGIANNES, Gott im All; G. Lampakes, Text-
kritische Studien zu der Liturgie des Johannes Chrysostomus
(Fortsetzung) ; Th. J. KONTES, die Sonntagsheiligung ; M. J. GALANOS,
Das Werk der Kirche; J. SkaltSUNES, Die Wiederbelebung des

religiösen Sinnes in Frankreich (Fortsetzung) ; G. J. Derbos, Über
die Feste der alten Christen: Gr. GOGOS, Zum neuen Jahre; M. J.
GALANOS, Die Haltung der Politik gegen die Kirche in Griechenland;

Rechenschaftsbericht über den Stand des Vereins «Anaplasis»
im Jahre 1891; E. Karakalos, Schule und Kirche; AGOSTINO DA

Montefeltro, Die Schöpfung (aus dem Ital. übersetzt); Spyridon
Kompothekra (Erzbischof von Kephallenia), Über die natürliche
Gotteserkenntnis; Bischöfe und Kirche; K. Flegel, Die von der
morgenländischen orthodoxen Kirche aus erwartete Umgestaltung
des Christentums.

Archiv für Geschichte der Philosophie (Stein), 1894, Heft II:
J. Dräseke, patristische Herakleitos-Spuren ; W. Dilthey, Giordano

Bruno und Spinoza; P. Wendland, Jahresbericht über die
Kirchenväter und ihr Verhältnis zur Philosophie, 1889—92.

Arena (New-York), n° 12: W. Sanday, les Conquêtes
modernes de l'exégèse biblique.

Athenaeum, Jan. 1894: The Blessed Virgin in the Fathers of
the First Six Centuries (Th. Livius).

Bulletin de la Société de l'histoire du Protestantisme français,
Jan. 1894: E. Comba, l'introduction de la Réforme dans les vallées
vaudoises du Piémont, 1530—35; N. WEISS, Comment on interrogeait

et jugeait les accusés d'hérésie; L. Baulme, la liberté de
mourir en France en 1712; —févr.: N. WEISS, les premières
professions de foi des protestants français, 1532—47; études sur Calvin
et sur Marot (Lanson, Faguet, Erichson, Trial).

Catholique français, janv. 1894: le jansénisme; — févr.:
l'immaculée-conception.

Catholique national (Berne), janv. 1894: fond divin et additions

humaines; papistes genevois (la brochure de l'évêque de
Lausanne et Genève); notre Eglise catholique-chrétienne; le
protestantisme actuel; une décision du tribunal fédéral (affaire de

Laufon); l'épuration du dogme; l'Eglise et les Eglises; les Conciles

particuliers; — févr.: prudence, demande et réponse (l'Epi-
Revue intern, de Théologie. Heft 6, 1894,.

2(>



— 388 —

clèsis et la transsubstantiation); la politique en religion, saint
Veuillot; le progrès dans la foi, le mal par l'excès du bien,
éclectisme doctrinal (la lettre des patriarches orientaux de 1723),
l'intercommunion individuelle, un Collège de Constantinople à Paris
en 1204, miracles eucharistiques, la communauté de la prière (lettre
pastorale de M. l'évêque Herzog); cas d'intercommunion individuelle,
orthodoxes et anglicans à Melbourne et à Jérusalem; le catholicisme
chrétien; le truc jésuitique envers la Russie; une déclaration de
M. F.-A. Hélie (contre les néo-scolastiques); —- mars: l'eucharistie,

la liberté des Eglises dans la réforme, les mystères chrétiens.

Le Chrétien évangélique, janv. 1894: Ph. Bridel, Christ
source de la vie chrétienne; P. Vautier, la survivance de l'homme
après la mort; E. Jaccard, la profession de foi du prof. Schlatter;
— févr.: Fr. FROSSARD, l'incrédulité contemporaine.

Century, janv. 1894: M. Jastrow, la Bible et les monuments
assyriens.

(111.) Church News, Jan. 1894 : « the Comedy of English Pro- -

testantism», by A. F. Marshall; — Febr.: Romanism: a candid
abbé's Admissions, the Rosary; Mr. Birrell on Disestablishment
in England; — March: the Cult of St. Joseph; steps out of Sin,

by Lampson Low ; natural Theology, by Sir G. Stokes.

Citoyen franco-américain (Springfield), janv. 1894: J. Motte,
la confession auriculaire; G. Moncelles, la hiérarchie de l'Eglise
primitive; — févr.: la papauté rétrograde, la Religion, les Pères

et la Bible, the Power of the Pope, the Roman Catholic Church;
mariages mixtes (curieux procès à Montréal); un évêque romain
arrêté ; le mouvement catholique (romain) aux Etats-Unis ; — mars :
le culte de la vierge et des reliques.

Contemporary, déc. 1893: A. LANG, les superstitions et les

faits; Max Müller, la date du Zend-Avesta.

Correspondant, 25 déc. 1893: abbé DE BROGLIE, Réaction

actuelle contre le positivisme; —• janv. 1894: Ve DE MEAUX, le

congrès catholique et le parlement des religions de Chicago.

Cosmopolitan, févr. 1894: G. MlVART, la volonté de Dieu et

le bonheur humain.

Deutscher Merkur, Jan. 1894: Vortrag des Prof. Friedrich

«Hat der Papst auf Grund der Beschlüsse vom 18. Juli 1870 ein

Recht in die Politik einzugreifen ?» ; Fall Langen; Vortrag des

Pfarrers Stubenvoll «Ist die Reformation eine Gottesthat oder

nicht?»; Protokoll der XIV. Synode der Altkatholiken Österreichs

(10. September 1893); Reformationsgeschichte nach Janssen; ein



— 389 —

Beitrag zur Verteidigung der Jesuitenmoral ; Vortrag Prof. Webers
über das Verhältnis des Altkatholizismus zum Protestantismus,
insbesondere zum Evang. Bunde ; Jetzt und vor vierhundert Jahren ;

das letzte Opfer der Inquisition; — Febr.: Ein Zeugnis aus dem
Mittelalter ; Rangerhöhung für den hl. Joseph ; Grundlinien zur
christlichen Lehre vom Menschen; Jesuiten als Kanzelredner;
Aus Australien (der Patriarch von Jerusalem und die Anglikanen
in Melbourne); der unfehlbare Urban VI.; Altkath. Litteratur; der
Patriarch Photius; Windthorst gegen die Unfehlbarkeit; — März:
der Indifferentismus ; Prof. Beyschlag über Ultramontanismus und
Parität.

Etudes religieuses, 15 dec. 1893: P. BURNICHON, les Capitulations

et les congrégations religieuses en Orient.

Foreign Church Chronicle, March 1894: F. MEYRICK, the
question of the Sabbath; Orientals, Anglicans, Old Catholics in
the Revue internationale de Théologie; Bishop Riley and Mexiko;
— Bishop CLEVELAND Coxe, a Retrospect; —¦ the Archbishop
of Zante in America; Questions of ecclesiastical union in the East;
— the American Church.

Gegenwart, n08 4—7: l'isolement du protestantisme.
Grande Encyclopédie (Paris, Lamirault). — Lire, dans les

dernières livraisons, les articles sur Gotteschalk, Gourd, Gousset,
Grâce, Gradué, Grandier (Urbain), Grandmont (ordre de), Grannus,
Gratien, Gratry, Guénée, et surtout les savants articles de M. E.-H.
Vollet sur les papes du nom de Grégoire, ainsi que ceux sur les
Saints et autres personnages du même nom.

Harper's Magazine, jan. 1894: Ch. Boscawen, l'Egypte et
la Chaldée d'après les découvertes récentes; la mission des Juifs.

Imperial Asiatic Quaterly Review (Woking), janv.—mars
1894: L.-A. Wadell, les sectes du lamaïsme.

International Journal of Ethics, janv. 1894: R. MARIANO,
l'Italie et la papauté.

Journal des Savants, dec. I893 : B. ST-HlLAlRE, la Mahâ-
vansa ; M. Bréal, le Zend-Avesta, d'après James Darmestetter ; —
févr. 1894: B. St-HlLAlRE, les livres sacrés de la Chine.

Katholik (Bern), Jan. 1894: Madonna del Sasso (Wrubel);
Urteil des Bundesgerichtes in Sachen der Kirchgemeinde Laufen-
Zwingen-, Päpstliche Anweisung zur Durchführung des
Kulturkampfes; — Febr. : Über die Gemeinschaft des Gebetes (Hirtenbrief

von Bischof Herzog) ; ein Kulturkampf in Nordamerika ; ein
Jubiläumsgeschenk für Leo XIII.; Windthorst und die Jesuiten-,



— 390 —

Montenegro (Landessprache im römischen Gottesdienst); — März:
Verpflanzung des irischen Episcopats nach Spanien und Portugal;
Ultramontane gegen Protestanten ; Kathol. Reform in Mexiko ; der
zweite Adam.

Kirchenblatt für die reformierte Schweiz, Jan. 1894: E.
MÜLLER, sittliche Gefahren des Pfarramts; — Feb.: A. RlTZ, nach

fünfundzwanzig Jahren-. H. Diener, la Madonna del Sasso (Wrubel);
—¦ März: Fr. Barth, die Alten und die Jungen im Reiche Gottes.

Labaro, Gennaio 1894: la Lettura della Biblia, Conferenze del
Padre Giacinto, la Condizione prima di un risveglio religioso, la

Teologia e l'età presente (pel E. MlCHAUD) ; — febbraio:
Paganesimo, Cristianesimo e Buddismo (pel ClCCHITTl) ; la dottrina
della s. Eucaristia (pel R. Meyrick) ; il Rapporto dell' uomo con
Dio (pel R. Mariano) ; la Communione in sacris con la Chiesa
d'Oriente (pel A. Luzzi) ; — marzo: due ideali, Roma e il governo
(1870—1894), il vecchio catholicismo, la presenza spirituale.

Natura ed Arte, jan. 1894: les mythes et les légendes chez

les indigènes américains.

Neue Jahrbücher für deutsche Theologie, 1893, Heft IV:
KÖNIG, alttest. Kritik und Christenglaube (Schluss); SCHMIDT, das

Verhältnis des Marcionitismus unserer Zeit zum Begriff der
Offenbarung; Kunze, das Petrusevangelium; Gloatz, der altägyptische
Götterglaube; eine neue pantheistische Metaphysik (Paulsen).

Nineteenth Century, dec. 1893: MlRVART, le bonheur dans

l'enfer; —janv. 1894: Rev. MILLS, Zoroastre et la Bible.

Nouvelle Revue, janv. 1894: A. Gagnière, Pie VII et

Napoléon; Fr. Delacroix, les procès de sorcellerie au XVIIe siècle;

— févr. et mars: E. Flourens, Napoléon Iev et les jésuites.

Nuova Antologia, 15 nov. 1893: R. Bonghi, le pape et l'ère

nouvelle; — déc: E. Nencioni, le Salut est en vous (de Tolstoï).

De Oud-Katholiek, Jan. 1894: Bij den nieuwen jaargang. De

vereeniging: Cor unum et anima una. Nog eens: een ex-jezuiet

(Graf P. v. Hœnsbrœch) over de jezuïeten-orde. De misliturgie.
Febr.: J. H. Reinkens, kath. Bisschop (Weihnachtshirtenbrief). De

misliturgie (vervolg). — März: Herderlijke brief voor den vasten-

tijd van het jaar 1894 door bisschop Herzog. De invloed van het

Christendom op de maatschappelijke verhoudingen. De misliturgie
(vervolg).

Protest. Kirchenzeitung, Jan. 1894: WebsKY, die kirchliche

Lage in Preussen; I. v. DORNETH, die Jesuiten und die

Gegenreformation; BRÜSSELBACH, das Ideal des evangel. Gottesdienstes;

THIKÖTTER, extra Ecclesiam salus non est; Kradolfer, die Socra-



— 391 —

tische Hölle und die Lehre der Kirche von den letzten Dingen ;

— Febr.: die Frömmigkeit und die Kirche; M. FlNCKH, Kritik
und Christenthum ; J. Bachmann, Gibt es einen Epheser-Brief
M. Fischer, Religion und Reich Gottes (J. Köstlin); C. Kaufmann,

Die calvinische und die altstrassburgische Gottesdienstordnung.

Quaterly Review, Ier trim. 1894: les progrès des missions
religieuses.

Revue bleue, janv. 1894: J. Lemaitre, Louis Veuillot; C.
ChryssaphidÈS, les Russes au Japon (la mission de l'évêque
Nicolas); les néo-chrétiens ; —¦ mars: Munier JOLAIN, la défense
de Jean-sans-Peur par le moine Jean Petit (théorie de l'assassinat
politique).

Revue chrétienne, janv. 1894: A. Sabatier, Comment la foi
chrétienne de l'apôtre Paul a-t-elle triomphé de la crainte de la
mort-, R. Allier, la philosophie de Renan; G. Frommel, Histoire
et dogme; H. Draussin, Léon Pilatte; — févr.: G. Frommel, de
Calvin à Vinet, histoire du principe de l'individualisme; Trarieux,
Rabaut St-Etienne; Frank Puaux, Rabaut St-Etienne et l'édit de
tolérance; — mars: E. SayoUS, le synode nécessaire et possible;
Puaux, Théodore de Bèze et S. François de Sales; Fr. Godet,
la victoire de la vie sur la mort d'après S. Paul; CH. CORREVON,
le mouvement socialiste chrétien en Allemagne.

Revue du Christianisme pratique, janv.—févr. 1894: E.
Gonnelle, Réforme sociale et Réveil religieux.

Review of the Churches, dec. 1893: the Progress of the
Churches; Denominationalism and Sectarianism by the late PH.
SCHAFF; the Reunion Movement in Hampshire by Rev. ED.
Schorley; the Christian Church and the Coal War; Tatian and
the fourth Gospel ; a great methodist Revolution ; Christianity as
seen by the Voyager; a clerical census; — Jan. 1894: the
Modern Teaching of Judaism ; a Defence of the Higher Criticism ;
the Benefits of the Reformation ; the Prospects of Home Reunion
(by Ph. Vernon Smith) ; the Church and the Kingdom ; — febr. :
Gleanings from a Parliament of Religions ; the Higher Criticism ;

Beyschlag on «Thou art Peter»; Anglicans and Old Catholics in
United Communion; The Premier Ideas of Jesus; John Wiclif; the
Problem of the Book Ecclesiastes ; Religion in History and in
Modern Life (by Fairbairn); the Truth of the Christian Religion (by
Kaftan).

Revue des Deux-Mondes, Jan. 1894: E. RENAN, Hérode le
Grand; E. Pouvillon, Bernadette de Lourdes (mystère); Valbert,



— 392 —

S. François d'Assise et ses derniers biographes; — mars: E. Se-

nard, les castes dans l'Inde; ***, l'Union des Eglises et l'Eglise
orthodoxe.

Revue encyclopédique, févr. 1894: F. Pillon, la question de
l'au-delà (les problèmes de la mort et de l'immortalité).

Revue de l'Histoire des Religions, nov.—déc. 1893: A. Barth,
le Bouddhisme; A. RÉVILLE, les Hérodes et le rêve hérodien; P.

Paris, bulletin archéologique de la religion grecque; BONET-

Maury, le Parlement des religions à Chicago; Pli. Berger, E.
Renan au collège de France.

Revue du Monde catholique, mars 1894: J. de Rochay, une

petite Eglise; J. Fontaine, universalité du christianisme.

Revue philosophique (Th. Ribot), janv. 1894: Lévy-BrUHL,
Jacobi et le Spinosisme; — févr.: M. Vernes, Revue générale
d'histoire et de philosophie religieuses; B. Perez, el mysticismo
y las pertubaciones del sistemo nervioso (E. Zamacoïs); — mars:
F. Paulhan, la sanction morale.

Revue des Questions historiques, janv. 1894 : abbé Breuil,
l'Eglise au XI0 siècle dans la Gascogne; abbé Vacandard,
origines de l'hérésie albigeoise; Vte DE RlCHEMONT, un prêtre émigré
en Italie en 1793.

Revue des Religions, janv.—févr. 1894: l'islamisme; l'abbé
PeissoN, le confucianisme.

Revue des Revues (Paris), janv. 1894: Cl. Jannet, le socialisme

chrétien ; A. Lang, la superstition et les faits ; E. RENAN,

Hérode le grand; — févr.: M. Jastrow, la Bible et les monuments

assyriens; Max Müller, Mahométisme et Christianisme;
LÉON TOLSTOÏ, le libre arbitre; — mars: Mgr. O'Reilly, la
souveraineté territoriale du pape; G. Laroche, Superstitions
canadiennes; L. TOLSTOÏ, religion et morale; Ten Bokkel, le

surnaturalisme.

Revue de la Science nouvelle, janv. 1894: Dr Netter,
Claude Bernard et la religion ; P. FESTUGIÈRE, Dieu devant la

science et la raison (par le P. Villard) ; Ed. GASC-DESFOSSÉS, la

morale du cœur (par des Rotours) ; — févr.: L. FlicHE, S. Paul

et ses missions (par l'abbé Fouard) ; — mars: F.-A. HÉLIE, Renan

jugé par M. Challemel-Lacour-, le Bouddha (par M. Oldenberg);
Dr Surbled, le merveilleux scientifique (par Durand de Gros).

Revue de Théologie et de Philosophie (Lausanne), janv.
1894: Ch. Favre, la preuve du christianisme d'après Julius



— 393 —

Kaftan; G Bruston, le parallèle entre Adam et J.-C. (Rom. V,
12—21); J. Raccaud, la certitude chrétienne.

Schweizerisches Protestantenblatt, Jan. 1894: Der freie
Protestantismus dringt durch ; die Anfänge des kirchl. Reformvereins
in Basel; — Febr.: O. Brändli, die sieben Kreuzesworte; —
März: das Göttliche im Leiden; Andres, die Stellung der
protestantischen Kirche zur Socialdemokratie.

Schweizerische Reformblätter, Jan. 1894: R. Steck, Noah
bei Juden und Heiden; THEOD. PARKER, das Vergängliche und
das Bleibende im Christenthum; E. Ryser, die Taufe; — Febr.:
R. ISCHER, der Judenkönig Herodes Agrippa I.

Science catholique, dec. 1893: Encyclique sur l'étude de la
sainte Ecriture; Dalbas, les ordinations anglicanes; —janv. 1894:
Bellouvet, la liberté dans l'acte de foi; Antonini, doctrine des
Chinois.

Semaine religieuse de Genève, févr. 1894: F. Ch., le parlement

des religions à Chicago; A. Sabatier, Jésus était-il socialiste?
— les origines de la liturgie calviniste, la liberté religieuse au Tessin,
le protestantisme dans le Wurtemberg.

Theologische Litteraturzeitung, Jan. 1894: K. Budde, the
origin and growth of religion as illustrated by the religion of the
ancient Hebrews (Montefiore) ; E. SCHÜRER, quelques textes latins
inédits de l'A. T. (S. Berger) ; A. Harnack, die Komposition des

pseudopetr. Evangelien-Fragments (Schubert) ; Kaftan, zur
Versöhnungslehre (Häring) ; S. ECK, Bossuet historien du protestantisme

(Rébelliau) ; Clemen, the Place of Christ in modern Theology
(Fairbairn); —¦ Februar: A. Harnack, die Ignatianischen Briefe
(Völter); the Faith and life of the early Church (Slater) ; H. V. Schubert,

die Anfänge der Kirchengeschichtsschreibung (F. Overbeck) ;

K. Budde, der Pentateuch (Klostermann) ; L. HORST, Geschichte
der Hebräer (Kittel); RODENBERG, die Wahl Urbans VI. 1378 (Jahr);
A. Köstlin, die gottesdienstlichen Handlungen ; — März : K. MARTI,
Founders of Old Test. Criticism (Cheyne) ; W. WredE, die Eschatologie

des Paulus (Kabisch).
Theologische Quartalschrift (Tübingen), 1894, Heft I: FUNK,

K. J. v. Hefele f ; Belser, Pauli Reisen nach Korinth ; Merkle,
Prudentius und Priscillian ; Probst-Funk, zur Frage nach der Stellung

des Gelasianum zum Osterfasten ; ZlSTERER, Papst Benedikt XI.
(P. Funke).

Theologische Studien und Kritiken, 1894, Heft I: Schultz,
der sittliche Begriff des Verdienstes und seine Anwendung auf das
Verständnis des Werkes Christi; Kühl, Stellung und Bedeutung



— 394 —

des alttestam. Gesetzes im Zusammenhang der paulinischen Lehre;
— Heft II: Kolde, zur Geschichte der Ordination und der Kirchenzucht

; ASMUS, Gregorius v. N. und sein Verhältnis zum Kynismus.

Theologische Zeitschrift (Meili), 1894, Heft I: R. GsELL, das

Pontifikat Adrians VI. 1522—23 ; K. MARTI, der gegenwärtige Stand
der alttest. Wissenschaft; Schneeberger, Liturgisches.

Université catholique, dèe. 1893: Ricard, le concile national
de 1811; U.Chevalier, l'hymnologie.

Vie chrétienne, janvier 1894: L. Trial, la nouvelle Révélation

de M. Ch. Fauvety ; — février: L. Enjalbert, le Réveil dans

l'Eglise réformée; —mars: Bonet-Maury, esquisse historique du

mouvement libéral parmi les protestants de France et de Genève,

1848—92; G.Dupont, Vie de François d'Assise (P. Sabatier) ; L.
HoRST, origine de la liturgie de Calvin.

Zeitschrift für Kirchengeschichte, 1893, Heft III: HOLTZ-

MANN, Studien zur Apostelgeschichte; G. Uhlorn, der Einfluss
der wirtschaftl. Verhältnisse auf die Entwickelung des Mönchtums
im Mittelalter ; O. Seebass, das Poenitentiale Columbani.

Zeitschrift für Missionskunde und Religionswissenschaft,
1894, Heft I: E. Faber, der Ap. Paulus in Europa; H. RITTER,

Japanisches ; P. GLOATZ, Religionswissenschaftliche Rundschau ;

Missionsrundschau.

Zeitschrift für praktische Theologie, 1894, Heft I: BASSER-

MANN, das Christof Dogma in seiner praktischen Verkündigung;
BÖHME, die Gebetspraxis im evangelischen Kultus; TEICHMANN,

Psychiatrie und Theologie.

Zeitschrift für Theologie und Kirche, 1894, Heft I: WENDT,

die Lehre des Paulus verglichen mit der Lehre Jesu ; WEISSEN-

BACH, der Weg zu Christo ; — Heft II: TRAUB, Ritschl's Erkenntnistheorie

; Harnack, zur Geschichte der Entstehung des apostolischen

Symbolums.

Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, 1894, Heft I:
A. Hilgenfeld, Brandt's evang. Geschichte, Apollonius von Rom ;

H. Lietz, der gnostisch - christliche Charakter der apokryphen

Apostel-Geschichten und -Legenden; J. Dräseke, zu Euagrios

Pontikos ; F. Nippold, die theolog. Einzelschule im Verhältnis zur

evang. Kirche.



395

III. NOUVELLES ECCLÉSIASTIQUES.

* Revue internationale de Théologie. — Le Katholik de Berne,
du 6 janvier dernier, après avoir analysé le numéro 5 de la Revue,
a ajouté: «Puisse le succès de cette nouvelle année si brillamment
commencée assurer l'avenir de notre entreprise Nous sommes fiers
de ce résultat hautement important du Congrès de Lucerne. Si
chaque congrès produit de pareils fruits, nos congrès internationaux
deviendront une sorte de préparation d'un nouveau synode
œcuménique.»

Les Illustrated Church News ont bien voulu, de leur côté,
s'exprimer ainsi dans leur numéro du 24 janvier : « We should
like to draw the attention of our readers to an interesting Quarterly

published at sixteen francs a year at Berne, the Revue
internationale de Théologie. It represents the Old Catholic movement,
and its aim is to draw closer together Anglicans, Greeks and Old-
Catholics into one solid phalanx against the new Roman tyranny.
Its articles are written, some in German, some in French and some
in English, and their character may be judged from the fact that
among its contributors are such men as the Bishop of Salisbury,
Rev. J. J. Lias, Mr. J. E. B. Mayor, Canon Meyrick, Dr. Beyschlag,
Dr. Friedrich, Dr. Reinkens, Dr. Plerzog, and many other well-
known names in Germany, America, France, Greece, Holland,
Russia and Switzerland. We believe that the Revue has found but
twenty subscribers in England, which is doubtless due to the fact
that it is little known, the present year being its second. English
Catholics are deeply interested in the Old Catholic movement on
the continent, and the more they keep themselves informed as to
its doings the more they are likely to make their influence felt.
We should be glad to think that the Illustrated Church Nezvs
could do something to help Christians rightly struggling to be free.
The editor of the Revue is Prof. Michaud, 17, Rue d'Erlach, Berne.»

Nous demandons pardon à nos amis, à nos amis d'Angleterre
surtout, si nous les entretenons encore aujourd'hui de nos difficultés
matérielles, et si nous leur disons que la crise de formation que
traverse toute œuvre importante n'est pas encore terminée. Il ne
s'agit plus que d'une centaine d'abonnements. Oserions-nous prier
quelques évêques dévoués à la cause de l'union de vouloir bien
s en charger, et de les répartir dans leurs diocèses respectifs

* Zur Wiedervereinigung. — England. Jüngst wurde in Gloucester

eine grosse Versammlung abgehalten, um über die Frage
der Wiedervereinigung mit der orientalischen Kirche zu verhandeln.



— 396 —

Lord Halifax, der das erste Referat übernommen hatte, war durch
die Influenza am Erscheinen verhindert. Er richtete aber an die

Versammlung ein längeres Schreiben, in welchem er ausführte, dass

der Wiedervereinigung keine unüberwindlichen Hindernisse im Wege
ständen und dass es Christenpflicht sei, das hohe Ziel fest im Auge
zu behalten. Die verschiedenen Redner, die meistens längere Zeit
im Orient zugebracht hatten, sprachen mit grosser Ehrfurcht von
den katholischen Kirchen, « die dem römischen Papst niemals
unterworfen waren». {Katholik, 17. Febr. 1894.)

* Verpflanzung des irischen Episkopats nach Spanien und
Portugal. — Am 20. Februar waren in Dublin unter dem Vorsitze
des Primas von Irland die irischen Bischöfe, die mit der anglikanischen

Kirche in voller Kirchengemeinschaft stehen, zu einer
Konferenz versammelt. Anwesend waren ausser dem Primas und dem

'Erzbischof Lord Plunket von Dublin sämtliche elf Bischöfe der

Kirche von Irland. Lord Plunket verlas ein von ihm und den
Bischöfen von Clogher und Down unterzeichnetes Schreiben an den

Primas. Wir teilen aus diesem Schreiben sinngetreu folgende
Abschnitte mit:

«Am 16. März 1893 wurden den irischen Bischöfen Beschlüsse

der spanischen und portugiesischen Synode zur Kenntnis gebracht,
in welchen die spanischen und portugiesischen Reformer die irischen
Bischöfe baten, unter den veränderten Umständen der Gegenwart
den Beschluss vom Jahr 1889 in Wiedererwägung ziehen zu wollen.

«Uns ist zunächst klar, dass unser Episkopat im Jahre 1889

seine Resolutionen nicht auf Grund prinzipieller Bedenken gegen
die Gewährung des Gesuchs angenommen hat. Jener Entscheid

beruhte offenkundig hauptsächlich auf zwei Gründen: I. auf der

Meinungsverschiedenheit, welche es damals im Interesse der Einheit

und des Friedens nicht ratsam erscheinen liess, dass die irischen

Bischöfe den (in Frage stehenden) Schritt selbst thaten ; 2. auf der

Hoffnung, dass es den Gesuchstellern gelingen werde, die gewünschte

Hülfe von anderer Seite zu erhalten.
« Seither ist, wie wir denken, die Meinungsverschiedenheit

insbesondere in unserer eigenen (irischen) Kirche bedeutend modifiziert

worden. Ebenso ist klar geworden, dass die vor sechs Jahren

gehegten Hoffnungen, es werde diesen (spanischen und portugiesischen)

Reformern der Episkopat aus einer andern legitimen Queue

übertragen werden, leider definitiv vereitelt sind. Darum glauben

wir, dass die veränderten Umstände der Gegenwart eine

Wiedererwägung des Beschlusses vom Jahr 1889 allerdings rechtfertigen.

«Dazu kommt noch ein anderer Grund, der dafür spricht,

jene Reformer mit einem einheimischen Episkopat zu versehen.



— 397 —

Dieser Grund berührt besonders unsere Beziehungen zu unserer
Schwesterkirche in England. In einer vom Unterhaus der
Canterbury-Convocation angenommenen Resolution wurde neulich Klage
geführt, dass Kandidaten, die durch einen irischen Bischof (den
Erzbischof Lord Plunket) für die Kirchen von Spanien und
Portugal ordiniert wurden, mit Geistlichen, die im eigenen Lande
ordiniert sind, gleichberechtigt werden und daher, auf inländische
Pfründen ernannt, auch kanonische Einsetzung fordern dürfen. Wir
selbst sehen das nur als einen der Nachteile an, die sich ergeben,
wenn sich ein Bischof unserer eigenen Kirche fortwährend in die
Angelegenheit einer fremden Gemeinschaft einmischen muss. Dass
¦eine solche Intervention als provisorische Massregel notwendig und
gerechtfertigt ist, halten wir strenge fest. Aber indem wir glauben,
dass sie einheimische Zerwürfnisse verlängert und den Feinden der
kirchlichen Reform eine Handhabe giebt, hegen wir die feste
Überzeugung, dass wir den Interessen der Einheit und des Friedens um
so besser dienen, je eher wir den Reformern in Spanien und
Portugal einen eigenen Episkopat geben.

« Wir können auch nicht verhehlen, dass in anderer Hinsicht
die Ansprüche der Gesuchsteller auf Entgegenkommen im Verlauf
der Zeit sich vermehrt haben. Es sind nun fast 15 Jahre her, seitdem

das gleiche Begehren an die irischen Bischöfe gestellt worden ist.
In der Zwischenzeit haben die spanischen Reformer manche Entmutigung

erfahren : die bittere Feindschaft erklärter Gegner, die Apathie,
ja sogar Schmähung von solchen, von denen sie. erwarteten, dass sie
ihre Freunde sein würden. Dennoch haben sie jeder Versuchung,
sich den Episkopat durch unrechtmässige Vermittlung zu verschaffen
oder mit den verschiedenen nichtbischöflichen Gemeinschaften, von
denen sie umgeben sind, gemeinsame Sache zu machen, in Geduld
und Beharrlichkeit widerstanden und sich entschlossen, ihre Kirche
um jeden Preis nach dem Vorbild der Urkirche zu organisieren.
Jedes Jahr bezeugte neu ihre Standhaftigkeit. Aber wir denken,
dass ihre Treue nun keiner weitern Probe unterworfen werden dürfe.

«Die Bewegung, die sie repräsentieren, hat sich inzwischen
vertieft und ausgebreitet. Was die Organisation ihrer verschiedenen
Genossenschaften, die Abhaltung des Gottesdienstes, die freiwilligen
Beiträge an die Kultkosten, den verständnisvollen und andächtigen
Gebrauch der Liturgie betrifft, so ist überall ein bedeutender
Fortschritt bemerkbar, und, was noch mehr wert ist, überall treten die
Erscheinungen reichen religiösen Lebens zu Tage. Von nicht
geringer Bedeutung ist auch, dass sie unter sich einig sind und gegen
ihre Führer, den erwählten Bischof (Cabrera) in Spanien und den
Präsidenten der Synode in Portugal, eine loyale Anhänglichkeit beweisen.



— 398 —

« In Anbetracht dieser Umstände bekunden wir nun Euer Gnaden

(dem Primas) unsere Absicht, den Gesuchstellern zu willfahren.
Sofern wir im Hause der Bischöfe oder in der Generalsynode
unserer Kirche nicht einem formellen Protest begegnen, ist es unser
Vorsatz, unter den nachfolgenden Bedingungen nach Spanien und

Portugal zu reisen und dort für jede der beiden Kirchen einen
Bischof zu konsekrieren, der von der Synode der betreffenden
Kirche gewählt sein wird und den wir nach gehöriger Prüfung für
geeignet halten.

«Die Bedingungen sind folgende: i. Bis sie (die Reformer der

beiden Kirchen von Spanien und Portugal oder einer jeden der

beiden Kirchen drei eigene Bischöfe haben, soll ihrem Bischof,

beziehungweise ihren Bischöfen eine provisorische Kommission,
bestehend aus zwei oder drei Bischöfen der Kirche von Irland,

beigegeben werden.
« 2. Während dieser Zeit ist die Synode jeder Kirche verpflichtet:

« a. Keine Wahl und Konsekration eines Bischofs der betreffenden

Kirche zu gestatten ohne die schriftliche Zustimmung der

provisorischen bischöflichen Kommission.
« b. An den Grundsätzen, den kirchlichen Büchern und der Dis-

ciplin der betreffenden Kirche keine Veränderung vorzunehmen

und nichts beizufügen ohne die vorherige Genehmigung der

provisorischen Kommission.
« c. Der Prüfung und Genehmigung der provisorischen Kommission

jeden Beschluss von fundamentalem Charakter zu unterbreiten,

der einer bevorstehenden Synode zur Annahme vorgelegt
werden soll.

«3. Wir werden verlangen, dass von den einheimischen Freunden,

die zu dem guten Werke beitragen wollen, (für die bischöfliche

Besoldung) mindestens ein Fonds von 5000 L. St. (125,000

Franken) garantiert sei. Wir gestatten die Bezahlung in fünf
jährlichen Raten, verlangen aber die Verpflichtung für die ganze Summe

bei der Zeichnung.
«Bis der Bischofsfonds die Flöhe von 10,000 L. St. (250,000

Franken) erreicht hat, verlangen wir von der kirchlichen Hülfs-

gesellschaft für Spanien und Portugal für jeden Bischof eine

jahrliche Unterstützung von 300 L. St. (7500 Fr.).» (Die fragliche Hülfs-

gesellschaft steht unter dem Patronat von Lord Plunket und hat

ihre Mitglieder hauptsächlich in Irland.)
Nach Verlesung dieses Schreibens stellten die Bischöfe von

Derry und Cork den Antrag, die Konferenz wolle beschliessen:

Der Erzbischof und die Bischöfe sehen keinen genügenden Grund,

vom Inhalt der am 19. Februar 1889 gefassten Resolution abzu-



— 399 —

gehen (d. h. einstweilen abzuwarten, ob nicht eine andere Kirche
die spanisch-portugiesischen Bischöfe konsekrieren wolle). Die beiden

Bischöfe blieben allein.
Dagegen stellte nun der Bischof von Killaloe, unterstützt vom

Bischof von Meath, den Antrag:
« In Erwägung der langen Zeit, in der das Gesuch der spanischen

und portugiesischen Reformer um Konsekration von Bischöfen
vor uns liegt, — der Schwierigkeiten, unter denen sie gearbeitet
haben, —¦ und der Fortschritte, die sie inzwischen gemacht haben
in Bezug auf die Zahl der Anhänger, die Einführung liturgischer
Gottesdienste, die Erbauung von Kirchen und die Bildung von
Genossenschaften, würden sie (Erzbischöfe und Bischöfe von Irland)
es nicht als eine ungerechtfertigte Ausübung (as an indefensible
exercise) der dem Episkopat übertragenen Gewalten ansehen, wenn
auf das Ansuchen solcher Genossenschaften der Erzbischof von
Dublin, der mit der Geschichte der Bewegung und mit den
Persönlichkeiten, die sie leiten, genau bekannt ist, gemeinschaftlich mit
zwei andern Bischöfen, die bereit sind, mit ihm vorzugehen, sei es
nun mit Bischöfen der Kirche von Irland oder einer Kirche, die
in Gemeinschaft mit der Kirche von Irland steht, falls er es für
angezeigt hält, nach Spanien und Portugal reisen und dort den
zwei Geistlichen, die in den betreffenden Ländern von den
Repräsentanten der genannten Genossenschaften gewählt sind und von
denen die konsekrierenden Bischöfe die volle Überzeugung erlangen,
dass sie geeignet sind, die bischöflichen Weihen erteilen würde.»

Die Bischöfe von Derry und Cork enthielten sich der Abstimmung;

die übrigen stimmten mit Ja.
Der Daily Express, dem wir diesen wichtigen Beschluss

entnehmen, erklärt, dass anlässlich der demnächst zusammentretenden
Generalsynode der Kirche von Irland beide Häuser (die Bank der
Bischöfe und das aus Geistlichen und Laien bestehende Haus der
Delegierten) « der Resolution der Bischofskonferenz unzweifelhaft
ihre formelle Zustimmung geben werden».

Wir bemerken, dass in den vorliegenden Aktenstücken die
Bezeichnung « katholisch » und « altkatholisch » konsequent
vermieden ist und nur von Spanish and Portuguese Reformers
gesprochen wird. Bekanntlich gehört nämlich Lord Plunket der
protestantischen Richtung in der anglikanischen Kirche an, wie
denn auch der Daily Express ausdrücklich erklärt, dass nun die
spanischen Reformer «in die volle Gemeinschaft der protestantischen

Kirchen » aufgenommen werden sollen (full admission into
the fellowship of the Protestant Churches). Die Bezeichnung «katholisch»

hat in Irland keinen guten Klang.
{Der Katholik, Bern, 3. März.)



— 400 —

One read in The Illustrated Church Neivs (March 17, 1894) :
"The argument upon which the Archbishop of Dublin relies for
his right to consecrate bishops for the Reformed Churches of Spain
and Portugal is that the congregations desire episcopacy and possess
a liturgy! It is something to have an "aching void" for episcopal
government—especially when the bishops are to be chosen from
ourselves—and a Book ; but even if there were no question of
intrusion, and no question of running counter to the wise judgement
of the Lambeth Conference, it would surely seem desirable that
some reliable statistics should be produced, showing that the
Reform movement makes a healthier progress than that which is to
be achieved by any new departure that appeals to the discontented
spirits that we have always with us. Now, while Spain is ripe for
Catholic reform, as perhaps no other country ever was, the
Protestant movements make, practically speaking, no way ; and while
they have nothing in them to commend themselves to the Spanish
character they do very seriously embitter Spanish minds against
us. In this, as in the difficulty of discovering any real Protestant
life or work throughout the length and breadth of the land, any
unprejudiced and careful traveller will bear us out ; save, perhaps,
in reminding us that Wesleyan Methodism makes some sligth
headway in the industrial regions of Cataluna and Bilbao. It is to
be hoped, indeed, that the General Synod of the Irish Church will
put a strong veto upon Archbishop Plunket's proposal."

* Zum nächsten internationalen Altkatholikenkongress. —
Im «Altkath. Volksblatt» werden für den nächsten Kongress
folgende Beratungsgegenstände vorgeschlagen:

1) Ausweisung des Jesuitenordens aus allen Kulturländern und

Nichtaufnahme desselben in solchen Ländern, wo er bis jetzt
ausgeschlossen war ; daher ist der Beschluss des deutschen Reichstages

vom 1. Dezember 1893 wegen Aufhebung des Jesuitengesetzes zu

beklagen und wird hiergegen Protest erhoben.

2) Ausdehnung der altkatholischen Fakultät in Bern zu einer

internationalen, was auf dem letzten Kongresse in Luzern beschlossen

worden ist. Wahl einer Kommission unter dem Vorsitze des Herrn

Bischof Herzog zur Verwirklichung dieses Projektes.

3) Ebenso wünschenswert wie die Herstellung einer internationalen

altkatholischen Fakultät dürfte die Schaffung eines internationalen

Priesterseminars sein. Ob hierzu eines der vorhandenen
altkatholischen Seminare als Grundlage dienen kann, wozu die staatliche

Genehmigung auch noch erforderlich sein dürfte, wird als

Gegenstand der Beratung empfohlen.



— 401 —

4) Berufung von Wander- oder Missionspredigern, welche ins

den geeigneten Orten für den Fortgang der altkatholischen Sache
Propaganda machen, namentlich durch Besuche bei den richtigen
Personen, Haltung von öffentlichen Vorträgen, Errichtung neuer
Vereine und Gemeinden ; geeignete Laien werden hiezu auch
verwandt werden können.

5) Aufbringung von Geldern für altkatholische Kirchenbauten
und zur Unterstützung der altkatholischen Presse im In- und
Auslande. Zu diesem Zwecke ist den Gemeinden zu empfehlen, in allen
Kirchen nach dem jedesmaligen Gottesdienste Gelder entgegenzunehmen,

welche vierteljährlich an die Diöcesanvorstände abzuliefern
sind ; hiervon wären zwei Drittel für Kirchenbauten und ein Drittel
für die Presse zu verwenden.

6) Besprechung der socialen Frage von praktischem
Standpunkte, namentlich in betreff der Errichtung altkatholischer
Schwesternhäuser für Krankenpflege, Kinderverwahranstalten und
dergleichen, wie solche in Essen, Konstanz, Holland und anderswo
schon bestehen. Diese Häuser sollen zu einem Verbände sich zu-
sammenschliessen mit Statuten, ähnlich wie bei andern Konfessionen,,
mit Vorständen u. s. w., und soll der Verband die Rechte einer
juristischen Persönlichkeit zur Erwerbung von Vermögensgegenständen

nachsuchen.
7) Mittel zur Wiedervereinigung aller romfreien christlichen

Kirchen, wozu bereits die internationale altkatholische Zeitschrift
in Bern dient; es wird aber in derselben ein besonderer Abschnitt
dazu zu reservieren sein, um alle Wiedervereinigungsbestrebungen in
den verschiedenen Ländern zu sammeln, zu beleben und namentlich
praktische Vorschläge entgegenzunehmen.

8) Bildung einer Kommission, welche die Beschlüsse der
Kongresse auszuführen und die altkatholische Reformbewegung und
Agitation als internationale in allen geeigneten Ländern weiter zu
verbreiten hat. Es wird vorgeschlagen, die jedesmal bestehende
Kommission für die Vorbereitung der Kongresse mit diesen Funktionen
zu betrauen. Bis jetzt fasst der Kongress Beschlüsse ohne eigenes
Organ zur Ausführung. Die für die Kommission erforderlichen Mittel
werden am besten durch eine alle Jahre abzuhaltende Kollekte in
sämtlichen altkatholischen Kirchen zu beschaffen sein. (Vgl. auch
Nr. 4 dieses Artikels als geeignetes Feld für die Thätigkeit.)

9) Bei der ersten Tagung des Kongresses in Holland öffentliche

Erklärung gegen die Einführung der römisch-bischöflichen
Hierarchie in Holland im Jahre 1853 durch Papst Pius IX., wodurch
die altehrwürdige Kirche von Utrecht vergewaltigt worden ist.

10) Vortrag über altkatholische Kunstgegenstände infolge Aus-



— 402 —

Stellung derselben auf dem Kongresse. Die altkatholische Kirche
Hollands besitzt viele derselben.

* Reformation und kirchliche Tonkunst. Von Prof. Dr. Adolf
Thürlings. In der Beilage zur Allgemeinen Zeitung, 1894, Nr. 31,

32. — Der Verfasser behandelt die Hemmungen und Beeinflussungen,
welche die kirchliche Tonkunst durch das Eingreifen reformatorischer

Tendenzen im Laufe der Jahrhunderte erlitten hat. Eine nach

Regeln und Praxis der heutigen katholischen Kirche eingerichtete
Messe hat musikalisch einen sehr bunten Inhalt : « in der kurzen
Frist einer Stunde geht die Kunst zweier Jahrtausende an unserem
Ohr vorüber.» Die Reformation des 16. Jahrhunderts hat in ihrer
schärfsten Form (Zürich) den ganzen Apparat mit einemmale zum
Schweigen gebracht ; in ihren milderen Formen hat sie teils neben
den üblichen Chor- und Recitationsgesängen das kirchliche
Gemeindelied in allgemeine Aufnahme gebracht (Luther), teils jene
völlig durch Gemeindegesänge ersetzt (Strassburg). Durch mannigfache

Wechselwirkung und Weiterbildung (Strassburg-Calvin-Lob-
wasser, Wittenberg-Konstanz, Konstanz-Strassburg-Augsburg,
Konstanz-Schweiz) ist zuerst eine Ausgleichung, dann aber wieder eine

Differenzierung zwischen reformiertem und lutherischem Kirchengesang

in Praxis und Material entstanden.

Die tridentinische Reformation ist belanglos geblieben und
endete in Palestrina mit einem rückhaltlosen Siege der Kunst, der

bis in unsere Zeit durch keinerlei tiefere Reformtendenzen
durchbrochen wurde und zuletzt zu völliger Identität des Kirchenstiles
mit dem Opernstile führte. Doch ist neuerdings, erstmals durch

protestantische Anregung (Thibaut), das Eintreten einer strengern
Richtung in den katholischen Kirchengesang zu begrüssen.

Der Verfasser ist der Meinung, dass neben dem Gesang der

Gemeinde auch der Kunstgesang in der ganzen Intensität der

Wirkungen, deren er fähig ist, den Gottesdienst schmücken dürfe und

solle, was freilich nur möglich ist, wenn der Liturgie eine

selbständige Stellung neben der Predigt eingeräumt ist und sie sich

eines festen und volksmässigen Grundrisses erfreut.

* British Contributions for the Propagation of the Gospel

in Foreign Parts. — Canon Scott Robertson has published his

annual summary of British contributions to foreign missionary

work. The grand total for 1892 reaches the sum of £ 1,303^53'
which shows a falling away from the £ 1,421,509 of the preceding

year, but is still above the £ 1,301,579 of 1890. The details of the

year's total are as follows : —



— 403 —

Church of England societies £ 584,615
Joint societies of Churchmen and Nonconformists £ 204,655
Nonconformist societies in England and Wales £ 354,396
Presbyterian societies in Scotland and Ireland £ 207,327
Roman Catholic societies £ 12,160

Totals £ 1,363,153

* Census of England and Wales. — The third volume of
the 1891 "Census of England and Wales" has been recently issued,
and deals more particularly with the occupations of the people.
The Guardian of last week gives some very interesting and
instructive figures respecting what is officially termed the "clerical
profession". Its figures reveal a very remarkable advance in the
number of the clergy of the Established Church as compared with
the ministers of other denominations. During the last decade it
would seem that the number of clergy has increased by rather
more than ten per cent, and the number of Roman Catholic priests
by rather more than twenty per cent. On the other hand, the
ministers of other religious bodies have only increased by something

like three per cent.
It would appear that at the date of the Census there were

enumerated :—
Clergymen of the Established Church 24,232

(Compared with in 1881 21,663)
Roman Catholic priests 2,511

(Compared with in 1881 2,089)
Ministers and priests of other religious bodies 10,057

(Compared with in 1881 9,734)
Missionaries, Scripture-readers, and itinerant preachers-—

males 5,119
And females 4,194

(Compared with in 1881—males 2,965
And females 1,660)

It should be explained, perhaps, that the number of the clergy
of the Established Church, as given in the Clergy Lists, amounts
to some 25,750 persons, the difference of some 1,500, as shown
by the Census volume, being due to the fact, probably, that as

many of the clergy are schoolmasters they have returned themselves

as such in the Census schedules, and have been classed

accordingly.
Turning to the table of foreigners of European birth resident

in this country, we find there to have been 73 such who are
described as clergymen of the Established Church, 365 Roman Ca-

Bevue intern, de Théologie. Heft 6, 1894. 27



— 404 —

tholic priests, 149 Ministers and priests of other religious bodies,
and 121 male and female Missionaries, Scripture-readers, etc.

These persons of foreign nationality are distributed over some

twenty various countries of birth, and are gathered together by us

in the following form in order to present an interesting table of
comparison: —

Ministers Missionaries,
Clergy of Roman and Priests Scripture-
Estabd. Catholic of other Readers, etc.
Church. Priests. Religions

Bodies. Male. Fem.

Russia 6 — 51 31 4
Poland 4 — 28 27 —
Sweden 1 — 3 5 2

Norway 1 — 4 3 —
Denmark 1 —¦ 6 3 —
Holland 1 35 6 2 3

Belgium 4 82 1 — —
France n 146 6 7 3

Germany 22 60 23 17 7

Austria 2 6 3 1 —
Hungary — — 2 1 —
Switzerland 5 8 6 —¦ 1

Spain 5 — 2 — 1

Italy 4 26 2 — —
Greece 2 2 3 2 —
Roumania 1 — 2 — ¦—

Turkey 3 — I 1 —

Totals 73 365 149 100 21

* Eglise syrienne. — Deux missionnaires formés par les soins de

YInstitutum Judaicum de Leipzig, MM. de Közle et Zerweck, viennent
de partir, accompagnés de deux collaborateurs aborigènes qui evan-

géliseront spécialement les Syriens et serviront d'interprètes aux

missionnaires allemands. Un troisième ouvrier, Syrien également,

Ismail de Gulpascha, qui, avec le concours du Dr Labarée, vient

de faire imprimer à New-York l'Ancien Testament en syriaque

moderne, s'est joint également à MM. Közle et Zerweck. M. Faber,

pasteur de Tschirma et élève de Delitzsch, s'attache en ce moment

à faire reproduire et traduire en allemand l'une des magnifiques

liturgies de l'Eglise syrienne. La ctesse Finkenstein, de Potsdam,

a été chargée en même temps de traduire en allemand l'excellen

ouvrage anglais de Brown sur les chrétiens de Syrie. La creation

et le maintien de relations amicales entre l'Eglise de Syrie, si

digne d'être mieux connue et mieux appréciée en Europe, et a



— 405 —

jeune mission parmi les Mahometans de ces mêmes contrées sera

pour cette dernière d'une immense utilité. (Chrétien évangélique,
févr. 94.)

* Papalismus und Katholicismus. — Über die Herren Professoren

Dr. Beyschlag und Dr. Nippold und die altkatholische Bewegung

äussert sich die « Saturday Review » (Samstagsrundschau) in
ihrer Nummer vom 9. Dezember: « Die Altkatholikenbewegungen in
Deutschland und der Schweiz und der sich daran knüpfende
freundschaftliche Verkehr zwischen protestantischen Gelehrten und der
berühmten Gruppe katholischer Gelehrten in München und Bonn
haben die hergebrachte professorenhafte (oder auch fachmännische)
Auffassung der Reformation bereits beträchtlich modifiziert. Männer
wie Nippold und Beyschlag, die anerkanntermassen in der vordersten

Reihe stehen unter den Historikern, betrachten die lutherische
Reformation nicht mehr als einen Kampf zwischen Protestantismus
und Katholicismus, sondern sie sprechen jetzt von ihr, wenigstens
in ihrem Beginn, als von einem Kampfe zwischen Papalismus und
Katholicismus. »

* Nécrologie. — L'abbé Casimir Chevalier — qu'il ne faut
pas confondre avec l'abbé Ulysse Chevalier, le savant auteur du
«Répertoire des sources historiques du moyen âge», — né en
Indre-et-Loire en 1825, mort en décembre 1893; auteur d'études
archéologiques et historiques sur la Touraine.

— Jean Czerski, né en 1814, mort en 1894 dans la province
de Posen. Il fut, avec Jean Ronge, chef d'un mouvement de réforme
(Catholiques allemands), qui, mal dirigé, finit par se perdre dans

une sorte de rationalisme panthéiste ou déiste.

— Le professeur Fr. H. Reinhold von Frank, né à Altenburg
en 1827, mort en février 1894 à Erlangen, où il était professeur
ordinaire de théologie systématique depuis 1857. On a de lui: la

Théologie de la formule de concorde (1858—65); un Traité de la
Certitude chrétienne (1870—73), un Traité de la Vérité chrétienne
(1878—80), un Traité de la Morale chrétienne (1884); et de
nombreux articles dans la Revue du protestantisme et de l'Eglise. Il
faisait autorité comme théologien positif. M. le prof. H. Bois a
publié en 1887 une dissertation intitulée: De la Certitude
chrétienne, essai sur la théologie de Frank.

— Le professeur Augustin Grétillat, né dans le canton de
Neuchâtel en 1837, mort en janvier 1894. Il étudia la théologie
à Gcettingue, à Halle et à Tubingue, fut pasteur en 1861 à Couvet,
et en 1870 professeur de Dogmatique et de Morale à la Faculté
indépendante de Neuchâtel. Il a publié un Exposé de Théologie



— 406 —

systématique (4 vol., 1885—92), et de nombreux articles dans le
«Chrétien évangélique» et dans le «Journal religieux de la Suisse
romande ». Il a laissé le manuscrit d'un premier volume de
Morale. Il était un représentant de l'orthodoxie évangélique.

— L'historien Charles Merivale, connu surtout pour son
Histoire de l'Empire romain et son Histoire générale de Rome, ainsi

que par ses essais sur YHistoire de PEglise primitive, est mort en
décembre 1893. Après une brillante carrière universitaire à

Cambridge, il avait été nommé doyen d'Ely par M. Gladstone, en 1869.

— Le Rév. Dr William Milligan, ancien professeur de
théologie et de critique biblique à l'Université d'Aberdeen, chancelier

(clerk) et ancien modérateur de l'Eglise établie d'Ecosse, est mort
à Edimbourg, le i'i décembre 1893, dans sa 73me année. Il venait
de prendre sa retraite, après trente-trois années de professorat. Il
laisse divers ouvrages exégétiques sur les écrits de saint Jean et

des ouvrages dogmatiques sur la résurrection et sur l'ascension du

Christ. Il avait siégé dans la Compagnie qui a revisé le N. T. anglais.

— Félix-Jean Robiou, né à Rennes en 1818, mort en février

1894; professa à Strasbourg, Nancy, Paris et Rennes; fut
correspondant de l'Académie des inscriptions et belles-lettres (1882).
Ses principaux ouvrages sont: de l'influence du stoïcisme à l'époque

des Flaviens et des Antonins, 1852; — Histoire ancienne des

peuples d'Orient jusqu'aux guerres médiques, 1862; — Histoire
des Gaulois d'Orient, 1866; — Questions homériques, 1876; —
Observations critiques sur l'archéologie dite préhistorique, spécialement

en ce qui concerne la race celtique, 1879; — les Institutions
de la Grèce antique, 1882; — les Institutions de l'ancienne Rome

(avec D. Delaunay), 1885—88, 3 vol.
— A la suite de la mort récente des cardinaux Serafini, Ricci-

Parracciani et Thomas, le Sacré-Collège se trouve réduit à cinquante-
neuf cardinaux. Dans ce nombre, trente et un sont Italiens, vingt-
huit sont étrangers, répartis comme suit par nationalités : six Français,

cinq Allemands, cinq Autrichiens et Hongrois, quatre
Espagnols, deux Portugais, un Belge, un Anglais, un Irlandais, un

Australien, un Canadien, un Américain. U y a onze chapeaux

vacants.

-t«££_c-

AVIS. MM. les abonnés qui n'ont pas encore ac

leur abonnement sont priés d'en envoyer le montant le plus
tôt possible, par mandat suisse ou international, à l'adresse de

M. le professeur Michaud, Berne, rue d'Erlach, 17.


	Chronique

