Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)
Heft: 6
Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

—— 331

CORRESPONDANCES.

I A la Direction de la Revue internationale de
Théologie.

Saint-Pétersbourg, le 12/25 janvier 1894.

Monsieur le Divecteur,

Dans la lettre que M. le chanoine Meyrick vous a adressée
(N° B de la Revue, p. 138—142), il est fait mention de propo-
sitions que jaurais faites derniérement aux anciens-catholiques,
dans le sens d'une wunification ou absorption plutét que dans
celui d'une fédération, dans le sens de M. Overbeck plutdt que
dans celui des anglicans. Je vous prie, Monsieur le Directeur,
de vouloir bien insérer dans votre estimable Revue la remarque
suivante: e | |

Je n’ai fait aucune proposition & aucun ancien-catholique,
ni dans le sens de la fusion, ni dans celui de la fédération. Je
suppose qu'aucun serviteur de I'Eglise orthodoxe, quel qu'il
soit, ne se déciderait, sans y étre autorisé, a faire de sem-
blables propositions & une société ecclésiastique sur laquelle
I'Eglise a laquelle il appartient n’a pas encore émis d’opinion.

J'ai publié en allemand deux brochures. La premidre con-
tient une traduction d’articles écrits en russe et imprimés dans
le Messager ecclésiastique. J'y communique & mes coreligion-
naires mon opinion personnelle «iiber das Verhiltnis der Alt-
katholiken zur Orthodoxie». La seconde, qui est aussi une
traduction du russe, est la réponse, parue dans ce méme jour-
nal, a des objections dirigées contre la premitre par un tres
vénérable ecclésiastique anglo-américain. Ces deux brochures,
dont j'ai cru devoir communiquer le contenu aux anciens-
catholiques, ne renferment aucune proposition.



— 332 —

Le discours que j'ai prononcé en allemand a 1'église du
Sauveur, au Congreés de Lucerne, ne contient non plus aucune
proposition.

Le trés honorable chanoine Meyrick parle, dans sa lettre,
des bons souvenirs qu’il a bien voulu conserver & mon égard
depuis la Conférence de Bonn. Je le constate avec plaisir; et
si jamais ces lignes lui tombent sous les yeux, je désire qu’elles
lui prouvent que ses sentiments généreux correspondent 2 l'es-
time que je lui porte, et que de mon co6té je garde aussi de lui
les meilleurs souvenirs, souvenirs qui resteront gravés dans
mon coeur.

Veuillez agréer l'assurance de 1'estime et du dévouement

que vous porte
Parchiprétre JANYSCHEW.

II. Quelques Considérations du Général Kiréeff sur
| la réponse de M. le chanoine Meyrick.

Monsienr le Divecteur de la Revue internationale de Théologie,
- Je viens de lire, avec la plus grande attention, lintéres-
sante lettre que vous adresse mon ami le chanoine Fred. Meyrick
(N° 5 de la Revue, 1894: “A reply to General Kireeff”). Avant
' d’entrer dans le fond méme de la question et de vous présenter
les quelques objections que je crois devoir lui faire, je tiens &
dire un mot sur sa facon de polémiser. Il est impossible de
polémiser plus objectivement et plus courtoisement; et si nous
ne parvenons pas & nous entendre, cela ne pourra étre que
parce que les points de départ de nos raisonnements sont tf'OP‘
éloignés les uns des autres, et que nos manidres d’appréciel
les conditions de la vie de I'Eglise sont trop différentes.
C'est donc sur ce point qu'il faut tacher de s'entendre.

Quel est le but commun que nous voulons atteindre, €€
but qui nous est si cher? Clest la réunion des Eglises, la éi
)

constitution de 1'Eglise primitive, indivise et universelle-. .
qu'était cette Eglise? et, avant tout, quelles étaient ses limites
chronologiques? C'est une question qui, en principe, €il these
générale, se résout facilement: c'est 'Eglise une, sainté, o
ciliaire et apostolique des huit premiers siecles, cette Eglise



- g

« universelle », dont descendent plus ou moins directement les
autres Eglises chrétiennes. -

I’autorité de cette Eglise indivise et universelle ne saurait,
A n'importe quelle époque de son histoire, étre soumise au
moindre doute. Ce qu'elle dit et ordonne (il ne s'agit ici que
de la doctrine dogmatique), est toujours et absolument obliga-
toire. Toute opposition & cet enseignement serait hérétique,
illégale, et, comme disent les Anglais, ‘“undefensible”. Pendant
toute son existence, cette Eglise universelle, orientalo-occiden-
tale, se considérait nécessairement comme une et tdentique a
elle-méme. Personne, par conséquent, n'aurait le droit de lui
dire: «Vous n’étes vraie et votre enseignement n’est vrai que
jusqu’a telle date, a telle ou telle époque, & tel concile; plus
tard il me parait faux et je le rejette; j'accepte ce que vous
affirmez 2a telle époque, et je rejette ce que vous affirmez a
telle autre!» Parler ainsi serait entrer dans la voie d'un sub-
jectivisme tout personnel, qui, par son essence méme, n’aurait
pas de limites et ne saurait, en aucun cas, servir de base pour
la réunion des Eglises. Il faut donc admettre [’ensemble de
I’enseignement dogmatique de l'ancienne Eglise universelle et
I'envisager comme un criterium infaillible dans nos recherches.

Ceci admis, voyons sous quel aspect se présentera la
question dont il s'agit dans ma discussion avec 1’honorable
M. Meyrick. Nous la comprenons, parait-il, tres différemment.
Moi, je demande la reconstitution de I’ancienne Eglise univer-
selle, indivise, composée d'Eglises particulidres autocéphales et
professant une doctrine dogmatique ume (in necessariis unitas),
tout en ¢tant parfaitement libres: 1° libres dans leurs opinions
theéologiques (% dubiis libertas), qui toutefois ne doivent pas
&tre contraires au dogme; 2° libres dans leur organisation,
pourvu qu'elle maintienne les trois degrés du sacerdoce; 3° libres
dans leurs rites extérieurs. M. Meyrick parait trouver dans ce
plan l'idée d'une absorption dans “the system of the Eastern
Church”. 1l donne la préférence a une fédération. Une « fédé-
ration»! J'y consens; mais il faudrait s’entendre sur les termes.
Ce que j'ai en vue est aussi une fédération, et je me demande
pourquoi et en quoi la mienne peut paraitre inacceptable 2
mon honorable antagoniste. Il est probable qu'il voudrait don-
ner a cette fédération un cadre plus large que le mien; mais
quelles peuvent étre les limites de cette «largeur»? Je réponds



=g

expressément: lemseignement dogmatique de Iancienne Eglise
unirverselle, fout cet enseignement et »ien que cet enseignement.
Aucune Eglise n’a le droit d'enseigner autrement ou autre
chose; et toutes les Eglises qui se trouveraient dans ces con-
ditions (je suppose leurs hiérarchies valides) seraient membres
de cette fédération, qui me parait étre la vraie et qui serait la
reconstitution de I'Eglise des huit premiers siecles.

M. le chanoine Meyrick peut m’arréter en me disant que
cette doctrine de I'Eglise ancienne est, pour certaines questions,
assez difficile 4 constater. Je le veux bien, il y aura des ques-
tions de litige; mais cela n'infirme pas le primcipe que je pose;
d’ailleurs les questions nécessaires (mecessaria) sont résolues,
et s'il se produisait des questions douteuses, on pourrait les
mettre a 1'étude.’) Evidemment, d’aussi importantes questions
ne sauraient étre résolues du jour au lendemain; on ne peut
pas réparer en un quart de siecle le mal qu'a fait Rome pen-
dant tout un millenium, mais, si nous nous entendons sur le
chemin a suivre, nous arriverons sirement au but que nous
voulons atteindre, et il me semble que nous sommes sur le
bon chemin. Dans ce qui a été dit et fait jusqu'ici, dans c€
qui a été écrit dans notre Revwue, nous sommes restés fideles
(généralement) & deux principes absolument vrais: s’en tenir
au «quod semper, quod ubique, quod ab omnibus creditum est»,
et ne pas confondre le dogme avec 'opinion théologique. II
me semble que ces deux principes ont été posés et développes,
dans la Revwue, d'une fagon qui ne laisse rien a désirer. Or,
avec ces deux points de départ, nous ne risquons pas de
chavirer ou de faire fausse route dans notre lointain voyage.
Il me parait impossible que M. Meyrick n’accepte pas CeS
mémes points de départ, ces mémes bases; s'il ne le fait pas,
il arrive a une impasse ot il sera forcé de faire des conces-
sions & tous ceux qui prennent pour criterium de la vérlFe
religieuse leur sentiment subjectif. En effet, sur quoi se baseral?-
il pour écarter de sa fédération les ultra-protestants, les Soct-
niens, les Freres Moraves, les Unitaires, etc. etc.? Je me Pel‘"
mets de croire, salva revereniia, que sa fédération ressembkf ait
bien plus au congres théologique de Chicago qu'a l'ancienné

Eglise indivisée. Ce que je dis la n'est certainement pas poE

h
: s ; : -rain neutre, O
1) Et cela, dans notre Rewue internationale, qui serait un terrall B==o

viendraient se dérouler ces proces amicaux,



— 335 —

faire de lironie, elle serait fort mal placée dans notre dis-
cussion; si je cite Chicago, c’est pour nommer une réunion qui,
tout en étant sans doute parfaitement respectable, est en dehors
de toutes les traditions chrétiennes de l'ancien temps.

Le projet de mon ami le D* Overbeck est, je crois, soumis
par M. le Chanoine & une critique qui n’est pas juste. De quoi
S'agissait-il en effet? Certainement de toute autre chose que
de ‘“to supplant all Occidental Churches, reformed and not
reformed, and to constitute, with the Oriental Church proper
the whole of the Church Catholic”. Cette idée est plus ample-
ment développée a 1'alinéa suivant (p. 139). Il me semble que
ce qui fait que M. Meyrick critique cet ordre d’idées, c’est
qu’il leur préte un caractére qu'elles n'ont pas. Il suppose que
nous demandons a toutes les Eglises du monde qu’elles de-
viennent membres du “system of the Eastern Church’”, qu’'elles
y soient absorbées,; or, je le répéte, nous n'y songeons pas.
Ce a quoi nous tendons, comme je le dis plus haut, c'est de
voir le rétablissement intégral de l'ancienne Eglise des huit
premiers siécles. Nous ne disons & personne: Vemes a wnous.
Nous disons, au contraire: Allons tous & Uancienne Eglise
universelle. La différence est, il me semble, considérable! Nous,
orthodoxes orientaux, nous ne contestons & personne le droit
de nous répliquer: «Mais vous-mémes, qui parlez de retour
vers lenseignement de l'ancienne Eglise, vous avez modifié
son enseignement dans tel ou tel dogme.» Soit, et si cela nous
€tait prouvé, nous n'aurions pas hésité 2 demander la réforme
de cette erreur. Qu'on nous lindique et qu'on nous la prouve.

M. Meyrick (p. 140) voudrait conserver intactes toutes les
Eglises actuelles avec leurs enseignements actuels et en faire
une fédération; autrement, dit-il, «le monde serait de nouveau
jeté dans la nécessité de choisir entre Hildebrand, Photius,
Cranmer, Luther et Calvin», c’est-a-dire entre les enseignements
des Eglises qu'ils représentent. Mais si ces Eglises existent
avec leurs enseignements dogmatiques différents, si actuelle-
ment nous possédons ces différentes Eglises, c’est précisément
parce que l'unité dogmatique s’est perdue. Mais figurons-nous
que cette ancienne Eglise soit rétablie partout, dans ses an-
ciennes dimensions, dans sa splendeur et avec toute sa doc-
trine; il n'y aurait plus, certainement, d'Eglise anglicane ou
d’Eglise presbytérienne; elles seraient foutes absorbées. Mais



— 336 —

il n'y aurait plus, non plus, d'Eglise gréco-russe ou d'Eglise
latine; du moins ces termes n’auraient qu'une signification
géographique, car elles aussi auraient été absorbées, aux mémes
conditions et dans les mémes termes. Mais en quoi, je le
demande, cet ordre de choses pourrait-il déplaire & un anglican,
ou a un gréco-russe, ou & un ancien-catholique? Tous rentre-
raient dans le systéme de l'ancienne Eglise universelle.

Je me permettrai, vis-a-vis de mon antagoniste, un argu-
ment «ad hominem»: Quelle était I'Eglise qui existait en
Angleterre & 1'époque de St-Augustin et du pape Grégoire le
Grand? Je crois que la réponse ne saurait étre douteuse:
c’était I'Eglise cecuménique orthodoxe d’Occident, qui formait
un tout avec 1'Eglise orthodoxe d'Orient, c'est-a-dire 1'Eglise
universelle (il n'y en avait pas d’autre). M. Meyrick peut-il
trouver des défauts dans son enseignement dogmatique? Cer-
tainement non. Eh bien, si I'Angleterre pouvait revenir & cette
Eglise, quelle raison M. Meyrick aurait-il de s’en plaindre?
Je n’en vois aucune. Pourrait-il dire que I’'Eglise de son pays
a été «absorbed into the system of the Universal Church?»
Clest précisément 13, a ceffe absorption, que nous voulons ¢n
venir, et il me parait impossible que M. Meyrick soit mécon-
tent de cette perspective. Si c'est le cas, il doit y avoir entre
nous un malentendu; je me serais sans doute bien mal‘er
primé! Ne dit-il pas lui-méme qu'il veut l'union de ceux qu
sont «sound in the Faith», dont la foi est saine (p. 140)? Par-
faitement! Mais comment juger de la «soundness» de cett-e
foi, sinon en la comparant a la foi de 'ancienne Eglise? A._gn‘
autrement, serait ouvrir, & deux battants, la porte au subJE_C-
tivisme arbitraire, ce qui nous menerait beaucoup plus loin
que ne voudrait 'admettre M. Meyrick lui-méme. L’honorable
chanoine dit que, dans ces conditions, l'idée de la fé
(dans le sens qu'il indique) aurait disparu; que le monde de-
viendrait plus pauvre par la perte de cette idée (poorer by Fh"e
loss of that idea), et qu'il serait de nouveau obligé de CI}OISH
entre les différentes communions actuelles ¥). Mais cest Ju,Stet'__
ment le contraire qui arriverait. Ce & quoi nous tendons, Cf;S
précisément l'abolition de la désunion, le 1*éta.b11'ss.emﬁ’f,lt ’tz
Punion réelle, le «status quo ante bellum», c'est-a-dire EE

: 10D
3 : e : : : autant de T o
1) 1l en cite cing, mais il aurait pu en citer dix avec tout .

dération -



— 337 —
de la sainte Eglise universelle (catholique). Il n'y aurait donc
aucun choix a faire, car le dogme serait .

Ce qui nous divise actuellement, c'est le dogme. Tel est
le cas entre Rome d'une part, et, d'autre part, les anciens-
catholiques et nous (orthodoxes orientaux). Si Rome, per im-
possibile, voulait abjurer ses quatre principales erreurs dog-
matiques et revenir au dogme ancien, nous (de méme que les
anciens-catholiques) n'aurions aucune raison pour ne pas ré-
tablir les rapports qui existaient autrefois entre nous et Rome.
Si, comme le dit M. Meyrick, le monde était privé de I'idée de
la fédération, s'il en était «appauvri (poorer)», il serait en-
richi d’'une idée bien autrement grande, d'un fait immense: la
reconstruction de I'Eglise universelle!

Je ne vois pas bien pourquoi M. Meyrick tient tant & son
idée de fédération et s’oppose a l'idée d'union. Est-ce pour con-
server & 1'Eglise anglicane son awufonomie plus complete? Mais
personne ne la lui contesterait dans I'Eglise universelle re-
~ constituée! Quel autre droit voudrait-il posséder ? Je n'en vois
absolument aucun. Serait-ce le droit & l'erreur? Mais ce n'’est
certes pas l'honorable chanoine quile demanderait, lui qui est
si bon théologien!

Avant d'entrer dans des questions de détail (les Trente-
neuf Articles et le filiogue dont parle M. Meyrick), je dois lui
demander si nous nous entendons sur notre point de départ,
s'il veut, owZ ou wmon, considérer Ienseignement dogmatique
de I'Eglise indivisée comme obligatoire pour tout chrétien, 2
lexclusion de tout enseignement contraire. Si clest le cas,
nous pourrions, il me semble, nous entendre bien vite; si non,
une discussion ultérieure n'aurait plus qu'un intérét académique.

Je ne dir_ai que quelques mots du filiogue et des Trente-
neuf Articles. M. Meyrick propose d'élaguer le Jilioque du
‘Symbole de Nicée-Constantinople, mais de le garder dans le
symbole athanasien et dans la Litanie (p. 141). Ce moyen
terme me parait bien peu acceptable. Nous savons bien qu’au-
cun Occidental éclairé n’entend par le terme Jiliogue une dua-
l1t§ dans la sowrce ou le primcipe du Saint-Esprit; nous con-
naissons l'histoire de cette doctrine; nous admettons de plus
que chaque chrétien a le droit d’avoir son opinion privée sur
le-s rapports entre le fait de la mission du Saint-Esprit par le
FIIS,. et la nature du Fils (opinion limitée de facon a ne pasl



— 338 —

servir de base & une erreur dogmatique). Cette facon de voir
dont se contentait ’Occident (par exemple, les papes Léon III,
Jean VIII), serait acceptable pour tout chrétien occidental.
Cela étant, je ne peux pas bien comprendre la portée de la
proposition de M. le chanoine. Il me demande si nos «sSus-
ceplibilités » seraient satisfaites, dans le cas ol le filioque serait
rayé du symbole de Nicée-Constantinople. Peut-on poser la
question d'une telle facon? Peut-on parler de susceptibilités
dans une question de ce genre? On dirait vraiment qu'il s’agit
entre nous d'une conférence diplomatique! Si les anglicans
arrivent & la conclusion que le filioque n’existait pas dans l'en-
seignement dogmatique de 'Eglise cecuménique indivise, qu'il
a été introduit illégalement dans le symbole de Nicée-Constan-
tinople et qu'il doit en étre éliminé, il doit aussi étre éli-
miné et du symbole athanasien et de la Litanie. Si, au con-
traire, les théologiens anglicans trouvent que le filioque faisait
partie du dogme ancien, ils ne peuvent pas consentir a c€
qu'on 'écarte en général; on doit le conserver partout a titre
de dogme. M. Meyrick dit que I'Eglise anglicane peut écarter
le filiogue, si elle voit que de cet acte peut surgir un bénéfice
correspondant (any adequate benefit will arise from it)! Je
ne comprends pas ce que veut dire I’honorable chanoine. Quel
bénéfice peut-on attendre de la reconstitution d'une vérité dog-
matique, d'un acte de justice? Aucun, je suppose; aucun autre
du moins que celui d'une possibilité plus grande pour la re-
constitution de I'Eglise indivise. Rechercher un autre genre
de «bénéfice» serait retomber dans les errements des conciles
de Lyon et de Florence, ce serait faire de la diplomatie.ou un
traité de commerce, et certainement la bénédiction divine n€
serait pas avec nous!

Je passe a la seconde question, aux Trente-neuf Ar
Ici encore nous voyons paraitre le méme genre d'idées chez
mon honorable antagoniste. Il nous soupgonnait d'étre sus(.?epj
tibles, maintenant il nous soupgonne d’étre orgueillei?X) vl
il suppose que nous attendons que les anglicans viennent a
nous, chapeau bas, faire amende honorable de leurs e_rrements'- l
(to apologize, cap in hand). Cette supposition 1nous étonﬂeé
pour la faire, il faut que M. Meyrick nous suppose fortemef_lr
entachés de romanisme. Non, nous ne tenons nullement ﬁ_:f;;
qui que ce soit faire un pelerinage & Canossa, qué €€ S0l

ticles.



= =339 —

Toscane ou en Orient! Nous ne voulons I'humiliation de per-
sonne! ' ' '

Tres peu théologien moi-méme, je n'entreprendrai pas la
critique des Trente-neuf Articles; je me bornerai & quelques
mots. M. Meyrick appelle ces articles un document qui «s’éleva
(which arose)», griace a certaines circonstances spéciales dans
lesquelles se trouvait I'Eglise anglicane du XVI™® siecle, et
qu'’il est fort difficile (can hardly) de juger ce document sans con-
naitre ces civconstances. Je le veux bien; mais n'est-ce pas 14 une
manidre peu usitée de poser une thése dogmatique? Le dogme
peut-il dépendre de circonstances temporaires et humaines,
quelles qu'elles soient? 71 est divin, absolu, ou il w'est pas. 1l
existe parce que le Sauveur l'a enseigné a son Eglise, qui I'a
conservé et transmis. Il n'est question ici que de I'Eglise uni-
verselle: car aucune Eglise particuliere, quelque importante
qu’elle soit, ne peut donner & sa doctrine le caracteére du dogme,
a moins qu’il ne soit reconnu comme tel par le reste de la
chrétienté. M. le chanoine Meyrick ne me contredira certaine-
ment pas sur ce point. Or, cela étant, voyons oll en est la
question des Trente-neuf Articles. M. Meyrick reconnait qu'ils
sont un document qui a sa raison d'étre dans des circonstances
particulieres et locales, qui, parait-il, durent encore (la chose
m’a €té confirmée par un grand personnage appartenant 2
I'Eglise anglicane); mais, sitel est le cas, si c’est un enseigne-
ment de.ce genre, il ne serait qu'une opinion facultative, que
les prétres anglicans ne devraient pas étre obligés de recon-
naitre comme obligatoire et de confirmer par leur signature
a leur ordination. Cela serait, il me semble, d'autant plus juste
et plus pratique, que, si je ne me trompe, ces articles sont
jugés tres différemment par les ecclésiastiques anglicans eux-
mémes, dont bon nombre, je crois, seraient enchantés de les
voir disparaitre de ’enseignement officiel.

La trés haute opinion que j'ai des ecclésmsthues anglicans
.(tant au point de vue de leur science que de leur caractere)
ne m'a pas empéché d’étre parfois frappé de la trés grande
divergence qui existe dans leurs vues sur des questions trés
s€rieuses. Je ne crois pas que cet état de choses satisfasse
les anglicans eux-mémes. A l'appui de mon idée, je me per-

mettrai de citer quelques mots prononcés par le D* Ryle, évéque
de Liverpool:

Revue intern. de Théologie. Heft 6, 1894, 23



e

« The gulph between opposing schools of thought seemed
wider and deeper. An immense number of laymen could not,
or would not see that our unhappy divisions were almost en-
tirely from discordant opinions about the Lords supper. He
could supply sorrowful proofs that our divisions were real.
One section of the clergy maintained that the Lords supper
was a sacrifice; another, that it should be called a sacrament,
another that the table was an altar, another that it was the
holy table; another, that the minister, at that supper, was a
sacrificing priest, and another, that he was only an officiating
presbyter. There were also differences of opinions as to when
the Lords supper should be administered, how it should be
received, and as to the real objective presence of Christs body
and bloodin the bread and wine.» Clest-a-dire: «Le gouffre
entre les écoles d’idées opposées paraissait plus large et plus
profond. Un nombre immense de laiques ne voulaient pas ou
ne pouvaient pas voir que nos malheureuses divisions venaient
presque entierement des opinions discordantes sur la Sainte
Cene du Seigneur. Ils pouvaient offrir de tristes preuves de
la réalité de nos divisions: une partie du clergé prétendait
que la Sainte Ceéne était un sacrifice, une autre qu'elle devait
étre appelée un sacrement; une autre que la table était un autel,
une autre que c'était la Table Sainte; une autre que le mi-
nistre de la Ceéne était un prétre (priest) sacrifiant, et une
autre quil était seulement un prétre (presbyfer) officiant. I1 ¥
avait aussi des différences d’opinions sur le temps (when, quand)
ott I'on devait administrer la Sainte Cene, sur la maniere dont
elle devait étre recue, et sur la présence réelle et objective
du corps et du sang dans le pain et le vin. »

Je me suis permis de citer ces lignes comme exemple de
I'état d'un esprit qui n’est pas en harmonie avec lui-méme, qul
n'est pas content de lui-méme (not at ease with itself), comme le
dit Augustin Birrel, a qui jemprunte ce passage. Ne vous
semble-t-il pas que cet état de choses (et Monseigneur de Liver-
pool n'est pas seul a étre uwmeasy, inquiet) rende difficile .
entente, qui doit pourtant exister au fond de la fédération 1n-
diquée comme désirable par M. Meyrick? Et notez que _195-
divergences que cite I'éveque ne sont pas les seules; quil ¥
en a d’autres, bien plus grandes, qui se rapportent & la com-
préhension de l'idée méme de I'Eglise, de son autorité et de



= A

son essence. Tout cela trouve peut-étre sa raison d’étre dans
les circonstances spéciales dans lesquelles était placée I'Eglise
“anglicane au XVI®® siecle; mais je me permets de supposer
que ces «circonstances» ont imprimé a la doctrine anglicane
un cachet tout protestant. On pourra me répondre, il est vrai,

que cet état de choses peut changer. — Oui, mais dans quel
sens? 7That is the question! Je ne veux pas citer le commen-
cement de la terrible phrase de Hamlet ... Mais si un évéque

anglican est /mqguiet, ne nous est-il pas permis, & nous qui n’ap-
partenons pas & langlicanisme, d'étre circomspects et méme
quelque peu scepiliques? :

C'est ainsi que se présente cette question au point de vue
général. M. Meyrick affirme que, expliqués au point de vue
ol se place, par exemple, 'archevéque Laurence Bampton ou
I’éveque Harold Brown, ces articles ne contiennent rien qui ne
soit ancien, ou mon-catholique, ou non-orthodoxe (which is un-
primitive, un-catholic, or un-orthodox). Clest catégorique. Il
me - semble pourtant (je puis me tromper) que quelques-uns
de ces articles se ressentent fortement de l'influence calviniste,
par exemple, l'article VI, qui affirme que la Sainte Ecriture
senle suffit pour le salut; larticle XI, qui affirme que la foi
seule suffit pour la justification; larticle XVII, sur la prédes-
tination, etc. .. . ‘

Mais c’est une question que je ne toucherai pas pour le
moment. Dans cette réponse je tenais seulement & exposer a
mon honorable antagoniste la différence de nos points de vue
sur le but méme qu'il s'agit d'atteindre; différence qui, je le
crains bien, porte, non pas sur les détails de la question, mais
sur le fond méme. Pour le moment, il ne me reste plus qu'a
le remercier de son objectivité et de sa courtoise franchise.

Chatean de Pavlovsk, le 1/13 janvier 1893.7

A. KIREEFF,




	Correspondances

