
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 6

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


331 —

CORRESPONDANCES.

I. A la Direction de la Revue internationale de

Théologie.

Saint-Pétersbourg, le 12/25 janvier 1894.

Monsieur le Directeur,
Dans la lettre que M. le chanoine Meyrick vous a adressée

(N° 5 de la Revue, p. 138—142), il est fait mention de propositions

que j'aurais faites dernièrement aux anciens-catholiques,-
dans le sens d'une unification ou absorption plutôt que dans

celui d'une fédération, dans le sens de M. Overbeck plutôt que
dans celui des anglicans. Je vous prie, Monsieur le Directeur,
de vouloir bien insérer dans votre estimable Revue la remarque
suivante :

Je n'ai fait aucune proposition à aucun ancien-catholique,
ni dans le sens de la fusion, ni dans celui de la fédération. Je
suppose qu'aucun serviteur de l'Eglise orthodoxe, quel qu'il
soit, ne se déciderait, sans y être autorisé, à faire de
semblables propositions à une société ecclésiastique sur laquelle
l'Eglise à laquelle il appartient n'a pas encore émis d'opinion.

J'ai publié en allemand deux brochures. La première
contient une traduction d'articles écrits en russe et imprimés dans
le Messager ecclésiastique. J'y communique à mes coreligionnaires

mon opinion personnelle «über das Verhältnis der
Altkatholiken zur Orthodoxie». La seconde, qui est aussi une
traduction du russe, est la réponse, parue dans ce même journal,

à des objections dirigées contre la première par un très
vénérable ecclésiastique anglo-américain. Ces deux brochures,
dont j'ai cru devoir communiquer le contenu aux anciens-
catholiques, ne renferment aucune proposition.



— 332 —

Le discours que j'ai prononcé en allemand à l'église du

Sauveur, au Congrès de Lucerne, ne contient non plus aucune
proposition.

Le très honorable chanoine Meyrick parle, dans sa lettre,
des bons souvenirs qu'il a bien voulu conserver à mon égard
depuis la Conférence de Bonn. Je le constate avec plaisir; et

si jamais ces lignes lui tombent sous les yeux, je désire qu'elles
lui prouvent que ses sentiments généreux correspondent à
l'estime que je lui porte, et que de mon côté je garde aussi de lui
les meilleurs souvenirs, souvenirs qui resteront gravés dans

mon cœur.
Veuillez agréer l'assurance de l'estime et du dévouement

que vous porte
l'archiprêtre Janyschew.

II. Quelques Considérations du Général Kiréeff sur

la réponse de M. le chanoine Meyrick.

Monsieur le Directeur de la Revue internationale de Théologie,

Je viens de lire, avec la plus grande attention, l'intéressante

lettre que vous adresse mon ami le chanoine Fred. Meyrick

(N° 5 de la Revue, 1894: "A reply to General Kiréeff"). Avant

d'entrer dans le fond même de la question et de vous présenter
les quelques objections que je crois devoir lui faire, je tiens à

dire un mot sur sa façon de polémiser. Il est impossible de

polémiser plus objectivement et plus courtoisement ; et si nous

ne parvenons pas à nous entendre, cela ne pourra être que

parce que les points de départ de nos raisonnements sont trop

éloignés les uns des autres, et que nos manières d'apprécier

les conditions de la vie de l'Eglise sont trop différentes.

C'est donc sur ce point qu'il faut tâcher de s'entendre.

Quel est le but commun que nous voulons atteindre, c

but qui nous est si cher? C'est la réunion des Eglises, la

reconstitution de l'Eglise primitive, indivise et universelle-
^

i

qu'était cette Eglise? et, avant tout, quelles étaient ses hontes

chronologiques? C'est une question qui, en principe, en thèse

générale, se résout facilement: c'est l'Eglise une, sainte, con

ciliaire et apostolique des huit premiers siècles, cette ag



— 333 —

«universelle», dont descendent plus ou moins directement les

autres Eglises chrétiennes.
L'autorité de cette Eglise indivise et universelle ne saurait,

à n'importe quelle époque de son histoire, être soumise au
moindre doute. Ce qu'elle dit et ordonne (il ne s'agit ici que
de la doctrine dogmatique), est toujours et absolument obligatoire.

Toute opposition à cet enseignement serait hérétique,
illégale, et, comme disent les Anglais, "undefensible". Pendant
toute son existence, cette Eglise universelle, orientalo-occiden-
tale, se considérait nécessairement comme une et identique à
elle-même. Personne, par conséquent, n'aurait le droit de lui
dire: «Vous n'êtes vraie et votre enseignement n'est vrai que
jusqu'à telle date, à telle ou telle époque, à tel concile; plus
tard il me paraît faux et je le rejette; j'accepte ce que vous
affirmez à telle époque, et je rejette ce que vous affirmez à

telle autre » Parler ainsi serait entrer dans la voie d'un sub-

jectivisme tout personnel, qui, par son essence même, n'aurait
pas de limites et ne saurait, en aucun cas, servir de base pour
la réunion des Eglises. Il faut donc admettre l'ensemble de

l'enseignement dogmatique de l'ancienne Eglise universelle et
l'envisager comme un criterium infaillible dans nos recherches.

Ceci admis, voyons sous quel aspect se présentera la
question dont il s'agit dans ma discussion avec l'honorable
M. Meyrick. Nous la comprenons, paraît-il, très différemment.
Moi, je demande la reconstitution de l'ancienne Eglise universelle,

indivise, composée d'Eglises particulières autocéphales et
professant une doctrine dogmatique une (in necessariis unitas),
tout en étant parfaitement libres : 1° libres dans leurs opinions
théologiques (in dubiis libertas), qui toutefois ne doivent pas
être contraires au dogme; 2° libres dans leur organisation,
pourvu qu'elle maintienne les trois degrés du sacerdoce; 3° libres
dans leurs rites extérieurs. M. Meyrick paraît trouver dans ce
plan l'idée d'une absorption dans "the system of the Eastern
Church". Il donne la préférence à une fédération. Une «
fédération» J'y consens; mais il faudrait s'entendre sur les termes.
Ce que j'ai en vue est aussi une fédération, et je me demande
pourquoi et en quoi la mienne peut paraître inacceptable à
mon honorable antagoniste. Il est probable qu'il voudrait donner

à cette fédération un cadre plus large que le mien; mais
quelles peuvent être les limites de cette «largeur»? Je réponds



— 334 —

expressément: l'enseignement dogmatique de l'ancienne Eglise
universelle, tout cet enseignement et rien que cet enseignement.
Aucune Eglise n'a le droit d'enseigner autrement ou autre
chose ; et toutes les Eglises qui se trouveraient dans ces
conditions (je suppose leurs hiérarchies valides) seraient membres
de cette fédération, qui me paraît être la vraie et qui serait la
reconstitution de l'Eglise des huit premiers siècles.

M. le chanoine Meyrick peut m'arrêter en me disant que
cette doctrine de l'Eglise ancienne est, pour certaines questions,
assez difficile à constater. Je le veux bien, il y aura des
questions de litige ; mais cela n'infirme pas le principe que je pose ;.

d'ailleurs les questions nécessaires (necessaria) sont résolues,
et s'il se produisait des questions douteuses, on pourrait les

mettre à l'étude.1) Evidemment, d'aussi importantes questions
ne sauraient être résolues du jour au lendemain; on ne peut

pas réparer en un quart de siècle le mal qu'a fait Rome
pendant tout un millenium, mais, si nous nous entendons sur le

chemin à suivre, nous arriverons sûrement au but que nous

voulons atteindre, et il me semble que nous sommes sur le

bon chemin. Dans ce qui a été dit et fait jusqu'ici, dans ce

qui a été écrit dans notre Revue, nous sommes restés fidèles

(généralement) à deux principes absolument vrais: s'en tenir

au «quod semper, quod ubique, quod ab omnibus creditum est»,

et ne pas confondre le dogme avec l'opinion théologique. H

me semble que ces deux principes ont été posés et développés,

dans la Revue, d'une façon qui ne laisse rien à désirer. Or,

avec ces deux points de départ, nous ne risquons pas de

chavirer ou de faire fausse route dans notre lointain voyage.

Il me paraît impossible que M. Meyrick n'accepte pas ces

mêmes points de départ, ces mêmes bases ; s'il ne le fait pas,

il arrive à une impasse où il sera forcé de faire des concessions

à tous ceux qui prennent pour criterium de la vente

religieuse leur sentiment subjectif. En effet, sur quoi se baserait-

il pour écarter de sa fédération les ultra-protestants, les Soci-

niens, les Frères Moraves, les Unitaires, etc. etc.? Je me

pelmets de croire, salva reverentia, que sa fédération ressemblerait

bien plus au congrès théologique de Chicago qu'à l'ancienne

Eglise indivisée. Ce que je dis là n'est certainement pas pour

') Et cela, dans notre Revue internationale, qui serait un terrain neu re,

viendraient se dérouler ces procès amicaux.



— 335 —

faire de l'ironie, elle serait fort mal placée dans notre
discussion; si je cite Chicago, c'est pour nommer une réunion qui,
tout en étant sans doute parfaitement respectable, est en dehors
de toutes les traditions chrétiennes de l'ancien temps.

Le projet de mon ami le Dr Overbeck est, je crois, soumis

par M. le Chanoine à une critique qui n'est pas juste. De quoi
s'agissait-il en effet? Certainement de toute autre chose que
de "to supplant all Occidental Churches, reformed and not
reformed, and to constitute, with the Oriental Church proper
the whole of the Church Catholic". Cette idée est plus amplement

développée à l'alinéa suivant (p. 139). Il me semble que
ce qui fait que M. Meyrick critique cet ordre d'idées, c'est
qu'il leur prête un caractère qu'elles n'ont pas. Il suppose que
nous demandons à toutes les Eglises du monde qu'elles
deviennent membres du "system of the Eastern Church", qu'elles
y soient absorbées; or, je le répète, nous n'y songeons pas.
Ce à quoi nous tendons, comme je le dis plus haut, c'est de

voir le rétablissement intégral de l'ancienne Eglise des huit
premiers siècles. Nous ne disons à personne : Venes à nous.
Nous disons, au contraire : Allons tous à l'ancienne Eglise
universelle. La différence est, il me semble, considérable Nous,
orthodoxes orientaux, nous ne contestons à personne le droit
de nous répliquer : « Mais vous-mêmes, qui parlez de retour
vers l'enseignement de l'ancienne Eglise, vous avez modifié
son enseignement dans tel ou tel dogme. » Soit, et si cela nous
était prouvé, nous n'aurions pas hésité à demander la réforme
de cette erreur. Qu'on nous l'indique et qu'on nous la prouve.

M. Meyrick (p. 140) voudrait conserver intactes toutes les
Eglises actuelles avec leurs enseignements actuels et en faire
une fédération ; autrement, dit-il, « le monde serait de nouveau
jeté dans la nécessité de choisir entre Hildebrand, Photius,
Cranmer, Luther et Calvin», c'est-à-dire entre les enseignements
des Eglises qu'ils représentent. Mais si ces Eglises existent
avec leurs enseignements dogmatiques différents, si actuellement

nous possédons ces différentes Eglises, c'est précisément
parce que l'unité dogmatique s'est perdue. Mais figurons-nous
que cette ancienne Eglise soit rétablie partout, dans ses
anciennes dimensions, dans sa splendeur et avec toute sa
doctrine; il n'y aurait plus, certainement, d'Eglise anglicane ou
d'Eglise presbytérienne; elles seraient toutes absorbées. Mais



— 336 —

il n'y aurait plus, non plus, d'Eglise gréco-russe ou d'Eglise
latine; du moins ces termes n'auraient qu'une signification
géographique, car elles aussi auraient été absorbées, aux mêmes
conditions et dans les mêmes termes. Mais en quoi, je le
demande, cet ordre de choses pourrait-il déplaire à un anglican,
ou à un gréco-russe, ou à un ancien-catholique? Tous rentreraient

dans le système de l'ancienne Eglise universelle.

Je me permettrai, vis-à-vis de mon antagoniste, un
argument « ad hominem » : Quelle était l'Eglise qui existait en

Angleterre à l'époque de St-Augustin et du pape Grégoire le

Grand? Je crois que la réponse ne saurait être douteuse:
c'était l'Eglise œcuménique orthodoxe d'Occident, qui formait
un tout avec l'Eglise orthodoxe d'Orient, c'est-à-dire l'Eglise
universelle (il n'y en avait pas d'autre). M. Meyrick peut-il
trouver des défauts dans son enseignement dogmatique?
Certainement non. Eh bien, si l'Angleterre pouvait revenir à cette

Eglise, quelle raison M. Meyrick aurait-il de s'en plaindre?
Je n'en vois aucune. Pourrait-il dire que l'Eglise de son pays

a été « absorbed into the system of the Universal Church »

C'est précisément là, à cette absorption, que nous voulons en

venir, et il me paraît impossible que M. Meyrick soit mécontent

de cette perspective. Si c'est le cas, il doit y avoir entre

nous un malentendu; je me serais sans doute bien mal

exprimé! Ne dit-il pas lui-même qu'il veut l'union de ceux qui

sont «sound in the Faith», dont la foi est saine (p. 140)?

Parfaitement! Mais comment juger de la «soundness-» de cette

foi, sinon en la comparant à la foi de l'ancienne Eglise? Agir

autrement, serait ouvrir, à deux battants, la porte au subjec-

tivisme arbitraire, ce qui nous mènerait beaucoup plus loin

que ne voudrait l'admettre M. Meyrick lui-même. L'honorable

chanoine dit que, dans ces conditions, l'idée de la fédération

(dans le sens qu'il indique) aurait disparu; que le monde

deviendrait plus pauvre par la perte de cette idée (poorer by e

loss of that idea), et qu'il serait de nouveau obligé de choisir

entre les différentes communions actuelles *). Mais c est jus

ment le contraire qui arriverait. Ce à quoi nous tendons, c e

précisément l'abolition de la désunion, le rétablissement
^l'union réelle, le « status quo ante bellum », c'est-à-dire

*) Il en cite cinq, mais il aurait pu en citer dix avec tout autant de lais



— 337 —

de la sainte Eglise universelle (catholique). Il n'y aurait donc

aucun choix à faire, car le dogme serait un.
Ce qui nous divise actuellement, c'est le dogme. Tel est

le cas entre Rome d'une part, et, d'autre part, les anciens-

catholiques et nous (orthodoxes orientaux). Si Rome, per
impossibile, voulait abjurer ses quatre principales erreurs
dogmatiques et revenir au dogme ancien, nous (de même que les
anciens-catholiques) n'aurions aucune raison pour ne pas
rétablir les rapports qui existaient autrefois entre nous et Rome.

Si, comme le dit M. Meyrick, le monde était privé de l'idée de

la fédération, s'il en était «appauvri {poorer)-», il serait
enrichi d'une idée bien autrement grande, d'un fait immense : la
reconstruction de l'Eglise universelle!

Je ne vois pas bien pourquoi M. Meyrick tient tant à son
idée de fédération et s'oppose à l'idée d'union. Est-ce pour
conserver à l'Eglise anglicane son autonomie plus complète? Mais
personne ne la lui contesterait dans l'Eglise universelle
reconstituée! Quel autre droit voudrait-il posséder? Je n'en vois
absolument aucun. Serait-ce le droit à l'erreur? Mais ce n'est
certes pas l'honorable chanoine qui le demanderait, lui qui est
si bon théologien!

Avant d'entrer dans des questions de détail (les Trente-
neuf Articles et le filioque dont parle M. Meyrick), je dois lui
demander si nous nous entendons sur notre point de départ,
s'il veut, oui ou non, considérer l'enseignement dogmatique
de l'Eglise indivisée comme obligatoire pour tout chrétien, à
l'exclusion de tout enseignement contraire. Si c'est le cas,
nous pourrions, il me semble, nous entendre bien vite ; si non,
une discussion ultérieure n'aurait plus qu'un intérêt académique.

Je ne dirai que quelques mots du filioque et des Trente-
neuf Articles. M. Meyrick propose d'élaguer le filioque du
symbole de Nicée-Constantinople, mais de le garder dans le
symbole athanasien et dans la Litanie (p. 141). Ce moyen
terme me paraît bien peu acceptable. Nous savons bien qu'aucun

Occidental éclairé n'entend par le terme filioque une dualité

dans la source ou le principe du Saint-Esprit ; nous
connaissons l'histoire de cette doctrine; nous admettons de plus
que chaque chrétien a le droit d'avoir son opinion privée sur
les rapports entre le fait de la mission du Saint-Esprit par le
Fils, et la nature du Fils (opinion limitée de façon à ne pas-



— 338 —

servir de base à une erreur dogmatique). Cette façon de voir
dont se contentait l'Occident (par exemple, les papes Léon III,
Jean VIII), serait acceptable pour tout chrétien occidental.
Cela étant, je ne peux pas bien comprendre la portée de la

proposition de M. le chanoine. Il me demande si nos
«susceptibilités» seraient satisfaites, dans le cas où le filioque serait

rayé du symbole de Nicée-Constantinople. Peut-on poser la

question d'une telle façon? Peut-on parler de susceptibilités
dans une question de ce genre On dirait vraiment qu'il s'agit
entre nous d'une conférence diplomatique Si les anglicans
arrivent à la conclusion que le filioque n'existait pas dans

l'enseignement dogmatique de l'Eglise œcuménique indivise, qu'il
a été introduit illégalement dans le symbole de Nicée-Constantinople

et qu'il doit en être éliminé, il doit aussi être
éliminé et du symbole athanasien et de la Litanie. Si, au
contraire, les théologiens anglicans trouvent que le filioque faisait

partie du dogme ancien, ils ne peuvent pas consentir à ce

qu'on l'écarté en général; on doit le conserver partout à titre
de dogme. M. Meyrick dit que l'Eglise anglicane peut écarter
le filioque, si elle voit que de cet acte peut surgir un bénéfice

correspondant (any adequate benefit will arise from it)! Je

ne comprends pas ce que veut dire l'honorable chanoine. Quel

bénéfice peut-on attendre de la reconstitution d'une vérité
dogmatique, d'un acte de justice Aucun, je suppose ; aucun autre

du moins que celui d'une possibilité plus grande pour la

reconstitution de l'Eglise indivise. Rechercher un autre genre

de « bénéfice » serait retomber dans les errements des conciles

de Lyon et de Florence, ce serait faire de la diplomatie ou un

traité de commerce, et certainement la bénédiction divine ne

serait pas avec nous
Je passe à la seconde question, aux Trente-neuf Articles.

Ici encore nous voyons paraître le même genre d'idées chez

mon honorable antagoniste. Il nous soupçonnait d'être susceptibles,

maintenant il nous soupçonne d'être orgueilleux, vains,

il suppose que nous attendons que les anglicans viennent

nous, chapeau bas, faire amende honorable de leurs erremen

(to apologize, cap in hand). Cette supposition nous étonn^
pour la faire, il faut que M. Meyrick nous suppose forten^r
entachés de romanisme. Non, nous ne tenons nullement à

vo^
qui que ce soit faire un pèlerinage à Canossa, que ce



— 339 —

Toscane ou en Orient Nous ne voulons l'humiliation de

personne!

Très peu théologien moi-même, je n'entreprendrai pas la
critique des Trente-neuf Articles; je me bornerai à quelques
mots. M. Meyrick appelle ces articles un document qui « s'éleva

(which arose) », grâce à certaines circonstances spéciales dans

lesquelles se trouvait l'Eglise anglicane du XVIme siècle, et

qu'il est fort difficile (can hardly) de juger ce document sans
connaître ces circonstances. Je le veux bien; mais n'est-ce pas là une
manière peu usitée de poser une thèse dogmatique? Le dogme
peut-il dépendre de circonstances temporaires et humaines,
quelles qu'elles soient 77 est divin, absolu, ou il n'est pas. Il
existe parce que le Sauveur l'a enseigné à son Eglise, qui l'a
conservé et transmis. Il n'est question ici que de l'Eglise
universelle: car aucune Eglise particulière, quelque importante
qu'elle soit, ne peut donner à sa doctrine le caractère du dogme,
à moins qu'il ne soit reconnu comme tel par le reste de la
chrétienté. M. le chanoine Meyrick ne me contredira certainement

pas sur ce point. Or, cela étant, voyons où en est la
question des Trente-neuf Articles. M. Meyrick reconnaît qu'ils
sont un document qui a sa raison d'être dans des circonstances
particulières et locales, qui, paraît-il, durent encore (la chose
m'a été confirmée par un grand personnage appartenant à
l'Eglise anglicane) ; mais, si tel est le cas, si c'est un enseignement

de ce genre, il ne serait qu'une opinion facultative, que
les prêtres anglicans ne devraient pas être obligés de reconnaître

comme obligatoire et de confirmer par leur signature
à leur ordination. Cela serait, il me semble, d'autant plus juste
et plus pratique, que, si je ne me trompe, ces articles sont
jugés très différemment par les ecclésiastiques anglicans eux-
mêmes, dont bon nombre, je crois, seraient enchantés de les
voir disparaître de l'enseignement officiel.

La très haute opinion que j'ai des ecclésiastiques anglicans
(tant au point de vue de leur science que de leur caractère)
ne m'a pas empêché d'être parfois frappé de la très grande
divergence qui existe dans leurs vues sur des questions très
sérieuses. Je ne crois pas que cet état de choses satisfasse
les anglicans eux-mêmes. A l'appui de mon idée, je me
permettrai de citer quelques mots prononcés par le Dr Ryle, évoque
de Liverpool:

Eevue intern, de Théologie. Heft 6, 1894. 23



— 340 —

« The gulph between opposing schools of thought seemed
wider and deeper. An immense number of laymen could not,
or would not see that our unhappy divisions were almost
entirely from discordant opinions about the Lords supper. He
could supply sorrowful proofs that our divisions were real.
One section of the clergy maintained that the Lords supper
was a sacrifice ; another, that it should be called a sacrament ;

another that the table was an altar, another that it was the
holy table; another, that the minister, at that supper, was a

sacrificing priest, and another, that he was only an officiating
presbyter. There were also differences of opinions as to when
the Lords supper should be administered, how it should be

received, and as to the real objective presence of Christs body
and blood in the bread and wine. » C'est-à-dire : « Le gouffre
entre les écoles d'idées opposées paraissait plus large et plus
profond. Un nombre immense de laïques ne voulaient pas ou

ne pouvaient pas voir que nos malheureuses divisions venaient

presque entièrement des opinions discordantes sur la Sainte
Cène du Seigneur. Ils pouvaient offrir de tristes preuves de

la réalité de nos divisions: une partie du clergé prétendait
que la Sainte Cène était un sacrifice, une autre qu'elle devait
être appelée un sacrement ; une autre que la table était un autel,

une autre que c'était la Table Sainte; une autre que le
ministre de la Cène était un prêtre {priest) sacrifiant, et une

autre qu'il était seulement un prêtre {presbyter) officiant. Il y
avait aussi des différences d'opinions sur le temps {when, quand)
où l'on devait administrer la Sainte Cène, sur la manière dont

elle devait être reçue, et sur la présence réelle et objective
du corps et du sang dans le pain et le vin. »

Je me suis permis de citer ces lignes comme exemple de

l'état d'un esprit qui n'est pas en harmonie avec lui-même, qui

n'est pas content de lui-même (not at ease with itself), comme le

dit Augustin Birrel, à qui j'emprunte ce passage. Ne vous

semble-t-il pas que cet état de choses (et Monseigneur de Liverpool

n'est pas seul à être uneasy, inquiet) rende difficile une

entente, qui doit pourtant exister au fond de la fédération

indiquée comme désirable par M. Meyrick? Et notez que les

divergences que cite l'évêque ne sont pas les seules; quii 7

en a d'autres, bien plus grandes, qui se rapportent à la

compréhension de l'idée même de l'Eglise, de son autorité et de



— 341 —

son essence. Tout cela trouve peut-être sa raison d'être dans

les circonstances spéciales dans lesquelles était placée l'Eglise
anglicane au XVIme siècle; mais je me permets de supposer
que ces «circonstances» ont imprimé à la doctrine anglicane
un cachet tout protestant. On pourra me répondre, il est vrai,
que cet état de choses peut changer. — Oui, mais dans quel
sens? That is the question! Je ne veux pas citer le commencement

de la terrible phrase de Hamlet Mais si un évêque
anglican est inquiet, ne nous est-il pas permis, à nous qui
n'appartenons pas à l'anglicanisme, d'être circonspects et même

quelque peu sceptiques?
C'est ainsi que se présente cette question au point de vue

général. M. Meyrick affirme que, expliqués au point de vue
où se place, par exemple, l'archevêque Laurence Bampton ou
l'évêque Harold Brown, ces articles ne contiennent rien qui ne
soit ancien, ou non-catholique, ou non-orthodoxe (which is
unprimitive, un-catholic, or un-orthodox). C'est catégorique. Il
me ¦ semble pourtant (je puis me tromper) que quelques-uns
de ces articles se ressentent fortement de l'influence calviniste,
par exemple, l'article VI, qui affirme que la Sainte Ecriture
seule suffit pour le salut; l'article XI, qui affirme que la foi
seule suffit pour la justification; l'article XVII, sur la
prédestination, etc.

Mais c'est une question que je ne toucherai pas pour le
moment. Dans cette réponse je tenais seulement à exposer à
mon honorable antagoniste la différence de nos points de vue
sur le but même qu'il s'agit d'atteindre; différence qui, je le
crains bien, porte, non pas sur les détails de la question, mais
sur le fond même. Pour le moment, il ne me reste plus qu'à
le remercier de son objectivité et de sa courtoise franchise.

Château de Pavlovsk, le 1/13 janvier 1893.

A. Kiréeff,


	Correspondances

