Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)
Heft: 6
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— . 320 —

VARIETES.

I. Harnack iiber Irenaeus III, 3, 2.

- In den Sitzungsberichten der philosophisch -historischen
Klasse der koniglichen Akademie der Wissenschaften zu Berlin
vom 9. November 1893 versffentlicht Adolf Harnack eine Studie
tiber die viel besprochene Stelle, an welcher sich Irendus iber
‘das Ansehen der romischen Kirche #ussert. Die Abhandlung
richtet ihre Spitze namentlich gegen meine Deutung derselben
Gesch. der rém. Kirche I, 170 ff. Dies ist der Grund, weshalb
ich mich berufen glaube, Harnacks Auffassung einer genauen
Priifung zu unterwerfen.

Die Stelle ist bekanntlich nur in lateinischer Ubersetzung
erhalten und dadurch ihr Verstindnis natirlich nicht erleich-
tert. Sie handelt von der Uberlieferung der Apostel, welche il.ﬂ
jeder Kirche ersichtlich sei durch die Aufeinanderfolge der Bi-
schofe bis zur apostolischen Zeit zuriick. Irendus fahrt aber
dann fort: weil es zu weitschweifig sein wirde, an der Auk
einanderfolge der Bischofe in allen Kirchen die Unversehrtheit
der uberlieferten Lehre zu zeigen, wolle er dies an der Tra-
dition der grossten und &ltesten und allen bekannfen, von
Paulus und Petrus zu Rom gestifteten Kirche thun. Ad hanc
enim ecclesiam — so lautet dann die Begriindung — Ppropter
potentiorem principalitatem necesse est omnem convenire ¢

. : . 5 £ s = b
clesiam, hoc est eos qui sunt undique fideles, 1 qua Sempei ?"S,
: : : : ;

his qui sunt undique conservata est ca quae est ab aposio
traditio. :
A a0

Die Erklirung des letzten Satzes ist kontrovers.
habe ich die besonders von protestantischen Kritikern Ver
tretene Auffassung mit neuen Belegstellen zu unterstutzen v.er:
sucht, nach welcher Irendus sagen wirde: wegell ihres Vor



— 321 —

ranges miissten in der romischen Kirche Glaubige von allen
Seiten zusammenkommen, und so werde die apostolische Uber-
lieferung dort durch Gléubige der verschiedensten Kirchen
bewahrt. Es hitte dann dabei der Gedanke zu Grunde gelegen,
weil Rom tiberhaupt als Centrum des Weltreiches der Sammel-
platz aller Nationen sei, miissten dort auch Christen aller
Kirchen zusammenstréomen, und so finde man daselbst die tiber-
einstimmende Uberlieferung der gesamten Kirche vor. Wie
man damals Rom die ,Welt im kleinen“ nannte, so wére dann
auch die romische Kirche die ,Kirche im kleinen“ gewesen.

~ Harnack verwirft diese Erklirung und stellt ihr folgende
gegeniiber: Es kann nicht anders sein, als dass jede Kirche,
sofern sie die apostolische Uberlieferung bewahrt hat, mit der
romischen tibereinstimmt. Er fasst also das convenire ad im
Sinne dogmatischer Ubereinstimmung, aber nicht als Pflicht

der Unterwerfung unter eine hshere Lehrautoritit wie die Ultra-
~ montanen, sondern als Thatsache, die sich nach den damaligen
Umstiéinden von selbst ergab.

Ich vermag nach neuer sorgfiltiger Priifung dieser Inter-
bretation nicht zuzustimmen.

L. H. giebt zu, dass convenire ad in dem Sinne von ,iiber-
einstimmen* bei Irensus nicht zu finden sei, und weiss fur seine
Deut_un_g nur das eine Beispiel aus dem Lateinischen beizu-
bringen: pes convenit ad cothurnum. Das heisst aber nicht:
der Fuss stimmt mit dem Kothurn tberein , sondern: er passt
zu ihm. Nach diesem Beispiele miisste man an unserer Stelle
ubersetzen konnen: zu der romischen Kirche muss jede andere
bassen. Eine Harmonie in der Einrichtung ist aber etwas ganz
&Pderes als eine geistice Ubereinstimmung; bei jener konnte
¢1c oder modc gebraucht werden, bei dieser nicht.

2. Wie einfach wire der von H. vorausgesetzte Gedanke
auszudriicken gewesen! Das nach convenire ecclesiam Folgende
ware nicht bloss uberflissig, sondern verwirrend. Irenéus hétte
§0hreiben mussen: es kann nicht anders sein, als dass mit ihr
Jede andere Kirche, in welcher die apostolische Uberlieferung
bewahrt wurde, iibereinstimmt. Jetzt aber wird durch den
Zwischensatz: h. e, eos qui sunt undique fideles zweifelhaft,
- ob d‘%S folgende in qua auf das vorhergehende ecclesia oder
auf die romische Kirche sich beziehen soll, so zweifelhaft, dass
H. nun tber diesen Punkt anderer Meinung ist als frither.



— 322 —

3. Zu welchem Zwecke soll Irenfus hier omnis ecclesia er-
lautert haben durch qui sunt undique fideles, welche Redens-
art er dann nochmals wiederholt, wiahrend er frither das auch
wohl keiner Frliuterung bediirftige omnes ecclesiae nicht erldu-
tert hat? Nur wenn man convenire ad fasst fiir ,zusammenkom-
men %, gewinnt jene Erlduterung einen verniinftigen Sinn, ja
wird geradezu erforderlich. Solange von der Tradition aller
Kirchen die Rede war, musste , Kirche“ gentigen. Da aber
Irendus nun fortfuhr, von diesen Kirchen zu sagen, sie miissten
nach Rom kommen, war der in dieser Verbindung ungewdhn-
liche Ausdruck zu erlautern durch , die Glaubigen, die von
allen Orten her sind“. Darum auch die nicht geschmackvolle
Wiederholung dieser Erlauterung in dem folgenden Satze, wel-
cher wieder nicht von den Kirchen in abstracto, sondern von
den nach Rom kommenden Gliaubigen handelte.

4. Bei seiner Erklarung findet I. sogar den vorhandenen
Text anstossig, indem er mit dem semper: in welcher (Kirche)
¢mmer von denen; die von allen Orten her sind, die aposto-
lische Tradition bewahrt wurde, nichts anzufangen weiss. Br
vermutet, der griechische Text habe etwa gelautet: v 5 dijmore
(in welcher anders). Aber warum hat der Ubersetzer dann ge-
schrieben: in qua semper, statt: in qua quidem? Und wozl
das wiederholte ab his qui sunt undique, welches hier wo mog-
lich noch sinnloser wire, wie in dem vorhergehenden Satze?
Das semper tritt hingegen mit den folgenden Worten in sein
volles Recht, wenn wir tibersetzen : in welcher (der rom. Kirche)
immer von denen, welche von allen Orten her sind, die apo
stolische Uberlieferung bewahrt wurde.

5. Am wenigsten vermag II. das undique zu erklaren. Er
réumt ein, dass Irenéius in der That mavraysdey geschriebt.an
haben werde, figt aber dann unbegreiflicherweise bei: ,Es st
kaum notig, zu bemerken, dass auch bei der tibertragenel Be-
deutung von convenire [im Sinne von ,,ubereinstimmen“] oyl
y69ev sehr gut am Platze ist.* Durchaus nicht. Hatte der Ver-
fasser in so iberfliissiger Weise ,Kirche“ erliutern wollen, S0
wiirde er geschrieben haben: ,Die Glidubigen, welche aJHGI;
wiirts (waveegod, ubique) sind.* ,Von allen Orten her® finde
nur seine Erklirung, wenn von einem Zusammenstromen vou
verschiedenen Orten zu einem Ziele die Rede ist.



— 323 —

Aus diesen Grinden muss ich H.s Interpretation fiir un-
richtig halten und bei meiner Deutung verbleiben.

Es ertibrigt nur noch, auf folgende Bemerkung (S. 946) zu
erwidern: ,Die Stellen, die Herr Langen fir seine Erklirung
angefiihrt hat, entscheiden schlechterdings nicht; denn so ge-
wiss es ist, dass die Provinzialhauptstadte und Rom selbst oft-
mals als Stddte bezeichnet worden sind, wo man zusammen-
kommt, so gewiss ist erst zu beweisen, dass an diese Thatsache
hier gedacht ist. Was aber die Stelle aus der spéten Schrift
des Hugo Eterianus betrifft, so beweist sie im giinstigsten Falle
nur, dass dieser Schriftsteller den Text des Irendus so ver-
standen hat, wie Herr Langen; denn ihm lag auch nur die
lateinische T"Ibersetzung vor, wie wir sie lesen.® Die Stellen,
welche ich (nebenbei in Anmerkungen) angefiihrt habe, sollten
auch nichts beweisen, sondern nur zur richtigen Deutung der
Worte des Irenius behiilflich sein. Wenn bei kirchlichen Fragen
oft hervorgehoben wurde, dass man in den Hauptstidten zu-
sammenzukommen pflege, so lag es nahe, an diese Idee und
Ausdrucksweise zu erinnern. Auf Stellen aus Herveus und Hugo
aber verwies ich ultramontaner Missdeutung gegeniiber mit
der ausdriicklichen Bemerkung: ,Da diese Deutung [die meinige
namlich, welche auch die Dollingers und Friedrichs war] mit-
unter fiir eine protestantisch-tendenziose Erfindung ausgegeben
wird, machen wir auf zwei sehr orthodoxe Schriftsteller des
12. Jahrhunderts aufmerksam.* H. scheint diese Worte ber-
sehen zu haben und streitet infolgedessen gegen eine Beweis-
fihrung, die selbstverstandlich gar nicht versucht wurde.

Noch mogen einige nebensichliche kritische Notizen ge-
stattet sein. :

Bei der Deutung des potentior (al. potior) principalitas,
welche Irensus der rémischen Kirche zuschreibt, kommt H. auf
“den Verfasser der Predigt de aleatoribus zuriick und meint,
fierselbe sei jedenfalls ein romischer Bischof. Die frither von
%hm aufgestellte Vermutung, es sei Viktor I. gewesen, scheint
1hm doch selbst nun zu unsicher vorzukommen. Aber auch
“‘Perh&up’c auf einen romischen Bischof weist in jener Schrift
IllCl}ts hin. Zun#ichst ist festzustellen, dass H. nur durch eine
~ unrichtige Interpunktion die Schrift zu einer Anrede an die
Bischéfe machte, wie nach Funks und.meinen Bemerkungen
auch Miodonski Anon. adv. aleat. p. 68 gesehen hat. Es ist

Revnp intern. de Théologie. Heft 6, 1894, ; =



— 324 —

eine von einem Bischof gehaltene Homilie. Wenn er sich
apostolatus ducatum, vicariam domini sedem und den apostolatus
super quem Christus fundavit ecclesiam zuschreibt, so sind dies
Ausdriicke, welche in der Zeit Cyprians von dem Episkopat
tiberhaupt gebraucht wurden. Keiner davon verweist speciell
auf Rom, was auch von denen, welche den romischen Ursprung
verteidigen — die Ultramontanen natiirlich ausgeschlossen —
zugegeben wird. Die von Miodonski (S. 35f.) fir Rom an-
gefiihrten Griinde beweisen nur die Moglichkeit, welche man
an sich nicht bestreiten kann. Allein der auffallende Nach-
druck, mit welchem der Redner seine Hirtenpflicht fir die ,ge-
samte Briiderschaft“ betont, sowie die Echtheit seines Aposto-
lates, die er mit der Nachfolge seines , Vorgéngers“, mit seiner
Succession begriindet, die Hinweisung endlich auf eine Kontro-
verse iiber das Busswesen (p. 62) lassen darauf schliessen, dass
die Homilie das unter Cyprian in Karthago entstandene Schisma
im Auge hat. Gegen diese Argumente, welche ich bereits in
v. Sybels Historischer Zeitschrift LXI, 480f. ausfithrte, weiss
Miodonski S. 37 nur zu erinnern, dass Cyprian nicht duplicem
crimen und venenum letalem geschrieben haben wiirde —
Versehen, die leicht einem Zufall oder der Nachlissigkeit eines
Schreibers zur Last fallen konnten. Im iibrigen erkennt er
gleich Harnack an, dass Gedanken und Form — allerdings
in populidrer Sprache — durchaus cyprianisch sind, und sucht
seinerseits gegen Harnack (S. 26 ff.) zu zeigen, dass der Ver-
fasser am meisten Cyprian nachgeahmt habe. Da die Schrift
in den Manuskripten unter den Werken Cyprians steht, alles
— mit Ausnahme zweier Accusative! — auf Cyprian, Ili_Ch?JS
auf einen romischen Bischof schliessen lisst, wozu denn die
einmal herrschend gewordene Caprice ihren Ursprung in Rom

zu suchen ? Miodonski giebt auf Grund seiner sorgfiltigen Unter-
suchungen S. 23 die bemerkenswerte Erklirung ab, unsere
Schrift besitze keine Berithrungspunkte mit andern pseudo-
cyprianischen Traktaten. Unter diese ist sie also nur duzch.
die ersten Herausgeber geraten, welche nach ihrer Anschauungs
weise und Unkenntnis des altkirchlichen Sprachgebrauchs dle‘:
starken Ausdriicke tiber den Apostolat und die VerWendeng -
von Matth. 16, 18 bloss auf einen Papst, nicht aber auf CYPrla’ll

zu deuten vermochten. Und der von ihnen in Verzeihhchil‘,
Weise begangene Fehler wirkt bis heute in dem Magse N4



-

dass man glaubt, fiir die nur seit dem 16. Jahrhundert als
pseudocyprianisch geltende Schrift sich um irgend einen , Papst®
umsehen zu miissen, wiahrend m. E. die Entdeckung des Ver-
fassers so ausserordentlich nahe liegt.

Bonn. J. LANGEN.

II. Une nouvelle Histoire de la Faculté de
Théologie de Paris.

M. 1'abbé Feret vient de publier le premier volume d'un
ouvrage intitulé: la Faculté de théologie de Paris el ses doc-
teurs les plus célebres?). Ce n'est pas un ouvrage de lecture
facile, encore moins un ouvrage populaire; c'est un ouvrage
de science et surtout d’érudition, destin€é avant tout aux spe-
cialistes, clest-a-dire aux théologiens, aux philosophes, aux
historiens. Il s'impose a toutes les bibliotheéques publiques et
a toutes les bibliothéques philosophiques et historiques privées.
L’auteur a consulté non seulement les ouvrages de seconde
main relatifs & son sujet, mais il a puisé aux sources meémes,
il a consulté les manuscrits des archives, en un mot il a fait
une ceuvre substantielle, solide, exacte, stire. Cette ceuvre était
nécessaire; elle comble une grosse lacune,

Le savant auteur a d’abord montré quelles ont été les
origines de l'universit¢ de Paris, ainsi que son organisation
aux XII° et XIII° siecles; quelles ont été les méthodes suivies
dans 'enseignement théologique, les études et les chaires de
la Faculté de théologie. 11 a mentionné cing colléges théolo-
giques réguliers et quatre colleges séculiers; parmi ces der-
niers était le college de Constantinople (probablement vers
1204), ou, d’aprés du Boulay, des étudiants grecs auraient été
envoyés par Baudouin, premier empereur latin de Constanti-
nople (1202—1206), qui voulait ménager la réconciliation entre
I'Eglise d'orient et 'Eglise d’occident (p. 185).

M. Feret distingue d’abord I’école théologique de Notre-
Dame, celle de Sainte-Genevieve et celle de Saint-Victor. Ii
_indique les principaux maitres de chacune: & Notre-Dame,

') Paris, Alph. Picard et fils, 1894; Moyen Age, T. 1, gr. in-8°, 368 p., 7 fr. 50.



— 326 —

Anselme de Laon, Manegold, Guillaume de Champeaux, Robert
Pullus, Pierre-le-Mangeur, Adam du Petit Pont, Maurice de Sully,
Pierre-le-Chantre, Pierre de Poitiers, Pierre et Michel de Cor-
beil; — a Sainte-Genevieve, Pierre Lombard, Jescelin, Robert
de Melun, Gautier de Mortagne; — a Saint-Victor, Guillaume
de Champeaux, Hugues, André et Richard de Saint-Victor. Un
chapitre spécial est consacré a Abélard et a Gilbert de la
Porrée. |

Dans la premiére moitié du XIII® siecle, Pauteur étudie
les maitres ou docteurs séculiers francais: Guillaume d'Auxerre,
Jean d’Abbeville, Philippe de Greve, Jacques de Vitry, Gauthier
Cornut, Guillaume d’Auvergne et Jacques Pantaléon (ou Ur-

bain TV); — puis les maitres séculiers anglais: Alexandre
Neckam, Etienne Langton, St. Edmond (ou Edme), Jean Blond
(ou Blount), Robert Grosse-Téte, Richard de Wich; — ensuite

les maitres franciscains, parmi lesquels Alexandre de Hales,
les maitres dominicains, notamment Hugues de Saint-Cher;
enfin trois docteurs des autres ordres religieux. |

L’auteur s’est attaché surtout a résumer ce que 'on sait
de la vie des théologiens en question, et & énumérer les titres
de leurs écrits. Pour quelques-uns, comme Anselme de Laon,
Richard de Saint-Victor, Abélard, Gilbert de la Porrée, Ale-
xandre de Hales, etc., il est entré dans plus de détails, il a
indiqué le plan de leurs ouvrages et méme quelques points de
leur doctrine. Mais ces indications nous paraissent insuffi
santes. Peut-étre lauteur a-t-il fixé a sa publication des limites
qu'il ne doit pas dépasser. Ce serait fort regrettable: car le
public spécial auquel il sadresse a des exigences scientifiques
qui doivent étre satisfaites. Nous avons besoin de mieux cOn-
naitre Guillaume d’Auxerre, Jacques de Vitry, Guillaume d’}.&u-
vergne (ou de Paris), Robert Grosse-Téte, Hugues de Saint
Cher, etc., etc. Tous les ouvrages inédits dont M. Feret nous
donne les titres devraient étre analysés; ceux mémes qui ont
été publiés sont encore insuffisamment connus; leurs analystes
se bornent trop facilement & des indications écourtees et ba-
nales. Il ne faut pas perdre de vue quau douzieme siecle o0
trouve encore des restes curieux des anciennes doctrines H€0" ‘
logiques, et qué I'on voit déja en méme temps POindr_e g
“doctrines nouvelles, qui commencent & s’exprimer €t qui dans
les sigcles suivants seront formulées et deviendront peu a pe



— 327 —

dans I'Eglise romaine des doctrines courantes, ordinaires et
méme dogmatiques. Un exposé historique de ces doctrines
qui serait fait & ce point de vue, serait extrémement intéressant
et méme nécessaire. Il est regreftable que l'auteur n’ait eu ni
la patience ni la hardiesse de le faire. .

Il a du moins préparé les voies au savant qui voudra
I'entreprendre. Ca et 12 il se laisse aller, en passant, & quelques
remarques, par exemple: — Alexandre de Hales (} v. 1245)
enseigne encore que Marie, tout en ayant été sanctifiée, ainsi
que plusieurs autres, avant sa naissance, n’a cependant pas
pu l'étre dans sa conception, in sua conceptione sanctificari non
potuit (p. 317). — L'origine du de Emmanuele de Richard de
Saint-Victor serait curieuse. Ce traité aurait été composé
contre André de Saint-Victor, qui n’appliquait pas a la mere
de Jésus, mais a la femme du propheéte, ce passage d'Isafe:
«Voila qu'une vierge concevra et enfantera un fils.» A ce point
de vue, dit M. Feret, André fit presque école; ses disciples
¢taient les plus ardents a défendre cette explication (p. 119).
— En 1148, les Peres du concile de Poitiers, qui fut présidé
par le pape Eugeéne II[, eurent & juger Gilbert de la Porrée,
évéque de Poitiers. Comme les cardinaux voulaient décider
eux-meémes, les prélats, docteurs et abbés de France s'y op-
poserent, rédigérent eux-mémes (y compris St-Bernard) une
declaration doctrinale, et la remirent au pape en lui faisant
dire quil pouvait s'entendre de son coté avec Gilbert, mais
que, pour eux, ils ne changeraient rien a leur déclaration
(p. 158). Et M. Feret, tout en reconnaissant les «témérités
théologiques» de Gilbert, salue en lui, d'accord avec M. Hauréau,
«le plus éminent logicien qu'ait possédé 1’école réaliste au
XII° siecle, le plus profond, le plus exercé, le plus avancé des
métgphysic_iens de T'une et de l'autre école (p. 164).»

Robert Grosse-Téte, évéque de Lincoln, a traité le pape
Iz’mocent IV d’Antéchrist. «Le pape, a-t-il dit, n’a point honte
d’annuler impudemment les constitutions des pontifes ses pré-
déc-:esseurs; il réprouve et détruit ce que tant et de si grands
Saints ont édifié. Quel mépris des Saints! Clest 2 juste titre
que le contempteur sera méprisé lui-méme. Encore que plu-
81e}1rs papes aient déja afflige 1'Eglise, le pape actuel 1'a ré-
d}ute a une plus lourde servitude.» Et M. Feret rapporte,
d'aprés Knygthon et du Boulay, que, deux ans apres sa mortt,



— 328 —

Robert serait apparu & Innocent IV pendant son sommeil; et
que, revétu de ses ornements pontificaux, il aurait dit a ce
dernier: «L&ve-toi, misérable, et viens au jugement.» Puis, de
sa crosse, il aurait frappé le pape au cceur, et le lendemain
le pontife aurait été trouvé mort dans son lit (p. 301).

M. Feret, qui déclare hétérodoxe la doctrine d’Abélard
sur la Trinité (mais sans justifier sa déclaration, p. 134), ra-
- conte cependant, d'aprés Abélard méme, une «singuliere bévue»
du cardinal-légat en plein concile de Soissons (1121). Clest
dans ce concile que ce cardinal-légat, Conon, évéque de Pré-
neste, condamna Abélard sans lui permettre de se défendre.
«Lorsqu'on reprocha a Abélard d’avoir avancé que le Pere
seul était tout-puissant, le cardinal-légat exprima toute sa sur-
prise quun homme aussi savant ait pu dire pareille chose;
car les enfants eux-mémes savent parfaitement qu'il y a trois
tout-puissants. Aussitdot— c'était adroitement rappeler le cardinal-
légat 2 'la connaissance du dogme — une voix s'éleva dans
I’'assistance qui récita ces paroles du symbole de St-Athanase:
El tamen mnown tres ommipolentes, sed unus ommipoilens, et ce-
pendant il n'y a point trois tout-puissants, mais un seul. Que
faut-il penser de l'anecdote? (p. 136)» — Pourquoi ne serait-
elle pas vraie? En fait d’erreurs, les cardinaux en ont bien
dit d’autres! En tout cas, ftt-elle fausse, elle prouve du moins
qu’au XII° siecle on ne croyait pas plus a Vinfaillibilité des légats
qu’'a celle des papes.

A la page 208, il est dit que le pape Innocent III, voulant
condamner une doctrine attribuée a Pierre Lombard par JoaChim
de Flore, a employé la formule suivante: «Nous, avec l'appro-
bation du saint coucile généval (Latran, 1215), nous croyons et
confessons. . ..» Ce n'est certes pas 1a le langage d’'un pape
qui se serait senti personnellement infaillible.

Pierre de Poitiers (+ 1205) enseignait encore a Paris qué
dans le sacrement de la pénitence, ce n’est pas le prétre qul_
absout; qu'il ne fait que déclarer que le pécheur est absous
par Dieu (p. 70). Pareillement, Gautier de Mortagne (f 1174)
enseignait que c'était «Dieu seul qui confére spirituellement
le don invisible de la grace, et non pas les ministres par I
quels les sacrements sont dispensés» (p. 95); et que'Par_ConSé'
quent la grice sacramentelle est indépendante des mérlt<€:S (ile
celui qui confere le sacrement. Hugues de Saint-Victor inci



— 329 —

nait & croire que le prétre excommuni€ et manifestejment hé-
rétique n’a pas le pouvoir de consacrer (p. 10). A quoi M. Feret
‘ajoute: «Cette opinion étrange n'est pas la seule qu'on ren-
contre dans la Somme des Sentences. Hugues admet que la
sainte Vierge n'avait pas fait veeu de virginité avant son ma-
riage: que le veeu de continence suivit seulement l'annonce
divine du mystere de lincarnation: singuliere opinion qu’on
s'étonne de trouver sous la plume d’un théologien si exact.»

Il est & remarquer aussi qu’a mesure que se répandait la
notion de la suffisance de la communion sous la seule espece
du pain, disparaissait la notion de la raison méme du sacrifice.
M. Feret raconte le fait suivant: «Mathieu, abbé de St-Florent
de Saumur, avait consulté Gilbert de la Porrée sur le cas sui-
vant: Un prétre, aprés la consécration, s’est apercu qu'il avait
prononcé les paroles sacramentelles sur le calice ol il n’y avait
pas de vin; et ayant versé dans le calice le vin nécessaire,
il recommenca la double consécration. Que penser de cela?
et, dans 'hypotheése d'une faute, quelle pénitence doit subir le
prétre? Gilbert répondit que la faute est certaine: le prétre
aurait dd communier sous une seule espéce, puisque J.-C. est
tout entier sous l'une et autre. Mais la raison du sacrifice
alors? Le casuiste wen, tient pas compte (p. 162).»

~ On parlait, vers 1142, de l'«adoration» du corps de Jésus-
Christ. Osbert, chanoine de St-Victor, employa cette expression
(p. 8). Mais, d’autre part, Gilbert de la Porrée déclara qu'il
fallait distinguer l'adoration de latrie, qui convient au seul
createur, et l'adoration de dulie, qui peut étre rendue aux créa-
- tures; il refusait donc le culte de latrie & ’humanité de Jésus-
Christ (pag. 162). Et 'on voit par ce détail que le mot «ado-
ration», appliqué a 'humanité de Jésus-Christ, signifiait simple-
ment hommage.

Les prétendues hérésies que I'on condamnait alors comme
des hérésies formelles, soit dans de simples conciles parti-
culiers, soit méme dans de simples réunions théologiques,
n’étaient-elles pas quelquefois d’anciennes opinions, autrefois
permises et devenues suspectes en présence des innovations

contraires? Clest ainsi, par exemple, qu'en 1240 1'évéque de
~ Paris et la Faculté de théologie condamnerent comme erronées
~dix propositions, dont la troisidme était ainsi concue: «Le
Saint-Esprit, en"tant qu'amour ou lien, ne procede pas du Fils,



— 330 —

mais seulement du Peére.» Cette vérité d’autrefois était de-
venue une erreur! Et la Faculté voulait que 'on enseignat la
procession du Saint-Esprit «du Pere et du Fils» (p. 219)! Déja
Robert de Melun (T 1167) avait enseigné que le Pére est prin-
cipium non de principio, le Fils principium de primcipio, le
St-Esprit non principtum de principio (p. 91). Véritable théo-
logie de jeux de mots.

Les fanatiques ne manquaient pas plus que les ignorants.
La, c'était un Joscelin (f 1152), évéque de Soissons, qui ignorait
le grec au point de faire dériver le mot symbole de synm et de
bolus.: «Bolus bucata est, id est quantum panis vel cibi bucca
simul capit... Sicut ergo multi convivae confram faciunt, id
est commune convivium, et unusquisque pro se ponit, ita sancti
Apostoli fuisse noscuntur... Confram spiritualem confecerunt,
id est Symbolum (p. 87).» Ici un Gautier de St-Victor qui
traitait de «quatre labyrinthes de la France» Abélard, Gilbert
de la Porrée, Pierre de Poitiers et Pierre Lombard (p. 207).
Les dénonciateurs et les juges des prétendus hérétiques n’étaient
pas toujours un saint Bernard; ils n’étaient souvent que des
audacieux cassants, aussi ignorants qu'inconnus, un Albéric
et un Lotulphe (p. 135), un Arnaud «qui ne rit pas» et un
Calon. (p. 155), etc.

Bref, M. Feret, curé de Saint-Maurice de Paris, est un
catholique romain qui ne saurait sortir de ’alignement imposé par
Rome; il ne peut donc pas tout dire. Néanmoins son livre est
plein de choses, et nous attendons son second volume avec
une vive impatience. | E. M.




	Variétés

