
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 6

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


320

VARIÉTÉS.

î. Harnack über Irenaeus III, 3, 2.

In den Sitzungsberichten der philosophisch - historischen
Klasse der königlichen Akademie der Wissenschaften zu Berlin

vom 9. November 1893 YeröSenüicht Adolf Hai-nack eine Studie

über die viel besprochene Stelle, an welcher sich Irenäus über

das Ansehen der römischen Kirche äussert. Die Abhandlung
richtet ihre Spitze namentlich gegen meine Deutung derselben

Gesch. der röm. Kirche I, 170 ff. Dies ist der Grund, weshalb

ich mich berufen glaube, Harnacks Auffassung einer genauen

Prüfung zu unterwerfen.
Die Stelle ist bekanntlich nur in lateinischer Übersetzung

erhalten und dadurch ihr Verständnis natürlich nicht erleichtert.

Sie handelt von der Überlieferung der Apostel, welche m

jeder Kirche ersichtlich sei durch die Aufeinanderfolge der

Bischöfe bis zur apostolischen Zeit zurück. Irenäus fährt aber

dann fort: weil es zu weitschweifig sein würde, an der

Aufeinanderfolge der Bischöfe in allen Kirchen die Unversehrtheit

der überlieferten Lehre zu zeigen, wolle er dies an der

Tradition der grössten und ältesten und allen bekannten, von

Paulus und Petrus zu Rom gestifteten Kirche thun. Ad hanc

enim ecclesiam — so lautet dann die Begründung — propter

potentiorem principalitatem necesse est omnem convenire e

clesiam, hoc est eos qui sunt undique fidèles, in qua sempei

his qui sunt undique conservata est ea quae est ab apos o

traditio.
Die Erklärung des letzten Satzes ist kontrovers. A. »•

habe ich die besonders von protestantischen Kritikern
tretene Auffassung mit neuen Belegstellen zu unterstützen

^

sucht, nach welcher Irenäus sagen würde: wegen unes



— 321 —

ranges mussten in der römischen Kirche Gläubige von allen
Seiten zusammenkommen, und so werde die apostolische
Überlieferung dort durch Gläubige der verschiedensten Kirchen
bewahrt. Es hätte dann dabei der Gedanke zu Grunde gelegen,
weil Rom überhaupt als Centrum des Weltreiches der Sammelplatz

aller Nationen sei, mussten dort auch Christen aller
Kirchen zusammenströmen, und so finde man daselbst die
übereinstimmende Überlieferung der gesamten Kirche vor. Wie
man damals Rom die „Welt im kleinen" nannte, so wäre dann
auch die römische Kirche die „Kirche im kleinen" gewesen.

Harnack verwirft diese Erklärung und stellt ihr folgende
gegenüber: Es kann nicht anders sein, als dass jede Kirche,
sofern sie die apostolische Überlieferung bewahrt hat, mit der
römischen übereinstimmt. Er fasst also das convenire ad im
Sinne dogmatischer Übereinstimmung, aber nicht als Pflicht
der Unterwerfung unter eine höhere Lehrautorität wie die
Ultramontanen, sondern als Thatsache, die sich nach den damaligen
Umständen von selbst ergab.

Ich vermag nach neuer sorgfältiger Prüfung dieser
Interpretation nicht zuzustimmen.

1. H. giebt zu, dass convenire ad in dem Sinne von
„übereinstimmen" bei Irenäus nicht zu finden sei, und weiss für seine
Deutung nur das eine Beispiel aus dem Lateinischen
beizubringen: pes convenit ad cothurnum. Das heisst aber nicht:
der Fuss stimmt mit dem Kothurn überein, sondern: er passt
zu ihm. Nach diesem Beispiele musste man an unserer Stelle
übersetzen können : zu der römischen Kirche muss jede andere
passen. Eine Harmonie in der Einrichtung ist aber etwas ganz
anderes als eine geistige Übereinstimmung; bei jener könnte
«s oder tcqóc gebraucht werden, bei dieser nicht.

2. Wie einfach wäre der von H. vorausgesetzte Gedanke
auszudrücken gewesen Das nach convenire ecclesiam Folgende
Ware nicht bloss überflüssig, sondern verwirrend. Irenäus hätte
schreiben müssen : es kann nicht anders sein, als dass mit ihr
jede andere Kirche, in welcher die apostolische Überlieferung
bewahrt wurde, übereinstimmt. Jetzt aber wird durch den

wischensatz: h. e. eos qui sunt undique fidèles zweifelhaft,
ob das folgende in qua auf das vorhergehende ecclesia oder
auf die römische Kirche sich beziehen soll, so zweifelhaft, dass
**• nun über diesen Punkt anderer Meinung ist als früher.



— 322 —

3. Zu welchem Zwecke soll Irenäus hier omnis ecclesia
erläutert haben durch qui sunt undique fidèles, welche Redensart

er dann nochmals wiederholt, während er früher das auch
wohl keiner Erläuterung bedürftige omnes ecclesiae nicht erläutert

hat? Nur wenn man convenire ad fasst für „zusammenkommen",

gewinnt jene Erläuterung einen vernünftigen Sinn, ja
wird geradezu erforderlich. Solange von der Tradition aller
Kirchen die Rede war, musste „ Kirche " genügen. Da aber
Irenäus nun fortfuhr, von diesen Kirchen zu sagen, sie mussten
nach Rom kommen, war der in dieser Verbindung ungewöhnliche

Ausdruck zu erläutern durch „ die Gläubigen, die von
allen Orten her sind". Darum auch die nicht geschmackvolle
Wiederholung dieser Erläuterung in dem folgenden Satze,
welcher wieder nicht von den Kirchen in abstracto, sondern von
den nach Rom kommenden Gläubigen handelte.

4. Bei seiner Erklärung findet H. sogar den vorhandenen
Text anstössig, indem er mit dem semper : in welcher (Kirche)
immer von denen, die von allen Orten her sind, die apostolische

Tradition bewahrt wurde, nichts anzufangen weiss. Er

vermutet, der griechische Text habe etwa gelautet : sv fi êijnots

(in welcher anders). Aber warum hat der Übersetzer dann
geschrieben: in qua semper, statt: in qua quidem? Und wozu

das wiederholte ab his qui sunt undique, welches hier wo möglich

noch sinnloser wäre, wie in dem vorhergehenden Satze?

Das semper tritt hingegen mit den folgenden Worten in sein

volles Recht, wenn wir übersetzen : in welcher (der röm. Kirche)

immer von denen, welche von allen Orten her sind, die

apostolische Überlieferung bewahrt wurde.

5. Am wenigsten vermag H. das undique zu erklären. Er

räumt ein, dass Irenäus in der That nav%a%6llsv geschrieben

haben werde, fügt aber dann unbegreifiieherweise bei: „Es ist

kaum nötig, zu bemerken, dass auch bei der übertragenen
Bedeutung von convenire [im Sinne von „übereinstimmen"] neena-

%60-sv sehr gut am Platze ist. " Durchaus nicht. Hätte der

Verfasser in so überflüssiger Weise „Kirche" erläutern wollen, so

würde er geschrieben haben: „Die Gläubigen, welche aller-

wärts (navrazoü, ubique) sind." „Von allen Orten her" finde

nur seine Erklärung, wenn von einem Zusammenströmen vol

verschiedenen Orten zu einem Ziele die Rede ist.



— 323 —

Aus diesen Gründen muss ich H.s Interpretation für
unrichtig halten und bei meiner Deutung verbleiben.

Es erübrigt nur noch, auf folgende Bemerkung (S. 946) zu
erwidern: „Die Stellen, die Herr Langen für seine Erklärung
angeführt hat, entscheiden schlechterdings nicht; denn so
gewiss es ist, dass die Provinzialhauptstädte und Rom selbst
oftmals als Städte bezeichnet worden sind, wo man zusammenkommt,

so gewiss ist erst zu beweisen, dass an diese Thatsache
hier gedacht ist. Was aber die Stelle aus der späten Schrift
des Hugo Eterianus betrifft, so beweist sie im günstigsten Falle
nur, dass dieser Schriftsteller den Text des Irenäus so
verstanden hat, wie Herr Langen; denn ihm lag auch nur die
lateinische Übersetzung vor, wie wir sie lesen." Die Stellen,
welche ich (nebenbei in Anmerkungen) angeführt habe, sollten
auch nichts beweisen, sondern nur zur richtigen Deutung der
Worte des Irenäus behülfüch sein. Wenn bei kirchlichen Fragen
oft hervorgehoben wurde, dass man in den Hauptstädten
zusammenzukommen pflege, so lag es nahe, an diese Idee und
Ausdrucksweise zu erinnern. Auf Stellen aus Herveus und Hugo
aber verwies ich ultramontaner Missdeutung gegenüber mit
der ausdrücklichen Bemerkung : „Da diese Deutung [die meinige
nämlich, welche auch die Döllingers und Friedrichs war]
mitunter für eine protestantisch-tendenziöse Erfindung ausgegeben
wird, machen wir auf zwei sehr orthodoxe Schriftsteller des
12. Jahrhunderts aufmerksam." H. scheint diese Worte
übersehen zu haben und streitet infolgedessen gegen eine
Beweisführung, die selbstverständlich gar nicht versucht wurde.

Noch mögen einige nebensächliche kritische Notizen
gestattet sein.

Bei der Deutung des potentior (al. potior) principalitas,
welche Irenäus der römischen Kirche zuschreibt, kömmt H. auf
den Verfasser der Predigt de aleatoribus zurück und meint,
derselbe sei jedenfalls ein römischer Bischof. Die früher von
ihm aufgestellte Vermutung, es sei Viktor I. gewesen, scheint
ihm doch selbst nun zu unsicher vorzukommen. Aber auch
überhaupt auf einen römischen Bischof weist in jener Schrift
nichts hin. Zunächst ist festzustellen, dass H. nur durch eine
unrichtige Interpunktion die Schrift zu einer Anrede an die
Bischöfe machte, wie nach Funks und meinen Bemerkungen
auch Miodonski Anon. adv. aleat. p. 68 gesehen hat. Es ist

Bevne intern, de Théologie. Heft 6, 1894. 22



— 324 —

eine von einem Bischof gehaltene Homilie. Wenn er sich

apostolatus ducatum, vicariam domini sedem und den apostolatus
super quem Christus fundavit ecclesiam zuschreibt, so sind dies

Ausdrücke, welche in der Zeit Cyprians von dem Episkopat
überhaupt gebraucht wurden. Keiner davon verweist speciell
auf Rom, was auch von denen, welche den römischen Ursprung
verteidigen — die Ultramontanen natürlich ausgeschlossen —
zugegeben wird. Die von Miodonski (S. 35 f.) für Rom
angeführten Gründe beweisen nur die Möglichkeit, welche man
an sich nicht bestreiten kann. Allein der auffallende
Nachdruck, mit welchem der Redner seine Hirtenpflicht für die
„gesamte Brüderschaft" betont, sowie die Echtheit seines Aposto-
lates, die er mit der Nachfolge seines „Vorgängers", mit seiner
Succession begründet, die Hinweisung endlich auf eine Kontroverse

über das Busswesen (p. 62) lassen darauf schüessen, dass

die Homilie das unter Cyprian in Karthago entstandene Schisma

im Auge hat. Gegen diese Argumente, welche ich bereits in

v. Sybels Historischer Zeitschrift LXI, 480f. ausführte, weiss

Miodonski S. 37 nur zu erinnern, dass Cyprian nicht duplicem
crimen und venenum letalem geschrieben haben würde —

Versehen, die leicht einem Zufall oder der Nachlässigkeit eines

Schreibers zur Last fallen könnten. Im übrigen erkennt er

gleich Harnack an, dass Gedanken und Form — allerdings
in populärer Sprache —¦ durchaus cyprianisch sind, und sucht

seinerseits gegen Harnack (S. 26 ff.) zu zeigen, dass der
Verfasser am meisten Cyprian nachgeahmt habe. Da die Schrift

in den Manuskripten unter den Werken Cyprians steht, alles

— mit Ausnahme zweier Accusative! — auf Cyprian, nichts

auf einen römischen Bischof schüessen lässt, wozu denn die

einmal herrschend gewordene Caprice ihren Ursprung in Rom

zu suchen Miodonski giebt auf Grund seiner sorgfältigen
Untersuchungen S. 23 die bemerkenswerte Erklärung ab, unsere

Schrift besitze keine Berührungspunkte mit andern pseudo-

cyprianischen Traktaten. Unter diese ist sie also nur durch

die ersten Herausgeber geraten, welche nach ihrer Anschauungsweise

und Unkenntnis des altkirchlichen Sprachgebrauchs die

starken Ausdrücke über den Apostolat und die Verwendung

von Matth. 16, 18 bloss auf einen Papst, nicht aber auf Cyprian

zu deuten vermochten. Und der von ihnen in verzeihhc e

Weise begangene Fehler wirkt bis heute in dem Masse nac



325 —

dass man glaubt, für die nur seit dem 16. Jahrhundert als

pseudocyprianisch geltende Schrift sich um irgend einen „Papst"
umsehen zu müssen, während m. E. die Entdeckung des

Verfassers so ausserordentlich nahe liegt.

Bonn. J- Langen.

II. Une nouvelle Histoire de la Faculté de

Théologie de Paris.

M. l'abbé Feret vient de publier le premier volume d'un

ouvrage intitulé: la Faculté de théologie de Paris et ses

docteurs les plus célèbres*). Ce n'est pas un ouvrage de lecture
facile, encore moins un ouvrage populaire; c'est un ouvrage
de science et surtout d'érudition, destiné avant tout aux
spécialistes, c'est-à-dire aux théologiens, aux philosophes, aux
historiens. Il s'impose à toutes les bibliothèques publiques et
à toutes les bibliothèques philosophiques et historiques privées.
L'auteur a consulté non seulement les ouvrages de seconde
main relatifs à son sujet, mais il a puisé aux sources mêmes,
il a consulté les manuscrits des archives, en un mot il a fait
une oeuvre substantielle, solide, exacte, sûre. Cette œuvre était
nécessaire; elle comble une grosse lacune.

Le savant auteur a d'abord montré quelles ont été les
origines de l'université de Paris, ainsi que son organisation
aux XIIe et XIIIe siècles ; quelles ont été les méthodes suivies
dans l'enseignement théologique, les études et les chaires de
la Faculté de théologie. 11 a mentionné cinq collèges théologiques

réguliers et quatre collèges séculiers; parmi ces
derniers était le collège de Constantinople (probablement vers
1204), où, d'après du Boulay, des étudiants grecs auraient été
envoyés par Baudouin, premier empereur latin de Constantinople

(1202—1206), qui voulait ménager la réconciliation entre
l'Eglise d'orient et l'Eglise d'occident (p. 185).

M. Feret distingue d'abord l'école théologique de Notre-
Dame, celle de Sainte-Geneviève et celle de Saint-Victor. Il
indique les principaux maîtres de chacune: à Notre-Dame,

x) Paris, Alph. Picard et fils, 1894; Moyen Age, T. I, gr. in-8°, 368 p., 7 fr. 50.



— 326 —

Anselme de Laon, Manegold, Guillaume de Champeaux, Robert
Pullus, Pierre-le-Mangeur, Adam du Petit Pont, Maurice de Sully,
Pierre-le-Chantre, Pierre de Poitiers, Pierre et Michel de Cor-
beil ; — à Sainte-Geneviève, Pierre Lombard, Jescelin, Robert
de Melun, Gautier de Mortagne; — à Saint-Victor, Guillaume
de Champeaux, Hugues, André et Richard de Saint-Victor. Un
chapitre spécial est consacré à Abélard et à Gilbert de la
Porrée.

Dans la première moitié du XIIIe siècle, l'auteur étudie
les maîtres ou docteurs séculiers français : Guillaume d'Auxerre,
Jean d'Abbeville, Philippe de Grève, Jacques de Vitry, Gauthier
Cornut, Guillaume d'Auvergne et Jacques Pantaléon (ou
Urbain IV); —¦ puis les maîtres séculiers anglais: Alexandre
Neckam, Etienne Langton, St. Edmond (ou Edme), Jean Blond

(ou Blount), Robert Grosse-Tête, Richard de Wich ; — ensuite
les maîtres franciscains, parmi lesquels Alexandre de Halès;
les maîtres dominicains, notamment Hugues de Saint-Cher;
enfin trois docteurs des autres ordres religieux.

L'auteur s'est attaché surtout à résumer ce que l'on sait

de la vie des théologiens en question, et à énumérer les titres
de leurs écrits. Pour quelques-uns, comme Anselme de Laon,
Richard de Saint-Victor, Abélard, Gilbert de la Porrée,
Alexandre de Halès, etc., il est entré dans plus de détails, il a

indiqué le plan de leurs ouvrages et même quelques points de

leur doctrine. Mais ces indications nous paraissent
insuffisantes. Peut-être l'auteur a-t-il fixé à sa publication des limites

qu'il ne doit pas dépasser. Ce serait fort regrettable: car le

public spécial auquel il s'adresse a des exigences scientifiques

qui doivent être satisfaites. Nous avons besoin de mieux
connaître Guillaume d'Auxerre, Jacques de Vitry, Guillaume

d'Auvergne (ou de Paris), Robert Grosse-Tête, Hugues de Samt-

Cher, etc., etc. Tous les ouvrages inédits dont M. Feret nous

donne les titres devraient être analysés; ceux mêmes qui ont

été publiés sont encore insuffisamment connus ; leurs analystes

se bornent trop facilement à des indications écourtées et

banales. Il ne faut pas perdre de vue qu'au douzième siècle on

trouve encore des restes curieux des anciennes doctrines to
logiques, et que l'on voit déjà en même temps poindre es

doctrines nouvelles, qui commencent à s'exprimer et qui

les siècles suivants seront formulées et deviendront peu à pe



- 327 —

dans l'Eglise romaine des doctrines courantes, ordinaires et

même dogmatiques. Un exposé historique de ces doctrines
qui serait fait à ce point de vue, serait extrêmement intéressant
et même nécessaire. Il est regrettable que l'auteur n'ait eu ni
la patience ni la hardiesse de le faire.

Il a du moins préparé les voies au savant qui voudra
l'entreprendre. Çà et là il se laisse aller, en passant, à quelques

remarques, par exemple: — Alexandre de Halès (f v. 1245)

enseigne encore que Marie, tout en ayant été sanctifiée, ainsi

que plusieurs autres, avant sa naissance, n'a cependant pas
pu l'être dans sa conception, in sua conceptione sanctificari non
potuit (p. 317). — L'origine du de Emmanuele de Richard de

Saint-Victor serait curieuse. Ce traité aurait été composé
contre André de Saint-Victor, qui n'appliquait pas à la mère
de Jésus, mais à la femme du prophète, ce passage d'Isaïe :

«Voilà qu'une vierge concevra et enfantera un fils.» A ce point
de vue, dit M. Feret, André fit presque école ; ses disciples
étaient les plus ardents à défendre cette explication (p. 119).
— En 1148, les Pères du concile de Poitiers, qui fut présidé
par le pape Eugène III, eurent à juger Gilbert de la Porrée,
évêque de Poitiers. Comme les cardinaux voulaient décider
eux-mêmes, les prélats, docteurs et abbés de France s'y
opposèrent, rédigèrent eux-mêmes (y compris St-Bernard) une
déclaration doctrinale, et la remirent au pape en lui faisant
dire qu'il pouvait s'entendre de son côté avec Gilbert, mais
que, pour eux, ils ne changeraient rien à leur déclaration
(p. 158). Et M. Feret, tout en reconnaissant les «témérités
théologiques» de Gilbert, salue en lui, d'accord avec M. Hauréau,
«le plus eminent logicien qu'ait possédé l'école réaliste au
XIIe siècle, le plus profond, le plus exercé, le plus avancé des
métaphysiciens de l'une et de l'autre école (p. 164).»

Robert Grosse-Tête, évêque de Lincoln, a traité le pape
Innocent IV d'Antéchrist. «Le pape, a-t-il dit, n'a point honte
d'annuler impudemment les constitutions des pontifes ses
prédécesseurs ; il réprouve et détruit ce que tant et de si grands
Saints ont édifié. Quel mépris des Saints C'est à juste titre
que le contempteur sera méprisé lui-même. Encore que
plusieurs papes aient déjà affligé l'Eglise, le pape actuel l'a
réduite à une plus lourde servitude.» Et M. Feret rapporte,
d'après Knygthon et du Boulay, que, deux ans après sa mort',



— 328 —

Robert serait apparu à Innocent IV pendant son sommeil; et

que, revêtu de ses ornements pontificaux, il aurait dit à ce
dernier: «Lève-toi, misérable, et viens au jugement.» Puis, de

sa crosse, il aurait frappé le pape au cœur, et le lendemain
le pontife aurait été trouvé mort dans son lit (p. 301).

M. Feret, qui déclare hétérodoxe la doctrine d'Abélard
sur la Trinité (mais sans justifier sa déclaration, p. 134),
raconte cependant, d'après Abélard même, une «singulière bévue»
du cardinal-légat en plein concile de Soissons (1121). C'est
dans ce concile que ce cardinal-légat, Conon, évêque de Pré-

neste, condamna Abélard sans lui permettre de se défendre.

«Lorsqu'on reprocha à Abélard d'avoir avancé que le Père

seul était tout-puissant, le cardinal-légat exprima toute sa
surprise qu'un homme aussi savant ait pu dire pareille chose;

car les enfants eux-mêmes savent parfaitement qu'il y a trois

tout-puissants. Aussitôt — c'était adroitement rappeler le cardinal-

légat à la connaissance du dogme — une voix s'éleva dans

l'assistance qui récita ces paroles du symbole de St-Athanase:
Ei tarnen non très omnipotentes, sed unus omnipotens, et

cependant il n'y a point trois tout-puissants, mais un seul. Que

faut-il penser de l'anecdote? (p. 136)» — Pourquoi ne serait-

elle pas vraie? En fait d'erreurs, les cardinaux en ont bien

dit d'autres En tout cas, fût-elle fausse, elle prouve du moins

qu'au XIIe siècle on ne croyait pas plus à l'infaillibilité des légats

qu'à celle des papes.
A la page 208, il est dit que le pape Innocent III, voulant

condamner une doctrine attribuée à Pierre Lombard par Joachim

de Flore, a employé la formule suivante : «Nous, avec l'approbation

du saint concile général (Latran, 1215), nous croyons et

confessons » Ce n'est certes pas là le langage d'un pape

qui se serait senti personnellement infaillible.
Pierre de Poitiers (f 1205) enseignait encore à Paris que,

dans le sacrement de la pénitence, ce n'est pas le prêtre qui

absout; qu'il ne fait que déclarer que le pécheur est absous

par Dieu (p. 70). Pareillement, Gautier de Mortagne (f H74)

enseignait que c'était «Dieu seul qui confère spirituellemen

le don invisible de la grâce, et non pas les ministres par

lesquels les sacrements sont dispensés» (p. 95) ; et que par co

quent la grâce sacramentelle est indépendante des mérites

celui qui confère le sacrement. Hugues de Saint-Victor me



— 329 —

nait à croire que le prêtre excommunié et manifestement

hérétique n'a pas le pouvoir de consacrer (p. 10). A quoi M. Feret

ajoute: «Cette opinion étrange n'est pas la seule qu'on
rencontre dans la Somme des Sentences. Hugues admet que la

sainte Vierge n'avait pas fait vœu de virginité avant son

mariage; que le vœu de continence suivit seulement l'annonce

divine du mystère de l'incarnation: singulière opinion qu'on
s'étonne de trouver sous la plume d'un théologien si exact.»

Il est à remarquer aussi qu'à mesure que se répandait la
notion de la suffisance de la communion sous la seule espèce

du pain, disparaissait la notion de la raison même du sacrifice.
M. Feret raconte le fait suivant : «Mathieu, abbé de St-Florent
de Saumur, avait consulté Gilbert de la Porrée sur le cas
suivant: Un prêtre, après la consécration, s'est aperçu qu'il avait

prononcé les paroles sacramentelles sur le calice où il n'y avait

pas de vin; et ayant versé dans le calice le vin nécessaire,
il recommença la double consécration. Que penser de cela?

et, dans l'hypothèse d'une faute, quelle pénitence doit subir le
prêtre? Gilbert répondit que la faute est certaine: le prêtre
aurait dû communier sous une seule espèce, puisque J.-C. est
tout entier sous l'une et l'autre. Mais la raison du sacrifice
alors? Le casuiste n'en] tient pas compte (p. 162).»

On parlait, vers 1142, de 1'«adoration» du corps de Jésus-
Christ. Osbert, chanoine de St-Victor, employa cette expression
(p. 8). Mais, d'autre part, Gilbert de la Porrée déclara qu'il
fallait distinguer l'adoration de latrie, qui convient au seul
créateur, et l'adoration de dulie, qui peut être rendue aux
créatures ; il refusait donc le culte de latrie à l'humanité de Jésus-
Christ (pag. 162). Et l'on voit par ce détail que le mot
«adoration», appliqué à l'humanité de Jésus-Christ, signifiait simplement

hommage.
Les prétendues hérésies que l'on condamnait alors comme

des hérésies formelles, soit dans de simples conciles
particuliers, soit même dans de simples réunions théologiques,
n'étaient-elles pas quelquefois d'anciennes opinions, autrefois
permises et devenues suspectes en présence des innovations
contraires? C'est ainsi, par exemple, qu'en 1240 l'évêque de
Paris et la Faculté de théologie condamnèrent comme erronées
dix propositions, dont la troisième était ainsi conçue: «Le
Saint-Esprit, enjant qu'amour ou lien, ne procède pas du Fils,



— 330 —

mais seulement du Père.» Cette vérité d'autrefois était
devenue une erreur Et la Faculté voulait que l'on enseignât la
procession du Saint-Esprit «du Père et du Fils» (p. 219)! Déjà
Robert de Melun (f 1167) avait enseigné que le Père est prin-
cipium non de principio, le Fils principium de principio, le

St-Esprit non principium de principio (p. 91). Véritable
théologie de jeux de mots.

Les fanatiques ne manquaient pas plus que les ignorants.
Là, c'était un Joscelin (f 1152), évêque de Soissons, qui ignorait
le grec au point de faire dériver le mot symbole de syn et de

bolus: «Bolus bucata est, id est quantum panis vel cibi bucca
simul capit... Sicut ergo multi convivse confram faciunt, id

est commune convivium, et unusquisque pro se ponit, ita sancti

Apostoli fuisse noscuntur Confram spiritualem confecerunt,
id est Symbolum (p. 87).» Ici un Gautier de St-Victor qui

traitait de «quatre labyrinthes de la France» Abélard, Gilbert
de la Porrée, Pierre de Poitiers et Pierre Lombard (p. 207).

Les dénonciateurs et les juges des prétendus hérétiques n'étaient

pas toujours un saint Bernard; ils n'étaient souvent que des

audacieux cassants, aussi ignorants qu'inconnus, un Albéric
et un Lotulphe (p. 135), un Arnaud «qui ne rit pas» et un

Calon (p. 155), etc.
Bref, M. Feret, curé de Saint-Maurice de Paris, est un

catholique romain qui ne saurait sortir de l'alignement imposé par
Rome ; il ne peut donc pas tout dire. Néanmoins son livre est

plein de choses, et nous attendons son second volume avec

une vive impatience. E. M.


	Variétés

