Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 6

Artikel: Studien zur Geschichte des Busssakraments
Autor: Goetz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403284

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

-— 300 —

STUDIEN

ZUR

GESCHICHTE DES BUSSSAKRAMENTS.

Es ist allgemein anerkannt, dass die Geschichte des Buss-
sakraments eine der wichtigsten, aber auch der schwierigsten
Fragen der Dogmengeschichte bildet. _

~ Uber die Wichtigkeit der Frage zu sprechen, hiesse eine
allgemein bekannte Thatsache erwihnen, schon oft gesagte
Worte wiederholen. Die Schwierigkeit liegt darin, dass sich
wohl in keiner andern dogmengeschichtlichen Frage seit den
iltesten Zeiten der Kirche eine solche Mannigfaltigkeit und Ver-
schiedenheit in Theorie und Praxis, oft nach einzelnen Léndern
unterscheidbar, geltend gemacht hat, als gerade beim Buss-
sakrament.

Der Wichtigkeit des Gegenstandes entspricht nicht die Be-
handlung, die er in der christlichen Litteratur bisher gefunden
hat. Nehmen wir die ilteren Bearbeitungen der Geschichte c.leS
Busssakramentes, so z. B. vor allem Morinus: Comment. hist.
de admin. sacr. poenit., so finden wir da hochst schétzenswertes
Material, wir finden auch viele richtige Ideen, aber Wir_ﬁnden
keine das ganze Gebiet bis in die kleinsten, scheinbar unbe—
deutenden Einzelheiten systematisch behandelnde Duz‘ollfg}“‘
schung und Darstellung. Wir finden einzelne gute IdeeITl fir
die Beurteilung einzelner Fragen, vermissen aber diel T.Jﬂbe' :
fangenheit des Standpunktes in der Behandlung der priIlZIPleHen
Fragen. |

Weniger noch ist die neuere Litteratur geniigend und be-
~ friedigend. Vor allem die Geschichte der mittela,lterlichen. Bussj
lehre, insbesondere die Geschichte der Entstehung und Bildung



— 301 —

des modernen romischen Busssakramentes ist bzs jetzt wenig
behandelt. Die romischen Schriftsteller, selbst solche, wie z. B.
Kober, und vielleicht mit einziger Ausnahme von Schanz und
Funk, behandeln die Frage oft mehr vom praktischen Stand-
punkt, mit Hervorhebung des sittlichen Momentes und der Ideen,
die sich vom heutigen romisch-katholischen Standpunkt aus in
das Busssakrament hineinlegen lassen (so Frank). Von ihnen
ist auch eben infolge ihrer dogmatischen Voreingenommenheit
eine unbefangene, streng historische Schilderung gar nicht zu
erwarten, wie denn z. B. in einem sonst so viel Material bie-
tenden Buch, wie Hausmann: ,Geschichte der pépstlichen
Reservatfialle“, der ultramontan-dogmatische Standpunkt in un-
angenehmer Weise sich tiberall geltend macht. Um so weniger
ist aber die hier notwendige, streng historische Darstellung der
Entwicklung und Ausbildung der Lehre zum modernen Buss-
sakrament von ihnen zu erwarten, als eben gerade die Ge-
schichte der Busslehre ein strikter Beweis gegen die réomischer-
seits immer pratendierte Einheit der Kirche in ihrer Lehre ist.
‘Andererseits fehlt bei den Protestanten vielfach die Lust (conf.
Hagenbach-Benrath, Dogmengeschichte, § 201, Schlussnote) und

manchmal wohl auch das rechte Verstandnis fiir diese speciell
kathohschen und Kkirchlichen Dinge, denen ausserdem in ihre

opn e,

“Einzelheiten nachmgehen eine sehr mithsame und nicht immer
dankbare Aufgabe ist. Die beste protestantische Arbeit, das
gegen 1 Michelis gerichtete Buch von G. E. Steitz: ,Das ro-
mische Busssakrament®, bietet z. B. eine Reihe guter und rich-
tiger Ideen zur Beurteilung der geschichtlichen Ausbildung der
Lehre. Aber hier fehlt vor allem fir die aufgestellten — auch
richtigen — Theorien eine umfangreiche quellenméssige Erhir-
tung, der ausgefithrte Beweis fiir die Theorie. Uberhaupt diir-
fen wir es als einen Hauptfehler der meisten einschlagigen
Litteratur ansehen, dass der systematische Quellenbeweis fehlt,
und man sich zu viel zur Erhdrtung eines aufgestellten Satzes
auf einzelne besonders schlagende und immer wieder ange-
fihrte Hauptstellen aus Synoden, Schriftstellern und Papst-

briefen beruft. So konnen wir es ebenfalls als einen viel zu !}

oft sich geltend machenden Fehler bezeichnen,

sakrament beginnen lisst.

dass man zul!!
viel Gewicht auf die auf dem IV. Laterankonzﬂ geschehene | |

Fixierung der Beichtpflicht legt und damit das moderne Buss- | ;;":7




— 302 —

Wir wollen nur einige Beispiele davon anfihren, dass wich-
tige Fragen des Busssakraments bis jetzt noch einer griind-
lichen Darstellung entbehren. Eine solche Frage ist z. B. das
Verhiltnis der kirchlichen Rekonziliation zur gottlichen Stinden-
vergebung, das Verhaltnis der altkirchlichen zur modernen
Absolution, die Darstellung, wie urspringlich die Absolution
nur eine solche seitens der Kirche — ohne jeden Bezug auf
das Verhéaltnis des Stinders zu Gott — war, wie das gesteigerte
Priesterbewusstsein nach und nach zu einer Geltung der Ab-—
" solution auch vor Gott, zur Gleichsetzung der Kirchen- mit den
~Fegfeuerstrafen hintiberspielte, und wie dann endlich daraus

die moderne Absolution wurde. Eine andere Frage z. B. ist die
Darstellung der Anschauungen {iiber die Pflichtméssigkeit des
Stindenbekenntnisses nur vor Gott oder auch vor dem Priester.
Speciell fiir solche einzelne Fragen, die bei der Entstehung
des modernen romischen Busssakramentes eine grosse Rolle
spielen, wollen die folgenden Studien versuchen, eine klarere,
durchaus auf quellenmissiger Darstellung beruhende Ansicht

7zl bieten.

Die pépstliche Formel: ,in peccatorum remis-
sionem injungimus®.

So wenig interessant und wichtig auf den ersten Blick die
rein formale Darstellung der Ausbildung und Anwendung einer
viel gebrauchten pépstlichen Formel erscheint, so wichtig 1st
sie doch fir manche Punkte. Denn gerade diese Formel ist
es, die manchen Irrtum in die Auffassung mittelalterlicher Buss-
und Ablasspraxis hineingetragen hat. '

Hase z. B. schreibt in seiner ,Polemik* (Ges. Werke, J,
p. 470): ,Zumal wo es kirchlich-politischen Zwecken der Papste
galt, wird allen, die das Kreuz oder Schwert im Sinne der ro-
mischen Kirche nehmen, ohne weiteres Straf- und Siindenerlass
verheissen“. In diesen Worten scheint die Meinung auss®

_ sprochen zu sein, als ob in der That die Papste um des Kampfes
fiir den rémischen Stuhl willen positiv Stinden erlassen hatten.
Der Satz Hases bezieht sich aber auf unsere Formel, und da
verhilt sich die Sache wesentlich anders. Von einém thatsich-



= 5

lichen Erlassen einer Siinde kann tiberhaupt keine Rede sein,
und wer die folgende Arbeit etwas genau liest, wird zur Ein-
sicht kommen, dass — die vulgére romische Anschauung vom
Werte der guten Werke vorausgesetzt — die ganze Sache, zu-
mal in der Bliitezeit der Formel, viel zu harmlos war, um
anders denn als ein Stiick der iippig blihenden péapstlichen
Phraseologie angeschaut zu werden. Aber das ist nicht der
orosste Irrtum, den die Formel verursacht hat. Ein neuerer
protestantischer Schriftsteller, Bratke (Luthers 95 Thesen und
ihre dogmenhistorische Voraussetzung, p. 40), schreibt: ,Wéh-
rend Bischofe und Priester den alten Kleinhandel mit Stinden-
strafen noch forttrieben [! eine Wendung, die weder geschmack-
voll noch sehr richtig ist], rissen die Papste seit Gregor VIL.
auch das Monopol einer vollen, fiir gewisse wichtige, der Kirche
geleistete Dienste geschenkten Vergebung aller Sindenstrafen
an sich. Seit Urban II. wurde dieselbe ja allen Kreuzfahrern
bewilligt. Auch diese Ausserung bezieht sich auf unsere
Formel, hier sind aber nicht sowohl die Stinden, als die Stinden-
strafen gemeint. Von Stindenstrafen aber ist nirgendwo in der
Formel die Rede. Der grosse Irrtum, in den Bratke hier ver-
fallt, kommt von der Verbindung unserer Formel mit den Ab-
lassprivilegien, wie z B. das Urbans II. von 1095 ja von ihm
angefihrt wird. |

Schliesslich wollen wir noch bemerken, dass dem hau-
figen Gebrauch unserer Formel, speciell ihrer Verbindung mit
dem Kreuzzugsablass und den andern Abldssen, ein anderer
Trrtum seine Existenz verdankt, ein Irrtum, der in der romi-
schen Ablasslitteratur zu mancher Erorterung gefithrt hat und
fihrt. Wir meinen die richtige Deutung des in den Ablass-
privilegien vorkommenden ,remissio peccatorum¥, wihrend doch
nach romischer Lehre der Ablass sich nur auf den Erlass der
pinjuncta poenitentia* — sei es wie in der alten Kirche der
kirchlichen, sei es wie beim modernen Ablass der géttlichen
Strafe (der poena purgatorii) —, also nur auf den FErlass der
Stndenstrafer und nicht der Sinden selbst bezieht.

Die Aufgabe des gegenwiirtigen Artikels ist also folgende.
Erst soll die Grundlage der Formelbildung — ein Stiick der romi-
schen Anschauung tiber den Wert der guten Werke — darge-
legt werden. Dann ist die Entstehung des terminus, sowie einer
ihm parallelen Formel darzustellen, und schliesslich die An-



= dgph s

wendung der Formel ,in remissionem peccatorum injungimus®
zu schildern. Die richtige Beurteilung des Wertes und der Be-
deutung der Formel ergiebt sich daraus von selbst.

L

Die Grundlage fiir unsere Frage liegt in der Lehre von den
sog. guten Werken.

Dabei konnen wir zurtickgehen bis zum Alten Testament.
s handelt sich fir uns hier um die Anschauung tber den Wert
des Almosens. Da finden wir im Alten Testament mit einfachen
Worten gesagt, dass Almosen die Sunden vor Gott tilgen. To-
bias 4, 11;:-12, 15 Jes. Sir.~3, 22 Daniel 4, 24. ' Wenn das il
dlterer Zeit jedenfalls nur geistig verstanden werden sollte,
brachte es doch die zunehmende Umbildung zur Gesetzesreligion
mit sich, dass man- ganz mechanisch und #usserlich an die
gespendete Gabe die slindentilgende Wirkung band.

Im Neuen Testamente finden wir diese Auffassung einer
quasi mechanisch wirkenden stindentilgenden Kraft dahin ge-
lautert, dass Jesus das Hauptgewicht bei der Beurteilung des
Wertes des Almosens auf die geistige Seite legt, auf die Ge-
miitsstimmung, in der man giebt, dass er den Wert der Gabe
nicht nach der Menge des Geldes, sondern nach der Grosse des
gebrachten Opfers beurteilt. So ging denn die Lehre von der
stindentilgenden Kraft des Almosens in die christliche Kirche
itber; je weiter wir uns von Christus entfernen, desto mecha-
nischer, desto geistloser wird die Auffassung, desto mehr er
scheint wieder das Almosen als ein sicherer Wechsel fir das
Jenseits. ,

Die Ausserungen iiber die siindentilgende Kraft des Almo-
sens konnen wir in Kiirze durch die ganze christliche Litt?—
ratur bis ins spite Mittelalter verfolgen. Bereits die Avdecy) 'rm
ddidsxa dmooeéioy mahnt zu eifrigem Almosengeben: 4, 6: gav Exgns
did Ty ysrodv Gov du0ec Mirowow cuapridy cov. Unter den apo-
stolischen Viatern schreibt der Verfasser des Bamabasbriefes-
c. 19, 10: dic w6y yero®y Gov doydon i Aitooy cueQriwy 00V- Im
sog. II. Clemensbrief heisst es 16, 4: élequogdvy ydo xoVGLOLE
Gueorias yiverer. Tm Pastor des Hermas lesen wir, Sim. 2, TH,
in der Darstellung der gegenseitigen Pflichten der Armen and



Reichen: o¢ whovoios yoonyotvess voig mévnor va déovve mAngopogoiae
vag Ywyds avTH. :

Von spitern Vitern nennen wir noch Clemens Alex., strom.
2, 155 Cyprian, de lapsis, ¢. 35; Orig., in levit.,, hom. 2, n. 4,
fiithrt unter den sieben Arten der Siindenvergebung auch die
durch Almosen mit auf.

Gehen wir gleich auf die spéteren Jahrhunderte tiber, so
konnen wir im folgenden einige Zeugnisse anfiihren.

_ Raban. Maur., de univ., 1. 5, c¢. 11: Hinc quoque marty-
rium quodcunque Christi nomine patiuntur fideles creditur esse
purgatio omnium peccatorum. Praeterea sunt et aliae species
mundationum, quibus animae purgantur a delictis atque pec-
catis. Nam creduntur animae solvi a peccatorum vinculis per
confessionem et per poenitentiam veram cum lacrymarum com-

punctione. Item per bona opera et per eleemosynam purgatur
homo a sordibus animae.

Radulph, Erzbischof von Bourges (Mansi, 14, 959), sagt:
?ePteln modis peccata dimitti sacra scriptura demonstrat. Primo
n baptismate, secundo per martyrium, tertio per eleemosynam
Juxta illud evangelicum: verumtamen date eleemosynam et ommnic
munda sunt vobis, quarto durch Befolgung des Satzes dimittite
et dimittetur vobis, quinto si per praedicationem quis et bono-
m“i operum exercitium alios ab errore convertat u.s. w. His
Sepbem modis et remissio datur et aeternae retributionis prae-
mium adguiritu,

Aufzgli éi]la:rdéigl{mb eccles. (Mansi, 19, 190) h('a._isst es bei der
il tZI‘tio ilf tz,n Arten, auf dTe man Sundenverge?bung
Nabllchodonosorp (;11 ?tﬁieH}osT\Tnam remittuntur. De hoc D:%Llllel ad
= IXI6: redime 'peccata .tua faleemosynls i

: Jejunans praemium abstinentiae et peccatorum

remissios : et
e 1em apud Deum promereri potest, dummodo jejunium
cum eleemosynis adornaverit,

% nguélaog;o;le VtVtirzburg‘, in psalm. 6'(Bib1. max. patr. Lugd.
marty r}io elleenf)o em -moclhs }?ecca)ta, remfc-tuntur, id est baptismo,
peCC&t{)rém %bunsgmif 1en11tf;911-(.10 fratr:i pe(.zca;ta, conve}.rtendo
téne, Thes.;e::c I a§6183 Thamtam-g ! Poemtentl.a = pe Marj-
exXprioris Granc’éméntengis eaSZHHW1I"111 der_epl‘st. o e
nece Thomae (: = ey I regem f}nglort%m (de

‘ omae Lantuariensis): festina, ne tardaveris, periculum



= 306

in mora, lavare septies. Hoc repurgato et reparato miseras et
miserabiles animae tuae ruinas septena hacce lotione, confes-
sione, lacrymis, jejuniis, satisfactione, disciplina, peregrinatione
ad loca sancta et eleemosynis peccata tua redime.

Besonders erwadhnenswert scheint uns noch, was Bonizo in
seinem II. Buch de episcopis (Mai, Nova Pafr. Bibl., 7, 3) tiber
das Almosen schreibt. Seine Abhandlung leitet er mit dem
Satze ein, dass die Worte Christi bei Lukas 11, 41 deutlich den
Wert des Almosengebens fiir die cwige Seligkeit darlegten. Er
weiss wohl, dass diese ganze Lehre und Theorie ihre Wurzeln
im Alten Testament hat, darum benutzt er die Worte Christi,
yer sei nicht gekommen, das Gesetz aufzuldsen, sondern zu er-
fullen“, um die Berechtigung der kirchlichen Anschauung iiber
den Wert des Almosens zu begriinden. Er beweist diesen Wert
ausfiibrlich aus dem Alten und Neuen Testament. Was Paulus
in seinen Briefen iiber die ,Steuer fir die Heiligen* sagt, zieht
er herbei und die sociale Einrichtung der Christengemeinde zu
Jerusalem erwihnt er und verwertet sie gleichfalls unter dem
Gesichtspunkt des Almosens. Diesem Wert des Almosens ent-
spricht es nun nach ihm, wenn die Bischéfe ihre volle Auf-
merksamkeit auf richtige Verwaltung der ihnen ubergebenen
Spenden verwenden, vor allem danach trachten, dass sie in
wahrhaft nutzbringender Weise je nach der Grosse der Bedirf
nisse verteilt werden. Vor allem gebiihrt natiirlich den Monchen
Almosen: n. 25. Sed et pro redemptione animarum illis donanda
est eleemosyna, qui omnia sua pro Christi nomine reliquerunt,
ut sancti monachi, vel qui pro defendenda iustitia dampna
rerum temporalium sustinent vel exilia, et qui erubescentes
petere viri morum honestate praeclari camino coquuntur.P&u‘
pertatis. Im liber X, n. 155, 158, fiihrt er unter den siebenl
Arten der Siindenvergebung auch die durch Almosen all.
“Dabei hat er im Gegensatz zu vielen andern Schriftstell'em
in der Darstellung zwei Eigenheiten. Einmal wird viel Gewicht
gelegt auf die innere Beschaffenheit des Almosens. Der Spr ucjl
Christi, ,Die Rechte soll nicht wissen, was die Linke thut,
wird citiert und vor Almosen, die aus Prahlerei geget;eﬂ
werden, gewarnt, In zweiter Weise sieht er noch auf ‘333
rechten Wert des Almosens. Wohl soll, damit €s 730rdmated
verteilt werde, das Almosen in erster Linie. der KJrChe ‘;Illljs
ihren Organen zufliessen und von diesen nach ihrer Erkenn



— 307 —

der Bediirftigkeit der Einzelnen verteilt werden. Aber die
Spender sollen auch nicht die Armen ihrer eigenen Familie
vergessen, und damit scheint er wohl tiibertriebene Testie-
rungen zu gunsten der Kirche mit Ubergehung der Verwandten
verhindern zu wollen. Denn es ist schéndlich, sagt er, wenn
jene Not leiden, andere zu beschenken. Indes verleugnet er
seinen kirchlichen Standpunkt doch nicht ganz, indem er
beiftigt, jene Verwandte sollten allerdings nur das Notwendige
zum Lebensunterhalt bekommen, nicht aber durch die Almosen
reich gemacht werden.

Auch in den Papstbriefen findet sich diese Anschauung
und Lehre. So schreibt Gregor VII. (Registr., I, 26): de cetero
ita confortamini in Domino et in potentia virtutis eius precibus
et helemosinis ac puritate cordis indulgentiam eius postulantes
quatenus votum nostrum ac vestrum ad perfectum perducere
dignetur.

Urban II. sagt iiber die Siindenvergebung durch Almosen
(Migne, 151, n. 58): una lacrymis et eleemosynis quotidiana pec-
cata redimens, indem er also die siindentilgende Kraft des Al-
mosens in einen gewissen Gegensatz stellt etwa zu der der Busse,
eine Unterscheidung, die wir auch sonst wohl finden.

Paschalis II. schreibt dem Bischof von Autun (Migne, 163,
40), bei einer Beerdigung solle man fiir das Grab nichts ver-
13:11;%’613‘-, d&geg‘en sollten die Glaubigen ,pro redemptione pecca-
torum® der Kirche, von der sie die Sakramente des Glaubens
-empfangen hitten, Geld schenken.
guteUV%;})ea:ll{iIi.u (%1%36,302 1180)dm10tiv.iert seine 1Ma,hnu11g, eifrig
Briickenbau —, damit, dass 3111;6%13 Sl'Ch i '(xaben e
tiones eieemosmlarum,venia ece tsemer Mtlenung o Iarg:f-
nenda, sacra scriptura protestalilte - Orum. 011:111.5 =
. » quae ait: ,sicut aqua ignem
ita eleemosyna peccatum exstinguit¥, : 2
- légtlztere{l Spruch Wendfat gleichfalls Innocenz III. (Migne,
219; ') an; anderswo (Migne, 214, 189) Iobt er es, dass ein
Graf seit Alexanders III. Zeiten zur Erlésung von seinen Siin-

d'en von jedem Wohnhaus seiner Grafschaft einen Denar Peters-
zins nach Rom sende. '

Ganz besonders stindentilgend wirken musste natiirlich

nach kirchlicher Anschauung ein der Kirche Christi
brachtes Almosen.

. darge-
Und die specifische Form eines solchen

Revue intern. de Théologie. Heft 6, 1894, 21



308

grosseren Almosens ist eben eine Schenkung’ an die Kirche,
der Bau einer Kirche, Abtretung von Giitern, Restitution friher
gemachter, aber annulliert gewesener Schenkungen u. s. w.
Dadurch, so ist die allgemeine kirchliche Anschauung, erwirbt
man sich Vergebung der Siinden und ewiges Leben; sowohl
indem Gott um des guten Werkes und frommen Sinnes willen
direkt verzeiht, als auch indem man der Firbitte der so be-
schenkten Kirche resp. Armen, deren Gebet ja Gott erhort,
teilhaft wird.

So schreibt Innocenz 11. (Migne, 179, 208): hac intentione
... fideles quoque ad honorem Dei ecclesias construunt..ut re-
ligiosae personae inibi statuantur .. quarum orationibus ad Deum
fusis . . a peccatorum- vinculis absoluti pro temporalibus bene-
ficiis aeterna praemia consequi mereantur?).

Kirchlicherseits wurde dabei ganz systematisch vorge-
gangen. Synoden, Bischofe und Pépste mahnten, die Glaubigen
sollten fleissig zu ihrem Heil der Kirche testieren, und wer,
ohne der Kirche ein Gebiihrendes vermacht zu haben, starb,
galt geradezu als in der Erlangung der ewigen Seligkeit be-
droht. Wir haben eine derartige Mahnung Paschalis II. ange-
fithrt. In demselben Sinne schreibt Innocenz I1. (Migne, 179, 117)
an Hildebert von Tours: fraternitati vestrae mandamus qué-
tenus populum vobis a Deo commissum in peccatorum remis— -
sionem commoneatis, ut de bonis sibi a Deo praestitis eas (seil.
sorores Deo famulantes) foveant et sustentent ?).

1) Rockinger, ,Uber Formelbiicher vom XIIL—XVI. Jahrhundert®, br%ngﬁ
eine Urkunde aus dem zehnten Jahr der Regierung des Konigs Hludwig in oriens
tali Francia, in der einem quidam homo senex bewilligt wird, dass er a heribann'(}
und von allen Kriegslasten frei sein soll, ,quatenus melius illi delectet pro nobis
proleque nostra diebus vitae suae domini misericordiam attentius exorare”.

?) Die in den Mon. Germ. Hist. (leg., sect. III, concil. I) edierten Canones
der Synoden merovingici aevi enthalten reichlich Bestimmungen iiber Schenkungen
an Kirchen (,pro devotione®, ,studio mercedis cum iustitia pro Dei co’n‘neﬂipla‘
tione®), iiber solche, die Testierungen zu gunsten der Kirche verhindern, flbel’.
Geistliche, die solche Legate fiir sich behalten wollen. Darunter ist die wichtigste
Bestimmung jedenfalls die, dass solche Testamente zu gunsten der Kirche auffh
dann aufrecht zu erhalten sind, wenn sie mit der weltlichen Gesetzgebung Hf
Konflikt kommen. Diese Anschauung ist die im Mittelalter durchgingig g?ﬁende’
sie findet sich noch im Tit. XX, c. 1, des Laterankonzils von 1275. Diese be-
stimmung entspricht der rémischen Grundanschauung: ,Alle kirchlichen Sachen
stehen nur unter der Gewalt der Kirche. Kirchliche Sache ist alles, Was den.




— 309 —

Dieser kirchlichen Theorie entspricht es, dass die Cessions-
urkunden stehende Wendungen haben, die den Gedanken der
Wirkung des Almosens zum Ausdruck bringen, oft unter Be-
rufung auf Spriche, wie z B. date eleemosynam et omnia erunt
vobis munda (Migne, 151, 1417).

Die ,Formulae merovingici et karolini aevi® (Mon. Germ.
Hist., leg. sectio V, ed. Zeumer) enthalten eine Reihe solcher,
geringe Abweichungen bietender Formeln, von denen wir ein-
zelne anfithren wollen.

Marculf. form., 1. I, 4 (p. 44): principale quidem clementia
cunctorum decet accomodare aure benigna, precipue quae pro
compendio animarum a precedentibus regibus parentibus nos-
tris ad loca ecclesiarum probamus esse indultum, devota debe-
mus mente perpendere et congrua beneficia, ut mereamur in
mercedem esse participes, non negare, sed robustissimo iure per
nostris oracolis confirmare.

Form. Turon. 1 b (p. 135): Si aliquid de rebus nostris locis
sanctorum vel in substantia pauperum conferimus, hoc nobis
procul dubio in aeternam beatitudinem retribuere confidimus.

Form. Turon. 37 (p.156): Lucrum maximum credimus ani-
marum, si dum unusquisque corporibus motibus terram inhabitat,
. pro amore cogitet domus aeternae vel amore temporalium re-
rum sperandarum sibi cumulet munimina divitiarum, aut certe,
si id quod remanendo perire poterat in seculo, in alimoniis pau-
perum vel loca distribuatur sanctorum Dei.

Form. Turon., Addit. 1 (p. 159): Dum fragilitas seu casus
humani generis pertimescit ultimum vitae terminum subitanea
transpositione venturum, oportet, ut non inveniat unumquemque
inparatum nec sine aliquo boni operis fructu migranti de sae-
culo; sed dum in suo iure et potestate quisque consistit, prae-
paret sibi viam salutis per quam ad aeternam beatitudinem

valeat pervenire. Idcirco ego ... caedo [= cedo], etc.
Cartae Senon. 14 (p. 190): pro meis peccatis minuendis, ut
in futurum Dominus veniam mihi prestare dignetur, cedo.... ete.

Form. Salic.,, Merkel. cart. pag. 1 (p. 241); Form. Sangall.
Miscell. n. 2 (p. 380): Ego ille, divinae credulus voci, qua dan-

Klerus, die Kirche, das Geistliche betrifft, fir alle diese Dinge gelten die Kirchen-
gesetze® (von Schulte: Gesch. d. Quellen u. Litteratur etc., II, 519, Anm. 12).
Weiteres tiber diese Testierungen und weltliche und geistliche Citate dariiber siehe
bei Du Cange: glossar. ad script. med. et infim. latin., sub voce: ,intestatus®.



iy

tibus dicitur dari, insuper praesenti diffidens instabilitati, pro
remedio animae meae parentumque meorum trado ad monas-
~ terium etc.

Form. extravag. I, 21 (p. 546): Omnia quae ad sanctas
Dei ecclesias conferimus de iuris nostris propriis pro animae
nostrae remedium hoc nobis procul dubio in aeterna beatitu-
dine retribuere confidimus; cf. n. 22.

Dem Almosen galt in seiner heilbringenden Wirkung gleich
die Freilassung von Sklaven. Hs mogen deshalb auch dartiber
einige Formeln Platz finden.

Cart. Senon. 1 (p. 185): Dum omnipotens Deus nobis pre-
cipit in hunc seculum sano corpore habere, oportet nobis pro
salute animae nostrae frequentius cogitare debemus, ut aliquan-
tulum de peccatis nostris minuare mereamur. Itaque ego ille in
Dei nomen pro animae meae remedium vel pro meis peccatis
minuendis, ut in futurum Dominus veniam mihi praestare dig-
netur, servo iuris mei nomen illo relaxavi ingenuum etc.

Form. Bitur. 8 (p. 171): In Dei nomen ille etsi peccator
gracia Dei episcopus obtans consequi Domini misericordiam qui
ait: ,Beati misericordes, quoniam ipsi misericordiam consequen-
tur“, et illud: ,dimittite et dimittitur vobis“, iuxta quod sermo
divinus admonet nos, ipsa iam prophetam dicentem: ,dimitte
eos, qui confracti sunt, liberos et omni onus disrumpe“. Ideo-
que .. convenit, ut omnes servientes ecclesiae nostrae decimare
deberemus, quod ita et fecimus.

Form. extravag. I, 19 (p. 545): si quis ex servientibus sibi
aliqua mancipia ad sanctorum loca tradiderit, mercedem oD
hoc in futuro ei provenire veraciter crediderit. Cf. Form. Visigoth.
n.-10, 1 ff.

In den Formeln, die in der Bibl. de I'Ecole des Chartes
(I*e série, tome IV) ediert sind, findet sich in einem ,prologus
de cessione“ eine eindringliche Ausfithrung tiber die Bedeutung
des Almosens fiir das Seelenheil. Sie schliesst mit den Worter%:
abscondamus ergo haelemosyna in corda pauperis, ut nobis
perveniat deprecatio pauperum ad remissionem peccatorlum-
Der Herausgeber bemerkt dazu: im Manuskript seien J.ene
letzten Worte rot und gross geschrieben ,comme 8ils formaient
une rubrique“, dann folge die Schenkung. '

Im folgenden fithren wir noch einzelne Félle von Schen-
kungen an.



— 311 —

Der Konig Sanctius von Aragonien (Mansi 19, 409 ff.) macht
auf der Synode von Pampelona der dortigen Kirche eine Schen-
kung, an deren Ende es in der Urkunde heisst: Ego vero supra-
dictus Sanctius rex, qui hanc chartam episcopalis et coenobialis
honoris scribere mandavi, intercedente gloriosa et beatissima
Maria cum omnibus sanctis, justis et electis Dei merear remis-
sionem peccatorum meorum consequi et coelesti in regno feli-
citer cum Christo laetari. Eine Kirchenrestaurationsurkunde
wird eingeleitet (Mansi 19, 602) mit den Worten: notum sit om-
nibus, ... quoniam nos restauravimus quandam ecclesiam ... ob
amorem Domini Jesu Christi, ut misericors et propitius sit pec-
catis nostris et conferat nobis remunerationem aeternae vitae
et desiderium coelestis patriae.

_ Heinrich III. erkliart (Migne, 151, 1110): si locis Deo dicatis,
quibus beneficia non conferimus, saltem prius ab aliis tradita et
injuste subtracta vel ablata restituerimus, divinitus nos procul
dubio remunerari confidimus, und als er der Kirche von Cre-
mona, ihr von dem Mailéinder Erzbischof Gerardus entrissenes
restituierte, that er das mit der Bemerkung (Muratori: Antiq.
It., VI, 217): si istarum Dei ecclesiarum pastoribus ea, quae
digne a nostris fidelibus apud nostram majestatem postulantur

compendimus, ad aeternae remunerationis meritum nobis perfi-
cere non dubitamus. .

Leo IX. (Migne, 143, 585) ruft Gottes Strafgericht iiber die
herab, die umstiirzen, quae pro animarum remedio constituta
sunt, und er zwingt einen Grafen Adalbert, dem Kloster Hirschau
das von ihm Gestohlene zuriickzugeben, was seine Vorfahren

omnipotenti Deo simplici ac sancta devotione pro animarum
remedio suarum obtulerunt (Migne, 143, 580).

In einer auf einer spanischen Synode gemachten Schen-
kung heisst es (Mansi, 19, 932): haec omnia ... donamus Deo
et beato Petro ad restaurationem supradicti episcopatus propter
remissionem nostrorum peccaminum ac remedium animarum
nostrarum et pro requie progenitorum nostrorum.

Nicolaus II. (Migne 143, 1327) bemerkt in einem Privileg
fur das Kloster des hl. Martin zu Autun: quod constat a piissimo
imperatore Carolo Augusto ob amorem Cunctipotentis et reve-
rentiam ipsius confessoris beatissimi Martini propter suorum in-
dulgentiam peccaminum ... reformatum etc. (ef. col. 1330).



f

=

Mit Eduard von England fiihrte Nicolaus II. eine Korre-
spondenz betreffend die Bussleistung des ersteren und absolvierte
ibn von dem Geltibde, das Leo IX. Eduard auferlegt hatte:
propter votum quod voveram ire Romam et in remissionem
omnium peccatorum meorum construere coenobium (Mansi, 19,
1054).

Paschalis II. (Migne, 163, 216) bestitigt eine Schenkung,
die ,filius noster Philippus Francorum rex pro peccatorum suo-
rum remissione monasterio Corbeiensi restituit®.

Urban II. (Migne, 151, 406) mahnt Robert von Flandern,
dem Bischof von Arles zur Wiedererlangung seiner  Kirchen-
giiter zu helfen: exhortamur et oramus, . . ut possessiones ...
distractas eidem ecclesiae restituere pro vestrorum peccatorum
remissione omnibus modis laboretis.

Mit dieser Zeit, also um die Wende des 11. Jahrhunderts,
konnen wir die Aufzidhlung von Beispielen von Klosterschen-
kungen und -griindungen zur Erlangung der remissio peccato-
rum unterlassen. Denn um diese Zeit hat sich allmiahlich der
neue terminus ,in remissionem peccatorum injungimus“ schon
~ausgebildet, und seiner Grundlage nach wurde er in erster
Linie fiir derartice Schenkungen angewendet.

Fligen wir noch zwei Beispiele von Testierungen hinzu.
Gervasius, Erzbischof von le Mans, macht seiner Kirche eine
Erbschaft: inprimis pro magna mole peccatorum mihi indulgenda
sanctique antecessoris mei . .. requie impetranda (Mansi, 19,
598). Odalricus von Rheims machte eine Erbschaft, in der €s
heisst: oro .. pro remissione peccatorum, ut non adnullare per-
mittant, etc. (Mansi, 19, 747). (Vergleiche iiber diese ganze An-
schauung die diesbeziiglichen Ausfithrungen bei Uhlhorn: Christ-
liche Liebesthétigkeit.)

LT

Als zweite Grundlage fiir die Bildung der Formel konnei
wir die Anschauung betrachten, dass der Kampf fur die Kirche
Christi in hervorragender Weise ein Gott wohlgefalliges W_er.k
sei, dass nach papstlicher Lehre der Kriegsdienst gegel die
Feinde des romischen Stuhles sichere Stindenvergebung e.r\.mrke-‘
Vor allem der Codex Carolinus mit seinen aus bewegter Zeit her”
vorgegangenen Papstbriefen und mit den vielen Hilferufen all

die Franken bringt in reicher Fille zur Darstellung, welche



ey pyolia

Lohnverheissung auf solcher Unterstiitzung des romischen Stuhles
ruhe. Ja es wird in ihm geradezu der durch solche Waffenthat
gewonnene Lohn als die herrlichste unter dem Himmel existie-
rende Belohnung bezeichnet. Cod. Carol. (Iaffé Bibl. IV, ep. T):
qualis remuneratio aut merces sub caelo existimanda et coae-
quanda est ad ea, quae pro defensione Dei ecclesiae et domus
beati Petri est rependenda? ')

) Dem Gedanken, dass die Verbreitung der christlichen Religion durch
Kriegsthaten, der Kampf fiir den rémischen Stuhl Siindenvergebung erwirke, ent-
spricht der andere, dass durch die Stinden und das Verschulden der Christen iiber
die christliche Kirche Ungliick gekommen sei. Dieser Gedanke findet sich schon
in der alten Kirche zur besseren Motivierung der géttlichen Zulassung der Christen-
" verfolgungen ausgesprochen. Er findet sich z. B. auch (bei Mon. G. H., capit. reg.
Franc., IT) in den capit. Ital. Lothars von 846 (de expeditione contra Saracenos),
n° 7: quasi pro peccatis nostris et offensionibus ecclesia beati Petri hoc anno a
paganis vastata est et direpta. Bei den Kreuzziigen fand dieser Gedanke eine
eigenartige Anwendung. Wie — so denkt z. B. der hl. Bernhard und auch andere
zeitgenossische Schrifisteller — die Kreuzziige ein gottliches Strafgericht sind,
um der Stndenschuld willen, die auf der Menschheit lastet, so ist darum die
stindentilgende Teilnahme am Kampf in erster Linie und vor allem bestimmt fiir
die, die wegen schwerer Sinden die Stindenvergebung besonders notig haben.
Daher denn der Gedanke, dass der Kreuzzugsablass — die Nachlassung der auf-
erle.gten kanonischen Busse im alten Sinne des Erlasses der Bussstrafe, resp. die
Gleichsetzung und Aufwhgung dieser Bussstrafe mit der — hier noch aktiven und
personlichen — Teilnahme am Kreuzzug — in erster Linie denjenigen, die Buss-
Werk._e Zu verrichten hatten, zukommt. So schreibt der hl. Bernhard (ep. 322,
1:3:}1110; E)(‘fS, op. & I, 1719, p. 828) in einem Brief an den Klerus von Frank-

) ém er zum Kreuzzug mahnt: quam multi illic peccatores, confitentes
1; :scgtir-sf cum lacrymas, vewiam obtinuerunt, postquam patrum gladiis eliminata
salvafion(;lgm _53%3&;01‘1119... . . Quid est enim, nisi exqgisita DroTSuS . . . ogcasio
cre’mim‘bus’ {31 asf wmicidas, T?cpto_rfas, adultfaros, pem‘i,r.os caeterisque ob_lzgatos
e e otqtansl gNent'em, quae justitiam fecerit, dle servitio suo §ub_monere d1gna-:.
i [Deups] - b.'t olite fh.fﬁdel‘"e peccatores, benignus est Dommtlls. : .'._Tenerl
Sl see . OI: ut mlhta,rftlbus' .sib; stipendia reddat indulgentiam dehctoru@
s Gﬂademp{zell‘lam. Glt?lChZ&ltlg preist e.r darum da,s'(}eschlecht, dem c?le
T nlzeld (lnd‘l]genjﬁl.a? tempus‘). zu teil geworden ist. Anderswo — im
e aude novae mlhtlae._ad milites templi, c. 5 — sagt er: .q-uo‘dque C@I.'-‘
e ,comgs et agmur .COII.III-lodll'lS' paucos admodum in tanta multitudine %mml-
T eufsrc:, v1deas,r nse ulique sceleratos et impios, mp;tores et sacrilegos,
quo(]dam.‘,coﬁsl‘z:wos‘, acifulteros: de:; gorum profecto perfectione sicut duplex
e d'a PlOVem]_:.e bonum, 1ta-duphcathr et gaudium, quandoquidem tam
Beill &4 13139881:1 laetlﬁcant quam_ ﬂlos'de adventu quibus subvenire festinant.
e anh;le ];st auch, ausggdruckt :fn dem, was der Abt Johannes Case-
b ; en L el'nha?d scprelb? (ep- intra Bernhardi, n° 3833, op. t. I, 186):

que confessi sunt nobis qui redibant, quod vidissent multos ibi morientes, qui



— 314 —

Da im folgenden noch mehrmals der Wert und die Bedeu-
tung des Kampfes fiir die Kirche zu Tage treten wird, konnen
wir uns hier mit der einfachen Aufstellung des Satzes begniigen
und fihren nur noch folgende Belegstelle aus dem Cod. Carol.
an (Jaffe Bibl. IV, ep. b, p. 33, Stephan III. an die Fihrer der
Franken): .. pro certo tenentes, quod per certamen, quod in
eius sanctam ecclesiam vestram spiritualem matrem feceritis,
ab ipso principe apostolorum vestra dimittantur peccata et pro
cepti cursu laboris centuplum accipiatis de manu Dei et vitam
possideatis aeternam. . . . Quatenus vobis concurrentibus dum
nostra deprecatio fuerit impleta ipso principe apostolorum cuius
cau saest largiente, vestra deleantur peccata et, ut habet potes-
tatem a Deo concessam sicut claviger regni coelorum, vobis ape-.
riat ianuam et ad vitam introducat aeternam. Sed attendite filii,
et ad participandum hoc, quod optavimus, studiosius elaborate,
scientes, quod, si quis declinaverit in aliam partem, ab aeternae
beatitudinis hereditate erit alienus. '

1IL

Nachdem wir nun die Grundlage, auf der der Wert des
Ausdruckes ,in remissionem peccatorum injungimus“ basiert,
dargestellt haben, kénnen wir dazu tibergehen, das allméhliche
Entstehen und die fortschreitende Ausbildung der Formel klar-
zulegen.

Dabei werden wir zu besserem Verstéindnis die doppelte ATt
in der der Ausdruck vorkommt, voneinander trennen. Einzeln
werden wir behandeln, wie einmal der Ausdruck als Ermah-
nungsformel am Eingang des pépstlichen Privilegs, dann auch
als Schlusssegensformel an dessen Ende sich findet.

Wenn der Papst einen Auftrag giebt, ein Gebot erlisst
oder dergl., so thut er das selbstverstindlich in einer Art und

libenter se mori dicebant, neque velle reverti, me amplius in peccatis reciderent.
Dass der Kreuzzugsablass in erster Linie fiir Biisser bestimmt sei — wodurch €r
sich auch im Gegensatz zu den modernen, auf Erlass der gottlichen Siindenstrafen
zugeschnittenen Abléssen als einen dem altkirchlichen Ablass konformen ]'ieﬂﬂ"
zeichnet —, tritt in mannigfachen Wendungen in den verschiedenen Rffceﬂs‘l‘)“e’f
der Rede Urbans II. 1095 auf der Synode von Clermont zu Tage. Sind die ‘wwderh
gegebenen Reden auch nicht dem Wort nach authentisch, so enthalten SI€ doch
die zeitgenossische Meinung itber Wert und Empfinger des Ablasses.



— =315 —

mit Ausdriicken, die seine Willensmeinung bald als Bitte, bald
als Befehl kundgeben. Zu diesen allgemeinen Ermahnungen
kommen nun mit der Zeit solche, die den Gedanken ausdriicken,
dass der Papst — sagen wir einmal — fiir Befolgung seiner
Gebote die remissio peccatorum verleihen zu konnen glaubt.

Wir ziahlen hier einige solche Ermahnungsformeln auf, die,
wenn auch nicht von Pépsten gebraucht, so doch gleich denen
der Pépste die Grundlage der spéteren Formeln bilden.

Bei einem Edikt der Synode von Rheims von 983 (Mansi,
19, 79) findet sich die Phrase: pro quibus fraternitatem vestram
rogando, monendo et arguendo mandamus etc. In einer Ermah-
nung eines Bischofs Wido (Mansi, 19, 292) zum Frieden heisst
€s: .. precamur efiam vel admonemus.

Wir konnen sagen, dass um die Mitte des 11. Jahrhunderts
sich die ersten Ansétze zur Bildung der neuen Redensart zeigen.
Die Bitt- und Mahnformeln sind noch die gewohnlichen, wie die
eben angefiihrten zwei, nur in einzelnen aussergewchnlichen
Formeln findet sich schon der Gedanke der remissio peccato-
rum verwertet.

Ein solches Edikt haben wir von Alexander II. Es betrifft
die Vorschriften betreffend simonistische Geistliche und ist an
die Mailénder gerichtet. (Mansi, 19, 946.) Da heisst es: ..aposto-
lica igitur auctoritate fulti, ex parte omnipotentis Dei et apos-
tolorum principis Petri, gloriosique confessoris Christi Ambrosii
statuentes praecipimus (ein solches specielles Bezugnehmen auf

famen Lokalheiligen findet sich ofter) — nun kommt das Neue
Im Ausdruck — ac per virtutem spiritus sancti, qui est peccato-
fum remissio, interdicimus,...ut.. Wir sehen: das Moment der

Sl:indenvergebung ist vorhanden, aber der Papst schreibt noch
nicht, wie in spéterer Zeit, ,zur Vergebung euerer Siinden
trage ich euch auf%, sondern er driickt sich mehr indirekt,
legativ aus, mahnt sie, dass sie nicht durch Nichtbefolgung
Tesp. durch Auflehnung gegen den hl. Geist — der durch den
Papst redet — sich eine Stnde zZuzogen. _ :

. Bei Leo IX. (Migne, 143, 580) begegnen wir einem &hn-
lichen Fall. Der Graf Adalbert hatte dem Kloster Hirschau
Ve:f“schiedenes gestohlen. Das muss er zuriickgeben . . unde auc-
tOrltaj,te omnipotentis Dei et beatorum apostolorum eius Petri et
Pauli, quorum gerimus vices in terris, te monemus et requiri-
MU atque sub aeternae damnationis interminatione perque dis-



—— 36

trictum Dei judicium te contestamur ac sub anathemate districte
praecipientes tibi mandamus . . alles wieder herzustellen. Wir
konnen den Gedankengang dieser weitschweifigen Ermahnungs-
formel als denselben wie in dem besprochenen Edikt AlexandersII.
bezeichnen; negativ driickt der Papst die Frmahnung aus, nicht
durch Nichtbefolgung einmal dem gottlichen Strafgericht, dann
dem Anathema anheimzufallen. Dabei ist die Gedankenverbin-
dung — wie wir aus. anderen Phrasen ersehen werden — die,
dass die Verhdngung des Anathemas als der die ewige Ver-
dammung bewirkende Umstand erscheint. ‘

Neben dieser neu sich bildenden Ausdrucksweise gebraucht
aber Leo auch die herkémmliche (Migne, 143, 639) hoc admo-
nemus atque benigne rogamus, oder (p. 787) rogamus et prae-
cipimus, oder monendo mandamus et praecipimus vobis ex parte
Dei, sancti Petri et nostra — dieses ist die spiter gewohnliche
Zusammenstellung resp. Gleichsetzung.

Victor II. hat die gewdéhnlichen Formeln: optantes igitur
iubemus; praecipientes igitur monemus; mandamus ergo et iure
apostolico praecipimus, etc. :

Nicolaus II. hat ebenfalls die hergebrachten termini, z. B.
(Migne, 143) n. 7: rogantes monemus, n. 24: orando simul et
praecipiendo auctoritate apostolica monemus. Bei ihm finden Wi.l"
auch wieder eine neuere Formel, die den Gedanken der re-
missio peccatorum negativ zum Ausdruck bringt (Migne, 141,
n. 4, col. 1810): unde . . . statuimus et sub interpositione per-
petui anathematis ac divini judicii observatione praecipimus ut..
Auch hier also wird die Nichtbefolgung als Stinde betrachtet ).

Alexanders IL (Migne, 146) gewohnliche Formeln sind 1. .5:
mandamus et apostolica auctoritate praecipimus, n. 28: rogando
itaque fraternitatem tuam admonemus, n. 39: quapropter fra-
ternitatem tuam diligenter admonemus atque admonendo prae:
cipimus ut, n. 83: rogamus etiam dilectionem vestramn, ut.
Seine Edikte bieten uns aber daneben auch den Ubergang Zur
neuen Phrase in der negativen Form, und zwar in der Weise,
dass er sein Edikt in Kraft der kanonischen Autoritit erlésst;
deren Nichtbefolgung — so muss fur uns der iiberleitende Ge-

1) Vergleiche dazu Codex Carolinus (Jaffé Bibl., IV, ep. 46) . - et .v1det§
excellentissimi filii, quia obtestamur vos per tremendum Dei judicium. — 51 q_u_fis
non credimus’ ipsas iustitias exigere neglexeritis aut distuleritis gciatis: vos dels
rationes fortiter ante tribunal Christi eidem principi apostolorum esse facturos:



5= 0l

danke und die logische Gedankenverbindung zum neuen Aus-
druck sein — Strafe nach sich zieht und eine Siinde ist; col. 1282:
porro commonemus et apostolica simulque canonica auctoritate
praecipimus.

Gregors VII. gewohnliche Ermahnungsformeln sind:

Registr. I, 1: te itaque per Deum omnipotentem rogamus ut;

I, 6: diligentiam vestram admonemus;

I, 11: nobilitatem vestram hortamur et valde rogamus;

I, 15: quapropter ex parte Dei omnipotentis et spiritus
sancti et beatorum Petri et Pauli apostolorum principum mo-
hemus et vos hortamur atque praecipimus;

I, 22: admoneo et auctoritate apostolica praecipio;

I, 39: atque itidem vos exoratos et apostolica auctoritate
commonitos esse volumus, ut;

I, 40: itaque fraternitatem vestram rogamus et ex partibus
beati Petri admonemus. :

Ahnlich wie in den bisherigen Fillen, speciell wie bei
Alexander II., ist der negative Gedanke ausgedriickt, indem
der Papst die Erfiillung seines Gebotes als ,vera oboedientia“
bezeichnet, durch deren Nichtbefolgung man natirlich eine
Sinde begeht. Lib. VII, 57: rogamus et per veram oboedientiam
Pr.aecipimus. Dass der Ausdruck ,in remissionem peccatorum
Injungimus“ bei Gregor noch nicht vorkommt, diirfen wir als
auffallend bezeichnen. Denn die Sache selbst, die Verheissung
der Stindenvergebung fiir ein besonders gutes Werk, fiir die
Kémpfe gegen Heinrich IV. etc., kommt eben bei Gregor sehr
oft und sehr bestimmt ausgedriickt vor. Wir diirften deshalb
doch wenigstens in den Edikten, die sich auf die Kampfe mit
%{-Ieinrich beziehen, erwarten, den Ausdruck zu finden, wir finden
ihn aber nicht, ‘ : - ‘

Urbans II. termini sind (Migne, 151): unde rogamus vos
et obsecramur in domino; unde monemus et apostolica auctori-
tate Praecipimus; constituimus et apostolica auctoritate decerni-
Mus; hortamur et obsecramur in domino prudentiam vestram ;
pra,ese;mti igitur auctoritate fraternitatem vestram admonemus et
_Ilime?lp.imus ut; admonemus et beatorum apostolorum Petri et
5-32;;:;06 deposc_i_n}us ut; Paterna igitur monitione et praesenti
- aulc l?te braecipimus. Dieselbe indirekte (verbietende) .Forpael
Prae €r, col. 374 : quapropter monemus te et per oboedientiam

Pimus. Der neue terminus findet sich bei ihm zweimal,



— 318 —=

aber bei ndherer Betrachtung scheint uns, dass wir ihn mit der
gewohnheitsméssig angewendeten Phrase nicht gleichsetzen diir-
fen. HKs handelt sich beidemal, wo er vorkommt, um Schutz und
Restitution wvon Kirchen. Das aber — haben wir im vorher-
gehenden gezeigt — erwarb ja in besonders hohem Masse Ver-
gebung der Siinden. So ist es denn erklirlich, dass der Papst
in diesen zwei Fiallen schreibt: n. 21, in peccatorum remis-
sionem mandamus, und n. 112, in peccatorum remissionem
praecipientes. ‘
Mit Paschalis II. konnen wir diese Entwicklung zum Ab-
schluss bringen. Unter ihm wird die neue Formel aus ihren
verschiedenen Ubergiangen in die endgiiltige Form festgestellt
und gebraucht. Wir finden bei ihm die dlteren einfachen For-
meln. Eine eigene Art von Formeln bieten uns seine Edikte
einigemal, die ein Mittelding sind zwischen einer Ermahnungs-
formel am Anfang des Textes und einem Schlusssegen fiir Be-
folgung des péapstlichen Befehles. So schreibt er von einem
seiner Legaten an die Christenheit (Migne, 163, n. 254): huic
vice nostra ut nostro apostolo iamque in partibus vestris vicario
ad Dei honorem et ad salutem animarum vestrarum fideliter
oboedite, und an die Leute von Arles schreibt er, wenn jemand
ihre Kirche angreife, vos defensionem pro peccatorum vestrorum
remissione eidem ecclesiae impendatis (n.342). Die volle neué
Formel, ,in peccatorum remissionem injungimus¥, wird unter ihm
einigemal angewendet. Auf der Synode von Vienne im Jahre
1112 schreiben die Synodalen an den Papst, er moge gegel
Heinrich V. den Kreuzzug erkliren, und gebrauchen dabei die
neue Formel (Migne, 163, 466): Et quoniam principum terrae
pars maxima et universi fere populi multitudo in hac re nobiscurt
sentit, in remissionem peccatorum suorum omnibus injungatls,
ut si necesse fuerit, auxilium nobis et patriae unanimiter ferant.
In dhnlicher Weise ist die Formel verwendet in einer Mahnung
des Papstes an die Bischofe Galliens, die Glaubigen zum Kreuz-
zug nach Jerusalem aufzufordern, n. 32, col. 430: omnes ergo
regionum vestrarum milites in peccatorum remissiornem vel
veniam exhortamini ut ad illam nostram matrem orientalen
ecclesiam studeant festinare. Direkt gebraucht er die Formel
zu verschiedenen Malen. An den Grafen Robert von Flal}d“{rll
schreibt er, die Liitticher sollten gegen Heinrichs IV. Aﬂlfl?%er
vorgehen, und bemerkt (n. 88, col. 108): hoc tibi ac militib®s



— 319 —

tuis in peccatorum remissionem et apostolicae sedis familiari-
tatem praecipimus, ut his laboribus ac triumphis ad coelestem
Jerusalem Domino praestante pervenias. Anderswo wendet
(n. 373) er den terminus als Ermahnung an die Schiedsrichter
tber einen Streit zwischen Monchen und einer Kirche von Arles
an:. Vobis igitur ex Dei et beati Petri auctoritate praecipimus
et in peccatorum remissionem injungimus, ut omni amicitia in-
imicitiaque seposita de illis veteris et novi burgi terminis quid-
quid nostis verius ac certius proferatis, und damit man nicht
an ihrer Ehrlichkeit zweifeln konne, solle jeder pro salute ani-
marum schworen, nur die Wahrheit zu sagen. :

Ein Graf Gunar hatte dem Kloster Monte-Cassino Schen-
kungen gemacht, in seinem Dankschreiben sagt der Papst
Calixtus IT. (n. 101, Migne, T. 163, p. 1182): rogamus et in
Peccatorum vobis remissionem injungimus, ut in eo, quod coe-
Distis, constantius maneatis.

Wir sehen unter Paschalis somit die Bildung der Formel
durch verschiedene Ubergénge hindurch zum Abschluss gelangt.
Wir kénnen also die Entwicklungsdarstellung hier zu Ende
bringen, gedindert wurde an der Formel nichts mehr, sie wurde
nur immer mehr angewendet und ausgedehnt.

. Bemerkt soll jedoch noch werden, dass auch noch ferner-
hin die alten Ermahnungsformeln ohne ,in remissionem pecca-
torum injungimus“ im Gebrauch waren, wie wir denn z B. bei
Gelasius II. die neue Formel nicht angewendet finden, wihrend
Calixt II. beide Formeln nebeneinander braucht.

(Fortsetzung folgt.)

Passau. - - Lic. Garz.




	Studien zur Geschichte des Busssakraments

