
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 6

Artikel: Studien zur Geschichte des Busssakraments

Autor: Goetz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


300

STUDIEN
ZUR

GESCHICHTE DES BUSSSAKRAMENTS.

Es ist allgemein anerkannt, dass die Geschichte des

Busssakraments eine der wichtigsten, aber auch der schwierigsten
Fragen der Dogmengeschichte bildet.

Über die Wichtigkeit der Frage zu sprechen, hiesse eine

allgemein bekannte Thatsache erwähnen, schon oft gesagte

Worte wiederholen. Die Schwierigkeit liegt darin, dass sich

wohl in keiner andern dogmengeschichtlichen Frage seit den

ältesten Zeiten der Kirche eine solche Mannigfaltigkeit und

Verschiedenheit in Theorie und Praxis, oft nach einzelnen Ländern

unterscheidbar, geltend gemacht hat, als gerade beim
Busssakrament.

Der Wichtigkeit des Gegenstandes entspricht nicht die

Behandlung, die er in der christlichen Litteratur bisher gefunden

hat. Nehmen wir die älteren Bearbeitungen der Geschichte des

Busssakramentes, so z. B. vor allem Morinus: Comment, hist.

de admin, sacr. poenit., so finden wir da höchst schätzenswertes

Material, wir finden auch viele richtige Ideen, aber wir finden

keine das ganze Gebiet bis in die kleinsten, scheinbar
unbedeutenden Einzelheiten systematisch behandelnde Durchforschung

und Darstellung. Wir finden einzelne gute Ideen für

die Beurteilung einzelner Fragen, vermissen aber die^ un e

fangenheit des Standpunktes in der Behandlung der prinzipiellen

Fragen.
Weniger noch ist die neuere Litteratur genügend und

friedigend. Vor allem die Geschichte der mittelalterlichen
Busslehre, insbesondere die Geschichte der Entstehung und Bildung



— 301 —

des modernen ...römischen Busssakramentes ist bis jetzt wenig
behandelt. Die römischen"'Schriftsteller, selbst solche, wie z. B.

Kober, und vielleicht mit einziger Ausnahme von Schanz und

Funk, behandeln die Frage oft mehr vom praktischen Standpunkt,

mit Hervorhebung des sittlichen Momentes und der Ideen,
die sich vom heutigen römisch-katholischen Standpunkt aus in
das Busssakrament hineinlegen lassen (so Frank). Von ihnen
ist auch eben infolge ihrer dogmatischen Voreingenommenheit
eine unbefangene, streng historische Schilderung gar nicht zu

erwarten, wie denn z. B. in einem sonst so viel Material
bietenden Buch, wie Hausmann: „Geschichte der päpstlichen
Reservatfälle", der ultramontan-dogmatische Standpunkt in
unangenehmer Weise sich überall geltend macht. Um so weniger
ist aber die hier notwendige, streng historische Darstellung der ;

Entwicklung und Ausbildung der Lehre zum modernen
Busssakrament von ihnen zu erwarten, als eben gerade die
Geschichte der Busslehre ein strikter Beweis gegen die römischer-
seits immer prätendierte Einheit der Kirche in ihrer Lehre ist.
Andererseits fehlt bei den Protestanten vielfach die Lust (conf.
Hagenbach-Benrath, Dogmengeschichte, § 201, Schlussnote) und
manchmal wohl auch das rechte Verständnis für diese speciell
katholischen und kirchlichen Dinge, denen ausserdem in ihre
Einzelheiten nachzugehen eine sehr mühsame und nicht immer
dankbare Aufgabe ist. Die beste protestantische Arbeit, das
gegen f Michelis gerichtete Buch von G. E. Steitz : „Das
römische Busssakrament", bietet z. B. eine Reihe guter und
richtiger Ideen zur Beurteilung der geschichtlichen Ausbildung der
Lehre. Aber hier fehlt vor allem für die aufgestellten — auch
richtigen — Theorien eine umfangreiche quellenmässige Erhärtung,

der ausgeführte Beweis für die Theorie. Überhaupt dürfen

wir es als einen Hauptfehler der meisten einschlägigen
Litteratur ansehen, dass der systematische Quellenbeweis fehlt,
und man sich zu viel zur Erhärtung eines aufgestellten Satzes
auf einzelne besonders schlagende und immer wieder
angeführte Hauptstellen aus Synoden, Schriftstellern und
Papstbriefen beruft. So können wir es ebenfalls als einen viel zu i

oft sich geltend machenden Fehler bezeichnen, dass man zu\\\
viel Gewicht auf die auf dem IV. Laterankonzil geschehene II!/1
Fixierung der Beichtpflicht legt und damit das moderne Buss- j I

Sakrament beginnen lässt.



— 302 —

Wir wollen nur einige Beispiele davon anführen, dass wichtige

Fragen des Busssakraments bis jetzt noch einer gründlichen

Darstellung entbehren. Eine solche Frage ist z. B. das

Verhältnis der kirchlichen Rekonziliation zur göttlichen
Sündenvergebung, das Verhältnis der altkirchlichen zur modernen

Absolution, die Darstellung, wie ursprünglich die Absolution
nur eine solche, seitens der Kirche —• ohne jeden Bezug auf
das Verhältnis des Sünders zu Gott — war, wie das gesteigerte
Priesterbewusstsein nach und nach zu einer Geltung der
Absolution auch vor Gott, zur Gleichsetzung der Kirchen- mit den

Fegfeuerstrafen hinüberspielte, und wie dann endlich daraus
die moderne Absolution wurde. Eine andere Frage z. B. ist die

Darstellung der Anschauungen über die Pflichtmässigkeit des

Sündenbekenntnisses nur vor Gott oder auch vor dem Priester.

Speciell für solche einzelne Fragen, die bei der Entstehung
des modernen römischen Busssakramentes eine grosse Rolle

spielen, wollen die folgenden Studien versuchen, eine klarere,
durchaus auf quellenmässiger Darstellung beruhende Ansicht

zu bieten.

Die päpstliche Formel: „in peeeatorum remis-
sionem injungimus".

So wenig interessant und wichtig auf den ersten Blick die

rein formale Darstellung der Ausbildung und Anwendung einer

viel gebrauchten päpstlichen Formel erscheint, so wichtig ist

sie doch für manche Punkte. Denn gerade diese Formel ist

es, die manchen Irrtum in die Auffassung mittelalterlicher Bussund

Ablasspraxis hineingetragen hat.
Hase z. B. schreibt in seiner „Polemik" (Ges. Werke, 9,

p. 470) : „Zumal wo es kirchlich-politischen Zwecken der Päpste

galt, wird allen, die das Kreuz oder Schwert im Sinne der

romischen Kirche nehmen, ohne weiteres Straf- und Sündenerlass

verheissen". In diesen Worten scheint die Meinung
ausgesprochen zu sein, als ob in der That die Päpste um des Kampfes

für den römischen Stuhl willen positiv Sünden erlassen hätten.

Der Satz Hases bezieht sich aber auf unsere Formel, und da

verhält sich die Sache wesentlich anders. Von einem thatsäch-



— 303 —

liehen Erlassen einer Sünde kann überhaupt keine Rede sein,

und wer die folgende Arbeit etwas genau liest, wird zur
Einsicht kommen, dass — die vulgäre römische Anschauung vom
Werte der guten Werke vorausgesetzt — die ganze Sache,
zumal in der Blütezeit der Formel, viel zu harmlos war, um
anders denn als ein Stück der üppig blühenden päpstlichen
Phraseologie angeschaut zu werden. Aber das ist nicht der

grösste Irrtum, den die Formel verursacht hat. Ein neuerer
protestantischer Schriftsteller, Bratke (Luthers 95 Thesen und
ihre dogmenhistorische Voraussetzung, p. 40), schreibt : „Während

Bischöfe und Priester den alten Kleinhandel mit Sündenstrafen

noch forttrieben [! eine Wendung, die weder geschmackvoll

noch sehr richtig ist], rissen die Päpste seit Gregor VII.
auch das Monopol einer vollen, für gewisse wichtige, der Kirche
geleistete Dienste geschenkten Vergebung edler Sündenstrafen
an sich. Seit Urban IL wurde dieselbe ja allen Kreuzfahrern
bewilligt." Auch diese Äusserung bezieht sich auf unsere
Formel, hier sind aber nicht sowohl die Sünden, als die Sünden-

strafen gemeint. Von Sündenstrafen aber ist nirgendwo in der
Formel die Rede. Der grosse Irrtum, in den Bratke hier
verfällt, kommt von der Verbindung unserer Formel mit den
Ablassprivilegien, wie z. B. das Urbans IL von 1095 ja von ihm
angeführt wird.

Schliesslich wollen wir noch bemerken, dass dem
häufigen Gebrauch unserer Formel, speciell ihrer Verbindung mit
dem Kreuzzugsablass und den andern Ablässen, ein anderer
Irrtum seine Existenz verdankt, ein Irrtum, der in der
römischen Ablasslitteratur zu mancher Erörterung geführt hat und
führt. Wir meinen die richtige Deutung des in den
Ablassprivilegien vorkommenden „remissio peccatorum", während doch
nach römischer Lehre der Ablass sich nur auf den Erlass der
„injuneta poenitentia" — sei es wie in der alten Kirche der
kirchlichen, sei es wie beim modernen Ablass der göttlichen
Strafe (der poena purgatorii) —, also nur auf den Erlass der
Sündensh-afen und nicht der Sünden selbst bezieht.

Die Aufgabe des gegenwärtigen Artikels ist also folgende.
Erst soll die Grundlage der Formelbildung — ein Stück der
römischen Anschauung über den Wert der guten Werke — dargelegt

werden. Dann ist die Entstehung des terminus, sowie einer
ihm parallelen Formel darzustellen, und schliesslich die An-



— 304 —

wendung der Formel „in remissionem peccatorum injungimus"
zu schildern. Die richtige Beurteilung des Wertes und der
Bedeutung der Formel ergiebt sich daraus von selbst.

Die Grundlage für unsere Frage liegt in der Lehre ^on den

sog. guten Werken.
Dabei können wir zurückgehen bis zum Alten Testament.

Es handelt sich für uns hier um die Anschauung über den Wert
des Almosens. Da finden wir im Alten Testament mit einfachen
Worten gesagt, dass Almosen die Sünden vor Gott tilgen.
Tobias 4, 11; 12, 1; Jes. Sir. 3, 22; Daniel 4, 24. Wenn das in
älterer Zeit jedenfalls nur geistig verstanden werden sollte,
brachte es doch die zunehmende Umbildung zur Gesetzesreligion
mit sich, dass man- ganz mechanisch und äusserlich an die

gespendete Gabe die sündentilgende Wirkung band.

Im Neuen Testamente finden wir diese Auffassung einer

quasi mechanisch wirkenden sündentilgenden Kraft dahin
geläutert, dass Jesus das Hauptgewicht bei der Beurteilung des

Wertes des Almosens auf die geistige Seite legt, auf die

Gemütsstimmung, in der man giebt, dass er den Wert der Gabe

nicht nach der Menge des Geldes, sondern nach der Grösse des

gebrachten Opfers beurteilt. So ging denn die Lehre von der

sündentilgenden Kraft des Almosens in die christliche Kirche

über; je weiter wir uns von Christus entfernen, desto
mechanischer, desto geistloser wird die Auffassung, desto mehr
erscheint wieder das Almosen als ein sicherer Wechsel für das

Jenseits.

Die Äusserungen über die sündentilgende Kraft des Almosens

können wir in Kürze durch die ganze christliche
Litteratur bis ins späte Mittelalter verfolgen. Bereits'die Jidaxrpcw
âwêexa anoG%ólmv mahnt zu eifrigem Almosengeben: 4, 6: sav nW
âid %mv %eiQ<Sv Gov ôeoGeiç XvtqccOiv dfiagricov Gov. Unter den ap

stolischen Vätern schreibt der Verfasser des Barnabasbnefes

C. 19, 10: aid rmv %siqwv Gov êgyaGy eïç Xvtqov df-icccfim' Gov.

sog. IL Clemensbrief heisst es 16, 4: sXsrjuoGmp y«<? xovcpiOÇ
dfxaQTÎaç ylvexca. Im Pastor des Hermas lesen wir, Sim. 2, •?

in der Darstellung der gegenseitigen Pflichten der Armen un



— 305 —

Reichen: ol nXovGwi %OQrjyovvzeç toTç TtbvqGi ta ôéovxcc nXrjQOcpoQovGi

rag ijwftàç uvrmv.

Von spätem Vätern nennen wir noch Clemens Alex., ström.
2, 15 ; Cyprian, de lapsis, c. 35 ; Orig., in levit., hom. 2, n. 4,
führt unter den sieben Arten der Sündenvergebung auch die
durch Almosen mit auf.

Gehen wir gleich auf die späteren Jahrhunderte über, so
können wir im folgenden einige Zeugnisse anführen.

Raban. Maur., de tiniv., 1. 5, c. 11 : Hinc quoque marty-
rium quodcunque Christi nomine patiuntur fidèles creditur esse

purgatio omnium peccatorum. Praeterea sunt et aliae species
mundationum, quibus animae purgantur a delictis atque pec-
catis. Nam creduntur animae solvi a peccatorum vinculis per
confessionem et per poenitentiam veram cum lacrymarum com-
punctione. Item per bona opera et per eleemosynam purgatur
homo a sordibus animae.

Radulph, Erzbischof von Bourges (Mansi, 14, 959), sagt:
septem modis peccata dimitti sacra scriptura demonstrat. Primo
ni baptismate, secundo per martyrium, tertio per eleemosynam
juxta illud evangelicum : verumtamen date eleemosynam et omnia
munda sunt vobis, quarto durch Befolgung des Satzes dimittite
et chmittetur vobis, quinto si per praedicationem quis et bonorum

operum exercitium alios ab errore convertat u. s. w. His
sep Lem modis et remissio datur et aeternae retributionis prae-
mium adquiritur.

Im über legum eccles. (Mansi, 19, 190) heisst es bei der
Aufzahlung der sieben Arten, auf die man Sündenvergebung

Nab1
terti° Per eleemosynam remittuntur. De hoc Daniel ad

o onosor dixit: redime peccata tua eleemosynis
¦ ° • • ¦ homo jejunans praemium abstinentiae et peccatorum

ssioneni apud Deum promereri potest, dummodo jejuniumhoc cum eleemosynis adornaverit.

18 82^™° VOn Würzbur§'> ia Psalm- 6 (Bibl- max- Patr- Luê'd-
tv sagt: septem modis peccata remittuntur, id est baptismo,ar yno, eleemosynis, remittendo fratri peccata, convertendo

tene Th6m' abundantia charitatis, poenitentia pura. Bei Mar-
e^'' n

etC-' I? 568' lesen wir in der ePist Petri Bernardi
nece10ThS (jrandimontensis ad Henricum II regem Anglorum (de

ihomae Cantuariensis) : festina, ne tardaveris, periculurn



— 306 —

in mora, lavare septies. Hoc repurgato et reparato miseras et
miserabiles animae tuae ruinas septena hacce lotione, confessione,

lacrymis, jejuniis, satisfactione, disciplina, peregrinatione
ad loca sancta et eleemosynis peccata tua redime.

Besonders erwähnenswert scheint uns noch, was Bonizo in
seinem IL Buch de episcopis (Mai, Nova Patr. Bibl., 7, 3) über
das Almosen schreibt. Seine Abhandlung leitet er mit dem

Satze ein, dass die Worte Christi bei Lukas 11, 41 deutlich den

Wert des Almosengebens für die ewige Seligkeit darlegten. Er
weiss wohl, dass diese ganze Lehre und Theorie ihre Wurzeln
im Alten Testament hat, darum benutzt er die Worte Christi,

„er sei nicht gekommen, das Gesetz aufzulösen, sondern zu

erfüllen", um die Berechtigung der kirchlichen Anschauung über

den Wert des Almosens zu begründen. Er beweist diesen Wert

ausführlich aus dem Alten und Neuen Testament. Was Paulus

in seinen Briefen über die „Steuer für die Heiligen" sagt, zieht

er herbei und die sociale Einrichtung der Christengemeinde zu

Jerusalem erwähnt er und verwertet sie gleichfalls unter dem

Gesichtspunkt des Almosens. Diesem Wert des Almosens
entspricht es nun nach ihm, wenn die Bischöfe ihre volle
Aufmerksamkeit auf richtige Verwaltung der ihnen übergebenen

Spenden verwenden, vor allem danach trachten, class sie m

wahrhaft nutzbringender Weise je nach der Grösse der Bedürfnisse

verteilt werden. Vor allem gebührt natürlich den Mönchen

Almosen : n. 25. Sed et pro redemptione animarum illis donanda

est eleemosyna, qui omnia sua pro Christi nomine reliquerunt,

ut saiicti monachi, vel qui pro defenden da iustitia dampna

rerum temporalium sustinent vel exilia, et qui erubescentes

petere viri morum hon estate praeclari camino coquuntur pau-

pertatis. Im über X, n. 155, 158, führt er unter den sieben

Arten der Sündenvergebung auch die durch Almosen an.

Dabei hat er im Gegensatz zu vielen andern Schriftstellern

in der Darstellung zwei Eigenheiten. Einmal wird viel Gewich

gelegt auf die innere Beschaffenheit des Almosens. Der Sprue

Christi, „Die Rechte soll nicht wissen, was die Linke thu^,
wird citiert und vor Almosen, die aus Prahlerei ëeSe e

werden, gewarnt. In zweiter Weise sieht er noch au

rechten Wert des Almosens. Wohl soll, damit es .;orJjin^nd

verteilt werde, das Almosen in erster Linie der Kirche u^
ihren Organen zufüessen und von diesen nach ihrer Erken



— 307 —

der Bedürftigkeit der Einzelnen verteilt werden. Aber die

Spender sollen auch nicht die Armen ihrer eigenen Familie

vergessen, und damit scheint er wohl übertriebene
Testierungen zu gunsten der Kirche mit Übergehung der Verwandten
verhindern zu wollen. Denn es ist schändlich, sagt er, wenn
jene Not leiden, andere zu beschenken. Indes verleugnet er
seinen kirchlichen Standpunkt doch nicht ganz, indem er
beifügt, jene Verwandte sollten allerdings nur das Notwendige
zum Lebensunterhalt bekommen, nicht aber durch die Almosen
reich gemacht werden.

Auch in den Papstbriefen findet sich diese Anschauung
und Lehre. So schreibt Gregor VII. (Registr., I, 26) : de cetero
ita confortamini in Domino et in potentia virtutis eius precibus
•et helemosinis ac puritate cordis indulgentiam eius postulantes
quatenus votum nostrum ac vestrum ad perfectum perducere
dignetur.

Urban IL sagt über die Sündenvergebung durch Almosen
(Migne, 151, n. 58): una lacrymis et eleemosynis quotidiana
peccata redimens, indem er also die sündentilgende Kraft des
Almosens in einen gewissen Gegensatz stellt etwa zu der der Busse,
«ine Unterscheidung, die wir auch sonst wohl finden.

Paschalis II. schreibt dem Bischof von Autun (Migne, 163,
40), bei einer Beerdigung solle man für das Grab nichts
verlangen, dagegen sollten die Gläubigen „pro redemptione
peccatorum" der Kirche, von der sie die Sakramente des Glaubens

•empfangen hätten, Geld schenken.
Urban III. (Migne, 202,1480) motiviert seine Mahnung, eifrig

gute Werke zu thun - es handelt sich um Gaben zu einem
Brückenbau -, damit, dass nach seiner Meinung per largi-tiones eleemosynarum venia peccatorum citius creditur obti-
nenda, sacra scriptura protestante, quae ait: „sicut aqua ignemita eleemosyna peccatum exstinguit".

Letzteren Spruch wendet gleichfalls Innocenz III. (Migne
216, 301) an; anderswo (Migne, 214, 189) lobt er es, dass ein
Graf seit Alexanders III. Zeiten zur Erlösung von seinen Sünden

von jedem Wohnhaus seiner Grafschaft einen Denar Peters-
.zins nach Rom sende.

Ganz besonders sündentilgend wirken musste natürlich
nach kirchlicher Anschauung ein der Kirche Christi
dargebrachtes Almosen. Und die speeifische Form eines solchen

Revue intern, de Théologie. Heft 6, 1891, 21



— 308 —

grösseren Almosens ist eben eine Schenkung an die Kirche,
der Bau einer Kirche, Abtretung von Gütern, Restitution früher
gemachter, aber annulliert gewesener Schenkungen u. s. w.
Dadurch, so ist die allgemeine kirchliche Anschauung, erwirbt
man sich Vergebung der Sünden und ewiges Leben; sowohl
indem Gott um des guten Werkes und frommen Sinnes willen
direkt verzeiht, als auch indem man der Fürbitte der so

beschenkten Kirche resp. Armen, deren Gebet ja Gott erhört,
teilhaft wird.

So schreibt Innocenz IL (Migne, 179, 208): hac intentione
fidèles quoque ad honorem Dei ecclesias construunt.. ut re-

ligiosae personae inibì statuantur quarum orationibus ad Deum
fusis a peccatorum vincuüs absoluti pro temporalibus bene-

ficiis aeterna praemia consequi mereantur1).
Kirchlicherseits wurde dabei ganz systematisch

vorgegangen. Synoden, Bischöfe und Päpste mahnten, die Gläubigen
sollten fleissig zu ihrem Heil der Kirche testieren, und wer,
ohne der Kirche ein Gebührendes vermacht zu haben, starb,

galt geradezu als in der Erlangung der ewigen Seligkeit
bedroht. Wir haben eine derartige Mahnung Paschalis II.
angeführt. In demselben Sinne schreibt Innocenz IL (Migne, 179,117)

an Hildebert von Tours: fraternitati vestrae mandamus qua-

tenus populum vobis a Deo commissum in peccatorum remis-

sionem commoneatis, ut de bonis sibi a Deo praestitis eas (seil,

sorores Deo famulantes) foveant et sustentent2).

Rockinger, „Über Formelbücher vom XIII.—XVI. Jahrhundert", bringt

eine Urkunde aus dem zehnten Jahr der Regierung des Königs Hludwig in orientali

Francia, in der einem quidam homo senex bewilligt wird, dass er a benhanno

und von allen Kriegslasten frei sein soll, „quatenus melius Uli delectet pro nobis

proleque nostra diebus vitae suae domini misericordiam attentius exorare

2) Die in den Mon. Germ. Hist, (leg., sect. Ill, concil. I) edierten Canones

der Synoden merovingici aevi enthalten reichlich Bestimmungen über Schenkungen

an Kirchen („pro devotione", „studio mercedis cum iustitia pro Dei contemp a-

tione"), über solche, die Testierungen zu gunsten der Kirche verhindern, ü el

Geistliche, die solche Legate für sich behalten wollen. Darunter ist die wichtigste

Bestimmung jedenfalls die, dass solche Testamente zu gunsten der Kirche auc

dann aufrecht zu erhalten sind, wenn sie mit der weltlichen Gesetzgebung

Konflikt kommen. Diese Anschauung ist die im Mittelalter durchgängig geltende;

sie findet sich noch im Tit. XX, c. 1, des Laterankonzils von 1275. Diese e-

stimmung entspricht der römischen Grundanschauung: „Alle kirchlichen

stehen nur unter der Gewalt der Kirche. Kirchliche Sache ist alles, was



— 309 —

Dieser kirchlichen Theorie entspricht es, dass die Cession s-

urkunden stehende Wendungen haben, die den Gedanken der

Wirkung des Almosens zum Ausdruck bringen, oft unter

Berufung auf Sprüche, wie z. B. date eleemosynam et omnia erunt
vobis munda (Migne, 151, 1417).

Die „Formulae merovingici et karolini aevi" (Mon. Germ.

Hist., leg. sectio V, ed. Zeumer) enthalten eine Reihe solcher,

geringe Abweichungen bietender Formeln, von denen wir
einzelne anführen wollen.

Marculf. form., 1. I, 4 (p. 44) : principale quidem dementia
cunctorum decet accomodare aure benigna, precipue quae pro
compendio animarum a precedentibus regibus parentibus nos-

tris ad loca ecclesiarum probamus esse indultum, devota clebe-

mus mente perpendere et congrua beneficia, ut mereamur in
mercedem esse participes, non negare, sed robustissimo iure per
nostris oracolis confermare.

Form. Turon. 1 b (p. 135) : Si aliquid de rebus nostris locis
sanctorum vel in substantia pauperum conferimus, hoc nobis

procul dubio in aeternam beatitudinem retribuere confidimus.
Form. Turon. 37 (p. 156) : Lucrum maximum credimus

animarum, si dum unusquisque corporibus motibus terram inhabitat,
pro amore cogitet domus aeternae vel amore temporalium
rerum sperandarum sibi cumulet munimina divitiarum, aut certe,
si id quod remanendo perire poterat in seculo, in alimoniis
pauperum vel loca distribuatur sanctorum Dei.

Form. Turon., Addit. 1 (p. 159): Dum fragilitas seu casus
humani generis pertimescit ultimum vitae terminimi subitanea
transpositione venturum, oportet, ut non inveniat unumquemque
inparatum nee sine aliquo boni operis fructu migranti de sae-
culo; sed dum in suo iure et potestate quisque consistit, prae-
paret sibi viam salutis per quam ad aeternam beatitudinem
valeat pervenire. Idcirco ego caedo [= cedo], etc.

Cartae Senon. 14 (p. 190): pro meis peccatis minuendis, ut
in futurum Dominus veniam mihi prestare dignetur, cedo etc.
Form. Salic, Merkel, cart. pag. 1 (p. 241); Form. Sangall.
Misceli, n. 2 (p. 380): Ego ille, divinae credulus voci, qua dan-

Klerus, die Kirche, das Geistliche betrifft, für alle diese Dinge gelten die Kirchengesetze"

(von Schulte: Gesch. d. Quellen u. Litteratur etc., II, 519, Anm. 12).
"Weiteres über diese Testierungen und weltliche und geistliche Citate darüber siehe
bei Du Cange: glossar, ad script, med. et infim. latin., sub voce: „intestatus".



— 310 —

tibus dicitur dari, insuper praesenti diffidens instabilitati, pro
remedio animae meae parentumque meorum trado ad monas-
terium etc.

Form, extravag. I, 21 (p. 546) : Omnia quae ad sanctas
Dei ecclesias conferimus de iuris nostris propriis pro animae
nostrae remedium hoc nobis procul dubio in aeterna beatitudine

retribuere confidimus; cf. n. 22.
Dem Almosen galt in seiner heilbringenden Wirkung gleich

die Freilassung von Sklaven. Es mögen deshalb auch darüber
einige Formeln Platz finden.

Cart. Senon. 1 (p. 185): Dum omnipotens Deus nobis pre-
cipit in hunc seculum sano corpore habere, oportet nobis pro
salute animae nostrae frequentius cogitare debemus, ut aliquan-
tulum de peccatis nostris minuare mereamur. Itaque ego ille in
Dei nomen pro animae meae remedium vel pro meis peccatis
minuendis, ut in futurum Dominus veniam mihi praestare dig-

netur, servo iuris mei nomen ilio relaxavi ingenuum etc.
Form. Bitur. 8 (p. 171) : In Dei nomen ille etsi peccator

gracia Dei episcopus obtans consequi Domini misericordiam qui
ait : „Beati miséricordes, quoniam ipsi misericordiam consequen-
tur", et illud: „dimittite et dimittitur vobis", iuxta quod sermo
divinus admonet nos, ipsa iam prophetam dicentem: „dimitte
eos, qui confracti sunt, überos et omni onus disrumpe". Ideo-

que convenit, ut omnes servientes ecclesiae nostrae decimare

deberemus, quod ita et fecimus.
Form, extravag. I, 19 (p. 545) : si quis ex servientibus sibi

aliqua mancipia ad sanctorum loca tradiderit, mercedem ob

hoc in futuro ei provenire veraciter crediderit. Cf. Form. Visigoth,

n. 10, 1 ff.

In den Formeln, die in der Bibl. de l'Ecole des Chartes

(Ire série, tome IV) ediert sind, findet sich in einem „prologus
de cessione" eine eindringliche Ausführung über die Bedeutung

des Almosens für das Seelenheil. Sie schliesst mit den Worten :

abscondamus ergo haelemosyna in corda pauperis, ut nobis

perveniat deprecatio pauperum ad remissionem peccatorum.
Der Herausgeber bemerkt dazu: im Manuskript seien jene

letzten Worte rot und gross geschrieben „comme s'ils formalen

une rubrique", dann folge die Schenkung.
Im folgenden führen wir noch einzelne Fälle von

Schenkungen an.



— 311 —

Der König Sanctius von Aragonien (Mansi 19, 409 ff.) macht

auf der Synode von Pampelona der dortigen Kirche eine Schenkung,

an deren Ende es in der Urkunde heisst : Ego vero supra-
dictus Sanctius rex, qui hanc chartam episcopalis et coenobialis

honoris scribere mandavi, intercedente gloriosa et beatissima

Maria cum omnibus Sanctis, justis et electis Dei merear remis-
sionem peccatorum meorum consequi et coelesti in regno
féliciter cum Christo laetari. Eine Kirchenrestaurationsurkunde
wird eingeleitet (Mansi 19, 602) mit den Worten : notum sit
omnibus, quoniam nos restauravimus quandam ecclesiam ob

amorem Domini Jesu Christi, ut misericors et propitius sit
peccatis nostris et conférât nobis remunerationem aeternae vitae
et desiderium coelestis patriae.

Heinrich III. erklärt (Migne, 151, 1110): si locis Deo dicatis,
quibus beneficia non conferimus, saltern prius ab aliis tradita et

injuste subtracta vel ablata restituerimus, divinitus nos procul
dubio remunerari confidimus, und als er der Kirche von
Cremona ihr von dem Mailänder Erzbischof Gerardus entrissenes

restituierte, that er das mit der Bemerkung (Muratori: Antiq.
It., VI, 217) : si istarum Dei ecclesiarum pastoribus ea, quae
digne a nostris fidelibus apud nostram majestatem postulantur
compendimus, ad aeternae remunerationis meritum nobis perfi-
cere non dubitamus.

Leo IX. (Migne, 143, 585) ruft Gottes Strafgericht über die
herab, die umstürzen, quae pro animarmi! remedio constituta
sunt, und er zwingt einen Grafen Adalbert, dem Kloster Hirschau
das von ihm Gestohlene zurückzugeben, was seine Vorfahren
omnipotenti Deo simplici ac sancta devotione pro animarum
remedio suarum obtulerunt (Migne, 143, 580).

In einer auf einer spanischen Synode gemachten Schenkung

heisst es (Mansi, 19, 932) : haec omnia donamus Deo
et beato Petro ad restaurationem supradicti episcopatus propter
remissionem nostrorum peccaminum ac remedium animarum
nostrarum et pro requie progenitorum nostrorum.

Nicolaus IL (Migne 143, 1327) bemerkt in einem Privileg
für das Kloster des hl. Martin zu Autun : quod constat a piissimo
imperatore Carolo Augusto ob amorem Cunctipotentis et reve-
rentiam ipsius confessoris beatissimi Martini propter suorum in-
dulgentiam peccaminum reformatum etc. (cf. col. 1330).



— 312 —

Mit Eduard von England führte Nicolaus IL eine
Korrespondenz betreffend die Bussleistung des ersteren und absolvierte
ihn von dem Gelübde, das Leo IX. Eduard auferlegt hatte:
propter votum quod voveram ire Romam et in remissionem
omnium peccatorum meoruin constrtiere coenobium (Mansi, 19,

1054).
Paschalis IL (Migne, 163, 216) bestätigt eine Schenkung,

die „filius noster Philippus Francorum rex pro peccatorum suo-

rum remissione monasterio Corbeiensi restituit".
Urban IL (Migne, 151, 406) mahnt Robert von Flandern,

dem Bischof von Arles zur Wiedererlangung seiner Kirchengüter

zu helfen : exhortamur et oramus, ut possessiones
distractas eidem ecclesiae restituere pro vestrorum peccatorum
remissione omnibus modis laboretis.

Mit dieser Zeit, also um die Wende des 11. Jahrhunderts,
können wir die Aufzählung von Beispielen von Klosterschenkungen

und -gründungen zur Erlangung der remissio peccatorum

unterlassen. Denn um diese Zeit hat sich allmählich der

neue terminus „in remissionem peccatorum injungimus" schon

ausgebildet, und seiner Grundlage nach wurde er in erster

Linie für derartige Schenkungen angewendet.
Fügen wir noch zwei Beispiele von Testierungen hinzu.

Gervasius, Erzbischof von le Mans, macht seiner Kirche eine

Erbschaft: inprimis pro magna mole peccatorum mihi indulgenda

sanctique antecessoris mei requie impetranda (Mansi, 19,

598). Odalricus von Rheims machte eine Erbschaft, in der es

heisst : oro pro remissione peccatorum, ut non adnullare
permutant, etc. (Mansi, 19, 747). (Vergleiche über diese ganze
Anschauung die diesbezüglichen Ausführungen bei Uhlhorn : Christliche

Liebesthätigkeit.)

IL
Als zweite Grundlage für die Bildung der Formel können

wir die Anschauung betrachten, dass der Kampf für die Kirche

Christi in hervorragender Weise ein Gott wohlgefälliges Werk

sei, dass nach päpstlicher Lehre der Kriegsdienst gegen die

Feinde des römischen Stuhles sichere Sündenvergebung erwirke.

Vor allem der Codex Carolinus mit seinen aus bewegter Zeit

hervorgegangenen Papstbriefen und mit den vielen Hilferufen

die Franken bringt in reicher Fülle zur Darstellung, welche



— 313 —

Lohnverheissung auf solcher Unterstützung des römischen Stuhles
ruhe. Ja es wird in ihm geradezu der durch solche Waffenthat
gewonnene Lohn als die herrlichste unter dem Himmel existierende

Belohnung bezeichnet. Cod. Carol. (Iaffé Bibl. IV, ep. 7) :

qualis remuneratio aut merces sub caelo existimanda et coae-
quanda est ad ea, quae pro defensione Dei ecclesiae et domus
beati Petri est rependenda? v)

*) Dem Gedanken, dass die Verbreitung der christlichen Keiigion durch
Kriegsthaten, der Kampf für -den römischen Stuhl Sündenvergebung erwirke,
entspricht der andere, dass durch die Sünden und das Verschulden der Christen über
die christliche Kirche Unglück gekommen sei. Dieser Gedanke findet sich schon
in der alten Kirche zur besseren Motivierung der göttlichen Zulassung der Christen-

' Verfolgungen ausgesprochen. Er findet sich z. B. auch (bei Mon. G. H., capit. reg.
Franc, II) in den capit. Ital. Lothars von 846 (de expeditione contra Saracenos),
n° 7: quasi pro peccatis nostris et offensionibus ecclesia beati Petri hoc anno a
paganis vastata est et direpta. Bei den Kreuzzügen fand dieser Gedanke eine
eigenartige Anwendung. Wie — so denkt z. B. der hl. Bernhard und auch andere
zeitgenössische Schriftsteller — die Kreuzzüge ein göttliches Strafgericht sind,
um der Sündenschuld willen, die auf der Menschheit lastet, so ist darum die
sündentilgende Teilnahme am Kampf in erster Linie und vor allem hestimmt für
die, die wegen schwerer Sünden die Sündenvergebung besonders nötig haben.
Daher denn der Gedanke, dass der Kreuzzugsablass — die Nachlassung der
auferlegten kanonischen Busse im alten Sinne des Erlasses der Bussstrafe, resp. die
Gleichsetzung und Aufwägung dieser Bussstrafe mit der — hier noch aktiven und
persönlichen — Teilnahme am Kreuzzug — in erster Linie denjenigen, die
Busswerke zu verrichten hatten, zukommt. So schreibt der hl. Bernhard (ep. 322,
Mabülon 363, op. t. I, 1719, p. 328) in einem Brief an den Klerus von Frank-
reic m dem er zum Kreuzzug mahnt: quam multi illic peccatores, confitentes
peccata sua cum lacrymis, veniam obtinuerunt, postquam patrum gladiis eliminata

purci ìa paganorum. Quid est enim, nisi exquisita prorsus occasio
ms, quod homicidas, raptores, adulteros, periuros caeterisque obligatos

cnmmibus quasi gentem, quae justitiam fecerit, de servitio suo submonere digna-
tur omnipotens. Nolite diffidere peccatores, benignus est Dominus. Teneri
fut [Deus] debitor ut militantibus sibi stipendia reddat indulgentiam delictorum
et gloriam sempiternam. Gleichzeitig preist er darum das Geschlecht, dem die
wahre Gnadenzeit (indulgentiae tempus) zu teil geworden ist. Anderswo — im

ractatus de laude novae militiae ad milites templi, c. 5 — sagt er: quodque cerni
ur lucundius et agitur commodius paucos admodum in tanta multitudine homi-

io confluere videas, nisi ulique seeleratos et impios, raptores et sacrilegos,
homicidas, periuros, adulteros: de quorum profecto perfectione sicut duplex
quoddam constat provenire bonum, ita duplieatür et gaudium, quandoquidem tarn
suos de suo discessu laetificant quam illos de adventu quibus subvenire festinant.

erselbe Gedanke ist auch ausgedrückt in dem, was der Abt Johannes Case-
marms an den hl. Bernhard schreibt (ep. intra Bernhardi, n° 333, op. t. I, 136):

emque confessi sunt nobis qui redibant, quod vidissent multos ibi morientes, qui



— 314 —

Da im folgenden noch mehrmals der Wert und die Bedeutung

des Kampfes für die Kirche zu Tage treten wird, können
wir uns hier mit der einfachen Aufstellung des Satzes begnügen
und führen nur noch folgende Belegstelle aus dem Cod. Carol,
an (Jaffé Bibl. IV, ep. 5, p. 33, Stephan III. an die Führer der
Franken) : pro certo tenentes, quod per certamen, quod in
eius sanctam ecclesiam vestram spiritualem matrem feceritis,
ab ipso principe apostolorum vestra dimittantur peccata et pro
cepti cursu laboris centuplum accipiatis de manu Dei et vitam
possideatis aeternam. Quatenus vobis concurrentibus dum

nostra deprecatio fuerit impleta ipso principe apostolorum cuius

eau säest largiente, vestra deleantur peccata et, ut habet potes-
tatem a Deo concessam sicut claviger regni coelorum, vobis ape-„
riat ianuam et ad vitam introducat aeternam. Sed attendite filii,
et ad partieipandum hoc, quod optavimus, studiosius elaborate,
scientes, quod, si quis declinaverit in aliam partem, ab aeternae
beatitudinis hereditate erit alienus.

III.
Nachdem wir nun die Grundlage, auf der der Wert des

Ausdruckes „in remissionem peccatorum injungimus" basiert,

dargestellt haben, können wir dazu übergehen, das allmähliche
Entstehen und die fortschreitende Ausbildung der Formel
klarzulegen.

Dabei werden wir zu besserem Verständnis die doppelte Art,
in der der Ausdruck vorkommt, voneinander trennen. Einzeln

werden wir behandeln, wie einmal der Ausdruck als

Ermahnungsformel am Eingang des päpstlichen Privilegs, dann auch

als Schlusssegensformel an dessen Ende sich findet.

Wenn der Papst einen Auftrag giebt, ein Gebot erlässt

oder dergl., so thut er das selbstverständlich in einer Art und

libenter se mori dicebant, neque velie reverti, ne amplius in peccatis reeia

Dass der Kreuzzugsablass in erster Linie für Büsser bestimmt sei — wodurc

sich auch im Gegensatz zu den modernen, auf Erlass der göttlichen Sündenstra en

zugeschnittenen Ablässen als einen dem altkirchlichen Ablass konformen en

zeichnet —, tritt in mannigfachen Wendungen in den verschiedenen Recensione

der Bede ITrbans IL 1095 auf der Synode von Clermont zu Tage. Sind die

wiedergegebenen Beden auch nicht dem Wort nach authentisch, so enthalten sie

die zeitgenössische Meinung über Wert und Empfänger des Ablasses.



— 315 —

mit Ausdrücken, die seine Willensmeinung bald als Bitte, bald
als Befehl kundgeben. Zu diesen allgemeinen Ermahnungen
kommen nun mit der Zeit solche, die den Gedanken ausdrücken,
dass der Papst — sagen wir einmal — für Befolgung seiner
Gebote die remissio peccatorum verleihen zu können glaubt.

Wir zählen hier einige solche Ermahnungsformeln auf, die,
wenn auch nicht von Päpsten gebraucht, so doch gleich denen
der Päpste die Grundlage der späteren Formeln bilden.

Bei einem Edikt der Synode von Rheims von 983 (Mansi,
19, 79) findet sich die Phrase : pro quibus fraternitatem vestram
rogando, monendo et arguendo mandamus etc. In einer Ermahnung

eines Bischofs Wido (Mansi, 19, 292) zum Frieden heisst
es: precamur etiam vel admonemus.

Wir können sagen, dass um die Mitte des 11. Jahrhunderts
sich die ersten Ansätze zur Bildung der neuen Redensart zeigen.
Die Bitt- und Mahnformeln sind noch die gewöhnlichen, wie die
eben angeführten zwei, nur in einzelnen aussergewöhnüchen
Formeln findet sich schon der Gedanke der remissio peccatorum

verwertet.
Ein solches Edikt haben wir von Alexander IL Es betrifft

die Vorschriften betreffend simonistische Geistliche und ist an
die Mailänder gerichtet. (Mansi, 19, 946.) Da heisst es: .aposto¬
lica igitur auctoritate fulti, ex parte omnipotentis Dei et
apostolorum principis Petri, gloriosique confessoris Christi Ambrosii
statuentes praecipimus (ein solches specielles Bezugnehmen auf
einen Lokalheiligen findet sich öfter) — nun kommt das Neue
im Ausdruck — ac per virtutem spiritus sancti, qui est peccatorum

remissio, interdicimus,. ut. Wir sehen : das Moment der
Sündenvergebung ist vorhanden, aber der Papst schreibt noch
nicht, wie in späterer Zeit, „zur Vergebung euerer Sünden
trage ich euch auf", sondern er drückt sich mehr indirekt,
negativ aus, mahnt sie, dass sie nicht durch Nichtbefolgung
resp. durch Auflehnung gegen den hl. Geist — der durch den
Papst redet — sich eine Sünde zuzögen.

Bei Leo IX. (Migne, 143, 580) begegnen wir einem
ähnlichen Fall. Der Graf Adalbert hatte dem Kloster Hirschau

erschiedenes gestohlen. Das muss er zurückgeben unde auc-
oritate omnipotentis Dei et beatorum apostolorum eius Petri et
auh, quorum gerimus vices in terris, te monemus et requiring

atque sub aeternae damnationis interminatione perque dis-



— 316 —

trictum Dei judicium te contestamur ac sub anathemate districte
praecipientes tibi mandamus alles wieder herzustellen. Wir
können den Gedankengang dieser weitschweifigen Ermahnungsformel

als denselben wie in dem besprochenen Edikt Alexanders IL
bezeichnen; negativ drückt der Papst die Ermahnung aus, nicht
durch Nichtbefolgung einmal dem göttlichen Strafgericht, dann
dem Anathema anheimzufallen. Dabei ist die Gedankenverbindung

— wie wir aus anderen Phrasen ersehen werden — die,
dass die Verhängung des Anathemas als der die ewige
Verdammung bewirkende Umstand erscheint.

Neben dieser neu sich bildenden Ausdrucksweise gebraucht
aber Leo auch die herkömmliche (Migne, 143, 639) hoc admo-

nenius atque benigne rogamus, oder (p. 787) rogamus et prae-
cipimus, oder monendo mandamus et praecipimus vobis ex parte
Dei, sancti Petri et nostra — dieses ist die später gewöhnliche
Zusammenstellung resp. Gleichsetzung.

Victor IL hat die gewöhnlichen Formeln: optantes igitur
iubemus ; praecipientes igitur monemus ; mandamus ergo et iure

apostolico praecipimus, etc.
Nicolaus IL hat ebenfalls die hergebrachten termini, z. B.

(Migne, 143) n. 7: rogantes monemus, n. 24: orando simul et

praecipiendo auctoritate apostolica monemus. Bei ihm finden wir

auch wieder eine neuere Formel, die den Gedanken der
remissio peccatorum negativ zum Ausdruck bringt (Migne, 141,

n. 4, col. 1310): unde statuimus et sub interpositione
perpetui anathematis ac divini judicii observatione praecipimus ut..
Auch hier also wird die Nichtbefolgung als Sünde betrachtet1).

Alexanders IL (Migne, 146) gewöhnliche Formeln sind n. 5:

mandamus et apostolica auctoritate praecipimus, n. 28 : rogando

itaque fraternitatem tuam admonemus, n. 39: quapropter fra-

ternitatem tuam. diligenter admonemus atque admonendo

praecipimus ut, n. 83 : rogamus etiam dilectionem vestram, ut.

Seine Edikte bieten uns aber daneben auch den Übergang zur

neuen Phrase in der negativen Form, und zwar in der Weise,

dass er sein Edikt in Kraft der kanonischen Autorität erlässt,

deren Nichtbefolgung — so muss für uns der überleitende Oe-

*) Vergleiche dazu Codex Carolinus (Jaffé Bibl., IV, ep. 46) • •
et; videte

excellentissimi filii, quia obtestamur vos per tremendum Dei judicium. — fi
non credimus ipsas iustitias exigere neglexeritis aut distuleritis sciatis: vo

rationes fortiter ante tribunal Christi eidem principi apostolorum esse facturo •



— 317 —

danke und die logische Gedankenverbindung zum neuen
Ausdruck sein — Strafe nach sich zieht und eine Sünde ist; col. 1282:

porro commonemus et apostolica simulque canonica auctoritate
praecipimus.

Gregors VII. gewöhnliche Ermahnungsformeln sind:
Registr. 1,1 : te itaque per Deum omnipotentem rogamus ut;
I, 6: diligentiam vestram admonemus;
I, 11 : nobilitatem vestram hortamur et valde rogamus ;

I, 15: quapropter ex parte Dei omnipotentis et spiritus
sancti et beatorum Petri et Pauli apostolorum principimi
monemus et vos hortamur atque praecipimus;

I, 22 : admoneo et auctoritate apostolica praecipio ;

I, 39: atque itidem vos exoratos et apostolica auctoritate
commonitos esse volumus, ut;

I, 40 : itaque fraternitatem vestram rogamus et ex partibus
beati Petri admonemus.

Ahnlich wie in den bisherigen Fällen, speciell wie bei
Alexander IL, ist der negative Gedanke ausgedrückt, indem
der Papst die Erfüllung seines Gebotes als „vera oboedientia"
bezeichnet, durch deren Nichtbefolgung man natürlich eine
Sünde begeht. Lib. VII, 57 : rogamus et per veram oboedientiam
praecipimus. Dass der Ausdruck „in remissionem peccatorum
injungimus" bei Gregor noch nicht vorkommt, dürfen wir als
auffallend bezeichnen. Denn die Sache selbst, die Verheissung
der Sündenvergebung für ein besonders gutes Werk, für die
Kämpfe gegen Heinrich IV. etc., kommt eben bei Gregor sehr
oft und sehr bestimmt ausgedrückt vor. Wir dürften deshalb
doch wenigstens in den Edikten, die sich auf die Kämpfe mit
Heinrich beziehen, erwarten, den Ausdruck zu finden, wir finden
ihn aber nicht.

Urbans IL termini sind (Migne, 151): unde rogamus vos
obsecramur in domino ; unde monemus et apostolica auctoritate

praecipimus ; constituimus et apostolica auctoritate decerni-
us; hortamur et obsecramur in domino prüdentiam vestram;

praesenti igitur auctoritate fraternitatem vestram admonemus et
Praecipimus ut; admonemus et beatorum apostolorum Petri et

auli vice deposcimus ut ; paterna igitur monitione et praesenti
auctoritate praecipimus. Dieselbe indirekte (verbietende) Formel

auch er, col. 374 : quapropter monemus te et per oboedientiam
Praecipimus_ Der neue terminus findet sich bei ihm zweimal,



— 318 —

aber bei näherer Betrachtung scheint uns, dass wir ihn mit der

gewohnheitsmässig angewendeten Phrase nicht gleichsetzen
dürfen. Es handelt sich beidemal, wo er vorkommt, um Schutz und

Restitution von Kirchen. Das aber — haben wir im
vorhergehenden gezeigt — erwarb ja in besonders hohem Masse
Vergebung der Sünden. So ist es denn erklärlich, dass der Papst
in diesen zwei Fällen schreibt: n. 21, in peccatorum
remissionem mandamus, und n. 112, in peccatorum remissionem

praecipientes.
Mit Paschalis IL können wir diese Entwicklung zum Ab-

schluss bringen. Unter ihm wird die neue Formel aus ihren
verschiedenen Übergängen in die endgültige Form festgestellt
und gebraucht. Wir finden bei ihm die älteren einfachen
Formeln. Eine eigene Art von Formeln bieten uns seine Edikte

einigemal, die ein Mittelding sind zwischen einer Ermahnungsformel

am Anfang des Textes und einem Schlusssegen für
Befolgung des päpstlichen Befehles. So schreibt er von einem

seiner Legaten an die Christenheit (Migne, 163, n. 254): huic

vice nostra ut nostro apostolo iamque in partibus vestris vicario

ad Dei honorem et ad salutem animarum vestrarum fideliter

oboedite, und an die Leute von Arles schreibt er, wenn jemand

ihre Kirche angreife, vos defensionem pro peccatorum vestrorum
remissione eidem ecclesiae impendatis (n. 342). Die volle neue

Formel, „in peccatorum remissionem injungimus", wird unter ihm

einigemal angewendet. Auf der Synode von Vienne im Jahre

1112 schreiben die Synodalen an den Papst, er möge gegen

Heinrich V. den Kreuzzug erklären, und gebrauchen dabei die

neue Formel (Migne, 163, 466) : Et quoniam principimi terrae

pars maxima et universi fere populi multitudo in hac re nobiscum

sentit, in remissionem peccatorum suorum omnibus injungaüs,

ut si necesse fuerit, auxilium nobis et patriae unanimiter ferant.

In ähnlicher Weise ist die Formel verwendet in einer Mahnung

des Papstes an die Bischöfe Galliens, die Gläubigen zum Kreuzzug

nach Jerusalem aufzufordern, n. 32, col. 430: omnes erg

regionum vestrarum milites in peccatorum remissionem v

veniam exhortamini ut ad illam nostram matrem orientale

ecclesiam studeant festinare. Direkt gebraucht er die Form

zu verschiedenen Malen. An den Grafen Robert von Flandern

schreibt er, die Lütticher sollten gegen Heinrichs IV. Anhang

vorgehen, und bemerkt (n. 88, col. 108) : hoc tibi ac mihtiou



— 319 —

tuis in peccatorum remissionem et apostolicae sedis familiari-
tatem praecipimus, ut his laboribus ac triumphis ad coelestem
Jerusalem Domino praestante pervenias. Anderswo wendet
(n. 373) er den terminus als Ermahnung an die Schiedsrichter
über einen Streit zwischen Mönchen und einer Kirche von Arles
an: Vobis igitur ex Dei et beati Petri auctoritate praecipimus
et in peccatorum remissionem injungimus, ut omni amicitia in-
imicitiaque seposita de illis veteris et novi burgi terminis quid-
quid nostis verius ac certius proferatis, und damit man nicht
an ihrer Ehrlichkeit zweifeln könne, solle jeder pro salute
animarum schwören, nur die Wahrheit zu sagen.

Ein Graf Gunar hatte dem Kloster Monte-Cassino
Schenkungen gemacht, in seinem Dankschreiben sagt der Papst
Calixtus IL (n. 101, Migne, T. 163, p. 1182): rogamus et in
peccatorum vobis remissionem injungimus, ut in eo, quod coe-
pistis, constantius maneatis.

Wir sehen unter Paschalis somit die Bildung der Formel
durch verschiedene Übergänge hindurch zum Abschluss gelangt.
Wir können also die Entwicklungsdarstellung hier zu Ende
bringen, geändert wurde an der Formel nichts mehr, sie wurde
nur immer mehr angewendet und ausgedehnt.

Bemerkt soll jedoch noch werden, dass auch noch fernerhin
die alten Ermahnungsformeln ohne „in remissionem peccatorum

injungimus" im Gebrauch waren, wie wir denn z. B. bei
Gelasius IL die neue Formel nicht angewendet finden, während
Calixt IL beide Formeln nebeneinander braucht.

(Fortsetzung folgt.)

Passau. Lie. Goetz.


	Studien zur Geschichte des Busssakraments

