
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 6

Artikel: Über die Apologie des Aristides

Autor: Lauchert, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 278 —

ÜBER DIE APOLOGIE DES ARISTIDES.

Die Apologie des Philosophen Aristides von Athen, die bis

vor wenigen Jahren für verloren galt und nur als leerer Name
in den Handbüchern der Patrologie und der Kirchengeschichte
eine Rolle spielte, steht nun, nachdem wir durch zwei glückliche

Entdeckungen wieder in den Besitz derselben gelangt
sind, im Mittelpunkt des Interesses und hat eine lebhafte
litterarische Bewegung hervorgerufen, die wohl noch nicht so bald

zur Ruhe kommen wird. Da wir in der bibliographischen
Abteilung unserer Zeitschrift unsern Lesern von Zeit zu Zeit die

wichtigeren neuen Schriften über den Gegenstand vorzuführen
gedenken, so erscheint es angemessen, zunächst in einem
allgemein einführenden Artikel die bisher erreichten wissenschaftlichen

Resultate, sowie die noch schwebenden Fragen in Kürze
darzulegen.

Was man sonst von Aristides wusste, beschränkte sich auf

die Kenntnis der nackten Thatsache, dass derselbe, wie Eusebius

berichtet, ungefähr gleichzeitig mit dem andern Apologeten
Quadratus dem Kaiser Hadrian (c. 125 oder 126, wie man wenigstens

bis vor zwei Jahren auf Grund eben des eusebianischen

Berichts allgemein annahm) eine Apologie für das Christentum
überreicht habe1). Nach Eusebius war diese Schrift zu seiner

Zeit noch sehr verbreitet. Die Zeugnisse des Hieronymus (de

viris ill. c. 20, epist. 70 ad Magnum), die etwas mehr Detail

bieten, werden von Harnack (in seinen unten zu erwähnenden

») Eusebius, hist. eccl. IV, 3, 3. Chron. ad annum 2140 (ed. Schcene, T. tt
166). Die Zeugnisse für die Apologie des Aristides sind zusammengestellt bei

Otto, Corpus apologetarum, Vol. IX (1872), p. 342—348; auch bei Barnaelc,

Geschichte der altchristlichen Litteratur, I (1893), S. 98 und an andern Orten; Tgl.

auch Himpel im Freiburger Kirchenlexikon, I, 2. Aufl. (1882), Sp. 1298.



— 279 —

Arbeiten) als blosse Ausschmückungen der Notizen des Eusebius

beiseite geschoben, während andere Gelehrte keinen zwingenden

Grund sehen, weshalb ihnen ihr selbständiger Wert
abgesprochen werden sollte. Bei den noch spätem Zeugnissen in
den Martyrologien des Ado und Usuardus aus dem 9.

Jahrhundert ist wohl sicher nicht mehr daran zu denken, dass deren
Verfasser aus eigener Kenntnis des Buches sprechen, und
Nachrichten aus neuerer Zeit, dass da oder dort in einem griechischen

Kloster eine Handschrift desselben vorhanden sei, haben
sich als Fabeln herausgestellt.

Im Jahre 1878 erschien nun die erste wichtige Publikation,
ein armenisches Fragment der Apologie des Aristides, genauer
gesagt, der Anfang derselben (die beiden ersten Kapitel), den

die Mechitaristen im Kloster San Lazzaro bei Venedig in einer
alten Handschriftx) entdeckt hatten und zugleich mit einem
zweiten Stück2) armenisch mit beigefügter lateinischer
Übersetzung veröffentlichten unter dem Titel : Sancti Aristidis philo-
sophi Atheniensis sermones duo. Venedig 1878. An diese
Publikation schloss sich alsbald eine Reihe von Arbeiten an, die sich
mit derselben beschäftigten. In Deutschland hat sich in erster
Reihe der selige Professor v. Tümpel um das Fragment verdient
gemacht, dem wir „vor allem auch eine genaue und
zuverlässige deutsche Übersetzung des armenischen Textes verdanken,
während die lateinische der Mechitaristen vielfach ungenau
ist8). Nicht minder wurde das Fragment auch ins Französische
übersetzt und von mehreren französischen Gelehrten in wert-

Über die Handschriften vergi. Vetter in der Theol. Quartalschrift 1882,
S. 124—126. Die Venetianer Herausgeber benutzten eine Kopie einer im Jahre
981 geschriebenen Handschrift.

z) „Zum Rufe des ßäubers und zur Antwort des Gekreuzigten", Luc. 23, 42.
43. (Himpel).

3) Himpel, Das Fragment der Apologie des Aristides und eine Abhandlung
über Luc. 23, 42. 43. Aus dem Armenischen übersetzt und erläutert. Theolog.
Quartalschrift 1880, S. 109—127. Vergi.' auch dessen vorläufige Anzeige der Ausgabe

in der Theol. Quartalschrift 1879, S. 289—294, und den von ihm verfassten
Artikel „Aristides" im Freiburger Kirchenlexikon, 2. Aufl., Bd. I (1882), Spalte
1297—1300. — Eine andere deutsche Übersetzung gab Sasse in der Innsbrucker
Zeitschrift für kath. Theologie, 1879, S. 612—618 („Ein in armenischer Übersetzung
aufgefundenes Fragment der Apologie des Aristides"). — Von deutschen Gelehrten
hat sich ausserdem besonders Harnack mit dem Stück beschäftigt: Anzeige der
armenischen Ausgabe in der Theol. Litteraturzeitung 1879, Nr. 16, Sp. 375—379



— 280 —

vollen Abhandlungen behandelt*),. Eine neue englische
Übersetzung enthalten jetzt die Texts and Studies von Robinson, I,
1, 1891 (s. unten).

Auch eine russische Übersetzung des Fragmentes erschien2).
— Wieder abgedruckt findet sich der armenische Text bei Pitra,
Analecta sacra, T. IV (1883), p. 6—10; daselbst auch eine neue
lateinische Übersetzung p. 282—284.

Das Resultat der gesamten bis dahin diesem Texte gewidmeten

wissenschaftlichen Arbeit war, dass im Grunde von allen
kompetenten Forschern dessen Echtheit anerkannt wurde8),
nur von Harnack mit der Modifikation, dass er in der zweiten

in seiner Schrift: „Die Überlieferung der griechischen Apologeten des 2.

Jahrhunderts", 1882 (Texte und Untersuchungen z. Gesch. d. altchristl. Litt. I, 1. 2),

S. 103 ff. ; Artikel „Aristides" in Herzogs Real-Encyklopädie, 2. Auflage, Bd. 17,

S. 675—681. — Vergi, ferner Bummler, De Aristidis philosophi Atheniensis ser-

monibus duobus apologeticis, Programm der Realschule zu Rawitsch, Posen 1881.

Bücheier, Aristides und Justin die Apologeten, Rheinisches Museum 1880, S. 279

—286. H/lgenfeld in seiner Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie 1883, S. 6 f.

Ueberweg im Grundriss der Gesch. der Philosophie, 7. Aufl., II, S. 42 f. — (Die

einschlägige Schrift von löhn ist später anzuführen.)
*) Übersetzungen von Garabecl Thumaian in der Revue de théologie et de

philosophie (Lausanne), janvier 1879; von H. Boulcet, Annales de philosophie
chrétienne 1880—81, p. 557—559. Abhandlungen von L. Massebieau, De l'authenticité

du fragment d'Aristide, Revue de théologie et de philosophie, Lausanne, mai

1879, p. 218—233. (Vergi, darüber Himpel in der Quartalschrift 1880, S. 123 ff.)

L. Baunard, Découverte d'un fragment de l'apologie de saint Aristide d'Athènes,

Revue des sciences ecclésiastiques, 46 série, T. IX, 1879, p. 432—444. H. JDmdcet,

L'apologie d'Aristide et l'épître à Diognète, Revue des questions historiques, T. 28,

1880, p. 601—612. Von demselben: Le premier philosophe chrétien, Annales de

philosophie chrétienne 1880—81, p. 476—480, 555—567.
2) Von Emin in der Orthodoxen Revue 1879, (Vergi. Doulcet, Revue des

quest, hist. 1880, p. 602, n. 1.)
3) In Frankreich wurde dieselbe nur von Renan angefochten, nicht mit

wissenschaftlichen Gründen, sondern mit ein paar geringschätzigen Bemerkungen in seinei

gewohnten leichtfertigen und oberflächlichen Manier, Origines du Christianisme,

T. VI, l'Eglise chrétienne (1879), Vorrede p. VI, Anm. 2. Er wurde dafür von

H. Doulcet in dessen Aufsatz in der Revue des quest, hist, gebührend abgefertigt-

—- In Deutschland war es der Philologe Bücheier, der in seinem oben angeführten

Aufsatz die Echtheit mit unzureichenden Gründen bestritt und vom einseitig

philologischen Standpunkt dem neugefundenen Texte überhaupt einen Wert absprac

weil derselbe dem Philologen keine Ausbeute an neuen antiquarischen Notizen

biete; ein Standpunkt, der selbstverständlich, wo es sich um die Beurteilung a

christlicher Denkmäler handelt, ein schiefer ist. Das Programm von Rummler

beschäftigt sich zum Teil mit der Widerlegung und Berichtigung von Büchelers

Aufsatz.



— 281 — ¦

Hälfte des Bruchstücks (die sich auf die Einteilung der Menschheit

bezieht) eine spätere Überarbeitung annahm. Für den

Nachweis des Zusammenhanges der Apologie des Aristides einerseits

mit der platonischen Philosophie, andrerseits mit der übrigen

apologetischen Litteratur des 2. Jahrhunderts haben besonders

die französischen Gelehrten Massebieau und Doulcet sehr

Verdienstvolles geleistetx).
Die zweite noch wichtigere Entdeckung machte im Jahre

1889 J. R. Harris, indem er im St. Katharinenkloster auf dem

Sinai eine syrische Handschrift der ganzen Apologie fand, die er
1891 mit englischer Übersetzung und litterarhistorischen
Untersuchungen herausgab2). In einem Appendix zu dieser Arbeit

l) Letzterer suchte besonders eine nähere Verwandtschaft des neuen Textes

mit dem Briefe an Diognet darzuthun und behauptete danach, dass der Philosoph
Aristides auch der Verfasser dieses Briefes sei. Dieselbe Hypothese trug in Deutschland

H. Kitm vor in seiner Schrift : Der Ursprung des Briefes an Diognet ; Freiburg

i. B. 1882. Bedingte Zustimmung fand die Hypothese bei Zöckler, Handbuch
der theologischen Wissenschaften I (1883), S. 23, der dieselbe freilich auch noch

nicht für bewiesen ansah, während sie sonst im allgemeinen abgelehnt wurde.

Himpel im Freiburger Kirchenlexikon I, 1299: „Man ist bei dem fragmentarischen
Charakter unserer Apologie und der wesentlichen Gleichheit der Materien, welche

von allen Apologeten jenes Jahrhunderts abgehandelt sind, nicht geradezu berechtigt,

den Brief an Diognet dem Aristides zuzuschreiben." Immerhin giebt
Himpel noch zu, dass diese Hypothese noch plausibler sei als die andere, Justinus
der Märtyrer sei der Verfasser des Briefes an Diognet. Entschiedener weist Funk
im selben Kirchenlexikon, 2. Aufl., Bd. Hl (1884), Sp. 1774—78, Artikel „Diognet",
die Hypothese zurück, als ebenso unhaltbar wie die früher über den Verfasser
des Briefes aufgestellten Hypothesen. Solche Beilegungen anonym überlieferter
Schriftstücke an irgend einen mehr oder weniger bekannten Schriftsteller haben
eben immer etwas Missliches; von einem strengen Beweis kann auf Grund einer
blossen allgemeinen Ähnlichkeit doch keine Rede sein, wenn sich die Annahme
nicht auch durch ganz bestimmte und unzweideutige äussere Zeugnisse stützen lässt.

2) The Apology of Aristides on behalf of the Christians from a Syriac Ms.
preserved on Mount Sinai edited with an introduction and translation by J. Bendel
Harris M. A. With an appendix containing the main portion of the original Greek
text by J. Armitage Bobinson M. A. Cambridge, at the University Press, 1891.
(Texts and studies. Contributions to biblical and patristic literature edited by J.
Armitage Robinson. Vol. I, No. 1.) 2. Auflage 1893. Der erste Druck erschien
(1892) auch unter dem Titel : Haverford College Studies, published by the
Faculty of Haverford College, Nos. 6 & 7. Die Handschrift gehört nach der Annahme
des Herausgebers dem 7. Jahrhundert an. — In dieser Ausgabe ist auch eine neue
englische Übersetzung des armenischen Fragments mitgeteilt, von F. C Conybeare,
nach einer andern Handschrift von Etschmiadzin, die dasselbe Bruchstück enthält
wie die Handschrift der ersten Venetianer Herausgeber.



— 282 —

von Harris machte J. A. Robinson, der Herausgeber der Texts
and studies, welche durch dieselbe eröffnet wurden, eine zweite
überraschende Mitteilung. Er hatte die englische Übersetzung
des syrischen Textes während des Druckes in den Korrekturbogen

gelesen; unmittelbar darauf bekam er die lateinische
Übersetzung des bekannten Mönchsromans von Barlaam und
Josaphat in die Hände, bemerkte hier überraschende Anklänge
an den neuentdeckten Text, ging der Sache näher nach und
fand nichts Geringeres, als dass die ganze Apologie in diesem
Buche als Episode enthalten ist *), dass sie also in und mit
diesem Roman, der während des ganzen Mittelalters eine
ausserordentliche Verbreitung hatte und fast in allen Kultursprachen
Übersetzungen oder Bearbeitungen in Prosa und Versen fand,
thatsächlich fortwährend eines der gelesensten Bücher war,
während sie gleichzeitig für verloren galt, und dass somit auch

*) Der Zusammenhang, in dem die Apologie in den Barlaam-Roman
eingeschoben ist, ist folgender: Der heidnische Vater des von dem Eremiten Barlaam

zum Christentum bekehrten Prinzen Josaphat (griech. Joasaph), der König Abenner,

versucht alle Mittel, um ihn davon wieder abwendig zu machen. Einer dieser
Versuche besteht darin, dass er heimlich einen alten heidnischen Wahrsager, Namens

Nachor, der dem Barlaam äusserlich gleicht, zu sich an den Hof kommen lässt

und für den Barlaam ausgiebt. Es wird eine öffentliche Disputation anberaumt,

in welcher dieser Nachor in der Person des Barlaam für das Christentum sprechen,

aber sich von den heidnischen Gelehrten des Königs besiegen lassen soll; durch

diese Überwindung des falschen Barlaam soll auch der Prinz vom Christentum

abgebracht werden. Der Erfolg ist aber ein ganz anderer: Als Nachor in der

Versammlung sprechen sollte, ging es ihm wie dem Balaam (Num. 23), der durch

göttliche Eingebung Israel segnete, da er fluchen sollte (der veröffentlichte
griechische Text des Barlaam-Romans ist hier jedenfalls verderbt, indem er, statt auf

Balaam selbst, auf dessen sprechenden Esel anspielt) ; so musste auch Nachor sagen,

„was er nicht zu sagen sich vorgenommen hatte" ; statt eine schwächliche, leicht

zu widerlegende Rede zu halten, trägt er die Apologie des Aristides vor. Die

heidnischen Rhetoren aber mussten darauf verstummen, da sie dagegen nichts zu

sagen wussten. — Die Entdeckung, dass hier die Apologie des Aristides vorliegt,

hätte ebensogut schon seit der Bekanntmachung des armenischen Fragments
gemacht werden können. Als Curiosum in dieser Hinsicht will ich erwähnen, dass

im Jahrgang 1880 der Revue des questions historiques, der p. 601—612 den Aui-

satz von Doulcet über die Apologie enthält, diesem ein Aufsatz von E. Cosqum,

La légende des saints Barlaam et Josaphat, unmittelbar vorausgeht, p. 579—600,

hätte sich dadurch irgend ein Leser jener Zeitschrift anregen lassen, sich die

beiden besprochenen Texte nacheinander näher anzusehen, so wäre die Entdeckung

damals gemacht gewesen ; so nahe wurde sie hier durch einen Zufall gelegt.



— 283 —

der griechische Originaltext derselben bereits seit fast 60 Jahren
schon gedruckt vorlag V);

Die Ausgabe des syrischen Textes von Harris enthält, wie
schon erwähnt, zugleich eine Übersetzung desselben ins
Englische. Deutsche Übersetzungen desselben lieferten Schönfelder,

Raabe, Lemme und Seeberg2).

Nach diesen Entdeckungen besitzen wir nun also einen

griechischen Text und zwei alte Versionen von unserer
Apologie. Die Sache liegt aber freilich nicht so einfach, dass wir
in diesen, soweit das armenische Fragment reicht, drei, nachher
zwei parallelen Texten denselben Text in übereinstimmendem
Wortlaut vor uns hätten. Dieselben gehen nämlich im einzelnen,
und selbst in wichtigen sachlichen Punkten, nicht wenig
auseinander. Ehe ich aber zu den hieraus sich ergebenden Fragen

und den verschiedenen Lösungsversuchen derselben komme,
schicke ich eine kurze Skizze des Inhalts der Apologie selbst

voraus, zunächst nach dem syrischen Text8).

Kap. 1. Vom Dasein Gottes, des Schöpfers der Welt, das

aus der Betrachtung der Welt zu erkennen ist. (Kosmologischer
Gottesbeweis.) Philosophische Erörterung über die Eigenschaften,
welche Gott haben muss.

a) Die bisher einzige griechische Ausgabe von Barlaam und Joasaph von
Boissonade, in dessen Anecdota Graeca, Vol. IV, Parisiis 1832, p. 1—365; darin
die Rede Nachors Apologie des Aristides p. 239—255. Wieder abgedruckt ist
diese Ausgabe bei Migne, Patrologia Graeca, T. 96, p. 859—1240; die Rede
Nachors p. 1107—1124. Boissonade hatte den Text des in zahlreichen griechischen
Handschriften überlieferten Buches nur nach zwei Pariser Handschriften bearbeitet.
Eine andere Recension der Rede Nachors gab nun Robinson in seinem Appendix
zu der Arbeit von Harris, p. 100—112, nach drei in England befindlichen
Handschriften.

2) Die Apologie des Aristides. Übersetzt von Prof. Dr. Schönfelder. Theol.
Quartalschrift 1892, S. 531—557. — Die Apologie des Aristides. Aus dem
Syrischen übersetzt und mit Beiträgen zur Textvergleichung und Anmerkungen
herausgegeben von B. Badbe. Texte und Untersuchungen zur Gesch. der altchristl. Litt,
herausg. v. Gebhardt und Harnack, IX, 1, 1892. — L. Lemme, Die Apologie des
Aristides. Neue Jahrbücher für deutsche Theologie, Bd. H, 1893, S. 303—340.
— Seeberg in Zahns Forschungen zur Geschichte des Kanons, Bd. V ; s. unten.
— Vergi, noch Nestle, Ein paar Kleinigkeiten zum syrischen Aristides. Zeitschrift
für Wissenschaft!. Theol., Jahrg. 36, Bd. I, S. 368—370.

s) Im Anschluss an die Übersetzung von Schönfelder in der Theol. Quartalschrift.

— Die Kapiteleinteilung stammt von Harris. — Von der Überschrift der
Apologie sehe ich einstweilen ab, um später am Schluss davon zu handeln.



— 284 —

Kap. 2. Diese philosophische, vernunftmässige Feststellung
des Gottesbegriffs setzte der Apologet voraus, um daran die

Wahrheit oder Unwahrheit der verschiedenen unter den
Menschen vorhandenen Religionsformen zu prüfen, zu deren
Betrachtung er nun übergeht. Er teilt die Menschen hinsichtlich
ihrer Religion in vier „Arten": Barbaren und Griechen, Juden

und Christen, und giebt von jeder dieser Arten eine Genealogie:
die Barbaren von Kronos und Rhea, die Griechen von Helenos,
die Juden von Abraham, die Christen von Jesus Christus, über

dessen Person hier das Wesentliche (im Anschluss an die kirchliche

Glaubensregel?) zusammengestellt wird. — Das Kapitel
schliesst mit dem rätselhaften, mit dem Vorhergehenden nicht

im Zusammenhang stehenden Satze : „Gott also dient der Wind,
und den Engeln das Feuer; den Dämonen aber das Wasser,
und den Menschen die Erde"*).

Kap. 3. Von der ersten der vier Menschenklassen, den

Barbaren, und ihrer polytheistischen Götterverehrung. Sie dienten

Geschöpfen statt dem Schöpfer, nämlich den Elementen, und

machten sich Bilder derselben, die sie göttlich verehrten. Selbst

ihre „Philosophen" sahen nicht ein, dass die Elemente, die

vergänglich sind, doch keine Götter sein können, und um so weniger
die zu deren Ehre gemachten Bilder.

Kap. 4. Dieses und die folgenden Kapitel beschäftigen sich

nun mit dem Nachweis im einzelnen, dass die „Elemente" nicht

Götter, sondern vergängliche Kreatur sind. Zu diesem Zwecke

werden alle Veränderungen betrachtet, welche die einzelnen

sogenannten Elemente erleiden, und ihre Verwendung im Dienste

der Menschen, was alles doch bei göttlichen Wesen nicht
stattfinden kann. — Zuerst von der Erde.

Kap. 5. Wasser, Feuer, Winde.
Kap. 6. Die Sonne. Am Schluss des Kapitels werden Mond

und Sterne, bei denen Gleiches der Fall sei, nur eben genannt.

Kap. 7. Von der Menschenvergötterung als einem besonders

grossen Irrtum. Dann schliesst die Ausführung über die

Barbaren mit der Schlussbetrachtung: „Daher nun, o König, ziem

es uns, einzusehen den Irrtum der Barbaren, welche, da si

'{) Der armenische Text, der damit abbricht, enthält dies ebenfalls an e>

gleichen Stelle, während der griechische in Barlaam und Josaphat men

sprechendes hat.



— 285 —

nicht nachgeforscht dem wahren Gott, sich an der Wahrheit

vergangen und dem Begehren ihres Sinnes (mens) nachgegangen
sind, dienend den Elementen, die sich auflösen, und toten
Bildern : und wegen ihres Irrtums merken sie nicht, wer der wahre
Gott ist."

Kap. 8. Übergang zu den Griechen, die, „weil sie weiser
als die Barbaren", noch schlimmer als jene irrten, durch die

Einführung ihrer vielen gemachten Götter, von denen ihre
Mythologie so viel Widersinniges und vielfach moralisch
Verwerfliches und ganz Unwürdiges erzählt. In diesem Kapitel
wird zunächst eine allgemeine Übersicht der Ungereimtheiten
der griechischen Götterlehre gegeben, während in den
nächstfolgenden Kapiteln die verschiedenen Götter und Göttinnen
einzeln nacheinander durchgenommen werden.

Kap. 9. Kronos, Zeus, Hephaistos.

Kap. 10. Hermes, Asklepios, Ares, Dionysos, Herakles.

Kap. 11. Apollon, Artemis, Aphrodite, Tammuz Adonis),
Rhea, Kore.

Kap. 12 handelt von den Ägyptern, die, „weil schlimmer
und unwissender als alle Völker, die es auf Erden giebt", noch
mehr als alle irrten, indem sie, nicht zufrieden mit ihren Mythen
von Isis, Osiris, Typhon und Horus, allerlei Tiere und Pflanzen
vergötterten und anbeteten.

Kap. 13. Rückblick auf die Ungereimtheit der Anbetung-
toter Götterbilder bei den Griechen, und die Verwerflichkeit
ihrer Göttermythen. Die griechischen Götter werden durch die
eigenen Gesetze der Griechen gerichtet ; denn mit eben diesen
Gesetzen kommen sie vielfach in Konflikt durch die schlimmsten
Verbrechen.

Kap. 14. Von den Juden. Mit der Anerkennung, dass die
Juden den rechten monotheistischen Gottesbegriff haben, und
mit der Anerkennung auch ihrer praktischen Moral verbindet
Aristides die Rüge, dass gleichwohl „auch sie von der genauen
Kenntnis abgeirrt" sind und dass sie in ihrer in Äusserlich-
keiten aufgehenden Gesetzesbeobachtung vielmehr den Engeln
dienen x).

Kap. 15. Von den Christen. Sie haben die Wahrheit
gefunden in Bezug auf den Glauben an den einen Gott. Von die-

l) Vergi. Gal. 3, 19 : ò vófioc âtavayslg dì dyyëlwv sv %siqì fieüitov.



— 286 --

sem wahren Gott haben sie aber auch die Gebote erhalten,
„die sie da halten in der Hoffnung und Erwartung der
künftigen Welt". Im folgenden schildert nun der Apologet mit

warmen Worten das sittliche Leben der Christen nach den

Geboten Gottes.

Kap. 16. Fortsetzung. Zur Bestätigung der Wahrheit des

von den Christen Gesagten wird der Kaiser auf „ihre Schriften"
hingewiesen. „Ich habe keinen Zweifel, dass [nur] wegen des

Gebetes der Christen die (bewohnte) Welt bestehen bleibt",
während alle andern Völker, getäuscht und andere täuschend,
in der Finsternis wandeln.

Kap. 17. Schluss. Aufforderung an die Heiden, von ihren

Verunglimpfungen des Christentums abzulassen, vielmehr der

Wahrheit sich zu nahen und sie anzunehmen, um dem Gerichte
des Messias zu entgehen.

Dies ist der Inhalt der Apologie des Aristides nach dem

syrischen Texte. Vergleichen wir damit den griechischen Text

in Barlaam und Josaphat, so ergiebt zunächst der erste
Augenschein, dass letzterer im Verhältnis zum erstem weit kürzer ist,

etwa im Verhältnis von 2 zu 3. Auch in Partien, wo beide

Texte Satz für Satz übereinstimmen, ist das Syrische in der

Regel weitläufiger, das Griechische kürzer, was freilich zum

Teil mit dem verschiedenen Charakter der Sprachen zusammenhängt,

der den Syrer zuweilen zu mehr umschreibender Wiedergabe

nötigt. Ausserdem stehen aber im syrischen Texte ganze

Sätze und selbst grössere Partien, die im griechischen Texte

fehlen; dies ist mehr oder weniger in jedem Kapitel der Fall.

Andrerseits enthält das Griechische auch einiges Wenige, was

im Syrischen fehlt. Endlich aber finden sich auch Differenzen

von tiefer eingreifender Bedeutung, selbst in Bezug
_

auf die

Anlage des Ganzen. Ich hebe hier in der folgenden Übersicht

über das Verhältnis der beiden Texte zu einander in den

einzelnen Kapiteln nur die wichtigeren Abweichungen hervor, die

der griechische Text (G) gegenüber dem syrischen (S) aufweis.

Kap. 1. Die Ausführung über die Eigenschaften Gottes wird m

G nur .mit ein paar Sätzen abgethan. — Kap. 2. Hier gie

G statt der Einteilung der Menschheit in vier Arten iysvrj) eine

solche in drei: Heiden (die Anbeter der bei euch sogenannten

Götter, oi Toov naçf vfüv Xeyofisvwv â-sdSv nQO(Jxvvrjnai), Juden Up '



— 287 —

Christen ; die erste dieser Klassen wird wieder in drei
Unterabteilungen zerlegt: Chaldäer, Griechen und Ägypter. Die in
S gegebenen Genealogieen fehlen. Diese Abweichung in der

Einteilung greift nun tiefer in die Anlage des Ganzen ein. —

Kap. 3. Was in S von der Religion der Barbaren, d. h. der

nichtgriechischen Polytheisten, gesagt ist, lässt G von den

Chaldäern gesagt sein. — Kap. 4 beginnt in G nach den

allgemeinen Sätzen die Betrachtung der „Elemente" mit dem

Himmel, wovon S nichts enthält. — In Kap. 5 hat G nur einige

Abweichungen im einzelnen, einige Sätze weniger. — In Kap. 6

bietet G noch einen besondern Absatz vom Mond (der in S nur
am Schluss erwähnt ist: „und gleicherart auch der Mond und
die Sterne"); derselbe ist ganz dem von der Sonne nachgebildet. —

Kap. 7 in G ziemlich abweichend dargestellt. — Kap. 8. Die

allgemeine Übersicht über die Ungereimtheiten der griechischen
Mythologie fehlt in G; dass der Verfasser von Barlaam und
Josaphat dieselbe aber ebenfalls in der von ihm ausgeschriebenen

Handschrift des Aristides fand, sehen wir daraus, dass

er ein Stück davon an einer frühern Stelle seines Romans
verwendete, Boissonade p. 49. — Kap. 9 u. 10 in G, abgesehen
von den gewöhnlichen Kürzungen, mit S ziemlich
übereinstimmend. — In Kap. 11 fehlen in G die Abschnitte über Rhea
und Köre. — Kap. 12 im ganzen entsprechend. — Kap. 13.
Der Rückblick auf die Ungereimtheiten der griechischen Religion

(S) geht bei G auf den Polytheismus (der 3 Klassen)
überhaupt. — Kap. 14 in G durchaus abweichend. Zuerst ist die
früher fehlende Genealogie der Juden (aus Kap. 2 S) hier
eingefügt. Dann wird statt der wohlwollenden Behandlung
derselben, die S bietet, im Gegenteil nur alles Schlimme von ihnen
ausgesagt: sie sind oft zum Götzendienste anderer Völker
abgefallen, haben die Propheten und Gerechten und zuletzt den
Sohn Gottes getötet, sind von der Wahrheit entfernt. — Kap. 16.
In G ist auch hier zunächst die früher fehlende Genealogie der
Christen und der Bericht über Christus nachgeholt. Von den
weiteren Ausführungen fehlt manches. — Kap. 1.6 u. 17. Diese
beiden Schlusskapitel sind in G nur durch ein paar kurze
Bemerkungen vertreten, wobei zugleich auf die Situation in Barlaam
und Josaphat Bezug genommen wird.

Das armenische Bruchstück entspricht seinem Umfange nach,
wie schon oben erwähnt, den beiden ersten Kapiteln des syri-



— 288 —

sehen Textes. Auch dieser Text zeigt wieder verschiedene
mehr oder weniger erhebliche Abweichungen von den beiden
andern ; bietet im einzelnen teils neue Differenzen, teils stimmt
er mit S zusammen gegen G, oder mit G gegen S. Im ganzen
aber zeigt er augenscheinlich eine nahe Verwandtschaft mit S, mit
dem er in den charakteristischen Eigentümlichkeiten gegen G

übereinstimmt (besonders in der Einteilung der Menschen in 4

Arten; von dem Satze am Schluss von Kap. 2 habe ich oben

gesprochen). Andrerseits zeigen die Übereinstimmungen in Einzelheiten

mit G, dass die armenische Übersetzung nicht aus der

syrischen stammt, sondern neben dieser als selbständige
Übersetzung aus dem Griechischen steht, nach einer griechischen
Vorlage gemacht, die mit der von S nahe verwandt gewesen
sein muss, mit welcher der armenische Übersetzer aber immerhin

freier verfahren zu sein scheint. Jedenfalls ist es sehr zu

bedauern, dass wir nicht auch diesen Text vollständig haben.

Bei dieser Verschiedenheit der Textüberlieferung ergeben
sich nun die Fragen : welcher von den drei Texten, resp. von

den zweien, der syrische oder der griechische, bietet die
Apologie des Aristides in ursprünglicherer Gestalt? haben wir in

einer der Recensionen wirklich noch den ursprünglichen
Aristides, oder in allen nur mehr oder weniger von demselben

abweichende Bearbeitungen und ist es im letztern Falle noch

möglich, gleichwohl auf Grund des vorliegenden Materials den

ursprünglichen Text zu rekonstruieren Diese Fragen haben
bisher die verschiedensten Beantwortungen gefunden ; jeder
überhaupt mögliche Standpunkt fand seine Verteidiger. Ich gebe

zunächst eine Übersicht über das, was von den verschiedenen

bisherigen Bearbeitern dieses Gegenstandes für denselben
geleistet worden ist.

J. A. Robinson, der Wiederentdecker des griechischen Textes,

giebt diesem den Vorzug *). Er giebt allerdings zu, dass sich

für den Verfasser von Barlaam und Josaphat bei der Einfügung

der Apologie einige Modifikationen als nötig herausgestellt haben,

aber „überraschend wenige" und leicht erkennbare: die

Bezugnahme auf den Königssohn am Schlüsse ; die Vertauschung der

Einteilung der Menschheit in 4 Klassen, die an einem (in _der

im Roman gegebenen Situation vorausgesetzten) indischen rio

l) Texts and Studies I, 1. p. 70—80.



— 289 —

nicht passend war, mit der Dreiteilung; die Weglassung der

Bezugnahme auf die zur Zeit des Aristides von den Heiden

gegen die Christen gerichteten sittlichen Anschuldigungen in
den letzten Kapiteln, die in der spätem Zeit der Abfassung
dieses Romans auch nicht mehr passte; endlich erkennt er
auch an, dass da und dort Spuren von Kürzung vorliegen,
besonders die Schilderung der Christen am Schluss beträchtlich
gekürzt sei. Wo in den ersten Kapiteln die beiden Übersetzungen

übereinstimmend einen längeren Text bieten als das

Griechische, sei dieses ebenfalls für verkürzt anzusehen. Im
übrigen aber sei im Griechischen nicht nur „the substance of
the Apology for the most part faithfully preserved" (p. 70),

sondern auch der Wortlaut in der Regel am echtesten, die

wirklichen Worte des Aristides bietend, während die
Abweichungen des Syrischen und die in ihm allein vorhandenen Stellen
als Überarbeitungen und Zusätze dieser Übersetzung anzusehen

seien, wo sich im einzelnen nicht gewichtige Gründe beibringen
lassen, weshalb der Verfasser von Barlaam und Josaphat
gekürzt haben sollte.

A. Harnack adoptierte in seiner eingehenden Besprechung
der Texts and Studies1) die Ansicht von Robinson. „Kein Zweifel
kann bestehen, dass der Legendenschreiber die Apologie des
Aristides wesentlich unverändert — wenn auch in Einzelheiten
zeitgemäss verkürzt, hie und da auch erweitert — und wesentlich

vollständig in seine Erzählung aufgenommen hat. Dank
der glänzenden Entdeckung Robinsons haben wir also den
Originaltext für die Substanz der Schrift des Aristides erhalten."
Gleichwohl giebt Harnack zu, dass der griechische Text in
gewissem Sinne auch eine Bearbeitung sei, und dass Robinson,
der nur so wenige darin vorgenommene Modifikationen des
Originaltextes annehme, „etwas zu günstig" über ihn urteile.
Aber jedenfalls seien die syrische wie die armenische
Übersetzung weit willkürlichere Bearbeitungen. A sei „der schlimmste
Zeuge, S etwas besser, aber A wenig übertreffend, G der
zuverlässigste". „Auf G ist die Recension des Textes zu gründen.

Doch bietet G keineswegs eine genügende Sicherheit." (In
der „Gesch. d. altchristl. Litt." S. 97 fasst er seine Ansicht über

l) Theologische Litteraturzeitung 1891, Nr. 12 u. 13, Sp. 301—309, 325—329.
Vergi, jetzt auch dessen „Geschichte der altchristl. Litteratur", I (1893), S. 96 ff.



— 290 —

das Verhältnis der verschiedenen Texte zu einander präciser
zusammen: „Eine Vergleichung der drei Zeugen ergiebt m.E.,
dass der Syrer und Armenier aus einer (griechischen)
Überarbeitung geflossen sind, die den Originaltext teils erweitert,
teils umgestaltet hat, und zwar entfernt sich der Armenier
noch mehr vom Originale als der Syrer, indem sie beide, wie
mir scheint, ein bereits entstelltes Original noch mehr entstellt
haben. Der Grieche ist der treuere Zeuge ; aber der Verfasser
der Legende „Barlaam und Joasaph" hat doch einige
Verkürzungen vorgenommen, wie sie ihm für seine Zwecke passend

schienen, und auch einige Zusätze gemacht.") Für den Anfang,
soweit auch der armenische Text vorhanden ist, giebt Harnack
Litt.-Zt. Sp. 306 f. einen Rekonstruktionsversuch des Textes,

soweit er übereinstimmend bezeugt ist. Für die Herstellung
der ganzen Schrift in ihrem weitern Verlaufe stellt er sodann

nach seinen Voraussetzungen als textkritischen Kanon auf

(Sp. 307) : „Wo G und S zusammenstimmen, ist in der Regel

die Zuverlässigkeit der Tradition anzuerkennen; wo sie

differieren, ist G der Vorzug zu geben, falls nicht die Veränderung
aus dem speciellen Zweck des Legendendichters abgeleitet
werden kann; wo S mehr bietet als G, besteht das Präjudiz,
dass S hinzugefügt hat, mit Ausnahme der Fälle, in welchen

der Inhalt der alten Apologie dem Legendenschreiber des 7.

Jahrhunderts zu archaistisch und deshalb uninteressant gewesen

ist (besonders in c. 15). Ein zuverlässiger Text der Apologie

kann in vielen Fällen noch nicht hergestellt werden."

J. Réville sieht alle drei Texte für unzuverlässig und in

gewissem Sinne fragmentarisch an, immerhin aber den griechischen

für den relativ besten : „Je crois que nous ne saurions

prétendre posséder encore l'Apologie complète ni pour la forme,

ni pour le fond. Aucune des sources actuellement accessibles

ne fournit donc un tout complet, mais c'est la recension grecque

qui se tient le mieux."
Auch die Dissertation von M.Picard2) legt dem griechischen

Texte „une importance supérieure à celle d'A et S" bei.

i_) Anzeige der Texts and Studies, in der Revue de l'histoire des religion

T. 24, 1891, p. 244—251.
teg.

2) LApologie d'Aristide. Thèse présentée à la Faculté de théologie pro^
tante de Paris par Maurice Picard. Paris 1892. (Mit franz. Übersetzung

griech. Textes.)



— 291 —

Der extremste Vertreter dieser Ansicht, die dem griechischen
Texte den Vorzug giebt, ist W. C. van Manen x). Er spricht
sich unbedingt für diesen Text aus, in viel weitergehendem
Masse als Harnack. (S. 15:) Es sei zwar nicht geradezu
unmöglich, class im ersten und den drei letzten Kapiteln einige
Worte fehlen, die wir noch im Syrischen (und für den Anfang
im Armenischen) haben; aber es liege kein Grund vor, mit
Harnack in gewissen Punkten eine beabsichtigte und ziemlich
umfangreiche Kürzung des aufgenommenen Textes durch den
Verfasser des Romans anzunehmen. Damit sei nicht gesagt,
dass der griechische Text ohne Fehler sei, die aus den
Übersetzungen ihre Verbesserung finden können.

Einen extrem entgegengesetzten Standpunkt macht gegen
Robinson Th. Zahn geltend2): „Ein Übersetzer, der als solcher
die Pflicht, sein Original treu wiederzugeben, empfindet, ist
a priori ein besserer Zeuge, als ein Romanschreiber, der, statt
selbst eine apologetische Rede vor einem heidnischen König
zu erfinden, eine alte Apologie hierfür zustutzt, natürlich ohne
damit irgend welche Verpflichtung in Bezug auf Genauigkeit
und Vollständigkeit zu übernehmen." Die Übersetzungen A
and S „zeugen in allem Wesentlichen wie ein Mann für eine
m G nicht wieder zu erkennende Textüberlieferung". Abgesehen

von Kleinigkeiten „erweist sich S als ein nicht immer
geschickter, aber seiner Absicht nach treuer Übersetzer".
Robinson hebt doch selbst hervor, dass der Verfasser von
Barlaam und Josaphat in gewissen Punkten nach seinen

ecken Seandert habe; „wo wäre denn die Grenze, über
welche hinaus eine analoge Erklärung der sachlichen
Abweichungen versagt wäre? Zuletzt bliebe immer noch die
ausreichende Erklärung, dass G die Rede für seinen Zweck zu
lang fand und deshalb kürzte". Gerade die Einteilung der
ilensehheit nach ihrer Religion in vier Gruppen ist ein „origineller

Gedanke", den G, da er für seinen Zweck nicht passte,
willkürlich in die landläufige Dreiteilung verwandelte, mit
welcher Änderung die meisten andern Abweichungen zusam-
geahängen. „Fast alles, was der Schrift Lebensfarbe und ge-

*) W- °- van Manen, De pleitrede van Aristides. Theologisch Tijdschrift
1893, S. 1—56. (Mit holländischer Übersetzung des griech. Textes.)

Th. Zahn, Die Apologie des Aristides. (Besprechung der Ausgabe in den
lexts and Studies.) Theologisches Litteraturblatt 1892, Nr. 1, Sp. 1—6.

Revue intera, de Théologie. Heft 6, 1894. 20



— 292 —

schichtliche Bedeutung giebt, ist in G elend verwischt." In S

ist „das alte Werk wesentlich unversehrt erhalten, dessen
disjecta membra man aus G nur sehr unvollständig zusammenlesen

kann". „Nur bei sorgfältiger und vollständiger Verglei-
chung von S und A kann G zur Rekonstruktion des Textes
verwendet werden."

In eingehender Untersuchung trat R. Seeberg, zuerst 1891,1)

gleichfalls für den hohem Wert des syrischen Textes ein, ohne
deshalb den Wert von G für die Herstellung des ursprünglichen

Wortlauts im einzelnen gering anzuschlagen. Wir
„besitzen jetzt zweifellos den alten Aristides" ; aber „wiewohl
Wir wahrscheinlich jedes Wort besitzen, welches Aristides
geschrieben, so wissen wir doch nicht genau, was er gesagt, und

vor allem nicht, wie er es gesagt". (S. 936.) Die Vergieichung*
der Texte zeigt, dass „weder S noch G frei von Merkmalen
einer Überarbeitung" sind. „Dieses schliesst nicht aus, dass G

den Wortlaut des Aristides auf weiten Strecken sehr treu
bewahrt hat;" während es ebenso unzweifelhaft ist, dass er
„gemäss dem Charakter seiner Aufgabe sich nicht gescheut hat,
die Rede zu „bearbeiten"." (S. 940 f.) Dies sei sicher der Fall
in der Abkürzung der Schlusskapitel, in der ganz veränderten
Darstellung des Judentums, in manchen Kürzungen in der
Besprechung der griechischen Götter ; die Beispiele könnten noch

„erheblich vermehrt werden". (S. 941 f.) Kurz, G ist allerdings
eine Bearbeitung, und zwar eine meist abkürzende, doch auch

mit einigen Zusätzen (943) ; andrerseits biete es aber doch,

„trotz der Abzüge und Zusätze, auch einen ursprünglicheren
Text als S" (944). S mache öfter ausführende Zusätze (weise

auch einzelne Kürzungen auf); es überliefere aber auch (am

Anfang zum Teil mit A zusammen) manches inhaltlich Echte,

was bei G fehle. Aus der Untersuchung über die verschiedene

Einteilung der Menschen gewinnt Seeberg das Resultat, dass

hier, also überhaupt bezüglich der Anlage des Ganzen, S mit A

die ursprüngliche Anordnung des Aristides bewahrt, dagegen

der Verfasser von Barlaam und Josaphat willkürlich geänder

habe. (S. 949 ff.) Die Hauptresultate seiner ganzen
Untersuchung fasst er nun folgendermassen zusammen (S. 957)-

„1. S A haben, trotz mannigfacher Zusätze und Erweiterungen,

») M. Seeberg, Die Apologie des Aristides. Neue Kirchliche Zeitschrift,-

Jahrg. II, 1891, S. 935—966.



— 293 —

den ursprünglichen Zusammenhang der Apologie treu bewahrt.
2. Es giebt keinen Grund, von einer S A zu Grunde liegenden
alten Bearbeitung der Apologie zu reden [d. h. es liegt ihnen
der echte Originaltext zu Grunde, den sie nur zuweilen in etwas
freier Weise in der Wiedergabe des Einzelnen behandelt haben].
3. G oder der Verfasser der Vita Bari, hat die Apologie ebenfalls

bearbeitet, besonders auch den ursprünglichen Zusammenhang

planmässig verändert. 4. Eine Rekonstruktion der Rede
des Aristides hat zwar a) hinsichtlich des Wortlautes besonders
auf G zu achten, aber b) ein Gedanke ist auch dann als Eigentum

des Aristides erwiesen, wenn S und A, die beide als
selbständige Zeugen zu gelten haben, ihn bieten." Dem schliesst
sich noch ein auf diese Gesichtspunkte gegründeter Rekonstruktionsversuch

zweier Abschnitte an. (S. 958—962.) — Diese seine
Auffassung der Sache hat Seeberg neuerdings in einer neuen
umfangreicheren Arbeit ausgeführt1) und eine Rekonstruktion
des Textes unter Zugrundelegung der syrischen Übersetzung
gegeben. Hier tritt er, nach neuer gründlicher Prüfung und
Vergleichung der Texte, noch viel entschiedener für den höheren
Wert des syrischen Textes ein, auch im einzelnen.

Ferner trat A. Plilgenfeld mit Entschiedenheit für den
syrischen Text ein2). „Dass das Griechische im allgemeinen den
Vorzug haben sollte vor dem Syrischen, ist eine von Harnack
geoilligte Behauptung, welche mir sehr bedenklich erscheint."
Das Syrische habe in der Vierteilung das Richtige bewahrt,
„im einzelnen ist das Griechische wohl mitunter ursprünglicher
als das Syrische (und das Armenische). Man hat auch in dem

nechischen bei allen Änderungen und Kürzungen immer noch
ie wundläge des ursprünglichen Wortlautes. Aber die ganze
nlage ist, wie der armenisch erhaltene Anfang bestätigt, in

^eni^Syrischen treuer erhalten.«
Die Apologie des Aristides, untersucht und wiederhergestellt von Beinhold

ee erg.
^

ln <jen „Forschungen zur Geschichte des neutestamentlichen Kanons und

U a
h'ohlichen Litteratur", herausgegeben von Th. Zahn. V. Teil. 1893. S. 159

^s 414. Dazu dessen kleinere Schrift: Der Apologet Aristides. Erlangen und
eipzig 1894. — S. meine Besprechung dieser wertvollen Schriften im vorausgehenden

Heft unserer Zeitschrift, S. 161—167.
-) In seiner Anzeige der Texts and Studies. Zeitschrift für wissenschaftliche

Geologie 1892, S. 244-246. - Vergi, auch JE. Egli in seinem später in andern
zusammenhange anzufahrenden Aufsatze, Zeitschrift f. wiss. Theol., Jahrg. 36, I,
1893, S. 99—103.



— 294 —

Al. Chiappelli spricht sich in ähnlichem Sinne aus1): Die
Texte seien zwar beide Überarbeitungen; „il greco è un testo

generalmente abbreviato, il siriaco sembra piuttosto ampliato".
Im übrigen stimmt er Hilgenfeld bei, dass der syrische Text die
ältere Gestalt repräsentiere.

Weiter ist unter den Vertretern dieser Ansicht noch L. Temine

zu nennen2). Der griechische Text erhebe ja „nicht im mindesten
den Anspruch, die Apologie des Aristides wiederzugeben". Iii
Einzelheiten sei derselbe allerdings von Wert und in einzelnen
Fällen im Wortlaut treuer, als die beiden Übersetzungen, die

ihre Vorlage frei behandelt haben; „aber die Zuhülfenahme
des griechischen Textes kann immer nur eine sekundäre sein".

Auch F. X. Funk hat sich kürzlich in seiner Recension der

Schrift von Seeberg für diese Ansicht ausgesprochen3).
Eine Art von vermittelnder Stellung nimmt E. Hennecke

ein4). Er stimmt mit Seeberg dahin überein, dass die Einteilung
der Menschheit, also die Gesamtanlage, im Syrischen die

ursprüngliche sei. (S. 63 ff.) Andrerseits giebt er zu, „dass G ein

Interesse hatte, zu kürzen und zusammenzuziehen, wo die ihm

vorliegende Schrift Ausführungen bot, die seinem Charakter
nicht angemessen waren". (S. 57.) Daneben hält er aber fest,

„dass B J [der Verfasser von Barlaam und Josaphat], wo
sachliche Erwägungen ihn nicht beeinflussten, keine zureichenden
Gründe hatte, an dem Wortlaute zu ändern, dass er diesen

vielmehr treuer bewahrt haben wird, als irgend eine andere

Recension". (S. 58.) Das Syrische dürfe zwar nicht gerade mit

Harnack als eine Bearbeitung bezeichnet werden, sei aber im

einzelnen doch nicht selten unzuverlässig und deshalb mit

Vorsicht zu gebrauchen. (S. 60.) Im einzelnen spricht er bei

S von „Missverständnissen der gröbsten Art, resp. den
willkürlichsten Abweichungen gegenüber dem griechischen Texte ¦

(S. 90.) Die Abhandlung enthält sodann ferner Untersuchungen
über das Verhältnis der Texte im einzelnen, als deren Resultat

}j Al. Chiappelli, La più antica apologia del Cristianesimo recentemente

scoperta. Nuova Antologia di scienze, lettere ed arti, voi. 121, 1892, p- 483—

a) L. Lemme, Die Apologie des Aristides. Neue Jahrbücher für deutsche

Theologie, II, 1893, S. 303—340.

8) Theol. Quartalschrift 1894, 1. Heft, S. 169 f.

4) E. Hermecke, Zur Frage nach der ursprünglichen Textgestalt der Ansti e

Apologie. Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, Jahrg. 36, II, S. 42—



— 295 —

ausgesprochen wird: „1) dass G in der Regel den Wortlaut am
treusten bewahrt hat, was Kürzungen und Zusätze, auch im
einzelnen, jedoch nicht ausschliesst ; 2) dass S in der Anordnung
des Ganzen den Vorzug verdient, was wiederum nicht
ausschliesst, dass S auch in den ursprünglichen Konnex einer
grösseren Partie selbstthätig eingegriffen haben kann". (S. 96.)

— Dieser Abhandlung liess Hennecke eine nach diesen Grundsätzen

gearbeitete Rekonstruktion des Textes folgen1).
Ich habe im Bisherigen die Vertreter der verschiedensten

Ansichten unparteiisch nacheinander zu Worte kommen lassen,
um unsern Lesern einen objektiven Überblick zu geben über
alles, was für und gegen die verschiedenen möglichen
Betrachtungsweisen bisher vorgebracht worden ist. Ich komme
nun zur Darlegung meiner eigenen Ansicht und der dabei für
mich, wie schon für andere, bestimmenden Gründe. Die
vergleichende Betrachtung der parallelen Texte hat auch mich zu
der Ansicht geführt, dass im ganzen ohne Zweifel der syrische
Text die echtere Gestalt der Apologie darstellt. Dafür sprechen
folgende Gründe : Der syrische Text führt sich doch ausdrücklich

als die Apologie des Aristides ein, giebt sich also als eine
wirkliche Übersetzung derselben. Der Verfasser des Barlaam-
Romanes dagegen deutet bei seiner Aneignung fremden
litterarischen Eigentums mit keinem Worte an, dass diese eingefügte
Rede nicht ihm selbst, sondern einem altern Schriftsteller
angehöre, so dass ihn nichts hindern konnte, an diesem Texte,
wo er ihm nicht ganz passen mochte, nach Gutdünken zu
ändern. Dass er dies wirklich wenigstens in einzelnen Punkten
gethan habe, ist an verschiedenen Stellen ganz augenscheinlich.

Andrerseits zeugt auch der armenische Text für den
syrischen; ihre gegenseitige Unabhängigkeit und beiderseitiges
selbständiges Zurückgehen auf eine griechische Vorlage lässt
sich nicht in Abrede stellen. Dass diese letztere nicht der
echte Aristides, sondern schon eine Bearbeitung desselben
gewesen sei, dass es also schon im Griechischen zwei verschiedene
Recensionen der Schrift gegeben habe, den ursprünglichen Text
und eine Überarbeitung, diese Annahme ist ein Notbehelf, der

_>) Die Apologie des Aristides. Recension und Rekonstruktion des Textes
von E.Hennecke. Texte und Untersuchungen, herausgegeben von Gebhardt undHarnack IV, 3. Leipzig 1893. - S. die Besprechung im vorausgehenden Heft,ö. lo7 i.



— 296 —

wohl von einigen behauptet, aber bis jetzt nicht bewiesen
worden ist. Hatte aber der echte Aristides-Text die Anlage,
die jetzt von S und A bezeugt wird, so ist demnach G, der

griechische Text im Barlaam-Roman, in Bezug auf seine
abweichende Anlage eine Bearbeitung. Die Einteilung der Menschheit

in vier Teile, Barbaren und Griechen, Juden und Christen,
wie sie von S und A bezeugt ist und welche die Grundlage
der Anordnung des Ganzen bildet, trägt durchaus den Charakter
der Ursprünglichkeit und hat gerade vom Standpunkte eines

griechischen, athenischen Philosophen durchaus nichts Befremdliches

; dagegen ist es leicht begreiflich, wie der Bearbeiter von
G dazu kommen konnte, dafür die landläufige Dreiteilung
einzusetzen. Auch die aus dem Zusammenhange der Betrachtung
der Religionen geltend gemachten Einwände sind nicht stichhaltig.
Näher auf die Sache einzugehen, erlaubt mir der Raum nicht

mehr, auch ist es für jetzt durchaus überflüssig, nachdem sie

namentlich durch Seeberg allseitige Beleuchtung gefunden hat.

Dass im übrigen, was das Einzelne betrifft, im Griechischen
vielfach ganze Sätze und kleinere oder grössere Stücke im
unverfälschten Wortlaut vorliegen, zeigt die stellenweise wörtliche
Übereinstimmung mit den Übersetzungen. Dass aber G auch,

abgesehen von den sachlichen Änderungen, vielfach gekürzt
und weggelassen hat, kann mit Grund auch nicht geleugnet
werden. Andrerseits wird man auch zugeben müssen, dass S

da und dort kleine erweiternde Zusätze gemacht hat ; aber die

Gewaltmassregel, alles verwerfen zu wollen, was S über G

hinaus enthält, entbehrt jeder Berechtigung. Im einzelnen

wird es auf Grund des jetzt vorliegenden Materials, wenn nicht

etwa künftig noch neue weitere Texte entdeckt werden sollten,

kaum jemals möglich sein, mit Sicherheit für jeden Satz oder

Abschnitt die echte wörtliche Fassung nachzuweisen. Im ganzen

scheint mir das von Seeberg beobachtete Verfahren das richtige

zu sein, wobei aber doch die Auffassung mancher Stellen

noch ungewiss bleibt.
Eine andere Frage von Wichtigkeit, von der ich bis jetzt

nicht gesprochen habe, nimmt ihren Ausgangspunkt von dei

Überschrift des syrischen Textes ; sie betrifft die Datierung der

Apologie. Die Überschrift lautet in S (nach der Übersetzung

von Schönfelder): „[Weiters] Apologie, welche gemacht hat

Aristides der Philosoph vor Hadrianus dem König für die Gottes-

j



— 297 —

furcht Religion): dem allgebietenden navtoxodxwQ)1)
Caesar Titus Hadrianus Antoninus dem Anzubetenden
(Angebeteten), Gnädigen (clemens, pius, misericors), von Marcianus
Aristides, Philosophen der Athener. " Im Armenischen lautet sie :

„An den Imperator Adrianus Caesar : von dem Philosophen
Aristides aus Athen." Letztere Angabe harmonierte mit der von
Eusebius zuerst bezeugten Tradition des Altertums. In S ist
dagegen nun auf einmal von Antoninus Pius die Rede. Die
Frage ist, soll diese neue, nur auf einem einzigen Zeugen
ruhende Angabe als richtig angenommen oder abgelehnt werden?
Dafür spricht eigentlich nur, dass wir doch nicht ohne weiteres
annehmen dürfen, der Syrer habe die Überschrift absichtlich
gefälscht. Dagegen spricht einmal, dass der armenische Text
nur die hier ebenfalls vorausgehende, der Tradition entsprechende
Überschrift hat. Dann hat dit, Art, wie Harris und Harnack
die Entstehung der Tradition von der Überreichung an Hadrian,
trotz der abweichenden Angabe im Buche selbst, plausibel zu
machen suchen, keine grosse Wahrscheinlichkeit für sich. Auch
Seebergs Ausführung zur Begründung dieses Standpunktes hat
mich nicht überzeugen können. Zur Zeit des Eusebius und auch
des Hieronymus war doch die Apologie noch bekannt und in
vieler Händen, so dass das Richtige noch leicht konstatiert
werden konnte ; und dass Eusebius, wenn er den vollen Namen
Titus [Aelius] Hadrianus Antoninus Pius las, davon in der Eile
nur den Namen Hadrianus behalten habe, klingt gerade auch
nicht sehr wahrscheinlich. Dazu ist diese ganze Überschrift,
so wie sie im syrischen Original steht, nicht ganz in Ordnung,
sondern enthält einige Fehler. Die Ansichten gehen nun auch
hierüber sehr auseinander. Die in der svrischen Überschrift
gegebene Angabe, dass die Apologie an Antoninus Pius
gerichtet sei, nehmen unbedingt an: Harris, Harnack, Zahn,
Hennecke, Egli, Seeberg, de Rossi. Bezüglich eines genauerenZeitansatzes konnte jedoch unter den Anhängern dieser
Ansicht bis jetzt keine Einigung erzielt werden. Zahn hält es fürdas Geratenste, die ganze Regierungszeit des Antoninus offen
zu lassen2): „Wir müssen uns damit zufrieden geben, dass
Aristides seine Schrift zwischen Juli 138 und März 161 in das

') Statt avTOXQazwQ, imperator.
2) Theolog. Litteraturblatt 1892, Sp. 6. Auch Giov. Batt. de Bossi, Ballettinodi archeologi cristiana, 1891, N. 1, p. 30 s., giebt keinen genauem Zeitansatz



— 298 —

kaiserliche Kabinett, Abteilung für Bittschriften, abgeliefert
hat." Andere versuchten die Zeit näher zu bestimmen. Harris
und Harnack setzen sie in die ersten Jahre dieses Kaisers.
EgliJ) findet ihre Gründe dafür nicht überzeugend ; man werde
wohl thun, „ihre Zeit einstweilen noch nicht genauer zu
bestimmen, als es von ihr selbst geschehen ist: 138—160, unter
Antoninus Pius". Doch möchte er speciell das Jahr 154 offen

halten, in welches eine Orientreise des Antoninus falle ; er fügt
aber bei : „Zu einem Beweise reichen die Hülfsmittel nicht aus."

Seeberg legt das gebührende Gewicht auf die hohe Altertümlichkeit

der Schrift, die doch einen möglichst frühen Zeitansatz
notwendig mache; in seiner zweiten Abhandlung sucht er die

Verlegung in die ersten Jahre des Antoninus Pius eingehender
zu begründen. — Gegen die Annahme dieser zweiten syrischen
Überschrift legte zuerst Hügenfeld2) entschiedenen Widerspruch
ein. Die Namen des Antoninus Pius seien zu dem des Hadrian
nur durch Ungeschick und Missverständnis eines Abschreibers
in den Text gekommen. „Auf keinen Fall berechtigt uns diese

verworrene Zuschrift, die wohlbezeugte, selbst im Syrischen
noch zu Grunde liegende Widmung an Kaiser Hadrianus
auszuschliessen." Ihm stimmten Chiappelli und Picard bei. Desgleichen

verwarft van Manen die zweite syrische Überschrift sehr

entschieden. — Réville enthält sich einer Entscheidung3): „Sans
doute il (M. Harris) a très fortement ébranlé l'opinion
traditionnelle, fondée sur le témoignage d'Eusèbe, mais il ne me

semble pas avoir réussi à substituer définitivement Antonin le
Pieux ä l'empereur Hadrien." Auch Raabe und Ehrhard*) lassen

die Frage offen. — Ich muss mich bezüglich dieser Frage
vorläufig auch mit einem „non liquet" begnügen.

Über die litterarischen Beziehungen der Apologie zu der
andern christlichen Litteratur aus der ersten Hälfte des 2. Jahr-

') E. Egli, über die Zeit der Apologie des Aristides. Zeitschrift für
wissenschaftliche Theologie, Jahrgang 36, I, 1892/93, S. 99—103.

2) Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie 35, 1892, S. 244—246; und

Jahrgang 36, I, 1892/93, S. 103—105. Der zweite Artikel ist als Nachtrag zu dem

oben erwähnten Artikel von Egli gegeben und hält auch gegen diesen (und Seeberg)

seine frühere Ansicht mit Entschiedenheit fest.

3) Revue de l'hist. des religions, T. 24, p. 251.

4) Die Besprechung der Texts and Studies von A. Ehrhard im litterarischen

Handweiser war mir für jetzt nicht zugänglich.



— 299 —

hunderts hat nach den Vorarbeiten seiner Vorgänger besonders
Seeberg eingehend gehandelt. (Näheres s. in meiner Besprechung
von dessen Schriften.)

Der Wert der neu entdeckten Apologie wird jetzt, nachdem
man bei der ersten Ankündigung von Harris' Entdeckung
übergrosse Erwartungen gehegt hatte, von manchen etwas
geringschätzig herabgesetzt. Die Schrift habe eigentlich gar keinen
Wert, da man für Dogmengeschichte und Geschichte des
Kanons nichts Neues daraus lerne. Sie lässt sich allerdings nicht
mit der Didache, auch nicht mit Justinus Martyr gleichstellen ;

aber das hätte man eben auch von dieser altern Apologie nicht
erwarten sollen. Einerseits ist sie eben eine Verteidigungsschrift
an den heidnischen Kaiser, nicht eine Unterweisungsschrift für
Christen, also nicht mit dem Massstabe der Didache zu messen.
Und als Apologet legte Aristides das Hauptgewicht auf die
Schilderung des christlichen Lebens; bezüglich der Lehre
begnügte er sich, die Hauptpunkte des kirchlichen Glaubens an
Christus hervorzuheben und daneben die Übereinstimmung des
reinen Gottesbegriffes der Christen mit den Forderungen der
Philosophie zu betonen, im Gegensatze zu der Thorheit des
Heidentums. Zu eingehenderen dogmatischen Erörterungen dem
Kaiser gegenüber hatte er keine Veranlassung ; denn in dieser
frühen Zeit hielten sich die Angriffe der Heiden, gegen die man
sich verantworten musste, selber nur erst in roher Allgemeinheit.

Der historische Wert dieser Apologie liegt eben darin,
dass wir m ihr nun die älteste, primitivste Art von christlichen
Verteidigungsschriften kennen gelernt haben. Sie repräsentierttur uns nun für die Geschichte der Apologetik eine Vorstufeder Apologien Justins; und als solche ist sie uns allerdingsein ehrwürdiges Denkmal des christlichen Altertums.

Dr. Friedrich Lauchert,
Lie. theol.


	Über die Apologie des Aristides

