
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 6

Artikel: La théologie de Guettée

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


262

LA THÉOLOGIE DE GUETTÉE.

Recueillir tous les passages théologiques des œuvres de

Guettée, les classer, en faire un exposé systématique, serait
un trop long travail. Il suffit d'ailleurs d'indiquer quelques points,
les principaux, pour bien établir quel fut son point de vue

général et quelles furent ses tendances.
1. Avant tout, Guettée ne fut pas un homme à théories.

Positif par esprit et par caractère, il était essentiellement
l'homme des faits, l'historien qui constate et qui raconte. S'il

a d'ordinaire tiré les conséquences des faits, il ne les a jamais
exposées systématiquement. Ce n'est guère que dans ses
Souvenirs (1889) qu'il a indiqué très brièvement ce qu'on pourrait
appeler la quintessence de sa doctrine ; et cette indication tient

en quelques lignes (p. 366—367).
Il était la sincérité même. Ceux qui ont étudié son Histoire

de l'Eglise ont certainement remarqué une petite note sur

Cassien (T. IV, p. 413), ainsi conçue: «Dans cette conférence,
Cassien excuse certains mensonges, quand ils sont faits pour
de bons motifs. Cette doctrine n'est pas exacte, et le mensonge

est défendu toujours et en toute circonstance. » Guettée se peint
dans ces quelques lignes. Dès qu'il a aperçu les erreurs sur

lesquelles la papauté et l'Eglise de Rome sont fondées,
immédiatement ils les a attaquées, et avec quelle énergie! H ne

lui a pas fallu moins de courage pour affirmer la catholicité

et l'orthodoxie des Eglises orientales et en particulier de l'Eglise
de Russie, sous les feux croisés des jésuites d'abord, qui s

efforçaient de faire passer le tsar pour le pape de l'Eglise orthodoxe

et de discréditer celle-ci comme une Eglise politique et

servile, puis des protestants adversaires des Eglises nationales,

qui faisaient chorus sur ce point aux jésuites, enfin des posi-



— 263 —

tivistes irréligieux, russes et autres, qui condamnaient toutes
les Eglises chrétiennes comme telles en bloc, et qui, a priori,
ne pouvaient avoir que du dédain pour quiconque se prononçait
en faveur du christianisme et d'une Eglise quelconque. La
Russie était alors inconnue et surtout calomniée, et son Eglise
tenue pour ignorante et misérable. Guettée, en plein Paris,
arborant son drapeau, sous les yeux mêmes de Veuillot et de

M. de Pressensé, faisait preuve d'une intrépidité rare. En
étudiant Rome à fond, il avait vu que la vérité n'était pas du
côté de l'Occident papiste, mais du côte de l'Orient antipapiste,
et il osa le dire à l'Occident papiste sans trembler.

Mais comme on aime mieux s'entendre louer et flatter que
s'entendre critiquer, beaucoup d'Occidentaux, dans toutes les

Eglises, le prirent en haine: les uns l'attaquèrent, les autres
préférèrent faire le silence autour de lui. Il n'en continua pas
moins ses travaux et ses publications.

Les orthodoxes orientaux, auxquels il a donné tant de

gages d'estime et de dévouement, ne sauraient lui en vouloir
d'avoir gardé son indépendance vis-à-vis d'eux et d'avoir
même signalé quelques-uns de leurs défauts. Des défauts, qui
n'en a pas? C'est ainsi qu'il a trouvé que leurs ouvrages de

théologie et d'histoire ecclésiastique laissent à désirer *).

L'admiration qu'avaient pour lui, pour sa science, pour sa foi, tous
les Russes qui le connaissaient, notamment l'archiprêtre Joseph
Wassilieff, prouve que leur esprit et leurs sentiments religieux
n'étaient pas moins larges que les siens.

2. Le bon sens fut une de ses principales qualités. Aussi
sa théologie fut-elle, avant tout, rationnelle. Tout en étant
profondément religieux et en plaçant la piété très haut, il fut un
rationnel et un intellectualiste. Jamais il n'aurait pu se
dispenser d'avoir raison, du moins dans sa conscience. Ardent
lui-même, s'il a été quelquefois trop favorable aux ardents, aux
emportés, aux violents, il n'a cependant jamais émis un principe

qui manquât de mesure et qui violât les droits de la raison
et de la science. Lorsqu'il attaquait tel savant, tel philosophe,

l) Parlant des «Monuments de la tradition», il a dit [Union chrétienne, mars
1882, p. 105): «Nous devons avouer que jusqu'à nos jours les orthodoxes n'ont pas
assez fouillé cette mine. Les ouvrages publiés par eux n'ont pas de valeur scientifique,
sans en excepter celui du docte Contogoni, qui n'est qu'un pâle résumé d'un ouvrage
occidental. »



— 264 —

loin d'en vouloir à la science même et à la philosophie même,
il défendait précisément celles-ci, qu'il croyait compromises et
faussées par ceux-là.

Rationnel contre les rationalistes antichrétiens, il fut
l'ennemi de la superstition plus encore que de l'incrédulité. « Il
faut, disait-il, chaque fois que l'on se trouve en face d'un fait
extraordinaire, ne pas se hâter de crier au miracle ; on ne le

déclarera pas facilement surnaturel, si l'on veut bien
l'envisager froidement et avec prudence. On a trop oublié cette

règle dans l'Eglise romaine : de tout temps on y a montré une
extrême facilité pour crier au miracle et pour attribuer au
miracle des causes futiles, souvent même ridicules. Par suite
de la fausse opinion qu'on a depuis longtemps propagée dans

cette Eglise, que l'action de Dieu se manifeste soit directement,

soit par les anges et les saints, d'une manière presque
continue et dans les occasions les plus puériles, il en est
résulté une grande disposition à la superstition. A force de

vouloir voir Dieu en tout, on a donné à son action providentielle

un caractère tellement ridicule, que l'on a développé

l'esprit d'incrédulité en même temps que la superstition. La

superstition est directement opposée à la foi, quoique ceux qui
la pratiquent prétendent souvent être plus religieux que ceux qui

ne s'y adonnent pas. C'est le contraire qui est vrai. L'homme
vraiment religieux n'est pas superstitieux, et condamne aussi

bien la superstition que l'incrédulité. Si l'on veut bien
examiner la superstition en elle-même, on se convaincra que,

malgré les apparences, elle n'est qu'une incrédulité déguisée:

en effet, elle tend à rendre à la créature le culte qui n'est dû

qu'à Dieu, en attribuant le surnaturel à des causes qui ne

peuvent le reproduire».1)
3. S'il détestait si profondément le papisme, c'est parce

que le papisme était à ses yeux le contraire de la raison et

de la foi, un produit croisé de l'incrédulité et de la superstition:

«Dans l'Eglise romaine, disait-il, il n'y a plus de place

pour la raison et la conscience ; tout papiste doit y renoncer

pour obéir les yeux fermés et comme un cadavre à toute
decision émanant de Rome. Le pape se croit de plus en plus

Dieu. Il se fait Dieu. C'est pourquoi l'athéisme, dans l'Eglise

*) Union clirétienne, octobre 1884, p. 290—291.



— 265 —

romaine, a sa raison d'être. Mieux vaut être athée que
papiste, dès que l'idée de Dieu se confond avec celle du pape:
l'athéisme est un malheur, mais le papisme est un malheur
doublé d'absurdités plus monstrueuses que celle de l'athéisme.» :)

4. Dans un conflit entre une assertion dite scientifique
et une assertion dite de foi, il voulait non seulement qu'on
examinât sérieusement la première pour savoir si elle était
vraiment scientifique, mais aussi la seconde, pour savoir si

elle était réellement de foi : car il y a de faux dogmes comme
il y a une fausse science. «Il faut, disait-il, se demander si la
foi que l'on suppose et que l'on professe est bien la vraie foi.
Les Eglises sont nombreuses et les contradictions entre elles
sont innombrables. Ceux qui naissent dans ces Eglises acceptent
l'enseignement qui leur est donné, et ils le professent de bonne
foi; même chez ceux qui l'examinent et le discutent, il en reste

presque toujours quelque chose. Nous ne dirons donc pas avec
M. Moigno2), d'une manière absolue, que toute science qui est
en opposition avec la foi n'est pas une vraie science; mais
nous dirons que, si la science est en contradiction avec la foi,
il faut examiner si ce que l'on considère comme la foi ne
serait pas une erreur. »8) — Ceci est d'une importance capitale,
et l'application de cette vérité dans les débats qui doivent
préparer l'union des Eglises, ne saurait être trop rigoureuse.
Chaque Eglise doit se mettre en règle sur ce point.

5. Les questions de l'inspiration et de l'interprétation de
la Bible sont de celles auxquelles il a souvent touché. Il a
reproché à l'abbé Moigno d'avoir prétendu que les textes des
Livres saints sont strictement scientifiques et que la science
est l'objet de la révélation aussi bien que la religion. «L'abbé
Moigno a eu tort, a-t-il dit, de se prononcer si ouvertement
en faveur d'une science révélée : car on a toujours admis que
la science n'a pas été l'objet de la révélation. » Et plus loin
il donne clairement à entendre que les expressions des Livres
saints, même dans les récits considérés comme historiques, ne
sont pas d'une rigueur scientifique indiscutable, et que, tout
en admettant le caractère sacré de la Bible, on peut soutenir

') Union chrét., août 1885, p. 256.
2) Au sujet de l'ouvrage de ce dernier, intitulé: «Les Livres saints et la

science, leur accord parfait. »

3) Union chrét., oct. 1884, p. 298.



— 266 —

que Dieu n'y a point parlé scientifiquement et qu'il a laissé
l'écrivain qu'il inspirait dans les idées plus ou moins scientifiques

de son temps :).

« Les auteurs de la Bible ont pu admettre, sur l'histoire
naturelle, les données qui avaient cours de leur temps, sans
qu'on n'en puisse rien conclure contre l'inspiration. Il ne faut
pas donner à cette inspiration des étendues plus grandes que
celles qui ont été acceptées généralement dans l'Eglise
chrétienne ; autrement, on s'exposerait à des objections qu'il serait
difficile de résoudre. Pour les éviter, il vaut mieux circonscrire

l'inspiration que de l'étendre d'une manière indéfinie. » 2)

La liberté d'esprit avec laquelle Guettée voulait qu'on
examinât quelle est la vraie foi, il l'apportait aussi dans l'examen
et dans l'interprétation des textes de la Bible. On doit, selon

lui, interpréter la Bible d'après la science positive, laquelle est

libre non de tomber dans la fantaisie, mais de faire toutes les

recherches qui sont de sa compétence. « On lit en effet, dit-il,
dans la Bible elle-même, que Dieu a abandonné le monde aux
discussions humaines. C'est du monde qu'il s'agit surtout, dans

les observations scientifiques qui semblent être en contradiction
avec certains faits et certains textes bibliques. Si Dieu a

permis la discussion à ce sujet, c'est qu'il n'a pas fixé le sens

de la Bible sur les faits et les textes, et qu'on ne peut, par

conséquent, les opposer à des déductions scientifiques. Il vaut

mieux les interpréter de manière à faire disparaître toute
contradiction. C'est ce qu'ont fait les Pères de l'Eglise les plus

savants. »8)

Ainsi donc, il ne faut pas se prononcer sur les relations

de la religion et de la science, lorsqu'on n'a pas les éléments

nécessaires pour fixer le sens des textes bibliques. Toujours
les hommes religieux doivent se montrer amis de la science,

cela vaut mieux que de mettre la science en suspicion et de

lui opposer des textes très souvent mal compris.
6. Guettée n'admettait l'infaillibilité de l'Eglise que

lorsqu'elle constate, par un témoignage constant, unanime et

universel, la doctrine toujours crue et toujours professée. « ^1

l'hérétique cherchait à appuyer son erreur sur des passages

*) Ibid., sept. 1884, p. 275—276.
2) Ibid., mai 1885, p. 144—145.
3) Ibid., oct. 1890, p. 304.



— 267 —

de l'Ecriture, alors s'engageait une discussion théologique dans ¦

laquelle on pouvait démontrer que l'hérétique interprétait mal

l'Ecriture, mais aucune infaillibilité n'était attachée à cette

discussion qui restait purement scientifique et théologique.
C'est ainsi qu'on entendait les choses dans les siècles primitifs

L'Eglise ne peut être interprète infaillible de la Sainte-

Ecriture, pour cette raison péremptoire que le sens d'aucun

texte "biblique n'a pour lui le témoignage permanent des Eglises.
Chacun est donc libre d'interpréter l'Ecriture selon son intelligence

et selon sa conscience; la seule précaution à prendre,
c'est de ne pas accepter d'interprétations contraires à la
doctrine définie et enseignée pas l'Eglise.»1)

7. Sa manière d'expliquer la formation du canon des

Livres saints était aussi tout historique; il n'y voyait aucun
acte d'autorité doctrinale de la part de l'Eglise, mais simplement

un fait reposant sur le témoignage des Eglises chrétiennes;
et c'est de ce témoignage même que résulta, selon lui, la canoniche

des Livres en question.2) Ceci aussi a son importance
spéciale, en ce sens qu'on y voit comment l'autorité de l'Eglise
est moins un droit qu'un devoir, moins le résultat d'une
prétendue puissance privilégiée et surnaturelle que le résultat du
témoignage rendu à la vérité par toutes les Eglises chrétiennes
particulières, et aussi comment elle est moins la chose de la
hiérarchie que celle de l'Eglise même, comme société (fidèles
et chefs). Guettée est revenu maintes fois sur cette notion de
l'autorité dans l'Eglise, notion capitale et trop oubliée dans la
plupart des Eglises.

8. Guettée a toujours placé très haut l'épiscopat, mais
seulement en tant qu'il représente l'Eglise et non en tant
qu'il aurait le droit de la dominer arbitrairement et autori-

') Ibid., sept. 1889, p. 265.
2) «Les Eglises qui possédaient des écrits apostoliques les transmirent aux

autres Eglises, et c'est ainsi que fut formée la collection connue sous le titre de
Nouveau Testament. L'autorité infaillible de l'Eglise ne fut pour rien en tout ceci."
Quand les divers livres du Nouveau Testament furent reconnus comme des livres
apostoliques, on les accepta de toutes parts, et c'est ainsi que fut admis universellement,

au bout d'un certain temps, le canon des ouvrages apostoliques. C'est par
suite de cette admission universelle que l'on reconnut comme authentiques les écrits
apostoliques, et non en vertu de l'autorité de l'Eglise... L'existence des écrits
apostoliques est -un fait, et ce fait a pour base le témoignage de la société chrétienne,
qui admit ces livres dès qu'elle en connut l'authenticité, et qui y puisa les principes

de sa vie spirituelle.» Ibid., p. 266.



— 268 —

tairement; il accordait beaucoup aux évêques, trop peut-être,
mais à la condition qu'ils n'agiraient jamais qu'en union
parfaite avec leurs Eglises respectives. Le mot « démocratie »

lui était antipathique, parce que ce mot, dans le milieu où il
vivait, était presque synonyme de désordre, de démagogie et
d'anarchie. Mais il a senti la chose, et il a compris les droits
des simples fidèles dans la garde des choses religieuses et
dans la solution des affaires ecclésiastiques. Ainsi, pendant
que, d'une part, il n'a pas craint de reprocher au clergé en

général d'avoir entravé l'action bienfaisante du christianisme
sur les nations,1) d'autre part, il a dit expressément dans son
histoire du concile de Chalcédoine (451): «L'intervention des

fidèles est légitime, même dans les questions de foi: car ils
font partie de l'Eglise aussi bien que les pasteurs, et ils
contribuent nécessairement par la foi qu'ils ont reçue et qu'ils
professent, au témoignage oecuménique qui résulte des

témoignages particuliers de toutes les Eglises. Les pasteurs, qui
sont chargés de veiller sur cette foi pour que personne ne

l'attaque, ne devraient jamais se mettre dans le cas d'être
taxés de trahison, en acceptant des opinions particulières
au lieu d'attester la foi traditionnelle et permanente de leur
Eglise Les évêques n'ont point à expliquer; ils n'ont qu'à
transmettre ce qu'ils ont reçu par un héritage légitime dont

l'Eglise entière est en possession. »2)

La page suivante est aussi très caractéristique : « Certainement

le Christ a établi un corps de pasteurs chargés d'enseigner,
d'administrer les sacrements, de gouverner l'Eglise ; mais leur
a-t-il donné un pouvoir despotique? Leur a-t-il donné la doctrine

comme leur propriété? A-t-il fait dépendre d'eux l'efficacité des

sacrements? Non. La doctrine est un dépôt confié à l'Eglise

entière, composée des évêques et des autres; et c'est sur le

témoignage de ces autres que les évêques doivent s'appuyer
dans la définition de la doctrine de foi. Jamais on n'a confondu

*) « Quand on considère l'état de la société depuis la prédication évangélique,

on est obligé de convenir que le christianisme n'y a pas exercé l'influence bienfaisante

à laquelle on avait droit de s'attendre... A quoi tient principalement ce fai

si regrettable? Au clergé qui, dans sa généralité, n'a pas assez compris et assez

pratiqué les devoirs du sacerdoce. Peu de prêtres ont mis en pratique les devoirs

bien exposés par Chrysostôme ; c'est pourquoi l'Evangile a si peu pénétré les peup

de ses doctrines bienfaisantes.» Hist, de l'Eglise, T. IV, p. 226.

2) Ibid., p. 591.



—¦ 269 —

les évêques, chefs de l'Eglise, avec Jésus-Christ, avec l'Eglise
elle-même. L'Eglise est un tout; et séparer les fidèles des

évêques dans la conservation du dépôt doctrinal, c'est ouvrir
la porte à toutes les hérésies. L'Eglise romaine l'a bien

prouvé. Après avoir professé la vraie doctrine, elle a reconnu
aux évêques, pendant le moyen âge, le privilège d'être juges
de la foi, de former l'Eglise enseignante, et aussitôt d'innombrables

erreurs vinrent corrompre la vraie doctrine. De nos

jours, les évêques ont abdiqué le privilège que l'ignorance
leur avait reconnu ; ils l'ont transmis au pape. Et qu'en a fait
le pape? Il a fait des dogmes prétendus dont la tradition
occidentale elle-même n'avait pas entendu parler. Cela est si
vrai qu'on a inventé, pour les soutenir, une tradition latente,
comme si une tradition pouvait exister sans être appuyée
d'une profession extérieure et publique. »x)

C'est chez Guettée que j'ai trouvé la notion de l'Eglise la
plus complète et la plus précise, à la fois la plus ferme et la
plus libérale. Chez les papistes et chez la plupart des protestants

orthodoxes, elle confine souvent à l'autoritarisme tyran-
nique ; chez les protestants radicaux et chez les piétistes, à la
nullité, je veux dire à l'individualisme à peine discipliné. Entre
ces deux extrêmes, Guettée se meut avec une clarté
remarquable, conciliant l'autorité et la liberté, sans amoindrir les
droits d'aucune. Il faut lui savoir grand gré des explications
qu'il a données sur ce point difficile, à une époque aussi confuse

et aussi susceptible que la nôtre.
9. Guettée condamnait tout excès d'autorité. «N'est-ce

pas attaquer l'autorité que de la mettre où elle n'est pas et
de lui attribuer des droits qu'elle n'a pas? C'est la confondre
avec le despotisme. Ceux qui en abusent et ceux qui approuvent

les abus, sont, pour l'autorité, des ennemis plus redoutables

que ceux qui ne veulent se soumettre qu'au droit et à
la justice. »2)

10. Plein de respect pour les Pères, il distingue toutefois
très judicieusement les cas dans lesquels ils parlent comme
simples docteurs particuliers, et non pas comme .témoins de
la foi universelle de l'Eglise; et alors il mentionne sincère-

») Union chrét., mars 1887, p. 77—78. Voir aussi Vllist. de l'Elise, T. IV
p. 242.

}

2) Souvenirs, p. 116.



— 270 —

ment leurs erreurs ou leurs torts. C'est ainsi, par exemple,
qu'il signale dans l'ouvrage d'Epiphane sur les hérésies « de

regrettables exagérations et une critique peu sûre » ; qu'il
reconnaît que « l'esprit philosophique lui a fait défaut » ; qu'il
s'est ainsi « laissé tromper » dans les discussions sur l'origé-
nisme; et que plusieurs de ses opinions paraissent favoriser
l'anthropomorphisme.1) Avec la même franchise, il reproche à
St-Jérôme d'avoir «déshonoré sa vieillesse», en traduisant en

latin le « pamphlet ignoble » de Théophile d'Alexandrie contre
Chrysostôme ;2) il reproche aussi à St-Cyrille d'Alexandrie,
neveu de Théophile, de n'avoir pas débuté dans son épiscopat
d'une manière honorable ;3) à l'évêque de Rome Innocent Ier,
de s'être prononcé pour le célibat absolu des prêtres et des

diacres (401).
11. Sur ce dernier point, il fait l'observation suivante:

« Cependant, Innocent ne veut pas qu'on inquiète les prêtres
et les diacres qui n'avaient pas observé le célibat jusqu'alors
et qui n'avaient pas connu le règlement promulgué par le

pape Siricius (384—398) à ce sujet dans sa lettre à Himérius.
Cette restriction prouve que la loi du célibat n'était pas
reconnue, même en Occident, pendant les quatre premiers siècles;.

que les évêques de Rome ne la proposaient que timidement au

commencement du cinquième. Nous avons vu précédemment
que c'était surtout à Rome que certains ecclésiastiques faisaient

grand bruit d'un célibat qui leur servait pour fréquenter les

femmes avec plus de liberté. De pieux personnages, comme

Jérôme, attachèrent en même temps à la virginité une importance

beaucoup trop grande ; de là le célibat que l'on fit passer

peu à peu en loi pour le clergé supérieur, loi qui ne fut jamais

observée, même par ceux qui s'en montrèrent les plus fanatiques

partisans. Le célibat ne peut être qu'une exception, même dans

la société religieuse la plus parfaite; dès qu'on veut en faire

une loi applicable à une classe nombreuse d'une société

quelconque, on se heurte contre une loi indestructible de la nature,,

qui est une loi de Dieu lui-même, et l'on donne occasion à

d'ignobles et innombrables immoralités. C'est ce qui a eu lieu

dans les Eglises occidentales, où la loi de Siricius et d'Innocent

XJ Hist, de l'Eglise, T. IV, p. no — III.
2) Ibid., p. 242.
3) Ibid., p. 250.



— 271 —

finit par être généralement acceptée... Dans l'Eglise orientale,
la virginité a toujours été en honneur, mais on n'y a jamais
accepté la loi romaine du célibat. Les diacres et les prêtres
y ont toujours été choisis parmi les hommes mariés, et on ne
leur a point interdit l'usage du mariage.»1)

C'est dans cet esprit qu'il était partisan de la licite du
mariage pour les prêtres anciens-catholiques, même lorsque ce

mariage était contracté après l'ordination. Sans doute il trouvait

le cas matériellement en opposition avec la coutume orientale,

qui exige le mariage avant l'ordination; mais il savait
qu'en toutes choses il faut chercher l'esprit qui vivifie, et il
reconnaissait qu'en toute justice tout prêtre a le droit d'être
marié, et que, lorsque la hiérarchie de son Eglise l'a privé
abusivement de ce droit avant l'ordination, il peut exceptionnellement

le reprendre et l'exercer après. C'est du simple bon
sens, disait-il. Aussi a-t-il proposé que les Eglises orientales,
dès que l'Eglise ancienne-catholique aurait acquis une importance

suffisante, adoptassent une disposition transitoire, motivée
par l'obligation abusive du célibat dans l'Eglise romaine,
obligation d'autant plus abusive que des jeunes gens de vingt
ans n'ont généralement pas pu s'en rendre un compte
suffisant2). Hâtons-nous d'ajouter que cette sollicitude des
patriarches et des synodes orientaux nous toucherait fort, mais
qu'elle ne nous paraît pas nécessaire, étant donnée l'incontestable

autonomie de l'Occident, qui, s'il est tenu à la même foi,
à la même justice, à la même sainteté que l'Orient, n'est point
tenu à la même discipline, ni à la même légalité. D'ailleurs,
Guettée, lui aussi, aurait certainement approuvé des deux mains
la deuxième proposition du congrès de Lucerne de 1892.

12. En général, Guettée cherchait l'esprit des choses, non
cet esprit illusoire et faux qui les détruit sous prétexte de les
idéaliser, mais leur esprit juste et vrai, celui qui les spiritualise,

en les maintenant dans leur valeur réelle. C'est pourquoi
il s'est montré favorable, par exemple, au spiritualisme d'Origène

et de son école. Je cite cet exemple entre plusieurs, parce
qu'il me semble particulièrement utile à méditer, pour la bonne
direction du mouvement théologique auquel cette Revue est
particulièrement consacrée.

*) Ibid., p. 243—244.
a) Union chrét., déc. 1887, p. 363—364.



— 272 —

«Cyrille d'Alexandrie, qui traita Origene d'égaré, aurait
parlé, dit-il, d'une manière plus respectueuse de ce grand chrétien,

dont le génie avait fait la gloire de son Eglise, s'il n'avait
pas subi l'influence de Théophile, évêque si injuste et si
passionné. » l) Guettée pensait qu'il eût été mieux d'expliquer la
doctrine d'Origène, et de ne pas donner à certaines de ses
expressions un sens trop absolu. Il dit expressément que les ori-
génistes étaient « certainement les plus savants parmi les
moines égyptiens » ; qu'ils formaient « une école spiritualiste
opposée à l'école matérialiste représentée par les anthropo-
morphites. » Aussi déclare-t-il « inutile » de défendre saint
Grégoire de Nysse contre l'accusation de ce qu'on a appelé Yori-

génisme. Sans doute, quelques opinions du célèbre prêtre
d'Alexandrie, ainsi que de S. Grégoire de Nysse, peuvent être

contestées et même rejetées; mais ils ne les enseignaient que

comme des opinions et non comme des dogmes de foi, et ceux

qui cherchaient à leur donner un sens hérétique les détournaient

certainement de leur vrai sens.2)
13. Guettée a bien montré son spiritualisme et son bon sens

dans ses explications de l'incarnation et de la personne de

Jésus-Christ. Il tenait cette personne pour « divine et humaine» ;

il évitait ainsi ce qu'on a appelé le nestorianisme, sans tomber
d'autre part dans le monophysisme. Il enseignait que le culte

d'adoration ne doit être rendu qu'à la divinité, donc à la
personne divine du Christ, et non à son humanité ou à quelques

parties de son humanité.8) Il condamnait par conséquent, et

très énergiquement, le culte du sacré-cœur, le cœur étant un

organe corporel.4) Il condamnait pour la même raison le

culte du sang et du corps du Christ. « Le culte de la
personne divine du Christ, a-t-il dit, se manifeste dans les fêtes

solennelles de l'Eglise; là, on ne trouve aucune mention
particulière d'un corps, d'un cœur. C'est le Christ lui-même que

l'on adore. L'Eglise papiste a abandonné depuis longtemps
les traditions primitives; c'est ainsi que, sous prétexte de

manifester sa foi en la présence réelle, elle a institué la fête

du corps du Christ. Elle a institué depuis d'autres fêtes ana-

') Hist, de l'Eglise, T. IV, p. 469—470.
3) Ibid., p. 109. Voir aussi T. V, p. 279—280.
3) Union chrét., août 1888, p. 238.
4) Ibid., mai 1888, p. 141.



— 273 —

logues et enfin celle du sacré - cœur. On sait bien que, pour
se tirer d'affaire, les cordicoles diront que leur culte s'adresse en
définitive à la personne du Christ ; mais cela est faux, et tout
dans ce culte démontre qu'il s'adresse au cœur du Christ, c'est-
à-dire à une partie de son humanité. » x) Et encore : « Le corpus
Christi ne peut être l'objet d'un culte; tout culte rendu au
Christ se rapporte au Verbe divin, à la personne unique du
Fils de Dieu. Rendre un culte au corps du Christ, c'est adorer
sa nature humaine, c'est commettre une idolâtrie. » 2)

14. Guettée n'a pas toujours été aussi précis en ce qui
concerne la spéculation théologique sur l'Eucharistie. De 1866 à

1876, il a certainement modifié sa pensée sur plusieurs points,
et surtout en 1881 et 1886. Quoi qu'il en soit, il a reconnu
formellement, même déjà en 1866, que l'Eglise romaine « a
inventé le mot transsubstantiation » ; que ce mot est « barbare et
nouveau» et que «l'Eglise orientale ne l'a pas accepté».8) Il
a concédé, il est vrai, à cette même époque, qu'on peut
l'entendre dans un sens très exact; mais ne suffit-il pas, pour le
rejeter en Occident, qu'il y soit presque toujours entendu dans
un sens matérialiste, superstitieux et erroné? Quoi qu'il en soit,.
Guettée résumait la théologie de l'ancienne Eglise sur ce point
en trois mots : « présence réelle spirituelle ». Il rejetait la réalité
matérialiste de certains théologiens papistes et la « pure figure »

de certains calvinistes4). Il avait bien soin de séparer Calvin
de ces derniers, et trouvait que le spiritualisme de Calvin
n'était nullement le figurisme vide de la plupart des calvinistes,
d'aujourd'hui; nous l'avons entendu maintes fois insister sur
ce dernier point, qui devenait de plus en plus clair dans son
esprit.

Il faut citer la page suivante, écrite en 1881; quoique
incomplète, elle est pleine de choses et indique bien sa tendance
et sa pensée.

«En quoi consiste le dogme de l'Eucharistie? En participant
au pain et au vin consacrés, on participe véritablement

au corps et au sang du Christ. Le théologien, en traitant ce
sujet, n'a qu'à prouver que telle a été la doctrine tradition-

*) Ibid., p. 144.
a) Ibid., décembre 1885, p. 378. Voir janvier 1881, p. 283 et 330.

Exposition de la doctrine de l'Eglise catholique orthodoxe, p. 177, Paris, i860..
4) Voir son Catéchisme catholiqzie, 1875.



— 274 —

nelle de la société chrétienne. Qu'a fait de ce dogme la
théologie scholastique La chose la plus absurde que l'on puisse
imaginer. D'après elle, le Christ, en corps, en âme et avec sa

divinité, descend sur l'autel à la parole du prêtre qui prononce
les paroles de la consécration ; le Christ obéit au prêtre ; chaque
parcelle du pain et du vin consacrés le contiennent tout entier,
de sorte qu'il se trouve circonscrit dans le plus petit espace
possible, et cela dans tous les lieux de l'univers et à la même
heure. Le pain et le vin consacrés deviennent le Christ lui-
même ; on l'enferme dans un ostensoir pour le montrer, le
promener dans les rues, l'offrir aux adorations des fidèles. On a

été amené, par suite de ces doctrines, à discuter, à propos du

corps du Christ, les questions les plus ridicules, même les plus

dégoûtantes. En ne voulant pas se contenter du dogme révélé,

on a tellement matérialisé l'Eucharistie que l'on a trop justifié
ceux qui l'ont rejetée.

« On eût évité tout cela, si l'on eût distingué le dogme

traditionnel de toutes les questions que pouvaient soulever
des hommes curieux et subtils; et une grande Eglise, comme

l'Eglise romaine, n'aurait pas consacré, par son culte, des

théories absurdes et hérétiques. Depuis que les savants
compilateurs de la Perpétuité de la foi ont démontré que l'Eglise
orientale admet la présence réelle, on doit, en Occident,
comprendre la différence qui peut exister entre deux Eglises dont

l'une est simplement traditionnelle, et l'autre abandonnée à

toutes les discussions de la philosophie religieuse.
«L'Eglise orientale admet la présence réelle en ce sens:

que tous les fidèles qui participent au pain et au vin consacrés,

participent véritablement au corps et au sang du Christ,
conformément aux paroles qu'il a lui-même prononcées. Elle sen

tient là ; elle n'impose aucune autre doctrine à ses fidèles. La

liturgie est la répétition de la dernière cène du Christ, et les

fidèles, comme les apôtres, participent à son corps et à son

sang.
«L'Eglise romaine accepte la présence réelle; mais que

de questions elle a soulevées et dont elle a fait des doctrines

de foi, quoique plusieurs, comme celle de l'adoration spéciale

du corps, soient hérétiques. En prouvant que les deux Eglise
d'Orient et d'Occident acceptaient la présence réelle, les

auteurs de la Perpétuité de la foi ont oublié que, d'accord sur



— 275 —

un point théorique, les deux Eglises étaient en complète
dissidence sur le reste. D'où vient cette dissidence? Elle vient de

ce que l'Eglise orthodoxe s'en est tenue strictement à la
doctrine traditionnelle, tandis que l'Eglise romaine ou occidentale
a défiguré cette doctrine par ses nombreuses innovations. » *)

Notons, en passant, que les auteurs de la Perpétuité de la
foi ont oublié beaucoup d'autres choses, et que, si Guettée
eût étudié plus particulièrement la façon dont ils ont composé
cet ouvrage et la nature des documents qui leur ont été
communiqués, il eût vraisemblablement traité cet ouvrage avec moins
d'importance. Mais ne sortons pas, pour un détail secondaire,
du fond de la question. En 1886, Guettée a dit encore: «Depuis
Paschase-Ratbert, il y a eu, dans l'Eglise romaine, une
tendance très prononcée pour matérialiser l'Eucharistie. Cette
tendance a pris aujourd'hui des proportions extraordinaires, et
l'on a pris à tâche, pour ainsi dire, de rendre l'Eucharistie
ridicule et son culte nestorien. Croit-on que le Christ, en
instituant la sainte Cène, avait l'intention de favoriser toutes ces
fêtes païennes qui sont devenues habituelles dans l'Eglise
romaine? Jamais l'Eglise primitive n'a eu de telles fêtes; jamais
l'Eglise orthodoxe, digne héritière de l'Eglise primitive, n'a
favorisé de telles superstitions hérétiques. Les congrès
eucharistiques ne sont que des assemblées formées pour favoriser
l'hérésie, et des pratiques absolument opposées au véritable

' esprit chrétien».2)
15. Guettée a écrit de nombreuses pages contre les

prétendus dogmes de l'immaculée - conception et de l'infaillibilité
papale.8)

16. Je ne saurais entrer ici dans plus de détails. Ce qui
précède suffit pour indiquer quel fut l'esprit de sa théologie.
Partout, sinon envers les personnes, du moins dans les questions

spéculatives, il s'efforça d'être modéré. C'est ainsi encore
qu'il ne considéra jamais le culte des images comme un dogme,
mais seulement comme une ancienne et légitime tradition4);

Union chrétienne, décembre 1881, p. 536—537.
2) Ibid., juillet 1886, p. 295.

Sur le premier, voir en particulier ses Souvenirs, p. 132—134.
Parlant de S. Germain, patriarche de Constantinople (8e siëcle), il dit : « Il

est a remarquer que le vénérable patriarche ne parle des images que comme d'une
coutume très ancienne et suivie dans presque toutes les Eglises. On ne pouvait
s'attaquer légitimement à une telle coutume, autorisée indirectement par les conciles

Kevue intern, de Théologie. Heft 6, 1894, 19






	La théologie de Guettée

