Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 6

Artikel: La théologie de Guettée

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403282

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

o

LA THEOLOGIE DE GUETTEE.

Recueillir tous les passages théologiques des ceuvres de
Guettée, les classer, en faire un exposé systématique, serait
un trop long travail. Il suffit d’ailleurs d’indiquer quelques points,
les principaux, pour bien établir quel fut son point de vue
général et quelles furent ses tendances.

1. Avant tout, Guettée ne fut pas un homme a théories.
Positif par esprit et par caractere, il était essentiellement
’homme des faits, I'historien qui constate et qui raconte. S'il
a d’ordinaire tiré les conséquences des faits, il ne les a jamais
exposées systématiquement. Ce n’est guere que dans ses Sou-
ventrs (1889) qu'il a indiqué trés brievement ce qu'on pourrait
appeler la quintessence de sa doctrine; et cette indication tient
en quelques lignes (p. 366—367). |

I1 était la sincérité méme. Ceux qui ont étudié son Historre
de I'Eglise ont certainement remarqué une petite note Ssut
Cassien (T. IV, p. 413), ainsi concue: «Dans cette conférence,
Cassien excuse certains mensonges, quand ils sont faits pour
de bons motifs. Cette doctrine n’est pas exacte, et le mensonge
est défendu toujours et en toute circonstance.» Guettée se peint
dans ces quelques lignes. Des qu’il a aper¢u les erreurs suf
lesquelles la papauté et I’Eglise de Rome sont fondées, im-
médiatement ils les a attaquées, et avec quelle énergie! Il ne
lui a pas fallu moins de courage pour affirmer la catholicité
et Porthodoxie des Eglises orientales et en particulier de 'Eglise
de Russie, sous les feux croisés des jésuites d’abord, qui S’Eff
forcaient de faire passer le tsar pour le pape de I'Eglise ortho-
doxe et de discréditer celle-ci comme une Eglise politique €t
servile, puis des protestants adversaires des Eglises nationa16§,
qui faisaient chorus sur ce point aux jésuites, enfin des post



— 263 —

tivistes irréligieux, russes et autres, qui condamnaient toutes
les Eglises chrétiennes comme telles en bloc, et qui, a priori,
ne pouvaient avoir que du dédain pour quiconque se prononcait
en faveur du christianisme et d'une Eglise quelconque. La
Russie était alors inconnue et surtout calomniée, et son Eglise
tenue pour ignorante et misérable. Guettée, en plein Paris,
arborant son drapeau, sous les yeux mémes de Veuillot et de
M. de Pressensé, faisait preuve d’une intrépidité rare. En étu-
diant Rome a fond, il avait vu que la vérité n’était pas du
coté de 1’Occident papiste, mais du cdte de 1'Orient antvipapiste,
et il osa le dire a I'Occident papiste sans trembler.

Mais comme on aime mieux s'entendre louer et flatter que
s'entendre critiquer, beaucoup d’Occidentaux, dans toutes les
Eglises, le prirent en haine: les uns lattaqueérent, les autres
préférerent faire le silence autour de lui. Il n'en continua pas
moins ses travaux et ses publications.

Les orthodoxes orientaux, auxquels il a donné tant de
gages d’estime et de dévouement, ne sauraient lui en vouloir
d’avoir gardé son indépendance vis-a-vis deux et d'avoir
méme signalé quelques-uns de leurs défauts. Des défauts, qui
n'en a pas? Clest ainsi qu'il a trouvé que leurs ouvrages de
théologie et d’histoire ecclésiastique laissent a désirer?). L'ad-
miration qu'avaient pour lui, pour sa science, pour sa foi, tous
les Russes qui le connaissaient, notamment Parchiprétre Joseph
Wassilieff, prouve que leur esprit et leurs sentiments religieux
n’'étaient pas moins larges que les siens.

2. Le bon sens fut une de ses principales qualités. Aussi
sa théologie fut-elle, avant tout, rationnelle. Tout en étant pro-
fondément religieux et en plagant la piété trés haut, il fut un
rationnel et un intellectualiste. Jamais il n’aurait pu se dis-
penser d’avoir raison, du moins dans sa conscience. Ardent
lui-méme, s'il a été quelquefois trop favorable aux ardents, aux
emporteés, aux violents, il n’a cependant jamais émis un prin-
cipe qui manquit de mesure et qui violat les droits de la raison
et de la science. Lorsqu’il attaquait tel savant, tel philosophe,

1) Parlant des « Monuments de la tradition », il a dit (Unidon chrétienne, mars
1882, p. 105): « Nous devons avouer que jusqu’a nos jours les orthodoxes n’ont pas
assez fouillé cette mine. Les ouvrages publiés par eux n’ont pas de valeur scientifique,

sans en excepter celui du docte Countogoni, qui n’est qu’un pile résumé d’un ouvrage
occidental. »



S oe.

loin d’en vouloir & la science méme et & la philosophie méme,
il défendait précisément celles-ci, qu’il croyait compromises et
faussées par ceux-la.

Rationnel contre les rationalistes antichrétiens, il fut 'en-
nemi de la superstition plus encore que de lincrédulité. «II
faut, disait-il, chaque fois que 'on se trouve en face d’'un fait
extraordinaire, ne pas se hiter de crier au miracle; on ne le
déclarera pas facilement surnaturel, si 1'on veut bien l'en-
visager froidement et avec prudence. On a trop oublié cette
regle dans 1’Eglise romaine: de tout temps on y a montré une
extréme facilité pour crier au miracle et pour attribuer au
miracle des causes futiles, souvent méme ridicules. Par suite
de la fausse opinion qu'on a depuis longtemps propagée dans
cette Eglise, que l'action de Dieu se manifeste soit directe-
ment, soit par les anges et les saints, d'une maniére presque
continue et dans les occasions les plus puériles, il en est ré-
sult¢é une grande disposition a la superstition. A force de
vouloir voir Dieu en tout, on a donné & son action providen-
tielle un caractére tellement ridicule, que l'on a développé
l'esprit d’incrédulité en méme temps que la superstition. La
superstition est directement opposée a la foz, quoique ceux qui
la pratiquent prétendent souvent étre plus religieux que ceux qui
ne s'y adonnent pas. Clest le contraire qui est vrai. .L'homme
vraiment religieux n’est pas. superstitieux, et condamne aussi
bien la superstition que lincrédulité... Si 1'on veut bien exa-
miner la superstition en elle-méme, on se convaincra Qque,
malgré les apparences, elle n'est qu'une incrédulité déguisée:
en effet, elle tend & rendre a la créature le culte qui n'est da
qua Dieu, en attribuant le surnaturel a des causes qui D€
peuvent le reproduire ». %)

3. S'il détestait si profondément le papisme, c’est parce
que le papisme était a ses yeux le contraire de la raison e_t
de la foi, un produit croisé de l'incrédulité et de la superstl-
tion: «Dans I’Eglise romaine, disait-il, il n'y a plus de place
pour la raison et la conscience; tout papiste doit y renoncer
pour obéir les yeux fermés et comme un cadavre & toute de-
cision émanant de Rome. Le pape se croit de plus en plus
Dieu. Il se fait Dieu. C'est pourquoi I'athéisme, dans VEglise

1) Union chrétienne, octobre 1884, p. 290—291.



romaine, a sa raison d'étre. Mieux vaut étre atheée que pa-
piste, des que l'idée de Dieu se confond avec celle du pape:
l'athéisme est un malheur, mais le papisme est un malheur
doublé d'absurdités plus monstrueuses que celle de 'athéisme.» %)
' 4, Dans un conflit entre une assertion dite scientifique
et une assertion dite de foi, il voulait non seulement qu’'on
examinat sérieusement la premiére pour savoir si elle était
vraiment scientifique, mais aussi la seconde, pour savoir si
elle était réellement de foi: car il y a de faux dogmes comme
il v a une fausse science. «Il faut, disait-il, se demander si la
foi que l'on suppose et que 'on professe est bien la vraie foi.
Les Eglises sont nombreuses et les contradictions entre elles
sont innombrables. Ceux qui naissent dans ces Eglises acceptent
Lenseignement qui leur est donné, et ils le professent de bonne
foi; méme chez ceux qui 'examinent et le discutent, il en reste
presqlie toujours quelque chose. Nous ne dirons donc pas avec
M. Moigno ?), d'une maniere absolue, que toute science qui est
en opposition avec la foi n’est pas une vraie science; mais
nous dirons que, si la science est en contradiction avec la foi,
il faut examiner si ce que l'on considere comme la foi ne
serait pas une erreur.»®) — Ceci est d’une importance capitale,
et l'application de cette vérité dans les débats qui doivent
préparer 'union des Eglises, ne saurait étre trop rigoureuse.
Chaque Eglise doit se mettre en régle sur ce point.

5. Les questions de linspiration et de linterprétation de
la Bible sont de celles auxquelles il a souvent touché. Il a
reproché a Pabbé Moigno d’avoir prétendu que les textes des
Livres saints sont strictement scientifiques et que la science
est I'objet de la révélation aussi bien que la religion. «L'abbé
Moigno a eu tort, a-t-il dit, de se prononcer si ouvertement
en faveur d'une science révélée: car on a toujours admis que
la science n'a pas été Pobjet de la révélation.» Et plus loin
il donne clairement a4 entendre que les expressions des Livres
saints, méme dans les récits considérés comme historiques, ne
sont pas d’'une rigueur scientifique indiscutable, et que, tout
en admettant le caractere sacré de la Bible, on peut soutenir

1) Union chrét., aotit 1885, p. 256.

2
) Au sujet de Pouvrage de ce dernier, intitulé: «Les Livres saints et la
science, leur accord parfait. »

3) Union chrét., oct. 1884, p. 298.



— 266 —

que Dieu n'y a point parlé scientifiquement et qu'il a laissé
I'écrivain qu’il inspirait dans les idées plus ou moins scienti-
fiques de son temps ).

«Les auteurs de la Bible ont pu admettre, sur l’histoire
naturelle, les données qui avaient cours de leur temps, sans
qu'on n’en puisse rien conclure contre l'inspiration. Il ne faut
pas donner a cette inspiration des étendues plus grandes que
celles qui ont été acceptées généralement dans I'Eglise chré-
tienne; autrement, on s’exposerait a des objections qu'’il serait
difficile de résoudre. .. Pour les éviter, il vaut mieux circons-
crire l'inspiration que de I'étendre d'une maniere indéfinie.» %

La liberté desprit avec laquelle Guettée voulait qu'on
examinat quelle est la vraie foi, il 'apportait aussi dans 'examen
et dans linterprétation des textes de la Bible. On doit, selon
lui, interpréter la Bible d’apres la science positive, laquelle est
libre non de tomber dans la fantaisie, mais de faire toutes les
recherches qui sont de sa compétence. «On lit en effet, dit-il,
dans la Bible elle-méme, que Dieu a abandonné le monde aux
discussions humaines. C’est du monde qu'il s'agit surtout, dans
les observations scientifiques qui semblent étre en contradiction
avec certains faits et certains textes bibliques. Si Dieu a
permis la discussion & ce sujet, c’est qu'il n'a pas fixé le sens
de la Bible sur les faits et les textes, et qu'on ne peut, par
conséquent, les opposer & des déductions scientifiques. Il vaut
mieux les interpréter de maniére a faire disparaitre toute con-
tradiction. Clest ce qu'ont fait les Peres de I’Eglise les plus
savants. » 3)

Ainsi donc, il ne faut pas se prononcer sur les relations
de la religion et de la science, lorsqu'on n’a pas les éléments
nécessaires pour fixer le sens des textes bibliques. Toujours
les hommes religieux doivent se montrer amis de la science,
cela vaut mieux que de mettre la science en suspicion et de
lui opposer des textes trés souvent mal compris.

6. Guettée n’admettait linfaillibilité de I'Eglise que lors'-
qu'elle constate, par un témoignage constant, unanime et um:
versel, la doctrine toujours crue et toujours professee. ¢ Si
I'hérétique cherchait a appuyer son erreur sur des passages

1) 7bid., sept. 1884, p. 275—276.
#) 7bid., mai ‘1885, p. 144—145.
%) lbid., oct. 1890, p. 304.



— 267 —

de I'Ecriture, alors s'engageait une discussion théologique dans -
laquelle on pouvait démontrer que Ihérétique interprétait mal
I'Ecriture, mais aucune infaillibilité n’était attachée a cette
discussion qui restait purement scientifique et théologique.
Clest ainsi qu'on entendait les choses dans les siecles primi-
tifs.... L'Eglise ne peut étre interpréte infaillible de la Sainte-
Ecriture, pour cette raison péremptoire que le sens d’aucun
texte biblique n’a pour lui le témoignage permanent des Eglises.
Chacun est donc libre d'interpréter I'Ecriture selon son intelli-
gence et selon sa conscience; la seule précaution & prendre,
c’est de ne pas accepter d'interprétations contraires & la doc-
trine définie et enseignée pas 1'Eglise. »1)

7. Sa maniere d'expliquer la formation du canon des
Livres saints était aussi tout historique; il n'y voyait aucun
acte d’autorité doctrinale de la part de I'Eglise, mais simple-
ment un fait reposant sur le témoignage des Eglises chrétiennes;
et c'est de ce témoignage méme que résulta, selon lui, la cano-
nicité¢ des Livres en question.?) Ceci-aussi a son importance
spéciale, en ce sens qu'on y voit comment l'autorité de 'Eglise
est moins un droit qu'un devoir, moins le résultat d'une pré-
tendue puissance privilégiée et surnaturelle que le résultat du
témoignage rendu a la vérité par toutes les Eglises chrétiennes
particulieres, et aussi comment elle est moins la chose de la
hiérarchie que celle de I’Eglise méme, comme société (fideles
et chefs). Guettée est revenu maintes fois sur cette notion de
lautorité dans 1'Eglise, notion capitale et trop oubliée dans la
plupart des Eglises. ‘ '

8. Guettée a toujours placé trées haut 1'épiscopat, mais
seulement en tant qu'il représente I'Eglise et non en tant
qu’il aurait le droit de la dominer arbitrairement et autori-

1) 7Zbid., sept. 1889, p. 265.

?) «Les Eglises qui possédaient des écrits apostoliques les transmirent aux
autres Eglises, et c’est ainsi que fut formée la collection connue sous le titre de
Nouveau Testament. L’autorité infaillible de I'Eglise ne fut pour rien en tout ceci.”
Quand les divers livres du Nouveau Testament furent reconnus comme des livres
apostoliques, on les accepta de toutes parts, et c’est ainsi que fut admis universelle-
ment, au bout d’un certain temps, le canon des ouvrages apostoliques. Clest par
suite de cette admission universelle que 'on reconnut comme authentiques les écrits
apostoliques, et non en vertu de l'autorité de 'Eglise... L’existence des écrits apos-
toliques est w2 faif, et ce fait a pour base le témoignage de la société chrétienne,

q_ni admit ces livres dés qu’elle en connut Pauthenticité, et qui y puisa les prin-
cipes de sa vie spirituelle.» Z4id., p. 266.



— 268 —

tairement; il accordait beaucoup aux évéques, trop peut-étre, -
mais a la condition qu’ils n’agiraient jamais qu’en union par-
faite avec leurs Eglises respectives. Le mot «démocratie »
lui était antipathique, parce que ce mot, dans le milieu ot il
vivait, était presque synonyme de désordre, de démagogie et
d’anarchie. Mais il a senti la chose, et il a compris les droits
des simples fideles dans la garde des choses religieuses et
dans la solution des affaires ecclésiastiques. Ainsi, pendant -
que, d'une part, il n’a .pas craint de reprocher au clergé en
général d’avoir entravé l'action bienfaisante du christianisme
sur les nations,!) d'autre part, il a dit expressément dans son
histoire du concile de Chalcédoine (451): «L’intervention des
fideles est légitime, méme dans les questions de foi: car ils
font partie de I’Eglise aussi bien que les pasteurs, et ils con-
tribuent nécessairement par la foi qu'ils ont recue et qu'ils
professent, au témoignage oecuménique qui résulte des témoi-
gnages particuliers de toutes les Eglises. Les pasteurs, qui
sont chargés de veiller sur cette foi pour que personne ne
Pattaque, ne devraient jamais se mettre dans le cas d'étre
taxés de trahison, en acceptant des opinions particulieres
au lieu d'attester la foi traditionnelle et permanente de leur
Eglise.... Les évéques n’ont point & expliquer; ils n'ont qu'a
transmettre ce qu'ils ont recu par un héritage légitime dont
I'Eglise entiere est en possession. »2) »

La page suivante est aussi trés caractéristique: « Certaine-
ment le Christ a ¢tabli un corps de pasteurs chargés d’enseigner,
d’administrer les sacrements, de gouverner 1'Eglise; mais leur
a-t-il donné un pouvoir despotique? Leur a-t-il donné la doctrine
comme leur propriété? A-t-il fait dépendre d’eux efficacité des
sacrements? Non. La doctrine est un dépot confié a I'Eglise
entiére, composée des évéques et des autres; et clest sur le
témoignage de ces autres que les évéques doivent s'appuyer
dans la définition de la doctrine de foi. Jamais on n’a confondu

1y «Quand on considére ’état de la société depuis la prédication évangéliqu*‘f’
on est obligé de convenir que le christianisme n’y a pas exercé l'influence blcnfall‘
sante a laquelle on avait droit de s’attendre... A quoi tient principalement ce fait
si regrettable? Au clergé qui, dans sa généralité, n'a pas assez compris et assez Pré-
tiqué les devoirs du sacerdoce. Peu de prétres ont mis en pratique les devoirs st
bien exposés par Chrysostdme; c'est pourquoi I'Evangile a si peu pénétré les peuples
de ses doctrines bienfaisantes.» Hisz. de /' Eglise, T. IV, p. 226.

¥) lbid., p. 591.



— 269 —

les évéques, chefs de I'Eglise, avec Jésus-Christ, avec I'Eglise
elleméme. IL'Eglise est wnm tout; et séparer les fideles des
évéques dans la conservation du dépot doctrinal, c’est ouvrir
la porte a toutes les hérésies. L'Eglise romaine l'a bien
prouvé. Apres avoir professé la vraie doctrine, elle a reconnu
aux évéques, pendant le moyen age, le privilege d’étre juges
de la foi, de former I'Eglise enseignante, et aussit6t d’innom-
brables erreurs vinrent corrompre la vraie doctrine. De nos
jours, les évéques ont abdiqué le privilege que l'ignorance
leur avait reconnu; ils l'ont transmis au pape. Et qu'en a fait
le pape? Il a fait des dogmes prétendus dont la tradition
occidentale elleeméme n'avait pas entendu parler. Cela est si
vrai qu'on a inventé, pour les soutenir, une fradition latente,
comme si une tradition pouvait exister sans étre appuyée
d'une profession extérieure et publique.»?)

C'est chez Guettée que j'ai trouvé la notion de 'Eglise la
plus complete et la plus précise, a la fois la plus ferme et la
plus libérale. Chez les papistes et chez la plupart des protes-
tants orthodoxes, elle confine souvent & 1'autoritarisme tyran-
nique; chez les protestants radicaux et chez les piétistes, a la
nullité, je veux dire a 'individualisme & peine discipliné'. Entre
ces deux extrémes, Guettée se meut avec une clarté remar-
quable, conciliant Pautorité et la liberté, sans amoindrir les
droits d'aucune. Il faut lui savoir grand gré des explications
quil a données sur ce point difficile, & une époque aussi con-
fuse et aussi susceptible que la nétre.

9. Guettée condamnait tout exces dlautorité. «N'est-ce
pas attaquer l'autorité que de la mettre ot elle n'est pas et
de lui attribuer des droits qu'elle n’a pas? C'est la confondre
avec le despotisme. Ceux qui en abusent et ceux qui approu-
vent les abus, sont, pour l'autorité, des ennemis plus redou-
tables que ceux qui ne veulent se soumettre qu'au droit et a
la justice. »2) '

10. Plein de respect pour les Peres, il distingue toutefois
tI"éS judicieusement les cas dans lesquels ils parlent comme
‘s1mp1‘es docteurs particuliers, et non pas comme témoins de
la foi universelle de I'Eglise; et alors il mentionne sincere-

Y) Union chrét., mars 1887, p. 77—%8. Voir aussi UHist, de I’ Eglise, T. v,
P. 242.

%) Souwenirs, p. 116,



— 270 —

ment leurs erreurs ou leurs torts. Clest ainsi, par exemple,
qu’il signale dans louvrage d'’Epiphane sur les hérésies «de
regrettables exagérations et une critique peu sfire»; qu’il re-
connait que «lesprit philosophique lui a fait défaut»; qu'il
s'est ainsi «laissé tromper» dans les discussions sur l'origé-
nisme; et que plusieurs de ses opinions paraissent favoriser
Ianthropomorphisme.!) Avec la méme franchise, il reproche a
St-Jérome d’avoir «déshonoré sa vieillesse », en traduisant en
latin le «pamphlet ignoble» de Théophile d’Alexandrie contre
Chrysostome;?) il reproche aussi & St-Cyrille d’Alexandrie, ne-
veu de Théophile, de n'avoir pas débuté dans son épiscopat
d’'une maniére honorable;3) & 1’évéque de Rome Innocent I¢,
de s'étre prononcé pour le célibat absolu des prétres et des
diacres (401).

- 11. Sur ce dernier point, il fait 'observation suivante:
« Cependant, Innocent ne veut pas qu'on inquiéte les prétres
et les diacres qui n'avaient pas observé le célibat jusqu’alors
et qui n’avaient pas connu le reéglement promulgué par le
pape Siricius (384—398) a ce sujet dans sa lettre a Himérius.
Cette restriction prouve que la loi du célibat n’était pas re-
connue, méme en Occident, pendant les quatre premiers siécles;
que les évéques de Rome ne la proposaient que timidement au
commencement du cinquieéme. Nous avons vu précédemment
que c'était surtout & Rome que certains ecclésiastiques faisaient
grand bruit d'un célibat qui leur servait pour fréquenter les.
femmes avec plus de liberté. De pieux personnages, comme
Jérome, attachérent en méme temps a la virginité une impor-
‘tance beaucoup trop grande; de 1a le célibat que I'on fit passer
peu a peu en loi pour le clergé supérieur, loi qui ne fut jamais.
observée, méme par ceux qui s'en montrérent les plus fanatiques
partisans. Le célibat ne peut étre qu'une exception, méme dans

la société religieuse la plus parfaite; dés qu'on veut en faire

une loi applicable & une classe nombreuse d’une soci¢té quel-
conque, on se heurte contre une loi indestructible de la nature,
qui est une loi de Dieu lui-méme, et 'on donne occasion a.
d’ignobles et innombrables immoralités. C'est ce qui a eu lieu
dans les Eglises occidentales, ot la loi de Siricius et d’Innocentw

V) Hise. de I’ Eglise, T. IV, p. 110—111:
%) 7bid., p. 242.
8) Zéid., p. 250.



— 271 —
finit par étre généralement acceptée... Dans I'Eglise orientale,
la virginité a toujours été en honneur, mais on n'y a jamais
accepté la loi romaine du célibat. Les diacres et les prétres
y ont toujours été choisis parmi les hommes mariés, et on ne
leur a point interdit 'usage du mariage.»?)

Clest dans cet esprit qu'il était partisan de la licité du
mariage pour les prétres anciens-catholiques, méme lorsque ce
mariage était contracté apres ordination. Sans doute il trou-
vait le cas matériellement en opposition avec la coutume orien-
tale, qui exige le mariage avant 'ordination; mais il savait
qu’en toutes choses il faut chercher P'esprit qui vivifie, et il
reconnaissait qu'en toute justice tout prétre a le droit d’étre
marié, et que, lorsque la hiérarchie de son Eglise 'a privé
abusivement de ce droit avant 'ordination, il peut exception-
nellement le reprendre et 'exercer aprés. Cest du simple bon
sens, disait-il. Awussi a-t-il proposé que les Eglises orientales,
des que 1'Eglise ancienne-catholique aurait acquis une impor-
tance suffisante, adoptassent une disposition transitoire, motivée
par l'obligation abusive du célibat dans I'Eglise romaine, obli-
gation d'autant plus abusive que des jeunes gens de vingt
ans n'ont généralement pas pu s’en rendre un compte suffi-
sant®. Hatons-nous d’ajouter que cette sollicitude des pa-
triarches et des synodes orientaux nous toucherait fort, mais
qu'elle ne nous parait pas nécessaire, étant donnée I'incontes-
table autonomie de I'Occident, qui, s'il est tenu a la méme foi,
a la méme justice, & la méme sainteté que 1'Orient, n’est point
tenu & la méme discipline, ni 4 la meéme légalité. D’ailleurs,
Guettée, lui aussi, aurait certainement approuvé des deux mains
la deuxidme proposition du congrés de Liucerne de 1892.

12. En général, Guettée cherchait I'esprit des choses, non
cet esprit illusoire et faux qui les détruit sous prétexte de les
iffléaliser, mais leur esprit juste et vrai, celui qui les spiritua-
1'1se, en les maintenant dans leur valeur réelle. Clest pourquoi
il s'est montré favorable, par exemple, au spiritualisme d'Ori-
gene et de son école. Je cite cet exemple entre plusieurs, parce
quil me semble particulierement utile méditer, pour la bonne

direction du mouvement théologique auquel cette Revue est
particulierement consacrée.

) Zbid., p. 243—244.
) Union chrér., déc. 1887, p. 363—364.



« Cyrille d'Alexandrie, qui traita Origéne d’égaré, aurait
parlé, dit-il, d'une maniere plus respectueuse de ce grand chré-
tiem, dont le génie avait fait la gloire de son Eglise, s'il n'avait
pas subi l'influence de Théophile, évéque si injusie et si pas-
sionné.» 1) Guettée pensait qu’il elt été mieux d’expliquer la
doctrine d'Origene, et de ne pas donner 2 certaines de ses ex-
pressions un sens trop absolu. Il dit expressément que les ori-
génistes étaient «certainement les plus savants parmi les
moines égyptiens»; qu'ils formaient «une école spiritualiste
opposée a 1'école matérialiste représentée par les anthropo-
morphites. » Aussi déclare-t-il «inutile » de défendre saint Gré-
goire de Nysse contre l'accusation de ce qu'on a appelé Pori-
génisme. Sans doute, quelques opinions du célebre prétre
d'Alexandrie, ainsi que de S. Grégoire de Nysse, peuvent étre
contestées et méme rejetées; mais ils ne les enseignaient que
comme des opinions et non comme des dogmes de foi, et ceux
qui cherchaient a leur donner un sens hérétique les détour-
naient certainement de leur vrai sens.? :

13. Guettée a bien montré son spiritualisme et son bon sens
dans ses explications de lincarnation et de la personne de
Jésus-Christ. Il tenait cette personne pour «divine et humaine»;
il évitait ainsi ce qu’on a appelé le nestorianisme, sans tomber
d’autre part dans le monophysisme. Il enseignait que le culte
d’adoration ne doit étre rendu qu’a la divinité, donc a la per-
sonne divine du Christ, et non 4 son humanité ou a quelques
parties de son humanité.®) Il condamnait par conséquent, et
trés énergiquement, le culte du sacré-cceur, le cceur é€tant un
organe corporel.4) Il condamnait pour la méme raison le
culte du sang et du corps du Christ. «Le culte de la per
sonne divine du Christ, a-t-il dit, se manifeste dans les fétes
solennelles de I'Eglise; 14, on ne trouve aucune mention pat
ticuliere d'un corps, d’un cceur. C'est le Christ lui-méme qu€
l'on adore. I.’Eglise papiste a abandonné depuis longtemps
les traditions primitives; c'est ainsi que, sous prétexte de
manifester sa foi en la présence réelle, elle a institué la f€t
du corps du Christ. Elle a institué depuis d’autres fétes ana-

V) Hist. de I Eglise, T. IV, p. 469—470.

) Zbid., p. 109. Voir aussi T. V, p. 279—280. .
%) Union chrét., aott 1888, p. 238.

) 7Zbid., mai 1888, p. 141I. :



- 9

logues et enfin celle du sacré-cceur. On sait bien que, pour
se tirer d’affaire, les cordicoles diront que leur culte s'adresse en
définitive & la personne du Christ; mais cela est faux, et tout
dans ce culte démontre qu'il s’adresse au coeur du Christ, c’est-
a-dire a une partie de son humanité. » 1) Et encore: «Le corpus
Christi ne peut étre l'objet d’un culte; tout culte rendu au
Christ se rapporte au Verbe divin, a la persommne wunique du
Fils de Dieu. Rendre un culte au corps du Christ, c’est adorer
sa nature humaine, c’est commettre une idolatrie. » %)

14. Guettée n'a pas toujours été aussi précis en ce qui con-
cerne la spéculation théologique sur I'Eucharistie. De 1866 a
1876, il a certainement modifié sa pensée sur plusieurs points,
et surtout en 1881 et 1886. Quoi qu'il en soit, il a reconnu
formellement, méme déja en 1866, que I'Eglise romaine «a in-
venté le mot transsubstantiation »; que ce mot est « barbare et
nouveau» et que «l'Eglise orientale ne 1'a pas accepté».?) Ii
a concédé, il est vrai, a cette méme époque, qu'on peut 'en-
tendre dans un sens trés exact; mais ne suffit-il pas, pour le
rejeter en Occident, qu’il y soit presque toujours entendu dans.
un sens matérialiste, superstitieux et erroné? Quoi qu'’il en soit,
Guettée résumait la théologie de l'ancienne Eglise sur ce point
en trois mots: «présence réelle spirituelle ». 11 rejetait la réalité
materialiste de certains théologiens papistes et la «pure figure »
de certains calvinistes?). Il avait bien soin de séparer Calvin
de ces derniers, et trouvait que le spiritualisme de Calvin
n'était nullement le figurisme vide de la plupart des calvinistes
d’aujourd’hui; nous I’avons entendu maintes fois insister sur
ce d.ernier point, qui devenait de plus en plus clair dans son
esprit.

Il faut citer la page suivante, écrite en 1881; quoique in-
complete, elle est pleine de choses et indique bien sa tendance
et sa pensée. ;

«En quoi consiste le dogme de 1'Eucharistie? En partici-
pant au pain et au vin consacrés, on participe véritablement
au. corps et au sang du Christ. Le théologien, en traitant ce
sujet, n'a qu'a prouver que telle a été la doctrine tradition-

1) 7éid., p. 144.
M) Zbid., décembre 1885, p. 378. Voir janvier 1881, p. 283 et 330.

Z) Exﬁzﬁosition de la doctrine dz I'Eglise catholique orthodoxe, p. 177, Paris, 1866..
) Voir son Catéchisme catholique, 1875. :



=0t

nelle de la société chrétienne. Qu'a fait de ce dogme la théo-
logie scholastique? La chose la plus absurde que 1'on puisse
imaginer. D’apres elle, le Christ, en corps, en ame et avec sa
divinité, descend sur l'autel a4 la parole du prétre qui prononce
les paroles de la consécration; le Christ obéi¢ au prétre; chaque
parcelle du pain et du vin consacrés le contiennent tout entier,
de sorte qu’il se trouve circonscrit dans le plus petit espace
possible, et cela dans tous les lieux de 'univers et a la méme
heure. Le pain et le vin consacrés deviennent le Christ lui-
méme; on ’enferme dans un ostensoir pour le montrer, le pro-
mener dans les rues, 'offrir aux adorations des fideles. On a
été amené, par suite de ces doctrines, a discuter, & propos du
corps du Christ, les questions les plus ridicules, méme les plus
dégotitantes. En ne voulant pas se contenter du dogme révélé,
on a tellement matérialisé 'Eucharistie que 'on a trop justifié
ceux qui 'ont rejetée. | ‘

«On efit évité tout cela, si l'on efit distingué le dogme
traditionnel de toutes les questions que pouvaient soulever
des hommes curieux et subtils; et une grande Eglise, comme
I'Eglise romaine, n’aurait pas consacré, par son culte, des
théories absurdes et hérétiques. Depuis que les savants com-
pilateurs de la Perpétuité de la foi ont démontré que I'Eglise
orientale admet la présence réelle, on doit, en Occident, com-
prendre la différence qui peut exister entre deux Eglises dont
Tune est simplement traditionnelle, et l'autre abandonnée &
toutes les discussions de la philosophie religieuse. .

«’Eglise orientale admet la présence réelle en ce sens:
que tous les fideles qui participent au pain et au vin consacres,
participent véritablement au corps et au sang du Christ, con-
formément aux paroles qu'il a lui-méme prononcées. Zlle s'en
tient la; elle wimpose aucune aumtre doctvine a ses fidéles. La
liturgie est la répétition de la derniere cene du Christ, et les
fideles, comme les apotres, participent 4 son corps et a sof
sang. o

«L’Eglise romaine accepte la présence réelle; mais que
de questions elle a soulevées et dont elle a fait des doctrl.lfles
de foi, quoique plusieurs, comme celle de I'adoration SPéC_la'-le
du corps, soient hérétiques. En prouvant que les deux Eglises
d’Orient et d’Occident acceptaient la présence réelle, 1€s a4
teurs de la Perpétuité de la foi ont oublié que, daccord sur



— 2/ —

un point théorique, les deux Eglises étaient en compléte dissi-
dence sur le veste. D'ol vient cette dissidence? Elle vient de
ce que I'Eglise orthodoxe s’en est tenue strictement & la doc-
trine traditionnelle, tandis que 'Eglise romaine ou occidentale
a défiguré cette doctrine par ses nombreuses innovations.»?)

Notons, en passant, que les auteurs de la Perpétuité de la
foi ont oublié beaucoup d’autres choses, et que, si Guettée
et étudié plus particulierement la fagon dont ils ont composé
cet ouvrage et la nature des documents qui leur ont été com-
muniqués, il efit vraisemblablement traité cet ouvrage avec moins
d’importance. Mais ne sortons pas, pour un détail secondaire,
du fond de la question. En 1886, Guettée a dit encore: «Depuis
Paschase-Ratbert, il y a eu, dans I’Eglise romaine, une ten-
dance trés prononcée pour matérialiser I'Eucharistie. Cette
tendance a pris aujourd’hui des proportions extraordinaires, et
Pon a pris & tadche, pour ainsi dire, de rendre I’Eucharistie
ridicule et son culte nestorien. Croit-on que le Christ, en insti-
tuant la sainte Céne, avait lintention de favoriser toutes ces
fétes palennes qui sont devenues habituelles dans I'Eglise ro-
maine? Jamais I'Eglise primitive n’a eu de telles fétes; jamais
I'Eglise orthodoxe, digne héritiere de I'Eglise primitive, n'a
favorisé de telles superstitions hérétiques. Les congrés eucha-
ristiques ne sont que des assemblées formées pour favoriser
I'hérésie, et des pratiques absolument oppos€es au véritable
- esprit chrétien ». ?)

15. Guettée a écrit de nombreuses pages contre les pré-
tendus dogmes de I'immaculée - conception et de 1infaillibilité
papale. ?)

16. Je ne saurais entrer ici dans plus de détails. Ce qui
préceéde suffit pour indiquer quel fut Uesprit de sa théologie.
f?a.rtout, sinon envers les personnes, du moins dans les ques-
tions spéculatives, il s'efforca d’étre modéré. Clest ainsi encore
qu'il ne considéra jamais le culte des images comme un dogme,
mais seulement comme une ancienne et légitime tradition®);

Y) Union chrétienne, décembre 1881, p. 536—537.
Y) Zbid., juillet 1886, p. 295.
3_) Sur le premier, voir en particulier ses Sowwenirs, p. 132—134.

_ %) Parlant de S. Germain, patriarche de Constantinople (8¢ siecle), il dit: «Il
est a remarquer que le vénérable patriarche ne parle des images que comme dune
coutume tres ancienne et suivie dans presque toutes les Eglises. On ne pouvait s’at-
taquer légitimement 3 une telle coutume, autorisée indirectement par les conciles

Revue intern. de Théologie. Heft 6, 1894, 19



— 276 —

qu'il ne permit jamais que l'on transformit en intolérance et
en violence contre les hérétiques le droit d'anathématiser leur
doctrine et de leur infliger des peines purement canoniques?’);
qu'il reconnut le fait des légendes dans les Vies de Saints et
les Liturgies?); qu’il sut distinguer, jusque dans les conciles
cecuméniques, les questions doctrinales et les questions de per-
sonnes: les premieres incontestables, lorsqu’elles sont traitées
d’aprés le critérium catholique; les secondes, toujours discu-
tables 2. Ete., etec. :

17. Je termine ce simple résumé par une derniére citation,
dans laquelle il a condensé sa pensée sur 'union des Eglises,
question qui n’a cessé de le préoccuper, lui aussi.

« Dans toutes les polémiques que j'ai soutenues dans ' Union
chrétienne, a-t-il dit, j’ai suivi ces principes: L’'union des Eglises
doit avoir pour base l'unité de doctrine. — L'unité de doctrine
ne s'entend que de la doctrine révélée, et non des opinions
que Pon a droit de soutenir dés que la doctrine révélée n'est
pas atteinte. — La liberté des opinions est aussi sacrée que
la foi en la doctrine révélée. — La doctrine révélée est celle
qui a été enseignée par‘lé Christ et les apotres, et qui a pour
elle le témoignage constant des Eglises apostoliques. — Ce té-
moignage résulte des écrits apostoliques acceptés dés les pre-
miers siecles par toutes les Eglises; des écrits des Péres de
I’Eglise reconnus comme interprétes de la doctrine acceptée

cecuméniques, puisque ces saintes assemblées n’avaient pris contre elle aucune dé-
cision; mais on #n’élevait pas lo question jusqu’a une doctrine révéiée et appartenant
an dogmes. Hist. de I Eglise, T. V, p. 549.

1) Voir sa belle lettre sur la Tolérance dans I'Union cirétienne (mai 1889), ou
il démontre que l'intolérance admise par quelques évéques et par quelques souverains
a dater du régne de Constantin jusqu’au neuviéme siecle, n’était nullement d’accord
avec la tradition apostolique; que celle-ci était autre; que la théorie de l'intolérance
religieuse ne devint une doctrine généralement acceptée que depuis cette époque et
dans I’Eglise romaine; qu’elle s’attesta dans le monde par d’horribles supplices et
par des guerres qui couvrirent de sang toutes les contrées qui reconnaissaient I’au-
torité souveraine de la papauté. « Une doctrine, ajoute-t-il, qui n’était soutenue, avant
le neuvieme siécle, que par un certain nombre de hauts personnages, devint, en
pays romain, une doctrine presque universellement admise, voila la vérité. .. Nous
opposons a I’Eglise romaine toute couverte du sang d’hérétiques vrais ou prétendus,
PEglise d’Orient toute couverte de son propre sang. Nous préférons ’Eglise-martyre
a I'Eglise intolérante et persécutrice.» P. 137—138.

) Hist. de I'Eglise, T. V, p. 305, 365, 419.

%) Voir son appréciation des contradictions apparentes entre les IV® et Ve con-
ciles cecuméniques, au sujet de Théodore de Mopsueste, d’Ibas et de Théodoret.
Tbid., p. 278—279.



— 277 —

de leur temps; des décisions des conciles, surtout des conciles
cecuméniques, échos de la foi de leur époque. — De ces prin-
cipes découlaient ces déductions: La vraie Eglise est celle qui
a enseigné la doctrine apostolique traditionnelle sans y rien
ajouter, sans en rien retrancher; toute Eglise qui a retranché
quelque doctrine du symbole de la foi primitive, ou qui y a
ajouté, est une fausse Eglise.» ) ‘

Que chaque Eglise s'examine donc elle-méme avec sin-
cérité; qu'elle consulte impartialement son histoire, depuis sa
fondation jusqu’a 1’époque présente; qu'elle voie si elle a al-
téré sa foi, soit par addition, soit par soustraction; qu'elle
examine si présentement elle sépare ses dogmes traditionnels
et les spéculations théologiques de ses théologiens, et si elle
ne cherche pas a meéler celles-ci & ceux-1a, ou a réduire ceux-
1a a celles-ci. Clest 14, croyons-nous, le principal péril et le
principal obstacle au rétablissement de 'union entre les Eglises
chrétiennes séparées. Lorsque cet obstacle aura disparu, c’est-
a-dire lorsque chaque Eglise acceptera loyalement comme obli-
gatoire pour toutes foute la foi et seulement la foi, laissant le
reste a l'autonomie de chacune, alors il n’y aura vraiment plus
qu'une seule Eglise universelle sous des formes diverses, une
dans toutes les choses nécessaires, multiple dans les choses
secondaires et libres. Ce sera alors la paix dans la diversité,
et la force spirituelle contre toutes les forces antireligieuses
qui cherchent & saper le christianisme et I'Eglise. Ex viribus
unitis fortitudo et lux, libertas et caritas.

Y Sowvenirs, p. 366—367. .
E. MicHaub.




	La théologie de Guettée

