
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 6

Artikel: Le patriarche Photius d'après M. le professeur Ivantzoff-Plantonoff [fin]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


253 —

LE PATRIARCHE PHOTIUS
d'après

M. le professeur IVANTZOFF-PLATONOFF.

(Fin.)*

Le chapitre VII est consacré à l'étude des lettres et des

ouvrages de Photius. Il est généralement admis, dit l'auteur,

que les données les plus importantes, les plus sûres, pour juger
soit un homme politique, soit un homme de lettres, sont
principalement fournies par sa correspondance (surtout sa
correspondance intime) et par ses œuvres littéraires, qui reflètent sa

façon de voir les hommes et les choses, ainsi que toutes les

particularités de son caractère; et il faut s'étonner du peu
d'usage qu'ont fait les historiens de Photius de ces deux
sources, incomplètes il est vrai, mais pourtant fort riches.

Jusqu'à présent on a imprimé plus de deux cent soixante
lettres de Photius, dont quelques-unes forment à elles seules
de véritables traités de théologie et de morale, et ont une
importance très grande, non seulement pour l'histoire de Photius
lui-même, mais encore pour celle de son époque. Les lettres
qui sont arrivées jusqu'à nous appartiennent à des époques
différentes: les unes sont écrites quand Photius était au faîte
de la gloire, les autres quand il était en exil, en butte à toutes
les persécutions. Elles touchent les sujets les plus divers ; dans
quelques-unes le patriarche explique les dogmes les plus élevés
de la foi chrétienne, et développe les règles de la morale
chrétienne ; dans d'autres il élucide les questions les plus embrouillées

de la pratique ecclésiastique. D'autres encore ont un ca-

Voir les livraisons IV (p. 654—669) et V (p. 80—-107) de cette Revue.



— 254 —

ractère tout personnel; ce sont des consolations aux amis
malheureux, des conseils, des instructions à ses élèves, souvent
des pièces de polémique, etc. Ces lettres se distinguent par
leur style : tantôt il est véhément et rude, tantôt grave et
calme ; souvent il est cordial et simple, ou bien finement
ironique. Parfois le ton change complètement dans une seule et
même lettre; mais toutes portent le cachet de sa personne
morale, si attachante, et dénotent non seulement un esprit élevé,
fin, orné des connaissances les plus variées et les plus
profondes, tout en restant sérieux et ferme dans son essence, mais
encore un cœur chaud et tendre, et un caractère aimable, malgré

sa force; tout cela, uni à une piété profonde, à une
soumission constante et invariable à la volonté de Dieu, et au
sentiment de son devoir vis-à-vis de l'Eglise et de ses ouailles.
En général, le Photius que l'on apprend à connaître dans ses

lettres, n'est nullement celui que s'efforcent de montrer ses

ennemis et ses historiens, si pleins de malveillance et de

préjugés. Quelle source abondante pour ceux qui voudraient
étudier cet homme si extraordinaire, et combien peu y ont puisé I

Ce qui a été dit sur la correspondance de Photius se

rapporte à ses écrits. Leur nombre, l'extrême diversité des sujets

qui y sont traités, étonnent ceux qui les étudient. Presque
toutes les branches des connaissances humaines y sont traitées.
Ses principaux ouvrages peuvent être partagés en quatre grands

groupes: 1° Les ouvrages dogmatico-exégétiques, 2° les

ouvrages dogmatico-polémiques, 3° les ouvrages canoniques, 4*

les ouvrages critico-bibliographiques. En dehors de ces quatre
grandes sections, il y a encore des œuvres didactiques,
historiques, des discours, des cantiques, des poésies, des ouvrages

philosophiques (un, entre autres, sur les catégories d'Aristote).
Il ne faut pas oublier, non plus, les données de tout genre

qu'on trouve dans ses lettres, sur les mathématiques, la
physique, l'astronomie, l'histoire naturelle et même la médecine.

Il faut rendre justice, dit le professeur Ivantzoff-Platonoff, au

cardinal Hergenröther, des peines qu'il s'est données pour
étudier les ouvrages de Photius; mais alors même qu'il avoue leur

mérite, il laisse percer le désir de diminuer leur valeur. Ainsi,

par exemple, il s'arrête à des citations, faites par Photius, qui

ne sont pas toujours textuelles, et il en fait un chef d'accusation;

mais il oublie que le patriarche était souvent obligé de



— 255 —

travailler à la hâte, qu'il devait donner des explications
immédiates. Souvent il en indique la source, souvent aussi il ne le

fait pas; généralement, il ne remaniait, ne corrigeait pas ce

qu'il écrivait ou dictait sur telle ou telle question courante;
ses nombreuses occupations ne lui en donnaient pas le loisir.
Ces accusations ne peuvent s'expliquer chez un savant comme

Hergenröther que par une partialité de polémiste.
Le professeur Ivantzoff-Platonoff dit avec raison que ce

qui nous reste, ce que nous connaissons des œuvres de Photius

n'est que la moindre partie de ce qu'il avait écrit ; l'autre,
la plus grande, est perdue, ou, si elle existe, elle n'est pas
encore retrouvée et éditée. Ses ennemis se donnaient toutes
les peines du monde pour anéantir ses œuvres. Que l'on se

souvienne des sept sacs de manuscrits qui ont été brûlés en
869! Une chose digne de remarque est la lacune qui existe
dans les œuvres de Photius. Nous possédons celles qui datent
de l'époque qui précède son patriarcat (quand il était laïque),
ainsi que celles qui datent de l'époque de son exil et de son
second patriarcat, lorsqu'il se faisait vieux et qu'il était brisé
par les persécutions et les luttes; mais nous ne possédons
presque rien, comparativement, de la période moyenne de son
activité, quand il avait toute sa force, quand rien ne l'empêchait

de se livrer aux études! N'est-ce pas là un fait étrange?
Il est incontestable que les ennemis de Photius ont détruit la
presque totalité des œuvres qui se rapportent à cette époque ;

le fait même de la disparition de ces œuvres n'a pas échappé
aux savants qui s'occupaient de cette question. On peut
consulter sur ce point, par exemple, Fabricius (Bibliotheca Graeca);
il a toute une section sous ce titre: Photii scripta deperdita,
per odium a Latinis exusta, vel suppressa, aut interpolata

Dans le VIII0 et dernier chapitre de son étude, le professeur

Ivantzoff-Platonoff donne le résumé de ce que nous offre
la littérature consacrée à Photius, tant en Orient qu'en Occident.

Il se demande quel est le résultat définitif auquel on est
arrivé en étudiant les sources, les documents relatifs à la
biographie du patriarche, et si la méthode suivie jusqu'à présent
est bonne; il le conteste; il est temps, dit-il, de la modifier;
on ne saurait se borner aux sources où l'on a puisé jusqu'à
présent, pour écrire une histoire complète et impartiale de



— 256 —

Photius. Jusqu'à présent on ne prenait pour point de départ,
on n'avait en vue, que les ouvrages de ses ennemis. Pour bien
juger le patriarche, pour se faire une idée exacte de sa grande
personnalité, il faut d'abord étudier soigneusement toutes ses

lettres, tous ses écrits; or, cela n'est pas chose facile. Malgré
la perte de beaucoup de ses ouvrages (et des plus importants),
ceux qui restent forment encore des volumes et sont écrits en

grec byzantin. Puis il faudrait étudier l'activité ecclésiastico-
administrative de Photius. Mais c'est surtout sur la nécessité
de bien étudier les actes du concile de 879—880 et de tout ce

qui s'y rapporte qu'insiste l'auteur; tout est encore à faire,,
dit-il. C'est là que nous trouverons les données les plus
nécessaires, les plus importantes, pour la biographie du patriarche ;

jusqu'à présent on s'en est trop peu occupé, et pas avec le
calme objectif et l'impartialité nécessaires. L'auteur trouve qu'il
s'opère un revirement, sous ce rapport, dans la science
occidentale ; mais il y a encore du chemin à faire, dit-il. Photius

ne reste-t-il pas, jusqu'à présent, le plus grand, le plus sérieux
des ennemis du monde romain, aux yeux de tout savant
catholique? Et cela est vrai. Les protestants, Luther, Zwingli,
Calvin, ont pris plus tard pour base de leur opposition le
rationalisme subjectif qui pouvait faire bien des ravages parmi
les brebis du Vatican, mais qui n'ébranlait pas l'édifice même,
tandis que Photius a basé son opposition sur la tradition de

l'Eglise universelle, et ceci était bien autrement dangereux1).
Aussi les savants catholiques s'en sont-ils aperçus, par exemple,
Hergenröther, T. II, 724: de là une haine longtemps aveugle,

une inimitié traditionnelle pour le grand patriarche.
Cette façon tendancieuse d'apprécier l'homme même eut

une grande influence sur les éditeurs des documents qui se

rapportent à son histoire et surtout des actes des conciles:

Binius, Labbe, Hardouin, Mansi, suivant les traces de Baronius

et d'Allatius, leurs chefs de file, tâchent d'éliminer ce qui lui

était favorable. Les auteurs gallicans furent un peu plus
équitables, Pagi, Natalis Alexander, Lequien, Baluze; le plus
impartial fut le noble Fleury. Les protestants, dans cette question,

s'en tinrent aux idées des catholiques romains (quelque

peu mitigées). Ils continuent à affirmer que ce n'est pas l'Eglise

N'est-ce point là aussi ce qui fait la force des anciens-catholiques A. Ji-



— 257 —

de Rome qui s'est séparée des autres Eglises patriarcales, mais
le contraire. C'est plutôt chez les savants réformés de la
Hollande et de la Suisse que nous trouvons un point de vue plus
juste (Hottinger, Basnage, Spanheim), et encore plus, chez les
Anglais (Montacutius, Beveridge, Cave). Enfin, parmi les savants
de notre époque qui se sont occupés de Photius, il faut placer
au premier rang Gfrörer, Pichler, Héfélé et surtout Hergenröther.

Leurs savantes études, surtout celles de Hergenröther,
semblent vouloir indiquer le désir d'une étude moins incomplète
et moins partiale que celles d'autrefois.

Parmi les savants russes qui se sont occupés de Photius,
il faut citer au premier rang Innocent de Penza, Philarète de

Moscou, Philarète de Tschernigov, Mouravief, Zernin, Lav-
roffsky, Paul de Kazan, Porphyre Ouspensky, Gerassimos Jarech

En occident, dit le professeur Ivantzoff-Platonoff en terminant

son étude, on nous appelle souvent Photiens; nous n'avons
pas à nous offenser de ce surnom, nous l'acceptons volontiers,
non que Photius soit l'inventeur des principes orthodoxes — ces
principes ont servi de tout temps de base à notre vie
ecclésiastique — mais parce qu'il les a très énergiquement affirmés
aux débuts mêmes de notre lutte contre les Latins, contre les
innovations de Rome.

Une étude plus complète et plus profonde de l'histoire de
Photius aurait certainement une grande importance pour la
chrétienté entière. C'est à l'époque de Photius qu'a commencé
la malheureuse division entre l'Occident et l'Orient, division qui
n'a fait ensuite que s'accentuer de plus en plus. Les chrétiens
des différentes confessions sont tellement divisés, tellement
éloignés les uns des autres, qu'il est indispensable de revenir
à l'époque de la première division et de la bien étudier, afin
de savoir au juste de quel côté se trouve le bon droit et d'où
est venue la provocation. Il est indubitable, dit l'auteur, que
plus sera étudiée la grande personnalité de Photius, plus on
comprendra son importance universelle. Tous les hommes
impartiaux et éclairés qui prennent à cœur les intérêts de la
chrétienté, pourront alors se convaincre des éminents services rendus

par le grand patriarche à la vérité orthodoxe, et pourront
se joindre à nous en disant: Aiwvtu rj '(ivrfei)')

A. Kiréeff.



— 258 —

Nous sommes quelque peu surpris que, parmi les historiens
contemporains qui se sont occupés de Photius, l'auteur ou l'analyste

de la présente étude, dont tous les lecteurs admirent la
science, n'ait pas cité Guettée. Guettée cependant a consacré
à Photius, dans le T. VI de son Histoire de l'Eglise, 112 pages,
qui résument très exactement la vie, le rôle et les doctrines
de ce grand patriarche. Guettée a travaillé sur les sources
mêmes, et il a connu tout ce qui a été publié sur cette question,
en France et en Allemagne, avant 1889. Sa thèse est d'ailleurs
absolument identique à celle de M. le professeur Ivantzoff-Platonoff.

C'est pourquoi nous nous bornerons à citer les passages
suivants :

«Une fois constituée en Occident par les rois franks, la

papauté se montra beaucoup plus arrogante à l'égard de l'Orient;
mais elle rencontra aussi, de la part de l'Orient, une opposition
plus vigoureuse. Dieu suscita, pour la diriger, un grand et

saint personnage, Photius, qui avait à lui seul plus de génie et
de science que tous les papes de son époque et tous leurs
savants occidentaux. Il était doué aussi d'une incomparable
énergie, et il sut faire face à toutes les intrigues, à toutes les

calomnies, pour la défense de l'orthodoxie. La papauté en a

fait l'auteur de la division qui existe entre l'Orient et l'Occident;
ses écrivains ont sottement appelé Eglise Photienne, cette grande
Eglise orientale que l'illustre et saint Photius a si bien
maintenue dans la profession de foi primitive et apostolique1)» •

«Dans toute sa conduite à l'égard de Photius, le pape

Jean VIII montra cette énergie ; il ne craignit pas d'annuler
ce qu'avaient fait ses prédécesseurs Nicolas et Adrien avec

précipitation et sans s'être entourés des renseignements
nécessaires. Les évêques suburbains s'unirent à lui, en concile, pour
annuler les conciles de Nicolas et d'Adrien, et rendre hommage

au grand patriarche que toute l'Eglise orientale vénérait.
« On comprend que les ennemis de l'Eglise orientale et de

Photius ne puissent pardonner au pape Jean ses déclarations
si claires et si catégoriques. Eux qui se prétendent si unis à

la papauté, font leur choix entre les papes. Ils veulent bien

exalter ceux dont les actes plaisent à leurs préjugés, mais ils

abandonnent ceux qui les condamnent. Jean VIII n'a donc pas

*) Histoire de l'Eglise, T. VI, p. IX—X; Paris, Fischbacher, lg



— 259 —

été épargné par eux. Ils le rabaissentJ) autant qu'ils exaltent
Nicolas et Adrien. Cependant, pour tout homme sérieux et

impartial, Jean se conduisit avec sagesse, tandis que ses deux

prédécesseurs n'avaient agi qu'avec passion.
«Le grand argument des ennemis de Photius, c'est qu'il a

falsifié les lettres du pape Jean et les actes du concile qui l'a
réhabilité. Sur quoi se fondent-ils pour affirmer un tel fait?
Ils ne peuvent donner aucune preuve. Il est vrai qu'il existe
quelques différences de forme dans les lettres latines telles
qu'on les possède, et ces mêmes lettres traduites en grec. Mais,
nous avons déjà fait observer que l'on possédait encore au
douzième siècle, en Occident, des lettres latines conformes aux
lettres grecques qui se trouvent dans les actes du concile. On

pourrait en conclure que l'on avait fait à Rome de doubles

lettres, les unes pour l'Occident, où l'on devait mettre en relief
certaines doctrines chères à la papauté, et d'autres pour l'Orient,
qui n'aurait pas admis les prétentions papales ouvertement
exprimées.

«La papauté a agi ainsi dans plusieurs circonstances que
nous aurons à faire connaître dans la suite de cette histoire.
Pourquoi n'en aurait-elle pas agi ainsi dans une affaire aussi
délicate que celle de Photius? Si l'on veut trouver absolument
un falsificateur, pourquoi le chercher en Orient?

«Du reste, on exagère la portée des prétendues falsifications.

Elles ne sont, en réalité, que des atténuations de
certaines phrases qui auraient certainement choqué les évêques
grecs, et qui auraient rendu toute réconciliation impossible.
Pourrait-on prouver que les légats eux-mêmes n'auraient pas
consenti à ces atténuations? Les lettres papales étaient lues
publiquement en concile ; un grand nombre de membres savaient
les deux langues, grecque et latine; peut-on croire les légats
assez ignorants de la langue grecque pour ne pas saisir le sens
des lectures Ils ne parlaient pas cette langue, mais qui pourrait

prouver qu'ils ne la comprenaient pas suffisamment, ou

x) Le cardinal Baronius lui reproche d'avoir montré, dans l'affaire de Photius,
un caractère si faible, qu'on pouvait le prendre pour une femme ; c'est de là sans
doute d'après lui qu'est venue la fable de la papesse Jeanne. Cette opinion est
tellement ridicule que nous n'avons pas à nous y arrêter. Nous présenterons bientôt
une autre explication de la prétendue fable, qui pourrait bien être une vérité. Voir
p. 403—408.

Revue intern, de Théologie. Heft 6, 1894. 18



r— 260 —

qu'ils n'étaient pas accompagnés d'interprètes qui les auraient
avertis des falsifications, si elles avaient eu lieu Que les
partisans de l'infaillibilité papale soient froissés, dans leurs
préjugés, par un pape qui montra assez d'énergie pour condamner
deux de ses prédécesseurs qui avaient failli à la vérité et à la
justice, nous le comprenons ; mais qu'ils se prononcent en
faveur des papes qui ont erré contre le pape qui se montra si

sage, si conciliant pour le bien de l'Eglise, c'est ce qu'il est

plus difficile de comprendre. Si les prédécesseurs et les successeurs

de Jean VIII avaient eu le même amour pour la vérité
et la justice, le schisme malheureux qui a divisé l'Eglise du

Christ n'aurait pas existé.

«Photius, avec toute l'Eglise orientale ne demandait qu'une
chose : la fidélité absolue aux doctrines apostoliques que les

Eglises avaient conservées, et que les sept conciles œcuméniques

avaient promulguées. Les papes, fiers d'une puissance
qu'ils ne devaient qu'aux rois franks, se crurent le droit de

briser les vieilles traditions, de les falsifier à leur profit. Ils

voulurent imposer à l'Orient orthodoxe leurs prétentions
antichrétiennes, et se rendirent coupables du schisme. Jean VIII
fait exception parmi les papes. Les sectaires d'une papauté
schismatique ne peuvent le lui pardonner ; mais les vrais
chrétiens ont le devoir de rendre hommage à un pape qui voulait
reprendre les vénérables traditions de l'Eglise romaine
orthodoxe» ')

«Tel est cet homme que ses ennemis ont transformé en

ambitieux de bas étage, en intrigant, et même en bête féroce,

en s'appuyant sur les témoignages de deux ou trois
adversaires, jaloux de sa supériorité, et qui se contredisent dans leurs

calomnies. Quand on a lu sans préjugés les œuvres de Photius,

et qu'on lit les accusations dont il a été l'objet de la part des

Occidentaux, on ne peut que déplorer l'aveuglement des misé-

*) Quelques sectaires de la papauté schismatique ont essayé de ßistifier Jean

VIII de son amour de la vérité et de la justice. Ils ont inventé pour cela des faits

qui n'ont jamais existé. Ils prétendent, par exemple, que, avant de mourir, Jean, ayan

appris que ses légats avaient prévariqué, envoya à Constantinople le légat Marin,

qui avait présidé le conciliabule des Dix-Huit, pour excommunier Photius. Us

prétendent même que Marin l'excommunia en pleine église de Sainte-Sophie et qu

s'enfuit aussitôt à Rome, de peur d'être mis à mort. Cette fable n'est appuyée d

aucune preuve, et elle est même contraire à tous les documents. Elle ne meri e p

d'autre réfutation.



— 261 —

rabies écrivains qui ont sacrifié la vérité à des rancunes de

parti. N'ont-ils pas osé faire du grand patriarche orthodoxe un
sectaire, un hérésiarque, un schismatique, l'auteur du schisme

qui existe entre les Eglises orientale et occidentale N'ont-ils
pas donné à la vénérable Eglise catholique-orthodoxe le titre
ridicule et odieux d'Eglise photienne On ne pourrait indiquer
une seule doctrine touchant laquelle Photius aurait innové.
Dans tous ses écrits, il suit la règle catholique de la tradition
universelle ; c'est au nom de cette tradition qu'il a résisté aux
empiétements hérétiques de la papauté, et qu'il a attaqué les
fausses doctrines qui commençaient, de son temps, à envahir
l'Eglise occidentale. Ses ouvrages méritent, sous tous les
rapports, d'être placés à côté de ceux des Pères de l'Eglise les
plus savants et les plus illustres. » x)

La Direction.

s) Histoire de l'Eglise, T. VI, p. 335—338, 349~35°-


	Le patriarche Photius d'après M. le professeur Ivantzoff-Plantonoff [fin]

