Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 6

Artikel: Thesen Uber die Inspiration der heiligen Schrift
Autor: Reusch

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403279

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EHESEN

UBER DIE

INSPIRATION DER HEILIGEN SCHRIFT.

I

1) 2 Petr. 1, 19—21 heisst es von den Propheten, sie hétten
geredet vmo mvsvuaros dyiov gspdusvor, in der Vulgata: spiritu
sancto inspirati. Christus citiert Marc. 12, 36 Ps. 110 (109), 1
mit den Worten: ,David sagt im heiligen Geiste*, d. h. vom
heiligen Geiste erleuchtet. Er sagt ferner wiederholt, die Weis-
sagungen des Alten Testamentes miissten (als auf gottlicher
Offenbarung beruhend) erfiillt werden, Mth. 26, 54; Luec. 18, 31;

24, 25, 44; Joh. 10, 35; 13, 18. Ebenso sagen die Apostel, der

heilige Geist oder Gott habe geredet durch den Mund Davids
und aller Propheten, Apg. 1, 16; 3, 18. 21; 4, 25; 18, 25;
Hebr. 1, 15 3, T; 10, 16 uw. 5. w. Aus diesen Stellen ergiebt sich,
dass im Alten Testamente Ausspriiche enthalten sind, die auf
einer gottlichen Offenbarung, auf einer iibernatiirlichen Er-
leuchtung derjenigen, die sie gethan haben, beruhen.

2) 2 Tim. 3, 16: mdoa yougy F:6mvevoros xei Woilywog weos
dideoxecdioy xvd. ist nicht zu tibersetzen: ,Die ganze Schrift (das
Alte Testament, V. 15) ist von Gott eingegeben und niitzlich
zur Belehrung® u.s. w., sondern: ,Jede von Gott eingegebene
Schrift (2 Petr. 1, 21) ist auch niitzlich* u. s. w. So auch die
Vulgata: omnis scriptura divinitus inspirata utilis est etc.

3) Im Neuen Testamente bezeichnet sich die Apokalypse
als gottliche Prophetie, besonders 22, 18 ff. Davon kann kein
unmittelbarer Schluss auf die andern Biicher gemacht werden.
Aber nach den Ausspriichen Christi Mth. 10, 20; Luc. 24, 49;
Joh. 14, 16 ff. und der Apostel Apg. 2, 16; 1 Kor. 2, 10; Eph.

Revue intern. de Théologie. Heft 6, 1894, 16



— 228 —

3, b; 4, 11 ff.; 1 Petr. 1, 12 u. s. w. hatten diese bei der Ver-
kiindigung der Lehre Christi einen gottlichen Gnadenbeistand,
der sie vor Irrtum schiitzte, und dieses darf ebensowohl von
der schriftlichen wie von der miindlichen Verkiindigung ange-
nommen werden. Langen, Einl. in das N. T., § 91, 1.

4) Nach dem Zeugnisse der Kirchenviter wurden in der
alten Kirche allgemein die Biicher des Alten 'und des Neuen
Testaments als inspiriert angesehen. Origenes sagt de princ.
praef.: Spiritus iste sanctus unumquemque sanctorum vel pro-
phetarum vel apostolorum (d i. der alttestamentlichen und der
neutestamentlichen Schriftsteller) inspiravit et non alius spiri-
tus in veteribus, alius vero in his qui in adventu Christi in-
spirati sunt. Andere Stellen s. bei Reusch, Einl. in das A. T,
§ 64, 2, bei Langen, § 91, 2. . .

5) Manche Stellen von Kirchenvitern klingen so, als ob
sie angenommen héitten, der heilige Geist habe den biblischen
Schriftstellern das, was sie schreiben sollten, ganz nach Inhalt
und Form mitgeteilt, eingegeben, gleichsam diktiert. So nennt
Clemens von Rom 1 Kor. 45 die heiligen Schriften (des Alten
Testamentes) wahre Ausspriiche des heiligen Geistes, und Theo-
philus von Antiochien ad Aut. 2, 9 sagt, der Logos habe durch
die Propheten geredet und diese seien Organe Gottes gewesen;
oft werden Bibelstellen citiert mit Spiritus sanctus dicit i
psalmis u. dgl. Dagegen wird an anderen Stellen eine weifer-
gehende menschliche Mitthéitigkeit bei der Entstehung der
biblischen Schriften hervorgehoben. Reusch, § 64, 2; 65, 3 d-
Langen, § 91, 2.

6) Die Theorie von einer Inspiratio verbalis ist von man-
chen #lteren katholischen Theologen vorgetragen, ganz beson-
ders aber von protestantischen Theologen des 17. Ja;h]rlmnde.l‘tS
ausgebildet worden, namentlich von Calovius, Quenstedt, Ba1<.-:‘r_
und Hollaz. Letzterer sagt: Omnia et singula verba, quae 'm_
sacro codice leguntur, a Spiritu sancto prophetis et apostolis 1
spirata et in calamum dictata sunt. Die Verschiedenheit d'eI"
Darstellung in den einzelnen Schriften erklart Calovius mit:
‘Dat Spiritus sanctus unicuique eloqui, prout vult, und al'lf die
Einwendung, der heilige Geist werde doch nicht Solémsm(’iﬂ
diktiert haben, antwortet Hollaz: Stilus sacrae scriptura® D‘ﬂ:
vitio grammatico, nullo barbarismo aut soloecismo foedatus est-

Vgl. Hagenbach, Dogmengeschichte, § 243, 4. . Kahnis, Lu—,.



— 229 —

therische Dogmatik, 1, 279, und besonders R. Rothe, Zur Dog-
matik, S. 131 (Studien und Kritiken, 1860).

Rothe, S. 135, sagt: ,Es muss wunder nehmen, dass auch inspirations-
glaubige Theologen die Behauptung ablehnten, dass im Alten Testamente auch
die Vokalpunkte inspiriert seien. Néamlich freilich nicht die geschricbenen Vokal-
punkte selbst erscheinen vom Standpunkte des Inspirationsdogmas aus als inspi-
riert, — aber auch nicht die geschriebenen Konsonanten, — sondern die Worte
des alttestamentlichen Textes, und diese bestehen ja ebenmissig aus Vokalen wie
aus Konsonanten. Geschrieben hat der heilige Geist nicht, sondern er hat diktiert;
die Schriftztige kommen also auf die Rechnung der auctores secundarii, aber auch
nur diese; der in den Schriftziigen aufgezeichnete Inbegriff von Worten in der
Bibel dagegen kommt nur auf die Rechnung des auctor primarius, des heiligen
Geistes. Wenn einige Dogmatiker auch die Interpunktion fiir vom heiligen Geiste
inspiriert ausgegeben haben, so war dies eine ganz richtige Konsequenz; denn erst
die Interpunktion stellt den Sinn des Textes unzweideutig fest, weshalb auch nie-
mand diktiert, ohne dass er dabei die Interpunktion mit angiebt, sei es nun aus-
driicklich oder durch die Hebung und Senkung der Stimme. Nur giebt sich frei-
lich an diesem Punkte sofort die Undurchfithrbarkeit dieser ganzen dogmatischen
Theorie recht handgreiflich bloss; denn hekanntlich ist die authentische Inter-
punktion der biblischen Schriften leider nicht auf uns gekommen.“

Kahnis, S. 287, nennt als Vertreter der Verbal-Inspiration in der neuesten
Zeit Henderson (Divine inspiration, 1836) und Gaussen (Théopneustie, 1842).
Nach dem, was Fr. Schmid in der Innsbrucker Zeitschrift fiir kath. Theol., 1885,
670 mitteilt, hat sie noch 1884 der spanische Augustiner Fernandez verteidigt.

) Die Theorie der Verbal-Inspiration ist unhaltbar.

a. Es wiirden, wenn sie richtiz wire, Ubersetzungen der
heiligen Schrift, da sie nicht vollkommen dem Originale gleich-
kKommen konnen — der griechische Ubersetzer des Buches
Sirach sagt in der Vorrede: ,Diese Schrift, urspriinglich in he-
braischer Sprache geschrieben, behélt nicht die gleiche Kraft,
wenn sie in eine fremde Sprache iibertragen wird, und nicht
sie allein, sondern auch das Gesetz und die Schriften der Pro-
pheten und die tbrigen Biicher zeigen keine geringe Verschie-
denheit in ihrer Ursprache“, — uns nicht den ganzen Offenba-
rungsinhalt derselben mitteilen konnen, eine Ansicht, die gegen
die Anschauung und Praxis der Kirche verstosst.

b. Im Neuen Testamente werden nicht selten Stellen des
Alten Testamentes einerseits nach der griechischen Ubersetzung
statt nach dem Grundtexte, anderseits nicht wortlich, sondern
frei citiert. Apg. 2, 17 ff.; 15, 16 ff.; Hebr. 10, 37. 38 u. 8. W.
Reusch, Einl., §'61, I a.

c. In der Sprache und Darstellung der einzelnen Biicher
tritt die Individualitit der Verfasser deutlich hervor, und die



— 230 —

Berichte verschiedener Schriftsteller tiber denselben Gegenstand
(die der vier Evangelien, der Bilicher der Konige und der Chro-
nik, der zwei Biicher der Makkabder) sind zwar nicht wider-
sprechend, aber abweichend.

d. Die Verfasser biblischer Biicher &dussern sich einigemal
tiber ihre eigene Théatigkeit beim Schreiben so, dass man sieht,
sie haben nicht einfach niederzuschreiben gehabt, was ihnen
der heilige Geist eingab. Lucas sagt 1, 3: es habe ihm gut ge-
schienen, nachdem er von vorne an allem sorgfiltig nachge-
gangen sei, der Reihe nach (das Leben Jesu) zu schreiben, und
der Verfasser des zweiten Makkab#erbuches sagt 2, 23: sein
Buch sei ein Auszug aus dem Werke des Jason von Cyrene,
und figt 2, 25 bei: die iibernommene Miihe des Auszuges sei
kein leichtes, sondern ein Schweiss und Wachsamkeit erfor-
derndes Geschéft gewesen, und 15, 38: ,Wenn ich schén und
der Geschichte angemessen erzséhlt habe, so war dies, was ich
wollte, wenn aber schlecht und mittelméssig, so that ich, was
ich vermochte.“

Gegen die Theorie der Verbal-Inspiration sind gerichtet die
zwei Thesen der Lowener Jesuiten Lessius und Hamelius (Du-
hamel) von 1586: - '

1. Ut aliquid sit scriptura sacra, non est necessarium, sin-
gula ejus verba ingpirata esse a Spiritu sancto. -

2. Non est necessarium, ut singulae veritates et sententiae
sint immediate a Spiritu sancto ipsi scriptori inspiratae.

34 Sitze, die Lessius und Hamelius in ihren Vorlesungen vorgetragen
hatten, wurden 1587 von der theologischen Fakultat zu Lowen (1588 auch von der
zu Douai) censuriert und in Rom denunziert. Von Rom aus ist kein Urteil dar-
tiber erfolgt. Reusch, Index, 1, 446. 31 von diesen Sitzen beziehen sich auf di'e
Gunadenlehre. Uber die auf die Inspiration beztiglichen s. R. Simon, Histoire crl-
tique du texte du N. T., p. 279. Nouv. Observations, p. 33. 75. Vgl J. Kleutgen,
L. Lessii de divina inspiratione doctrina, bei G. Schneemann, Controversiarum de
divinae gratiae liberique arbitrii concordia initia et progressus, 1881, p- 463. 7

8) Der Satz des Tridentinums S. IV, decr. de can. sCr-:
Utriusque (Testamenti) unus Deus est auctor, ist nicht eme
Approbation der Theorie von der Verbal-Inspiration, Sonde_rﬂ
besagt nur, dass die heiligen Schriften unter gottlichem Ein-
flusse geschrieben sind, und die katholischen Theologen-lehr'en
im Anschlusse daran gewshnlich, Gott sei der auctor primariis
der heiligen Schriften, der betreffende biblische Schriftstellel
der auctor secundarius. Auch die von dem Tridentinum &



— 231 —

brauchte Bezeichnung der heiligen Schrift als ,Wort Gottes®
hat nicht die Verbal-Inspiration zur Voraussetzung, sondern nur
die Anerkennung der Bibel als einer Offenbarungsurkunde.

In dem Trienter Dekrete heisst es: die Lehre Christi sei enthalten in
libris scriptis et sine scripto traditionibus, quae ipsius Christi ore ab apostolis
acceptae aut ab ipsis apostolis Spiritu sancto dictante quasi per manus traditae ad
nos usque pervenerunt, ferner, es seien pari pietatis affectu ac reverentia zu ver-
ehren die Biicher des Alten und Neuen Testamentes, cum utriusque unus Deus
sit auctor, nec non traditiones ipsas tum ad fidem tum ad mores pertinentes, tal‘fl-
quam vel oretenus a Christo vel a Spiritu sancto dictatas. Als im J. 1868 me;m
Kollege Langen auf Befehl des damaligen Erzbischofs Melchers das Manuskript
seines Grundrisses der Einleitung in das Neue Testament dem Freiburger Ordi-
nariate zur Approbation vorlegte, beanstandete der Erzbistumsverweser Kitbel die
Darstellung der kirchlichen Lehre von der Inspiration, weil sie die Inspirations-
lehre des Tridentinums ,verkiimmere“. Zur Begrindung dieser Anklage wurde
gesagt: ,So wird in § 91, Nr. 2, gesagt: «Jenes allgemeine Glaubensbewusstsein
nun, dass unter gottlichem Einflusse die heiligen Schriften geschrieben seien,
wurde auf dem Konzil von Trient dahin formuliert, dass Gott als auctor der hei-
ligen Schrift angesehen werden miisse.» Das Konzil setzt aber hinzu: Spiritu sancto
dictante vel a Spiritu sancto dictatas. Gerade durch diesen Zusatz lehrt die Kirche,
in welcher Weise und in welchem Sinne Gott der auctor der heiligen Schrift und
diese wahrhaft das Wort Gottes ist. Dieser Zusatz ist in der Darstellung wegge-
lassen und in der weitern Erorterung nicht festgehalten® u. s. w. Langen erwiderte
im Theol. Litt.-Bl., 1868, 782, was er vergebens dem Herrn Erzbistumsverweser
klar zu machen gesucht hatte: ,Schon ein oberflichliches Anschauen des ange-
fuhrten Satzes der Sess. IV des Conc. Trid. lisst bei einiger Kenntnis der latei-
nischen Sprache sofort einsehen, dass die Worte Spiritu sancto dictante u. s. Ww.
sich grammatisch durchaus nicht auf die libri Novi et Veteris Testamenti, son-
dern nur auf die zweite Klasse der traditiones beziehen konnen, auf diejenigen
traditiones namlich, welche historisch nicht von Christus selbst, sondern erst von
den Aposteln ausgingen.“ Was gegen diese Bemerkung von Langen gesagt worden
ist (Katholik, 1868, II, 640. 672; P. Dausch, Die Schriftinspiration, 1891, S. 229),
ist augenscheinlich nicht zutreffend. Richtig ist aber (Katholik, S. 676), dass manche
katholische Theologen als einen dem Dekrete des Tridentinums entsprechenden
Ausdruck den Ausdruck anwenden: die biblischen Biicher seien Spiritu sancto
dictante geschrieben. Sie haben den Ausdruck freilich nicht ganz so verstanden,
wie die protestantischen Verteidiger der Verbal-Ingpiration.

9) Schon Thomas von Aquin, S. th. 2. 2. q. 174 a. 2 ad 3,
hob hervor, dass die Tha,tlgkelt Gottes nicht bei allen Teﬂen
der Bibel dieselbe gewesen sei: Prophetae ex persona Dei lo-
quebantur, dicentes ad populum: Haec dicit Dominus; quod
non faciebant, qui hagiographa conscripserunt, quorum plures
loquebantur frequentius de his, quae humana ratione cognosci
possunt, non quasi ex persona Dei, sed ex persona propria, cum
adjutorio tamen divini luminis. Im Anschlusse daran sagt Bel-



— 232 —

larmin De verbo Dei 1, 15: Respondeo, Deum quidem esse auc-
torem omnium divinarum scripturarum, sed aliter adesse pro-
phetis, aliter aliis, praesertim historicis. Nam prophetis revelabat
futura et simul assistebat, ne aliquid falsi admiscerent in secri-
bendo; aliis autem scriptoribus Deus non semper revelabat ea,
quae scripturi erant, sed excitabat, ut scriberent ea, quae vel
viderant vel audierant vel quorum recordabantur, et simul
assistebat, ne falsi aliquid scriberent; quae assistentia non fa-
ciebat, ne laborarent in cooltando vel quaerendo, quid et quo-
modo scripturi essent.

10) J. Bonfrere, Praeloquia in S. Script. (vor dem Kom-
mentar zum Pentateuch, 1625), cap. 8, und andere Jesuiten,
und im Anschlusse an sie andere Theologen, unterscheiden 1.
inspiratio antecedens, wobei der menschliche Schriftsteller nur
aufzeichnet, was ihm der heilige Geist eingiebt, 2. inspiratio
concomitans, wobei er durch den heiligen Geist zum Schreiben
angeregt und beim Schreiben unterstiitzt und vor Irrtum be-
wahrt wird, 3. inspiratio subsequens, wobei er ohne irgend welche
tibernatiirliche Einwirkung schreibt, seine Schrift aber spéater
vom heiligen Geiste fir wahr erklidrt wird. Die drei Bezeich-
nungen sind nicht gut gew#hlt; namentlich ist inspiratio sub-
sequens eine augenscheinliche contradictio in adjecto. Der Ge-
danke, der dabei zu Grunde liegt, ist ausgesprochen in der
dritten These der Jesuiten Lessius und Hamelius (s. o. Nr. 7):
Liber aliquis (qualis forte est secundus Maccabaeorum) humana
industria sine assistentia Spiritus sancti scriptus, si Spiritus sanc-
tus postea testetur, ibi nihil esse falsum, efficitur sacra scrip-
tura; noch deutlicher von Haneberg, Geschichte der biblischen
Offenbarung, 2. Aufl, 1852, S. 787: ,Auch ist moglich, dass
irgend eine Schrift zunichst ganz ausschliesslich durch die 8¢
wohnlichen menschlichen Krifte hervorgebracht und erst da-
durch zum Worte Gottes erhoben und damit auch zur inspt
rierten Schrift gemacht worden wire, dass sie in den Kanon
kam. In diesem Falle ware eine Schrift auf solche Art Wort
Gottes geworden, wie eine von Cicero geschriebene Stelle mein
Wort wird, sobald ich mich derselben bediene, um in einem
Vortrage oder Briefe meinen Gedanken auszudrucken In.
diesem Falle wiirde ein biblisches Buch seine Autoritiit nicht
der Eingebung Gottes oder der Mitwirkung Gottes bei seiner
Entstehung, sondern der Anerkennung durch die Kirche (des
Alten oder des Neuen Bundes) verdanken.



= s

Scheeben, Dogmatik, I, S. 113, n. 224, behauptet: der Satz des Lesgius
gei in der Lowener Censur durch den Zusatz: qualis forte est secundus liber
Maccabaeorum gefilscht worden. Das ist unwahr. Die in Parenthese stehenden
Worte rithren von Lessius her. lm Verlaufe seines Streites mit den Lowenern
liess er sie aber fallen und wollte nur festhalten, in der angegebenen Weise
konne ein Buch ein inspiriertes werden, dabei aber, von den in der Bibel stehen-
den Biichern sei keines in dieser Weise ein inspiriertes Buch geworden. Siehe R.
Simon, Nouv. Observations, p. 75, 82 ff. Kleutgen, a. a. 0., S. 469, 471, 472.

11) Mit Ruicksicht nicht auf Lessius u. s. w., sondern auf
Haneberg, Jahn u. a. erkliarte das Vatikanische Konzil in de.r
Constitutio dogmatica de fide catholica c. 2: Eos (libros Veteris
et Novi Testamenti) Ecclesia pro sacris et canonicis habet non
ideo, quod sola humana industria concinnati, sua deinde aucto-
ritate sint approbati, nec ideo duntaxat, quod revelationem sine
errore contineant, sed propterea, quod Spiritu sancto inspirante

conscripti Deum habent auctorem atque ut tales ipsi Ecclesiae__
traditi sunt.

Dass das Dekret gegen Haneberg, Jahn und andere Neuere gerichtet ist,
hebt Franzelin, Tractatus de divina traditione et scriptura, Rom 1870, S. 316, her-
vor. Die Ausdricke des Dekretes sind ungefahr dieselben, wie die bei A. Schrader,
Theses theologicae, Freib. 1862, p. 67. Der erste Entwurf des Dekretes, bei
Friedrich, Documenta 2, 6, kam der Theorie von der Verbal-Inspiration noch
naher: sed eo, quod Spiritu sancto inspirante conscripti fuerunt ideoque sunt
scripturae divinitus inspiratae, quae habent auctorem Deum atque ita continent
vere et proprie verbum Dei scriptum. Quare haereticam esse declaramus et dam-
- namus sententiam, si quis divinitus inspiratum esse negaverit aliquem vel integrum

vel ex parte librum etc. In den Annotationes (Friedrich, p. 28) hiess es freilich
nur: Actio illa inspirationis erat hujusmodi, ut Deus sit librorum auctor seu auctor
“scriptionis, ita ut ipsa rerum congignatio seu scriptio tribuenda sit principaliter

operationi divinae in homine et per hominem agenti (was Bellarmin oben Nr. 9

als excitare bezeichnet), et proinde libri contineant scriptum verbum Dei. In

der zweiten Fassung (Friedrich, p. 66) lautete die Stelle: ideo quod Spiritu sancto

inspirante conscripti Deum habent auctorem atque ut tales Ecclesiae per apostolos

traditi sunt.

12) Um den Begriff der Inspiration richtig zu fassen, muss
man Offenbarung und Inspiration unterscheiden. Die heilige
Schrift enthalt gottliche Offenbarungen. Diese sind aber Moses,
den Propheten u. s. w. in der Regel nicht beim Schreiben zu
teil geworden; sie wurden ja in der Regel zun#chst miindlich
verkiindigt. Auch Christus hat die Offenbarungen, die in den
Evangelien aufgezeichnet sind, miindlich verkiindigt. Die Offen-
barung, revelatio, ist also ausser Betracht zu lassen, wo es
sich darum handelt, zu bestimmen, welche Mitwirkung Gottes



-

oder des heiligen Geistes bei der Entstehung der biblischen
Schriften anzunehmen ist.

18) Bei allen biblischen Schriftstellern nehmen die katho-
lischen Theologen mit Recht eine doppelte Einwirkung Gottes
an: a. die Anregung zum Schreiben (excitatio), b. eine Unter-
stiitzung beim Schreiben (assistentia; s. Bellarmin oben Nr. 9.
Die excitatio konnte man inspiratio im engern Sinne nennen).
Von beiden sagt man mit Recht, sie brauchten dem betreffen-
den Schriftsteller nicht zum Bewusstsein gekommen zu sein.
- Die oben Nr. 7d angefiihrten Worte des Verfassers des zweiten
Buches der Makkabéer zeigen, dass ein biblisches Buch verfasst
worden sein kann, ohne dass der Verfasser (abgesehen von
den Offenbarungen Nr. 12) wusste oder fiihlte, dass er infolge
einer speciellen Anregung Gottes und unter einem besondern
gottlichen Beistande schrieb.

14) Die Anregung zum Schreiben braucht, wenn nicht ein
gottlicher Auftrag ausdriicklich erwahnt wird, wie z. B. Jer. 36, 1,
nicht als ein specieller géttlicher Akt angesehen zu werden.
Die biblischen Schriftsteller fiihlten sich a. zum Schreiben an-
getrieben durch religiose Motive (aus eigenem Entschlusse oder
auf die Aufforderung anderer), und b. dass sie schrieben, gehort
mit zu den von der gottlichen Vorsehung gewihlten Mitteln
zur Erhaltung und Verbreitung der gottlichen Offenbarung und
zur Leitung der Kirche des Alten und des Neuen Bundes. S0
darf die Anregung verstanden werden; denn e. die biblischen
Schriftsteller sagen in der Regel nichts von einer speciellen
ibernatiirlichen Anregung; einzelne geben ausdriicklich nur
das unter ¢ erwihnte Motiv an, 2. Makk. 2, 24 ff.; Lue. 1, 1—4
g. Auch der Ausdruck $sémvsvoroc 2. Tim. 3, 16 kann von einer
solchen Anregung im weitern Sinne verstanden werden. Welche
Schriften zu den Offenbarungsurkunden im Sinne von b gehoren,
dariiber entschied der Consensus der Kirche des Alten und des
Neuen Bundes.

15) Auch des gottlichen Beistandes, der den biblischen
Schriftstellern zu teil wurde, brauchten sie sich nicht bewusst
zu sein. Es findet sich keine Stelle, wo sie selbst von einemt
speciellen iibernatirlichen Beistande reden, und die Stellen
2. Makk. 2 und 15 und Luc. 1 (s. oben Nr. 7 d) schliessen das
Bewusstsein eines solchen aus. Der gottliche Beistand ist auch
nicht bei allen Teilen der heiligen Schrift derselbe gewesell:



. gan

a. Bei den alttestamentlichen Biichern, die gottliche Offen-
barungen enthalten, hat Gott dariiber gewacht, dass die Offen-
barungen richtig aufgezeichnet wurden.

b. Die biblischen Biicher, die nicht gottliche Offenbarungen
mitteilen, also im allgemeinen die geschichtlichen, poetischen
und didaktischen Biicher des Alten Testamentes, gehoren in-
sofern zu den Urkunden der alttestamentlichen Offenbarung,
als sie tber die Geschichte des Volkes der Offenbarung be-
richten und poetische oder prosaische Arbeiten enthalten, die
auf dem Glauben an die alttestamentliche Offenbarung und auf
der diesem Glauben entsprechenden religiosen Gesinnung be-
ruhen. Es ist anzunehmen, dass diese Biicher, die infolge einer
gottlichen Anregung entstanden sind (Nr. 14), die Geschichte
der Offenbarung richtig erzéhlen und die Uberzeugungen, Ge-
sinnungen und Gefiihle, welche die Offenbarung in den Glau-
bigen des Alten Bundes nach Gottes Absicht bewirken sollte
und bewirkt hat, richtig zum Ausdrucke bringen. Insofern sind
auch diese Biicher unter dem gottlichen Beistande geschrieben.
Man braucht sich aber diese gottliche Assistenz nicht als ein
charisma sui generis zu denken; sie ist eine &hnliche Gnade
gewesen, wie sie hervorragenden patristischen Schriftstellern
‘oder allgemeinen Konzilien zu teil geworden ist.

' ¢. Die Verfasser der neutestamentlichen Schriften hatten
- bei ihrer schriftstellerischen Thitigkeit denselben Gnadenbei-
stand wie bei der Predigt des Evangeliums (Nr. 3).

16) Bei der Bildung des alttestamentlichen Kanons ist nicht
gefragt worden, ob man bei den einzelnen Biichern (Gewissheit
dartiiber habe, dass sie auf einen speciellen Antrieb und unter
einem besondern Beistande Gottes geschrieben worden seien:
man hat diejenigen Biicher in den Kanon aufgenommen, die
entweder gottliche Offenbarungen enthielten oder nach der
Uberzeugung der jiidischen Priester und Schriftgelehrten wich-
tige Urkunden fir die Geschichte der Offenbarung oder mit
Rucksicht auf die Verfasser oder den Inhalt als Schriften an-
zusehen waren, in denen die der Offenbarung entsprechende
religiose Gesinnung zu einem angemessenen Ausdruck gekommen.
Die Aufnahme eines Buches unter die heiligen Buicher, d. h. die
Offenb?,rungsurkunden im engern oder weitern Sinne, war also
bezugl’mh der letzteren Biicher das Prius, die Uberzeugung,
dass diese Biicher, auch wenn sie nicht gottliche Offenbarungen



== 236" ——

enthielten, auf gottlichen Antrieb und unter géttlichem Bei-
stande geschrieben seien, das Posterius. — In den neutesta-
mentlichen Kanon wurden die Schriften der Apostel aufge-
nommen, die Evangelien des Marcus und Lucas als im Auf-
trage der Apostel Petrus und Paulus geschrieben, die Apostel-
geschichte als Fortsetzung des dritten Evangeliums.

17) Wenn die biblischen Biicher nicht so scharf von andern
Schriften unterschieden sind, wie bei der gewdchnlichen Auf-
fassung der Inspiration als eines charisma sui generis ange-
nommen wird, so erklirt sich leicht das Schwanken beziiglich
des Kanons bei den Juden und in der christlichen Kirche. Es
ist dann auch unbedenklich, alle Bicher, die in dem Trienter
Kanon stehen, als kanonische oder biblische und darum auch
als inspirierte Biicher zu bezeichnen, ohne dass man alle diese
Buicher einander gleich stellen und den Unterschied tibersehen
durfte, der einerseits zwischen den Homologumena und den
Antilegomena des Alten und des Neuen Testamentes, ander-
seits im Alten Testamente zwischen denjenigen Bestandteilen
besteht, in denen die gottlichen Offenbarungen aufgezeichnet
sind, und denjenigen, die mehr oder minder zuverlissig Uber
die alttestamentliche Geschichte berichten oder einen mehr
oder minder reinen Ausdruck der alttestamentlichen Religiositit
enthalten.

II.

Mit der Lehre von der Inspiration der heiligen Schrift
steht im engen Zusammenhange die Lehre von der Irrtums
losigkeit derselben.

1) Es ist in der christlichen Kirche immer anerkannt
worden, dass die biblischen Biicher zuverlissige Urkunden der
gottlichen Offenbarung sind, dass also die religiosen W ahrheiten,
die darin als von Gott geoffenbart mitgeteilt werden, als solche
anzuerkennen, dass z. B. die in den Evangelien mitgeteilten Reden
Christi eine zuverlissice Wiedergabe der Lehre Christi sind..

2) Beziiglich der Einkleidung schliessen sich die gottlichen
Offenbarungen vielfach an die Bildungsstufe derjenigen ai, an
welche sie zunichst gerichtet waren. Zur Ermittlung lhr?s
~wahren Sinnes sind also die verschiedenen Offenbarungeh -



— 237 —

einander zu vergleichen und die geschichtlichen Verhéltnisse,
unter denen sie verkiindet wurden, zu berticksichtigen.

3) Die tibernatiirliche Offenbarung hat nur die Mitt.eilung
religivser Wahrheiten zum Zwecke. Wir haben also in der
Bibel keine Offenbarungen iiber Gegensténde des profanen
Wissens zu erwarten und dirfen annehmen, dass sich, vs{o
solche Gegenstinde berihrt werden, die Offenbarung an die
jeweilig herrschende Anschauungs- und Ausdrucksweise an-
schliesst. Reusch, Bibel und Natur, 4. Aufl,, S. 21—33.

Der Pariser Theologe Heinrich Holden (t 1665) sagt in seiner Divinae fidei
analysis 1. 1, ¢. 5, 1. 1: Veritates philosophicae nec probandae nec impr?ban&?,e
sunt ex puris nudisque sacrae scripturae verbis et sententiis. Quamvis enn?n
nullam complectatur scriptura falsitatem, attamen ipsius loquendi modus ut pluri-
mum vulgaris est atque ad communem hominum captum potius quam ad loqu-elae
proprietatem et sermonis rigorem adaptatus, ita ut qui grammatices, poetices,
rhetorices aut ceterarum artium liberalium regulas ex sacrae scripturae loquendi
formulis et phrasibus instituere vellet, ab harum artium excellentia et 'perfeoti_one
longe aberraret, ita et qui physicas, mathematicas, astrologicas aut alterius cujus-
vis scientiae philosophicae veritates ex sacrae scripturae locis obiter insertis et juxta
~ vulgi logquelam expressis tradere vellet, et theologo et philosopho indignum ageret.

~ 4) Das Alte Testament reprisentiert eine unvollkommenere
Stufe der Offenbarung als das Neue. Wir miissen also von
vornherein erwarten, dass sich ein Teil der Offenbarungswahr-
heiten des Neuen Testaments im Alten Testament entweder gar
nicht oder nur in vorbereitender, keimartiger Weise findet, z. B.
die Trinitatslehre, und diirfen nicht, von der neutestamentlichen
Offenbarung ausgehend, ihre Lehren in das Alte Testament
hineininterpretieren. - e

5) Die alttestamentlichen Biicher geben Kunde wvon den
Offenbarungen, durch welche im Laufe von Jahrhunderten die
christliche Offenbarung verbreitet worden ist. Dementsprechend
ist der stufenweise Fortschritt der alttestamentlichen Offen-
barung zu beachten, der namentlich in den messianischen Weis-
sagungen, der Lehre von der gottlichen Weisheit und der
Eschatologie deutlich hervortritt, und ist nicht eine Offenbarungs-
lehre in ibrer spitern Entwicklung auch schon in #alteren
Buchern zu suchen.

6) Viele Buicher der Bibel enthalten nicht unmittelbare
gottliche Offenbarungen, sondern litterarische Arbeiten, in denen
berufene Minner auf Grund der goéttlichen Offenbarung religiose
Lehren vortragen oder religiose Gefiihle zum Ausdrucke bringen.



-

Dahin gehéren die Briefe der Apostel, die didaktischen und
poetischen Biicher und zum grossen Teile auch die prophetischen
Reden des Alten Testamentes. Diese Teile der Bibel sind nicht
in demselben Sinne als Offenbarungsurkunden anzusehen wie
diejenigen, welche gottliche Offenbarungen mitteilen. Es ist
aber auch von ihnen anzunehmen, dass die darin enthaltenen
Lehren und die darin ausgesprochenen Gesinnungen und Ge-
fihle der gottlichen Offenbarung entsprechen und insofern in-
direkt von derselben Kunde geben, dass also die Briefe der
Apostel die Lehre Christi richtig wiedergeben und entwickeln,
die didaktischen Biicher des Alten Testamentes und die prophe-
tischen Reden (abgesehen von den darin enthaltenen eigent-
lichen Offenbarungen) theoretische und praktische Belehrungen
vortragen, welche die alttestamentliche Offenbarung zur Grund-
lage haben, und die Dichtungen des Alten Testamentes Ge-
danken und Gefiihle zum Ausdrucke bringen, die der alttesta-
mentlichen Offenbarung entsprechen, ‘

7) Bei den unter Nr. 6 besprochenen Teilen der Bibel Wird
naturgemsiss die menschliche Individualitit der einzelnen Schrift-
steller mehr hervortreten, als bei den unter Nr. 1-—5 bespro-
chenen. Die einzelnen Apostel haben die Lehre Christi je nach
ihrer verschiedenen geistigen Individualitit, je nach den Vel
schiedenen Verhiltnissen, unter denen sie wirkten, und je nach
den verschiedenen Veranlassungen, die sie zum Schreiben be-
wogen, verschieden dargestellt., Hine unbefangene und grind-
liche Vergleichung zeigt, dass diese Verschiedenheit kein Gegen-
satz oder Widerspruch ist; aber eine Mannigfaltigkeit in der
Einheit ist nicht zu verkennen. In noch hoherm Grade trith
dem unter Nr. 4 Gesagten entsprechend, eine solche Verschiede.ﬁ'
heit zwischen den neutestamentlichen Schriftstellern einerseis
und den alttestamentlichen anderseits hervor, sowie, dem unter
Nr. 5 Gesagten entsprechend, unter den einzelnen alttesta,menf.?‘
lichen Schriftstellern. Noch verschiedener als die Rechtfert:
gungslehre des h. Paulus und die des h. Jakobus ist die Escha-
tologie des Koheleth und die des Buches der Weisheit. Wie
beztglich der religiosen Erkenntnis, so ist auch beziiglich der
sittlichen Grundsitze und Gesinnungen der Unterschied zwischen
den alttestamentlichen und den neutestamentlichen Schriftstellerl
nicht zu verkennen. Die sogenannten Feindespsalmen Z B,
der Schluss des Psalmes 137 (136) und die Tendenz des Buches



— 239 —

_ Fsther bringen eine verhaltnisméssig sehr unvollkommene Stufe
der sittlichen Gesinnung zum Ausdrucke.

8) Die echt historische Darstellung des religiosen Inhaltes
der biblischen Biicher ist im gewissen Sinne mit der Dogmen-
geschichte zu vergleichen. Wie diese die getreue Bewahrung
der Lehre Christi einerseits, die mannigfaltige Entwicklung
derselben anderseits darstellt, so zeigt sich bei der Erforschung
der biblischen Litteratur eine grosse Mannigfaltigkeit in der
Finheit und ein wirklicher und stetiger Fortschritt, aber dabei
eine Ubereinstimmung im wesentlichen und eine Reinheit von
jeder Alterierung dieses Wesentlichen, welche das leitende
Schiitzen und Walten des gottlichen Geistes nur um so bewun-
derungswertel hervortreten l&sst.

Vergl. die Bemerkungen von Langen im Theol. Litt-Bl, 1867, 873. Der
Unterschied zwischen der biblischen Theologie und der Docmencreschlchte liegt
hauptsichlich darin, dass 1. jene auch einen Fortschritt der Offenbarung, ein ‘
Hinzukommen neuer Offenbarungen zu konstatieren hat, diese micht, dass 2. jene
es nur mit Schriften zu thun hat, welche die Offenbarung getreu zum Ausdrucke

bringgn, wiahrend die Dogmengeschichte auch Schriften zu benutzen hat, in denen
~die Uberlieferung entstellt wird.

9) Die geschichtlichen Bestandteile der Bibel sind ebenso-
wenig, wie die Nr. 6 besprochenen Bestandteile, als inspiriert
im strikten Sinne, als von Gott eingegeben oder als gottliche
Offenbarungen genau wiedergebend anzusehen. Die Verfasser
der ge.schichtlichen Buicher und Abschnitte haben aufgezeichnet,
was sie selbst erlebt oder von anderen erfahren oder in bereits
V?Ijha,ndenen Schriften gefunden hatten. Als inspiriert sind
dles? Autoren darum anzusehen, weil sie 1. durch religiose
Motive zum Schreiben angetrieben wurden, weil 2. ihre sc?lrift-
stellerische Thétigkeit zu den von der gottlichen Vorsehung
gewdahlten Mitteln zur Erhaltung und Verbreitung der gottlichen
Offenbarung und der Kenntnis der mit dieser im Zusammen-
hange stehenden geschichtlichen Ereignisse gehort, und weil
3. ihnen ein solcher Beistand des gottlichen Geistes zu teil
wurde, dass auch ihre Aufzeichnungen, wie die Nr. 6 bespro-
chenen, als Offenbarungsurkunden im weitern Sinne bezezchnet
werden konnen.

10) Nach der bei den katholischen und bei den #lteren
protestantischen Theologen herrschenden Ansicht ist der den
b.iblischen Schriftstellern zu teil gewordene gottliche Beistand
ein solcher gewesen, dass sie dadurch vor jedem Irrtum bei



— 240 —

der Abfassung der biblischen Biicher bewahrt blieben. Theo-
logisch zuléssig ist aber auch die Ansicht, wonach durch diesen
Beistand zwar jeder die Offenbarung und tiberhaupt die reli-
giose Wahrheit alterierende Irrtum ausgeschlossen, aber nicht
auch eine vollkommene Irrtumslosigkeit auch beziiglich solcher
Dinge verbiirgt wird, die mit der Mitteilung und Darstellung
der religiosen Wahrheiten, deren Vortrag der eigentliche Zweck
der Bibel ist, in keinem direkten und notwendigen Zusammen-
hange stehen. Langen, Einleitung § 92. Reusch, Bibel und Natur,
S:10,>509; '

Holden a. a. 0. sagt: Auxilium speciale divinitus praestitum auctori cujus-
libet scripti, quod pro verbo Dei recipit ecclesia, ad ea solummodo se porrigit,
quae vel sunt pure doctrinalia vel proximum aliquem aut necessarium habent ad
doctrinalia respectum; in iis vero, quae non sunt de instituto scriptoris vel ad
alia referuntur, eo tantum subsidio Deum illi adfuisse judicamus, quod piissimis
caeteris auctoribus commune sit.

11) Wird die unter Nr. 10 an zweiter Stelle angefiihrte
Ansicht als richtig angenommen, so darf der Exeget zugeben,
dass in der Bibel in geschichtlichen, archiologischen und an-
dern Dingen, soweit sie mit der Offenbarungswahrheit nicht
zusammenhangen, Unrichtigkeiten vorkommen, die nicht in
Unwahrhaftigkeit oder Nachlissigkeit der betreffenden bibl-
schen Schriftsteller, sondern in Versehen derselben oder in Irt-
tiimern der von ihnen benutzten Quellen jhren Grund haben.
So konnen die Verfasser der Biicher der Koénige und der Chronik
bei der Bearbeitung des ihnen in #lteren Geschichtswerken
vorliegenden Materials Versehen begangen, der Verfasser des
zweiten Buches der Makkabier kann Unrichtigkeiten aus dem
von ihm excerpierten Werke des Jason von Cyrene heriiber-
genommen haben 1).

12) Es ist theologisch unbedenklich, Biicher des Alten Te-
stamentes, wie Esther, Tobias, Judith, Jonas, &hnlich wie fien
prosaischen Teil des Buches Iob, nicht als streng geschichthch,
sondern als Werke anzusehen, welche Sagen, Legenden und
im gewissen Sinne historischen Romanen zur Seite zu stellen
sind. Ebenso ist es theologisch unbedenklich, von dem Penta"_
teuch und den andern eigentlichen Geschichtsbiichern des Alten
Testamentes anzunehmen, dass die Verfasser derselben (Ode’j
die Redaktoren der jetzigen Gestalt dieser Biicher) neben strens

1) Uber die Biicher der Chronik s. Th. Litt.-Bl, 1874, 97.



=

geschichtlichen gleichzeitigen Berichten auch solche Aufzeich-
nungen benutzt haben, welche volkstiimliche Uberlieferungen
oder sagen- und legendenhaft ausgeschmiickte Darstellungen
geschichtlicher Ereignisse enthielten, wie z. B. der Bericht tber
den Richter Simson im Buche der Richter, Berichte iiber Elias
und Elisdus in den Biichern der Konige. Es ist auf dem bibel-
glaubigen Standpunkte in dieser Beziehung nur die Reservation
zu machen, dass durch solche Annahmen dem Offenbarungs-
inhalte der h. Schrift und den wesentlichen Offenbarungsthat-
sachen nicht zu nahe getreten, dass also z. B. die Geschicht-
lichkeit der Berichte der Evangelien tiber die Menschwerdung
Christi, seine Auferstehung u. s. w. nicht bestritten werden darf.
Dagegen ist mit der Anerkennung der Moglichkeit von tiber-
natirlichen Offenbarungen, Weissagungen und Wundern, des
Alten Testamentes als der Urkunde der alttestamentlichen Of-
fenbarung und Heilsgeschichte und ,der alttestamentlichen Ge-
schichte als einer durch Wunder und Weissagungen getragenen
und geforderten gottlichen Erziehung zum Heile in Christus®
wohl vereinbar die Ansicht, dass ,die alttestamentlichen Ge-
schichtsbiicher in ihrer gegenwirtigen Gestalt sdmtlich nicht
unmittelbare Aufzeichnungen von Augenzeugen der Begeben-
heiten, sondern selbst bereits Produkte gelehrter Geschichts-
sc;hreibung sind und in den meisten derselben sich bereits eine
mehr oder minder wortliche Benutzung schriftlicher Quellen
nachweisen lisst, die ihrerseits allerdings zum Teil als Berichte
von Augenzeug,en anerkannt werden miissen“, dass sich also
aus .den Geschichtsbiichern des Alten Testaments wie sie uns
vorliegen, ,zun#chst nur das entnehmen lasst, Wa:s sich bei der
alttestamentlichen Gtemeinde selbst auf Grund von mancherlei
und verschiedenartigen Berichten schliesslich als die gemein-
gultige Anschauung von dem Verlaufe ihrer Geschichtebheraus—
gebildet hatte“. So Aug. Kohler, Handbuch der biblischen Ge-
schichte, Erlangen 1875, 1, 5.
Biivirking tos ol Bt
: P le biblischen Schriftsteller
a,u'f die religicsen Wahrheiten beschrankt war. sind mehr oder
minder deutlich und entschieden in den letz’ten Jahrzehnten
eorien entschieden bekidmpft und sich

bemiiht, ihre Verdammung durch die rémischen Behorden zu
bewirken. | |



— 242 —

P. Dausch, Die Schriftinspiration, S. 174 ff., nennt als Vertreter der ,Be-
schrinkungstheorie“ u. a. in Frankreich Lenormant, Didiot, in England Kardinal
Newman, Bischof Clifford von Clifton, in Italien Salvatore di Bartolo. Vergl. Fr.
Schmid in der Innsbrucker Zeitschrift 1886, 147. P. Schanz, Apologie des Christen-
tums 2, 340, fithrt folgende Ausserung der Redaktion einer franzosischen Zeitschrift
(Controverse, Déc. 1884) an: ,Wir konnen die rapiden Fortschritte der neuen
Meinung, welche die Ingpiration und die Irrtumslosigkeit bloss auf die Stellen der
Schrift, die Glauben und Sitten betreffen, beschrinkt, nicht verheimlichen. Selbst
schon in manchen Seminarien Frankreichs lehrt man sie als probable Ansicht,
und man schliesst daraus, dass vielleicht die historischen Biicher, wie die der
Konige, Paralipomena, Richter u. s. w., nur inspiriert und frei von Irrtum sind in
den wenigen moralischen und dogmatischen Teilen. In diesem Falle muss man bald
zwei Drittel unserer Bibel unterdriicken.® (Dass diese Folgerung unberechtigt wire,
braucht nicht hervorgehoben zu werden.) Die betreffenden Schriften von Lenor-
mant sind 1887, die von Bartolo 1891 in den Index gesetzt worden. (Die Schrif-
ten von Lenormant werden von Msgr. d’Yulst in dem gleich zu erwihnenden Aui-
satze S. 228 besprochen, das Buch von Bartolo, das freilich auch andere freisin-
nige Ansichten vortrigt, von Hettinger in der ,Litterarischen Rundschau® 1889,
327, wo bemerkt wird, das Buch sei mit Approbation des Frzbischofs von Turin,
Kardinal Alimonda, erschienen.) In neuester Zeit hat Msgr. d’Hulst, Rektor des
katholischen Instituts zu Paris, einen Aufsatz, La question biblique, im Januar
1893 im Correspondant, dann auch als Separatabdruck veroffentlicht, worin er die
Ansicht fiir zuldssig erklirt, dass die Inspiration nur jeden Irrtum in Sachen des
Glaubens und der Sitten, auf dem Gebiete, auf welches auch die Unfehlbarkeif -
der Kirche beschrankt sei, ausschliesse. Er wurde nicht nur von dem Jesuifen
Briicker, der auch gegen Newman geschrieben, in den Etudes religicuses, sondern
auch in einer besondern Schrift des Msgr. E. Grandclaude (Generalvikar und
Seminarregens von Saint-Dié), La question biblique d’aprés une nouvelle école
d’apologistes chrétiens, scharf angegriffen. Von seinem Schicksale in Rom ist in
unserer Zeitschrift 1893, 516, 555, die Rede gewesen. In einer wahrscheinlich
von Msgr. d’Hulst selbst herrithrenden Note des ,Moniteur de Rome* (abgedruck
im ,Correspondant’ vom 28. April, S. 896) wird freilich die Angabe, er sel nac.h
Rom citiert worden, um wegen seiner politischen Haltung und wegen der »bibli-
schen Frage“ verwarnt zu werden, dementiert und versichert: ,Was die bibliscl%e
Frage betrifft, so hat sich Msgr. ’Hulst darauf beschrinkt, die Probleme und die
jetzt in den Schulen verbreiteten Lésungen derselben zusammenzustellen. Man be-
gchaftist sich mit Recht in Rom mit dieser grossen Ideenbewegung. Wenn' der
heilige Stuhl es fiir angemessen hilt, in irgend einer Form eine doktrinelle Direk-
tion zu geben, so werden alle Katholiken dieser folgen; aber in diesem Augen-
blicke ist kein katholischer Schriftsteller bei dem Index oder bei einem ander?t_
Tribunal des heiligen Stuhles denunziert.“ Mittlerweile ist die ,doktrinelle Di-
rektion des heiligen Stuhles“ kundgegeben worden.

14) In der kirzlich veroffentlichten Encyklika De studiis
Scripturae Sacrae verwirft Leo XIIL. alle diese Mﬂdert{mgeﬂ
des Inspirationsbegriffes. Er sagt: At nefas omnino fuerit aut
inspirationem ad aliquas tantum Sacrae Scripturae partes ‘GQ'



— 243 —

angustare aut concedere, sacrum ipsum errasse auctorem. Nec
enim toleranda est eorum ratio, qui ex istis difficultatibus sese
expediunt, id nimirum dare non dubitantes, inspirationem divi-
nam ad res fidei morumque, nihil praeterea pertinere, eo quod
falso arbitrentur, de veritate sententiarum quum agitur, non adeo
exquirendum, quaenam dixerit Deus, ut non magis perpendatur,
quam ob causam ea dixerit. Ktenim libri omnes atque integri,
quos Ecclesia tanquam sacros et canonicos recipit, cum omni-
bus suis partibus Spiritu sancto dictante conscripti sunt; tantum
vero abest, ut divinae inspirationi error ullus subesse possit,
ut ea per se ipsa non modo errorem excludat omnem, sed tam
necessario excludat et respuat, quam necessarium est, Deum,
summam veritatem, nullius omnino erroris auctorem esse. Das
ist von der altprotestantischen Theorie der Verbalinspiration
“nicht wesentlich verschieden.

Bonn. : REUSsCH.

Revue intern, de Theéologie. Heft 6, 1894, 17



	Thesen über die Inspiration der heiligen Schrift

