
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 6

Artikel: Thesen über die Inspiration der heiligen Schrift

Autor: Reusch

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403279

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 227 —

THESEN
Ober die

INSPIRATION DER HEILIGEN SCHRIFT.

i.

1) 2 Petr. 1, 19—21 heisst es von den Propheten, sie hätten

geredet vno nvsvp,aroç dyiov gtégófisvoi, in der Vulgata: spiritu
sancto inspirati. Christus citiert Marc. 12, 36 Ps. 110 (109), 1

mit den Worten: „David sagt im heiligen Geiste", d. h. vom
heiligen G-eiste erleuchtet. Er sagt ferner wiederholt, die

Weissagungen des Alten Testamentes mussten (als auf göttlicher
Offenbarung beruhend) erfüllt werden, Mth. 26, 54; Luc. 18, 31;
.24, 25, 44; Joh. 10, 35; 13, 18. Ebenso sagen die Apostel, der
heilige Geist oder Gott habe geredet durch den Mund Davids
und aller Propheten, Apg. 1, 16; 3, 18. 21; 4, 25; 18, 25;
Hebr. 1, 1 ; 3, 7 ; 10, 15 u. s. w. Aus diesen Stellen ergiebt sich,
dass im Alten Testamente Aussprüche enthalten sind, die auf
einer göttlichen Offenbarung, auf einer übernatürlichen
Erleuchtung derjenigen, die sie gethan haben, beruhen.

2) 2 Tim. 3, 16 : rtäooc yQacprj D-tonvsvOxoc xai cotps'Xtfiog tcqoç
ôiâaoxcdlav x%l. ist nicht zu übersetzen : „Die ganze Schrift (das
Alte Testament, V. 15) ist von Gott eingegeben und nützlich
zur Belehrung" u. s. w., sondern: „Jede von Gott eingegebene
Schrift (2 Petr. 1, 21) ist auch nützlich" u. s. w. So auch die
Vulgata: omnis scriptura divinitus inspirata utilis est etc.

3) Im Neuen Testamente bezeichnet sich die Apokalypse
als göttliche Prophétie, besonders 22, 18 ff. Davon kann kein
unmittelbarer Schluss auf die andern Bücher gemacht werden.
Aber nach den Aussprüchen Christi Mth. 10, 20; Luc. 24, 49;
Joh. 14, 16 ff. und der Apostel Apg. 2, 16; 1 Kor. 2, 10; Eph.

Revue intern, de Théologie. Heft 6, 1894. 16



— 228 —

3, 5; 4, 11 ff. ; 1 Petr. 1, 12 u. s. w. hatten diese bei der
Verkündigung der Lehre Christi einen göttlichen Gnadenbeistand,
der sie vor Irrtum schützte, und dieses darf ebensowohl von
der schriftlichen wie von der mündlichen Verkündigung
angenommen werden. Langen, Einl. in das 1ST. T., § 91, 1.

4) Nach dem Zeugnisse der Kirchenväter wurden in der
alten Kirche allgemein die Bücher des Alten und des Neuen
Testaments als inspiriert angesehen. Origenes sagt de princ.
praef. : Spiritus iste sanctus unumquemque sanctorum vel pro-
phetarum vel apostolorum (d i. der alttestamentlichen und der
neutestamentlichen Schriftsteller) inspiravit et non alius Spiritus

in veteribus, alius vero in his qui in adventu Christi
inspirati sunt. Andere Stellen s. bei Eeusch, Einl. in das A. T.,

§ 64, 2, bei Langen, § 91, 2.

5) Manche Stellen von Kirchenvätern klingen so, als ob

sie angenommen hätten, der heilige Geist habe .den biblischen
Schriftstellern das, was sie schreiben sollten, ganz nach Inhalt
und Form mitgeteilt, eingegeben, gleichsam diktiert. So nennt

Clemens von Kom 1 Kor. 45 die heiligen Schriften (des Alten

Testamentes) wahre Aussprüche des heiligen Geistes, und Theo-

philus von Antiochien ad Aut. 2, 9 sagt, der Logos habe durch

die Propheten geredet und diese seien Organe Gottes gewesen ;

oft werden Bibelstellen citiert mit Spiritus sanctus dicit in

psalmis u. dgl. Dagegen wird an anderen Stellen eine
weitergehende menschliche Mitthätigkeit bei der Entstehung der

biblischen Schriften hervorgehoben. Reusch, § 64, 2; 65, 3 u.

Langen, § 91, 2.

6) Die Theorie von einer Inspiratio verbalis ist von
manchen älteren katholischen Theologen vorgetragen, ganz besonders

aber von protestantischen Theologen des 17. Jahrhunderts

ausgebildet worden, namentlich von Calovius, Quenstedt, Baier

und Hollaz. Letzterer sagt : Omnia et singula verba, quae m

sacro codice leguntur, a Spiritu sancto prophetis et apostohs in

spirata et in calamum dictata sunt. Die Verschiedenheit der

Darstellung in den einzelnen Schriften erklärt Calovius nu •

Dat Spiritus sanctus unicuique eloqui, prout vult, und aut

Einwendung, der heilige Geist werde doch nicht Solöcismen

diktiert haben, antwortet Hollaz : Stilus sacrae scripturae nu o

vitio grammatico, nullo barbarismo aut soloecismo foedatus •

Vgl. Hagenbach, Dogmengeschichte, § 243, 4. 5. Kahms,



— 229 —

therische Dogmatik, 1, 279, und besonders R. Rothe, Zur
Dogmatik, S. 131 (Studien und Kritiken, 1860).

Rothe, S. 135, sagt: „Es muss wunder nehmen, dass auch inspirationsgläubige

Theologen die Behauptung ablehnten, dass im Alten Testamente auch

die Vokalpunkte inspiriert seien. Nämlich freilieb nicht die geschriebenen

Vokalpunkte selbst erscheinen vom Standpunkte des Inspirationsdogmas aus als inspiriert,

— aber auch nicht die geschriebenen Konsonanten, — sondern die Worte
des alttestamentlichen Textes, und diese bestehen ja ebenmässig aus Vokalen wie

aus Konsonanten. Gesehrieben hat der heilige Geist nicht, sondern er hat diktiert;
die Schriftzüge kommen also auf die Rechnung der auetores seeundarii, aber auch

nur diese; der in den Schriftzügen aufgezeichnete Inbegriff von Worten in der

Bibel dagegen kommt nur auf die Rechnung des auetor primarius, des heiligen
Geistes. Wenn einige Dogmatiker auch die Interpunktion für vom heiligen Geiste

inspiriert ausgegeben haben, so war dies eine ganz richtige Konsequenz ; denn erst
die Interpunktion stellt den Sinn des Textes unzweideutig fest, weshalb auch
niemand diktiert, ohne dass er dabei die Interpunktion mit angiebt, sei es nun
ausdrücklich oder durch die Hebung und Senkung der Stimme. Nur giebt sich freilieb

an diesem Punkte sofort die Undurchführbarkeit dieser ganzen dogmatischen
Theorie recht handgreiflich bloss; denn bekanntlich ist die authentische
Interpunktion der biblischen Schriften leider nicht auf uns gekommen."

Kahnis, S. 287, nennt als Vertreter der Verbal-Inspiration in der neuesten
Zeit Henderson (Divine inspiration, 1836) und Gaussen (Tbéopneustie, 1842).
Nach dem, was Fr. Schmid in der Innsbrucker Zeitschrift für kath. Theol., 1885,
670 mitteilt, hat sie noch 1884 der spanische Augustiner Fernandez verteidigt.

7) Die Theorie der Verbal-Inspiration ist unhaltbar.
a. Es würden, wenn sie richtig wäre, Übersetzungen der

heiligen Schrift, da sie nicht vollkommen dem Originale
gleichkommen können, — der griechische Übersetzer des Buches
Sirach sagt in der Vorrede : „Diese Schrift, ursprünglich in
hebräischer Sprache geschrieben, behält nicht die gleiche Kraft,
wenn sie in eine fremde Sprache übertragen wird, und nicht
sie allein, sondern auch das Gesetz und die Schriften der
Propheten und die übrigen Bücher zeigen keine geringe Verschiedenheit

in ihrer Ursprache", — uns nicht den ganzen
Offenbarungsinhalt derselben mitteilen können, eine Ansicht, die gegen
die Anschauung und Praxis der Kirche verstösst.

b. Im Neuen Testamente werden nicht selten Stellen des
Alten Testamentes einerseits nach der griechischen Übersetzung
statt nach dem Grundtexte, anderseits nicht wörtlich, sondern
frei citiert. Apg. 2, 17 ff. ; 15, 16 ff. ; Hebr. 10, 37. 38 u. s. w.
Reusch, Einl., §'.61, Ia.

c. In der Sprache und Darstellung der einzelnen Bücher
tritt die Individualität der Verfasser deutlich hervor, und die



— 230 —

Berichte verschiedener Schriftsteller über denselben Gegenstand
(die der vier Evangelien, der Bücher der Könige und der Chronik,

der zwei Bücher der Makkabäer) sind zwar nicht
widersprechend, aber abweichend.

d. Die Verfasser biblischer Bücher äussern sich einigemal
über ihre eigene Thätigkeit beim Schreiben so, dass man sieht,
sie haben nicht einfach niederzuschreiben gehabt, was ihnen
der heilige Geist eingab. Lucas sagt 1,3: es habe ihm gut
geschienen, nachdem er von vorne an allem sorgfältig nachgegangen

sei, der Reihe nach (das Leben Jesu) zu schreiben, und
der Verfasser des zweiten Makkabäerbuches sagt 2, 23: sein

Buch sei ein Auszug aus dem Werke des Jason von Cyrene,
und fügt 2, 25 bei: die übernommene Mühe des Auszuges sei

kein leichtes, sondern ein Schweiss und Wachsamkeit
erforderndes Geschäft gewesen, und 15, 38: „Wenn ich schön und

der Geschichte angemessen erzählt habe, so war dies, was ich

wollte, wenn aber schlecht und mittelmässig, so that ich, was

ich vermochte."
Gegen die Theorie der Verbal-Inspiration sind gerichtet die

zwei Thesen der Löwener Jesuiten Lessius und Hamelius
(Duhamel) von 1586:

1. Ut aliquid sit scriptura sacra, non est necessarium,
singula ejus verba inspirata esse a Spiritu sancto.

2. Non est necessarium, ut singulae veritates et sententiae

sint immediate a Spiritu sancto ipsi scriptori inspiratae.
34 Sätze, die Lessius und Hamelius in ihren Vorlesungen vorgetragen

hatten, wurden 1587 von der theologischen Fakultät zu Löwen (1588 auch von der

zu Douai) censuriert und in Rom denunziert. Von Rom aus ist kein Urteil
darüber erfolgt. Reusch, Index, 1, 446. 31 von diesen Sätzen beziehen sich auf die

Gnadenlehre. Über die auf die Inspiration bezüglichen s. R. Simon, Histoire

critique du texte du N. T., p. 279. Nouv. Observations, p. 33. 75. Vgl. J. Kleutgen,

L. Lessii de divina inspiratione doctrina, bei G. Schneemann, Controversiarum de

divinae gratiae liberique arbitrii concordia initia et progressus, 1881, p- 463.

8) Der Satz des Tridentinums S. IV, deer, de can. scr.:

Utriusque (Testamenti) unus Deus est auctor, ist nicht eine

Approbation der Theorie von der Verbal-Inspiration, sondern

besagt nur, dass die heiligen Schriften unter göttlichem
Einflüsse geschrieben sind, und die katholischen Theologen lehren

im Anschlüsse daran gewöhnlich, Gott sei der auctor primarius
der heiligen Schriften, der betreffende biblische Schriftsteller

der auctor seeundarius. Auch die von dem Tridentinum ge_



— 231 —

brauchte Bezeichnung der heiligen Schrift als „Wort Gottes"

hat nicht die Verbal-Inspiration zur Voraussetzung, sondern nur
die Anerkennung der Bibel als einer Offenbarungsurkunde.

In dem Trienter Dekrete heisst es: die Lehre Christi sei enthalten in

libris scriptis et sine scripto traditionibus, quae ipsius Christi ore ab apostolis

acceptae aut ab ipsis apostolis Spiritu sancto dictante quasi per manus traditae ad

nos usque pervenerunt, ferner, es seien pari pietatis afi'eetu ac reverentia zu

verehren die Bücher des Alten und Neuen Testamentes, cum utriusque unus Deus

sit auctor, nee non traditiones ipsas tum ad fidem tum ad mores pertinentes, tan-

quam vel oretenus a Christo vel a Spiritu sancto dietatas. Als im J. 1868 mein

Kollege Langen auf Befehl des damaligen Erzbischofs Melchers das Manuskript
seines Grundrisses der Einleitung in das Neue Testament dem Freiburger
Ordinariate zur Approbation vorlegte, beanstandete der Erzbistumsverweser Kübel die

Darstellung der kirchlichen Lehre von der Inspiration, weil sie die Inspirationslehre

des Tridentinums „verkümmere". Zur Begründung dieser Anklage wurde

gesagt: „So wird in § 91, Nr. 2, gesagt: «Jenes allgemeine Glaubensbewusstsein

nun, dass unter göttlichem Einflüsse die heiligen Schriften geschrieben seien,

wurde auf dem Konzil von Trient dahin formuliert, dass Gott als auctor der

heiligen Schrift angesehen werden müsse.» Das Konzil setzt aber hinzu: Spiritu sancto

dictante vel a Spiritu sancto dietatas. Gerade durch diesen Zusatz lehrt die Kirche,
in welcher Weise und in welchem Sinne Gott der auctor der heiligen Schrift und
diese wahrhaft das Wort Gottes ist. Dieser Zusatz ist in der Darstellung weggelassen

und in der weitern Erörterung nicht festgehalten" u. s. w- Langen erwiderte
im Theol. Litt.-BL, 1868, 782, was er vergebens dem Herrn Erzbistumsverweser
klar zu machen gesucht hatte: „Schon ein oberflächliches Anschauen des
angeführten Satzes der Sess. IV des Conc. Trid. lässt bei einiger Kenntnis der
lateinischen Sprache sofort einsehen, dass die Worte Spiritu sancto dictante u. s. w.
sich grammatisch durchaus nicht auf die libri Novi et Veteris Testamenti,
sondern nur auf die zweite Klasse der traditiones beziehen können, auf diejenigen
traditiones nämlich, welche historisch nicht von Christus selbst, sondern erst von
den Aposteln ausgingen." Was gegen diese Bemerkung von Langen gesagt worden
ist (Katholik, 1868, II, 640. 672; P. Dausch, Die Schriftinspiration, 1891, S. 229),
ist augenscheinlich nicht zutreffend. Richtig ist aber (Katholik, S. 676), dass manche
katholische Theologen als einen dem Dekrete des Tridentinums entsprechenden
Ausdruck den Ausdruck anwenden: die biblischen Bücher seien Spiritu sancto
dictante geschrieben. Sie haben den Ausdruck freilich nicht ganz so verstanden,
wie die protestantischen Verteidiger der Verbal-Inspiration.

9) Schon Thomas von Aquin, S. th. 2. 2. q. 174 a. 2 ad 3,
hob hervor, dass die Thätigkeit Gottes nicht bei allen Teilen
der Bibel dieselbe gewesen sei: Prophetae ex persona Dei lo-
quebantur, dicentes ad populum: Haec dicit Dominus; quod
non faciebant, qui hagiographa conscripserunt, quorum plures
loquebantur frequentius de his, quae humana ratione cognosci
possunt, non quasi ex persona Dei, sed ex persona propria, cum
adjutorio tarnen divini luminis. Im Anschlüsse daran sagt Bei-



— 232 —

larmiii De verbo Dei 1, 15: Respondeo, Deum quidem esse auc-
torem omnium divinarum scripturarum, sed aliter adesse pro-
phetis, aliter aliis, praesertim historicis. Nam prophetis revélabat
futura et simul assistebat, ne aliquid falsi admiscerent in scri-
bendo ; aliis autem scriptoribus Deus non semper revélabat ea,

quae scripturi erant, sed excitabat, ut scriberent ea, quae vel
viderant vel audierant vel quorum recordabantur, et simul
assistebat, ne falsi aliquid scriberent; quae assistentia non fa-

ciebat, ne laborarent in cogitando vel quaerendo, quid et
quomodo scripturi essent.

10) J. Bonfrère, Praeloquia in S. Script.' (vor dem
Kommentar zum Pentateuch, 1625), cap. 8, und andere Jesuiten,
und im Anschlüsse an sie andere Theologen, unterscheiden 1.

inspiratio antecedens, wobei der menschliche Schriftsteller nur
aufzeichnet, was ihm der heilige Geist eingiebt, 2. inspiratio
concomitans, wobei er durch den heiligen Geist zum Schreiben

angeregt und beim Schreiben unterstützt und vor Irrtum
bewahrt wird, 3. inspiratio subsequens, wobei er ohne irgend welche
übernatürliche Einwirkung schreibt, seine Schrift aber später
vom heiligen Geiste für wahr erklärt wird. Die drei Bezeichnungen

sind nicht gut gewählt; namentlich ist inspiratio
subsequens eine augenscheinliche contradictio in adjecto. Der
Gedanke, der dabei zu Grunde liegt, ist ausgesprochen in der

dritten These der Jesuiten Lessius und Hamelius (s. o. Nr. 7) :

Liber aliquis (qualis forte est secundus Maccabaeorum) humana
industria sine assistentia Spiritus sancti scriptus, si Spiritus sanctus

postea testetur, ibi nihil esse falsum, efficitur sacra scrip-

tura ; noch deutlicher von Haneberg, Geschichte der biblischen

Offenbarung, 2. Aufl., 1852, S. 787: „Auch ist möglich, dass

irgend eine Schrift zunächst ganz ausschliesslich durch die

gewöhnlichen menschlichen Kräfte hervorgebracht und erst
dadurch zum Worte Gottes erhoben und damit auch zur
inspirierten Schrift gemacht worden wäre, dass sie in den Kanon

kam. In diesem Falle wäre eine Schrift auf solche Art Wort

Gottes geworden, wie eine von Cicero geschriebene Stelle mein

Wort wird, sobald ich mich derselben bediene, um in einem

Vortrage oder Briefe meinen Gedanken auszudrücken."
^

in
diesem Falle würde ein biblisches Buch seine Autorität nicht

der Eingebung Gottes oder der Mitwirkung Gottes bei seiner

Entstehung, sondern der Anerkennung durch die Kirche (des

Alten oder des Neuen Bundes) verdanken.



— 233 —

Scheeben, Dogmatik, I, S. 113, n. 224, behauptet: der Satz des Lessius

sei in der Löwener Censur durch den Zusatz: qualis forte est secundus liber
Maccabaeorum gefälscht worden. Das ist unwahr. Die in Parenthese stehenden

Worte rühren von Lessius her. Im Verlaufe seines Streites mit den Löwenern

liess er sie aber fallen und wollte nur festhalten, in der angegebenen Weise

könne ein Buch ein inspiriertes werden, dabei aber, von den in der Bibel stehenden

Büchern sei keines in dieser Weise ein inspiriertes Buch geworden. Siehe R.

Simon, Nouv. Observations, p. 75, 82°tf. Kleutgen, a. a. 0., S. 469, 471, 472.

11) Mit Rücksicht nicht auf Lessius u. s. w., sondern auf

Haneberg, Jahn u. a. erklärte das Vatikanische Konzil in der

Constitutio dogmatica de fide catholica c. 2 : Eos (libros Veteris
et Novi Testamenti) Ecclesia pro sacris et canonicis habet non

ideo, quod sola humana industria concinnati, sua deinde aucto-

ritate sint approbati, nec ideo duntaxat, quod revelationem sine

errore contineant, sed propterea, quod Spiritu sancto inspirante
conscripti Deum habent auctorem atque ut tales ipsi Ecclesiae
traditi sunt.

Dass das Dekret gegen Haneberg, Jahn und andere Neuere gerichtet ist,
hebt Franzelin, Tractatus de divina traditione et scriptura, Rom 1870, S. 316, hervor.

Die Ausdrücke des Dekretes sind ungefähr dieselben, wie die bei A. Schrader,
Theses theologicae, Freib. 1862, p. 67. Der erste Entwurf des Dekretes, bei

Friedrich, Documenta 2, 6, kam der Theorie von der Verbal-Inspiration noch
näher : sed eo, quod Spiritu sancto inspirante conscripti fuerunt ideoque sunt
scripturae divinitus inspiratae, quae habent auctorem Deum atque ita continent
vere et proprie verbum Dei scriptum. Quare haereticam esse declaramus et dam-
namus sententiam, si quis divinitus inspiratum esse negaverit aliquem vel integrum
vel ex parte librum etc. In den Annotationes (Friedrich, p. 28) hiess es freilich
nur: Actio illa inspirationis erat hujusmodi, ut Deus sit librorum auctor seu auctor
scriptionis, ita ut ipsa rerum consignatio seu scriptio tribuenda sit prineipaliter
operationi divinae in nomine et per hominem agenti (was Bellarmin oben Nr. 9
als excitare bezeichnet), et proinde libri contineant scriptum verbum Dei. In
der zweiten Fassung (Friedrich, p. 66) lautete die Stelle: ideo quod Spiritu sancto
inspirante conscripti Deum habent auctorem atque ut tales Ecclesiae per apostolos
traditi sunt.

12) Um den Begriff der Inspiration richtig zu fassen, muss
man Offenbarung und Inspiration unterscheiden. Die heilige
Schrift enthält göttliche Offenbarungen. Diese sind aber Moses,
den Propheten u. s. w. in der Regel nicht beim Schreiben zu
teil geworden; sie wurden ja in der Regel zunächst mündlich
verkündigt. Auch Christus hat die Offenbarungen, die in den
Evangelien aufgezeichnet sind, mündlich verkündigt. Die
Offenbarung, revelatio, ist also ausser Betracht zu lassen, wo es
sich darum handelt, zu bestimmen, welche Mitwirkung Gottes



— 234 —

oder des heiligen Geistes bei der Entstehung der biblischen
Schriften anzunehmen ist.

13) Bei allen biblischen Schriftstellern nehmen die
katholischen Theologen mit Recht eine doppelte Einwirkung Gottes

an: a. die Anregung zum Schreiben (excitatio), b. eine
Unterstützung beim Schreiben (assistentia ; s. Bellarmin oben Nr. 9.

Die excitatio könnte man inspiratio im engern Sinne nennen).
Von beiden sagt man mit Recht, sie brauchten dem betreffenden

Schriftsteller nicht zum Bewusstsein gekommen zu sein.

Die oben Nr. 7 d angeführten Worte des Verfassers des zweiten
Buches der Makkabäer zeigen, dass ein biblisches Buch verfasst
worden sein kann, ohne dass der Verfasser (abgesehen von
den Offenbarungen Nr. 12) wusste oder fühlte, dass er infolge
einer speciellen Anregung Gottes und unter einem besondern

göttlichen Beistande schrieb.
14) Die Anregung zum Schreiben braucht, wenn nicht ein

göttlicher Auftrag ausdrücklich erwähnt wird, wie z. B. Jer. 36,1,
nicht als ein specieller göttlicher Akt angesehen zu werden.
Die biblischen Schriftsteller fühlten sich a. zum Schreiben
angetrieben durch religiöse Motive (aus eigenem Entschlüsse oder

auf die Aufforderung anderer), und b. dass sie schrieben, gehört
mit zu den von der göttlichen Vorsehung gewählten Mitteln

zur Erhaltung und Verbreitung der göttlichen Offenbarung und

zur Leitung der Kirche des Alten und des Neuen Bundes. So

darf die Anregung verstanden werden; denn a. die biblischen
Schriftsteller sagen in der Regel nichts von einer speciellen
übernatürlichen Anregung; einzelne geben ausdrücklich nur
das unter a erwähnte Motiv an, 2. Makk. 2, 24 ff. ; Luc. 1, 1—4.

ß. Auch der Ausdruck S-aonvsvOroç 2. Tim. 3, 16 kann von einer

solchen Anregung im weitern Sinne verstanden werden. Welche

Schriften zu den Offenbarungsurkunden im Sinne von b gehören,

darüber entschied der Consensus der Kirche des Alten und des

Neuen Bundes.
15) Auch des göttlichen Beistandes, der den biblischen

Schriftstellern zu teil wurde, brauchten sie sich nicht bewusst

zu sein. Es findet sich keine Stelle, wo sie selbst von einem

speciellen übernatürlichen Beistande reden, und die Stellen

2. Makk. 2 und 15 und Luc. 1 (s. oben Nr. 7 d) schliessen das

Bewusstsein eines solchen aus. Der göttliche Beistand ist auc

nicht bei allen Teilen der heiligen Schrift derselbe gewesen.



— 235 —

a. Bei den alttestamentlichen Büchern, die göttliche
Offenbarungen enthalten, hat Gott darüber gewacht, dass die

Offenbarungen richtig aufgezeichnet wurden.
b. Die biblischen Bücher, die nicht göttliche Offenbarungen

mitteilen, also im allgemeinen die geschichtlichen, poetischen
und didaktischen Bücher des Alten Testamentes, gehören
insofern zu den Urkunden der alttestamentlichen Offenbarung,
als sie über die Geschichte des Volkes der Offenbarung
berichten und poetische oder prosaische Arbeiten enthalten, die

auf dem Glauben an die alttestamentliche Offenbarung und auf
der diesem Glauben entsprechenden religiösen Gesinnung
beruhen. Es ist anzunehmen, dass diese Bücher, die infolge einer

göttlichen Anregung entstanden sind (Nr. 14), die Geschichte
der Offenbarung richtig erzählen und die Überzeugungen,
Gesinnungen und Gefühle, welche die Offenbarung in den
Gläubigen des Alten Bundes nach Gottes Absicht bewirken sollte
und bewirkt hat, richtig zum Ausdrucke bringen. Insofern sind
auch diese Bücher unter dem göttlichen Beistande geschrieben.
Man braucht sich aber diese göttliche Assistenz nicht als ein
charisma sui generis zu denken; sie ist eine ähnliche Gnade

gewesen, wie sie hervorragenden patristischen Schriftstellern
oder allgemeinen Konzilien zu teil geworden ist.

c. Die Verfasser der neutestamentlichen Schriften hatten
bei ihrer schriftstellerischen Thätigkeit denselben Gnadenbeistand

wie bei der Predigt des Evangeliums (Nr. 3).
16) Bei der Bildung des alttestamentlichen Kanons ist nicht

gefragt worden, ob man bei den einzelnen Büchern Gewissheit
darüber habe, dass sie auf einen speciellen Antrieb und unter
einem besondern Beistande Gottes geschrieben worden seien;
man hat diejenigen Bücher in den Kanon aufgenommen, die
entweder göttliche Offenbarungen enthielten oder nach der
Überzeugung der jüdischen Priester und Schriftgelehrten wichtige

Urkunden für die Geschichte der Offenbarung oder mit
Rücksicht auf die Verfasser oder den Inhalt als Schriften
anzusehen waren, in denen die der Offenbarung entsprechende
religiöse Gesinnung zu einem angemessenen Ausdruck gekommen.
Die Aufnahme eines Buches unter die heiligen Bücher, d. h. die
Offenbarungsurkunden im engern oder weitern Sinne, war also
bezüglich der letzteren Bücher das Prius, die Überzeugung,
dass diese Bücher, auch wenn sie nicht göttliche Offenbarungen



— 236 —

enthielten, auf göttlichen Antrieb und unter göttlichem
Beistande geschrieben seien, das Posterius. — In den
neutestamentlichen Kanon wurden die Schriften der Apostel
aufgenommen, die Evangelien des Marcus und Lucas als im
Auftrage der Apostel Petrus und Paulus geschrieben, die
Apostelgeschichte als Fortsetzung des dritten Evangeliums.

17) Wenn die biblischen Bücher nicht so scharf von andern
Schriften unterschieden sind, wie bei der gewöhnlichen
Auffassung der Inspiration als eines charisma sui generis
angenommen wird, so erklärt sich leicht das Schwanken bezüglich
des Kanons bei den Juden und in der christlichen Kirche. Es

ist dann auch unbedenklich, alle Bücher, die in dem Trienter
Kanon stehen, als kanonische oder biblische und darum auch
als inspirierte Bücher zu bezeichnen, ohne dass man alle diese

Bücher einander gleich stellen und den Unterschied übersehen

dürfte, der einerseits zwischen den Homologumena und den

Antilegomena des Alten und des Neuen Testamentes, anderseits

im Alten Testamente zwischen denjenigen Bestandteilen
besteht, in denen die göttlichen Offenbarungen aufgezeichnet
sind, und denjenigen, die mehr oder minder zuverlässig über

die alttestamentliche Geschichte berichten oder einen mehr
oder minder reinen Ausdruck der alttestamentlichen Religiosität
enthalten.

IL

Mit der Lehre von der Inspiration der heiligen Schrift

steht im engen Zusammenhange die Lehre von der Irrtums-

losigkeit derselben.

1) Es ist in der christlichen Kirche immer anerkannt

worden, dass die biblischen Bücher zuverlässige Urkunden der

göttlichen Offenbarung sind, dass also die religiösen Wahrheiten,
die darin als von Gott geoffenbart mitgeteilt werden, als solche

anzuerkennen, dass z. B. die in den Evangelien mitgeteilten Eeden

Christi eine zuverlässige Wiedergabe der Lehre Christi sind.

2) Bezüglich der Einkleidung schliessen sich die göttlichen

Offenbarungen vielfach an die Bildungsstufe derjenigen an, an

welche sie zunächst gerichtet waren. Zur Ermittlung ihres

wahren Sinnes sind also die verschiedenen Offenbarungen nu



— 237 —

einander zu vergleichen und die geschichtlichen Verhältnisse,

unter denen sie verkündet wurden, zu berücksichtigen.

3) Die übernatürliche Offenbarung hat nur die Mitteilung

religiöser Wahrheiten zum Zwecke. Wir haben also in der

Bibel .keine Offenbarungen über Gegenstände des profanen
Wissens zu erwarten und dürfen annehmen, dass sich, wo

solche Gegenstände berührt werden, die Offenbarung an die

jeweilig herrschende Anschauungs- und Ausdrucksweise am

schliesst. Reusch, Bibel und Natur, 4. Aufl., S. 21—33.

Der Pariser Theologe Heinrich Holden (f 1665) sagt in seiner Divinae fidei

analysis 1. 1, e. 5, 1. 1 : Veritates philosophicae nee probandae nee improbandae

sunt ex puris nudisque sacrae scripturae verbis et sententiis. Quamvis enim

nullam eomplectatur scriptura falsitatem, attamen ipsius loquendi modus ut pluri-

mum vulgaris est atque ad communem hominum captum potius quam ad loquelae

proprietatem et sermonis rigorem adaptatus, ita ut qui grammatices, poetices,

rhetorices aut ceterarum artium liberalium régulas ex sacrae scripturae loquendi

formulis et phrasibus instituere vellet, ab harum artium excellentia et perfectione

longe aberraret, ita et qui physicas, mathematicas, astrologicas aut alterius cujus-

vis scientiae philosophicae veritates ex sacrae scripturae locis obiter insertis et juxta
vulgi loquelam expressis tradere vellet, et theologo et philosopho indignum ageret.

4) Das Alte Testament repräsentiert eine unvollkommenere
Stufe der Offenbarung als das Neue. Wir müssen also von
vornherein erwarten, dass sich ein Teil der Offenbarungswahrheiten

des Neuen Testaments im Alten Testament entweder gar
nicht oder nur in vorbereitender, keimartiger Weise findet, z. B.
die Trinitätslehre, und dürfen nicht, von der neutestamentlichen
Offenbarung ausgehend, ihre Lehren in das Alte Testament
hineininterpretieren.

5) Die alttestamentlichen Bücher geben Kunde von den
Offenbarungen, durch welche im Laufe von Jahrhunderten die
christliche Offenbarung verbreitet worden ist. Dementsprechend
ist der stufenweise Fortschritt der alttestamentlichen
Offenbarung zu beachten, der namentlich in den messianischen
Weissagungen, der Lehre von der göttlichen Weisheit und der
Eschatologie deutlich hervortritt, und ist nicht eine Offenbarungslehre

in ihrer spätem Entwicklung auch schon in älteren
Büchern zu suchen.

6) Viele Bücher der Bibel enthalten nicht unmittelbare
göttliche Offenbarungen, sondern litterarische Arbeiten, in denen
berufene Männer auf Grund der göttlichen Offenbarung religiöse
Lehren vortragen oder religiöse Gefühle zum Ausdrucke bringen.



— 238 —

Dahin gehören die Briefe der Apostel, die didaktischen und
poetischen Bücher und zum grossen Teile auch die prophetischen
Reden des Alten Testamentes. Diese Teile der Bibel sind nicht
in demselben Sinne als Offenbarungsurkunden anzusehen wie
diejenigen, welche göttliche Offenbarungen mitteilen. Es ist
aber auch von ihnen anzunehmen, dass die darin enthaltenen
Lehren und die darin ausgesprochenen Gesinnungen und
Gefühle der göttlichen Offenbarung entsprechen und insofern
indirekt -von derselben Kunde geben, dass also die Briefe der

Apostel die Lehre Christi richtig wiedergeben und entwickeln,
die didaktischen Bücher des Alten Testamentes und die
prophetischen Reden (abgesehen von den darin enthaltenen eigentlichen

Offenbarungen) theoretische und praktische Belehrungen
vortragen, welche die alttestamentliche Offenbarung zur Grundlage

haben, und die Dichtungen des Alten Testamentes
Gedanken und Gefühle zum Ausdrucke bringen, die der
alttestamentlichen Offenbarung entsprechen.

7) Bei den unter Nr. 6 besprochenen Teilen der Bibel wird

naturgemäss die menschliche Individualität der einzelnen Schriftsteller

mehr hervortreten, als bei den unter Nr. 1—5
besprochenen. Die einzelnen Apostel haben die Lehre Christi je nach

ihrer verschiedenen geistigen Individualität, je nach den
verschiedenen Verhältnissen, unter denen sie wirkten, und je nach

den verschiedenen Veranlassungen, die sie zum Schreiben

bewogen, verschieden dargestellt. Eine unbefangene und gründliche

Vergleichung zeigt, dass diese Verschiedenheit kein Gegensatz

oder Widerspruch ist; aber eine Mannigfaltigkeit in der

Einheit ist nicht zu verkennen. In noch höherm Grade tritt,
dem unter Nr. 4 Gesagten entsprechend, eine solche Verschiedenheit

zwischen den neutestamentlichen Schriftstellern einerseits

und den alttestamentlichen anderseits hervor, sowie, dem untei

Nr. 5 Gesagten entsprechend, unter den einzelnen alttestamentlichen

Schriftstellern. Noch verschiedener als die
Rechtfertigungslehre des h. Paulus und die des h. Jakobus ist die

Eschatologie des Koheleth und die des Buches der Weisheit. Wie

bezüglich der religiösen Erkenntnis, so ist auch bezüglich eie

sittlichen Grundsätze und Gesinnungen der Unterschied zwischen

den alttestamentlichen und den neutestamentlichen Schriftsteller

nicht zu verkennen. Die sogenannten Feindespsalnien z. »

der Schluss des Psalmes 137 (136) und die Tendenz des Buches



— 239 —

Esther bringen eine verhältnismässig sehr unvollkommene Stufe

der sittlichen Gesinnung zum Ausdrucke.

8) Die echt historische Darstellung des religiösen Inhaltes

der biblischen Bücher ist im gewissen Sinne mit der

Dogmengeschichte zu vergleichen. Wie diese die getreue Bewahrung
der Lehre Christi einerseits, die mannigfaltige Entwicklung
derselben anderseits darstellt, so zeigt sich bei der Erforschung
der biblischen Litteratur eine grosse Mannigfaltigkeit in der

Einheit und ein wirklicher und stetiger Fortschritt, aber dabei

eine Übereinstimmung im wesentlichen und eine Reinheit von

jeder Alterierung dieses Wesentlichen, welche das leitende
Schützen und Walten des göttlichen Geistes nur um so

bewunderungswerter hervortreten lässt.
Vergi, die Bemerkungen von Langen im Theol. Litt.-Bl., 1867, 873. Der

Unterschied zwischen der biblischen Theologie und der Dogmengeschichte liegt
hauptsächlich darin, dass 1. jene auch einen Fortschritt der Offenbarung, ein

Hinzukommen neuer Offenbarungen zu konstatieren bat, diese nicht, dass 2. jene

es nur mit Schriften zu thun hat, welche die Offenbarung getreu zum Ausdrucke

bringen, während die Dogmengeschichte auch Schriften zu benutzen hat, in denen

die Überlieferung entstellt wird.

9) Die geschichtlichen Bestandteile der Bibel sind ebensowenig,

wie die Nr. 6 besprochenen Bestandteile, als inspiriert
im strikten Sinne, als von Gott eingegeben oder als göttliche
Offenbarungen genau wiedergebend anzusehen. Die Verfasser
der geschichtlichen Bücher und Abschnitte haben aufgezeichnet,
was sie selbst erlebt oder von anderen erfahren oder in bereits
vorhandenen Schriften gefunden hatten. Als inspiriert sind
diese Autoren darum anzusehen, weil sie 1. durch religiöse
Motive zum Schreiben angetrieben wurden, weil 2. ihre
schriftstellerische Thätigkeit zu den von der göttlichen Vorsehung
gewählten Mitteln zur Erhaltung und Verbreitung der göttlichen
Offenbarung und der Kenntnis der mit dieser im Zusammenhange

stehenden geschichtlichen Ereignisse gehört, und weil
3. ihnen ein solcher Beistand des göttlichen Geistes zu teil
wurde, dass auch ihre Aufzeichnungen, wie die Nr. 6
besprochenen, als Offenbarungsurkunden im weitern Sinne bezeichnet
werden können.

10) Nach der bei den katholischen und bei den älteren
protestantischen Theologen herrschenden Ansicht ist der den
biblischen Schriftstellern zu teil gewordene göttliche Beistand
ein solcher gewesen, dass sie dadurch vor jedem Irrtum bei



— 240 —

der Abfassung der biblischen Bücher bewahrt blieben.
Theologisch zulässig ist aber auch die Ansicht, wonach durch diesen
Beistand zwar jeder die Offenbarung und überhaupt die
religiöse Wahrheit alterierende Irrtum ausgeschlossen, aber nicht
auch eine vollkommene Irrtumslosigkeit auch bezüglich solcher

Dinge verbürgt wird, die mit der Mitteilung und Darstellung
der religiösen Wahrheiten, deren Vortrag der eigentliche Zweck
der Bibel ist, in keinem direkten und notwendigen Zusammenhange

stehen. Langen, Einleitung § 92. Reusch, Bibel und Natur,
S. 10, 509.

Holden a. a. 0. sagt: Auxilium speciale divinitus praestitum auctori cujus-

libet scripti, quod pro verbo Dei recipit ecclesia, ad ea solummodo se porrigit,

quae vel sunt pure doctrinalia vel proximum aliquem aut necessarium habent ad

doctrinalia respectum; in iis vero, quae non sunt de instituto scriptoris vel ad

alia referuntur, eo tantum subsidio Deum illi adfuisse judicamus, quod piissimis

caeteris auctoribus commune sit.

11) Wird die unter Nr. 10 an zweiter Stelle angeführte
Ansicht als richtig angenommen, so darf der Exeget zugeben,
dass in der Bibel in geschichtlichen, archäologischen und
andern Dingen, soweit sie mit der Offenbarungswahrheit nicht

zusammenhangen, Unrichtigkeiten vorkommen, die nicht in

Unwahrhaftigkeit oder Nachlässigkeit der betreffenden
biblischen Schriftsteller, sondern in Versehen derselben oder in
Irrtümern der von ihnen benutzten Quellen ihren Grund haben.

So können die Verfasser der Bücher der Könige und der Chronik

bei der Bearbeitung des ihnen in älteren Geschichtswerken

vorliegenden Materials Versehen begangen, der Verfasser des

zweiten Buches der Makkabäer kann Unrichtigkeiten aus dem

von ihm excerpierten Werke des Jason von Cyrene
herübergenommen haben *).

12) Es ist theologisch unbedenklich, Bücher des Alten

Testamentes, wie Esther, Tobias, Judith, Jonas, ähnlich wie den

prosaischen Teil des Buches lob, nicht als streng geschichtlich,

sondern als Werke anzusehen, welche Sagen, Legenden un

im gewissen Sinne historischen Romanen zur Seite zu stelle

sind. Ebenso ist es theologisch unbedenklich, von dem Pen a-

teuch und den andern eigentlichen Geschichtsbüchern des Alten

Testamentes anzunehmen, dass die Verfasser derselben (oder

die Redaktoren der jetzigen Gestalt dieser Bücher) neben streng

x) Über die Bücher der Chronik s. Th. Litt.-Bl. 1874, 97.



— 241 —

geschichtlichen gleichzeitigen Berichten auch solche Aufzeichnungen

benutzt haben, welche volkstümliche Überlieferungen
oder sagen- und legendenhaft ausgeschmückte Darstellungen
geschichtlicher Ereignisse enthielten, wie z. B. der Bericht über
den Richter Simson im Buche der Richter, Berichte über Elias
und Elisäus in den Büchern der Könige. Es ist auf dem

bibelgläubigen Standpunkte in dieser Beziehung nur die Reservation
zu machen, dass durch solche Annahmen dem Offenbarungsinhalte

der h. Schrift und den wesentlichen Offenbarungsthat-
sachen nicht zu nahe getreten, dass also z. B. die Geschichtlichkeit

der Berichte der Evangelien über die Menschwerdung
Christi, seine Auferstehung u. s. w. nicht bestritten werden darf.
Dagegen ist mit der Anerkennung der Möglichkeit von
übernatürlichen Offenbarungen, Weissagungen und Wundern, des

Alten Testamentes als der Urkunde der alttestamentlichen
Offenbarung und Heilsgeschichte und „der alttestamentlichen
Geschichte als einer durch Wunder und Weissagungen getragenen
und geförderten göttlichen Erziehung zum Heile in Christus"
wohl vereinbar die Ansicht, dass „die alttestamentlichen
Geschichtsbücher in ihrer gegenwärtigen Gestalt sämtlich nicht
unmittelbare Aufzeichnungen von Augenzeugen der Begebenheiten,

sondern selbst bereits Produkte gelehrter Geschichtsschreibung

sind und in den meisten derselben sich bereits eine
mehr oder minder wörtliche Benutzung schriftlicher Quellen
nachweisen lässt, die ihrerseits allerdings zum Teil als Berichte
von Augenzeugen anerkannt werden müssen", dass sich also
aus den Geschichtsbüchern des Alten Testaments, wie sie uns
vorliegen, „zunächst nur das entnehmen lässt, was sich bei der
alttestamentlichen Gemeinde selbst auf Grund von mancherlei
und verschiedenartigen Berichten schliesslich als die gemeingültige

Anschauung von dem Verlaufe ihrer Geschichte
herausgebildet hatte". So Aug. Köhler, Handbuch der biblischen
Geschichte, Erlangen 1875, 1, 5.

13) Theorien, nach welchen die vor Irrtum bewahrende
Einwirkung des heiligen Geistes auf die biblischen Schriftsteller
auf die religiösen Wahrheiten beschränkt war, sind mehr oder
minder deutlich und entschieden in den letzten Jahrzehnten
auch von römisch-katholischen Theologen vorgetragen worden.
Andere haben solche Theorien entschieden bekämpft und sich
bemüht, ihre Verdammung durch die römischen Behörden zu
bewirken.



— 242 —

P. Dausch, Die Schriftinspiration, S. 174 ff., nennt als Vertreter der

„Beschränkungstheorie" u. a. in Frankreich Lenormant, Didiot, in England Kardinal
Newman, Bischof Clifford von Clifton, in Italien Salvatore di Bartolo. Vergi. Fr.
Schmid in der Innsbrucker Zeitschrift 1886, 147. P. Schanz, Apologie des Christentums

2, 340, führt folgende Äusserung der Redaktion einer französischen Zeitschrift
(Controverse, Dec. 1884) an: „Wir können die rapiden Fortschritte der neuen

Meinung, welche die Inspiration und die Irrtumslosigkeit bloss auf die Stellen der

Schrift, die Glauben und Sitten betreffen, beschränkt, nicht verheimlichen. Selbst

schon in manchen Seminarien Frankreichs lehrt man sie als probable Ansicht,
und man schliesst daraus, dass vielleicht die historischen Bücher, wie die der

Könige, Paralipomena, Richter u. s. w., nur inspiriert und frei von Irrtum sind in
den wenigen moralischen und dogmatischen Teilen. In diesem Falle muss man bald

zwei Drittel unserer Bibel unterdrücken." (Dass diese Folgerung unberechtigt wäre,

braucht nicht hervorgehoben zu werden.) Die betreffenden Schriften von Lenormant

sind 1887, die von Bartolo 1891 in den Index gesetzt worden. (Die Schriften

von Lenormant werden von Msgr. d'Hulst in dem gleich zu erwähnenden
Aufsatze S. 228 besprochen, das Buch von Bartolo, das freilich auch andere freisinnige

Ansichten vorträgt, von Hettinger in der „Litterarischen Rundschau" 1889,

327, wo bemerkt wird, das Buch sei mit Approbation des Erzbischofs von Turin,
Kardinal Alimonda, erschienen.) In neuester Zeit hat Msgr. d'Hulst, Rektor des

katholischen Instituts zu Paris, einen Aufsatz, La question biblique, im Januar

1893 im Correspondant, dann auch als Separatabdruck veröffentlicht, worin er die

Ansicht für zulässig erklärt, dass die Inspiration nur jeden Irrtum in Sachen des

Glaubens und der Sitten, auf dem Gebiete, auf welches auch die Unfehlbarkeit
der Kirche beschränkt sei, ausschliesse. Er wurde nicht nur von dem Jesuiten

Brücker, der auch gegen Newman geschrieben, in den Etudes religieuses, sondern

auch in einer besondern Schrift des Msgr. E. Grandclaude (Generalvikar und

Seminarregens von Saint-Dié), La question biblique d'après une nouvelle école

d'apologistes chrétiens, scharf angegriffen. Von seinem Schicksale in Rom ist m

unserer Zeitschrift 1893, 516, 555, die Rede gewesen. In einer wahrscheinlich

von Msgr. d'Hulst selbst herrührenden Note des „Moniteur de Rome" (abgedruckt

im „Correspondant" vom 28. April, S. 396) wird freilich die Angabe, er sei nach

Rom citiert worden, um wegen seiner politischen Haltung und wegen der

„biblischen Frage" verwarnt zu werden, dementiert und versichert : „Was die biblische

Frage betrifft, so hat sich Msgr. d'Hulst darauf beschränkt, die Probleme und die

jetzt in den Schulen verbreiteten Lösungen derselben zusammenzustellen. Man

beschäftigt sich mit Recht in Rom mit dieser grossen Ideenbewegung. Wenn dei

heilige Stuhl es für angemessen hält, in irgend einer Form eine doktrinelle Dire -

tion zu geben, so werden alle Katholiken dieser folgen; aber in diesem Augenblicke

ist kein katholischer Schriftsteller bei dem Index oder bei einem andern

Tribunal des heiligen Stuhles denunziert." Mittlerweile ist die „doktrinelle

Direktion des heiligen Stuhles" kundgegeben worden.

14) In der kürzlich veröffentlichten Encyklika De studns

Scripturae Sacrae verwirft Leo XIII. alle diese Milderungen

des Inspirationsbegriffes. Er sagt: At nefas omnino fuent au

inspirationem ad aliquas tantum Sacrae Scripturae partes cd



— 243 —

angustare aut concedere, sacrum ipsum errasse auctorem. Nee
enim toleranda est eorum ratio, qui ex istis difficultatibus sese

expediunt, id nimirum dare non dubitantes, inspirationem divi-
nam ad res fldei morumque, nihil praeterea pertinere, eo quod
falso arbitrentur, de ventate sententiarum quum agitur, non adeo

exquirendum, quaenam dixerit Deus, ut non magis perpendatur,
quam ob causam ea dixerit. Etenim libri omnes atque integri,
quos Ecclesia tanquam sacros et canonicos reeipit, cum omnibus

suis partibus Spiritu sancto dictante conscripti sunt ; tantum
vero abest, ut divinae inspirationi error ullus subesse possit,
ut ea per se ipsa non modo errorem excludat omnem, sed tam
necessario excludat et respuat, quam necessarium est, Deum,
summam veritatem, nullius omnino erroris auctorem esse. Das
ist von der altprotestantischen Theorie der Verbalinspiration
nicht wesentlich verschieden.

Bonn. ReuscH.

Revne intern, de Théologie. Heft 6, 1894. 17


	Thesen über die Inspiration der heiligen Schrift

