
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 5

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 188

CHRONIQUE.

I. NOUVELLES THÉOLOGIQUES.

* Miscellaneen. — I, — Die Kirche der Wüste. «.Kirche der
Wüste » heisst nach Offenb. 12, 6 die reformierte Kirche Frankreichs

von der Aufhebung des Edikts von Nantes 1685 bis zu dem

von Ludwig XVI. 1787 erlassenen Edikte von Versailles, weil in
dieser Schreckensperiode ihre Geistlichen (pasteurs du désert) nur
in abgelegenen einsamen Orten und unter steter Todesgefahr
Gottesdienste (assemblées au désert) halten und Seelsorge üben konnten.»

(Lexikon für Theologie und Kirchenwesen von Holtzmann und

Zöpffel.)
Offenb. 12, 6 heisst es: Das Weib floh in die Wüste (Vulgata

: mulier fugit in solitudinem). Der Ausdruck « die Kirche in
der Wüste» kommt in der Apostelgeschichte in der Rede des

Stephanus vor (7, 38). Der Protomartyrer spricht von Moses und

sagt : Dieser ist es, der da war unter der Gemeinde in der Wüste
(sv xfj ixxXrjGta sv %fj sqrjfim; Vulg. : in ecclesia in solitudine). In
römischen Übersetzungen wird das Wort sxxXrjoia in der Regel
mit Kirche wiedergegeben.

2. —¦ Litterœ formatée. In den ältesten Zeiten der christlichen
Kirche erhielten wandernde Brüder von der einen Gemeinde an die

andere Empfehlungsbriefe. Sie wurden litterae oder epistola formatae

genannt, weil sie nach einem bestimmten Formular oder Schema

abgefasst wurden. Wem wurde — so weit wir wissen — die erste

epistola formata ausgestellt? Dem Apollos von der Gemeinde in

Ephesus an die Gemeinde in Korinth. Apostelgesch. 18, 27 heisst

es: da er (Apollos) aber Lust hatte, nach Achaja (Griechenland)
zu reisen, ermunterten ihn die Brüder (in Ephesus) und empfahlen
ihn den Jüngern brieflich zur Aufnahme.

3. — Im Kolosserbriefe 4, 10 steht geschrieben: AonàÇevca

v(iàç Mdqxoç ó dvsxpiòg Baqvdßa: Es grüsst euch Markus, der ¦ ¦

des Barnabas. Was heisst das nicht übersetzte ävexpiog Neffe oder



— 189 —

Vetter? Luther übersetzt es mit Neffe. Auch in dem Lehrbuch
der Kirchengeschichte von Kurtz (12. Auflage, Bd. I, S. 37; Ab-
riss der Kirchengeschichte, 12. Auflage, S. 11) wird Markus der
Neffe des Barnabas genannt. De Wette gibt ävsxpwg wieder mit
Geschwisterkind. Kistemaker, Watterich und Weizsäcker übertragen
es mit Vetter. Die Vulgata hat das Wort consobrinus. War Markus

der Neffe des Barnabas, so war — nach unserm jetzigen
Sprachgebrauche — Barnabas sein Onkel, der Bruder seines Vaters oder
seiner Mutter. War aber Markus der Vetter des Barnabas, so waren
beide — nach unserm jetzigen Sprachgebrauche ¦— Geschwisterkinder.

Der Vater des einen war der Bruder von dem Vater oder
der Mutter des andern, oder die Mutter des einen war die Schwester
von dem Vater oder der Mutter des andern. Im Neugriechischen
heisst Neffe dvsipwg und Vetter êÇdâsXyioç. In der angeführten Stelle
des Kolosserbriefes steht àvsxpióg. Ist demnach die Übersetzung
Luthers die richtige? Vielleicht können die Griechen sichern Auf-
schluss geben. Pfarrer Gatzenmeier

in Mimchen.
* Quelques cours à Paris. — Au Collège de France, cours

de M. Albert RÉVILLE sur l'histoire de la formation de l'Eglise
chrétienne pendant le premier siècle et la première moitié du
second ; avec plusieurs questions annexes : les derniers jours de l'Etat
juif, l'Apocalypse chrétienne, le Philonisme et ses rapports avec
le quatrième Evangile. — A la faculté des lettres: cours de M.,
Brunetière sur Bossuet; de M. Gardair, sur la théorie des lois
dans Thomas d'Aquin; de M. Debidour, sur les rapports de
l'Eglise et de l'Etat sous la Révolution et l'Empire. — A l'école
des hautes études à la Sorbonne : cours de M. Albert Le Roy sur
l'histoire de l'Eglise de France au XVIIIe siècle: gallicans et
jansénistes d'après la correspondance inédite de Quesnel. — A l'Institut
catholique (romain) : cours de M. l'abbé DUCHESNE sur les origines
chrétiennes.

* Quelques distinctions académiques. — Une mention
honorable à M. l'abbé Delarc pour son Ystoire de U Normant par

"ie, eveque et moine au mont Cassin. — Prix de la Grange à
M. Emile Picot, éditeur du Mistere du Vieil Testament.

* Quelques communications académiques. — A l'académie
des inscriptions et belles-lettres, séance du 13 octobre 1893:
lecture d'un travail de M. Schwab, bibliothécaire à la Bibliothèque
nationale, sur le Vocabulaire de l'angelologie, c'est-à-dire sur
l'explication rabbinique des noms que portent les anges par les fonctions

qu'ils remplissent dans la Bible et le Talmud. — Séance du
29: lecture par M. Muntz d'un Mémoire sur l'histoire de la papesse



— 190 —

Jeanne. — Séance du 17 novembre: M. Foucart termine la lecture
de son Mémoire sur les mystères d'Eleusis. D'après les recherches
de l'honorable académicien, les écrivains de l'antiquité s'accordent
à dire que les initiés étaient assurés d'une vie bienheureuse après
leur mort. L'initiation leur donnait les moyens de triompher des

dangers de l'autre monde. Le drame mystique et la vue des

objets sacrés ne suffisaient pas pour leur communiquer une force
aussi grande. Il y avait encore une autre cérémonie où l'initié était
conduit dans les régions du monde souterrain. En outre, le
hiérophante prononçait devant lui des paroles mystérieuses ; mais aucun
auteur ancien n'a dit quelles étaient ces paroles. Toutefois, d'après
leur analogie avec le Livre des Morts égyptien et le Rituel
funéraire des Orphiques, il est probable qu'elles consistaient en instructions

sur la route à suivre dans les Enfers et en formules magiques

pour conjurer les monstres. Cette révélation était la partie la plus
secrète de l'initiation, et la force surnaturelle qu'elle conférait à

l'initié explique le succès toujours croissant des mystères d'Eleusis.

— Séance du 25 : M. Edmond Le Blant a fait une lecture sur les

«Premiers chrétiens et les dieux». Il a constaté que les premiers
chrétiens n'avaient eu besoin de rien imaginer ni de rien trouver
d'inédit pour montrer la grossièreté des superstitions païennes. Il
leur suffisait de rappeler l'histoire des hôtes de l'Olympe, leurs

relations, leurs aventures grotesques ou impures ; des païens, tels

que Plaute, leur avaient ouvert la voie de cette critique très facile.

Ensuite M. Le Blant a parlé de la suspicion « infernale » qui s

attachait, aux premiers siècles, aux vestiges, artistiques ou autres, de

la civilisation païenne. C'est ainsi que tant d'objets d'art, qui
représentaient des dieux abolis, furent malheureusement convertis en

monnaies. La perfection même des œuvres d'art était un motif de

condamnation pour les chrétiens. Plus était belle la Vénus de

Praxitèle, plus elle ressemblait à la courtisane qui avait servi de

modèle au sculpteur. Elle était donc doublement impure. »

* M. Senart sur le Bouddhisme. — A la séance publique
annuelle des cinq Académies (26 octobre 1893), M. Senart, president

de l'Académie des inscriptions et belles-lettres, parlant
incidemment des études indianistes, s'est exprimé ainsi sur le

bouddhisme : « De grâce, messieurs, défions-nous du bouddhisme de

salon Ne croyez pas au moins que l'avertissement parte d un ia-

cheux pédantisme. Les ridicules, comme les passions, sont de tous

les temps; mais, suivant les temps, ils changent de physionomie,
ils se déplacent. C'est sans doute parce qu'ils sont si souples qu us

semblent immortels. Autrefois, quand l'étude, formaliste, hérissée,

était barricadée dans l'école, le pédantisme portait des noms en



_ 191 —

us. Aujourd'hui qu'elle s'est répandue et, comme on dit,
démocratisée au moins en apparence, il ne parle plus latin ; ce n'est
plus dans les académies qu'il se cache : il parle la langue vulgaire
Il est pourtant des illusions si singulières que l'on voudrait les
croire un peu ironiques. Certains jeux d'esprit, en se couvrant
d'honnêtes et même de graves prétextes, risquent en fin de compte
de faire quelque ravage. Qu'un mysticisme de pacotille cherche à

se prévaloir de doctrines réputées originaires de l'Inde, dénaturées
et déformées à plaisir, de traditions sans fondement, de légendes
sans substance, on en pourrait sourire. Il y a pis. Justement émerveillé

des clartés qu'elle faisait jaillir de tous les points de l'horizon,
ce siècle a mis la science sur ses autels. Plus il était confiant et
dévot, plus il était exigeant et pressé. Il a attendu d'elle plus
qu'elle ne pouvait lui donner, des conclusions immédiates, totales,
définitives, la règle de sa conscience et la direction de sa vie. Par
moments il paraît aujourd'hui assez près de retourner contre la
déesse impassible le poids de sa volontaire déception. On entend
monter comme un vague gémissement de tant d'Icares lourdement
retombés sur la terre. Nous sommes devenus pessimistes. C'est
alors qu'on a vu ce spectacle surprenant: en un temps enivré de
l'orgueil du progrès, des esprits enserrés dans un fâcheux dilemme,
entre la peur de toute affirmation dogmatique et la soif d'un idéal
pratique et moral, ont paru s'éprendre des doctrines qui ont fleuri,
il y a quelque vingt-cinq siècles, sur les bords du Gange, non
pour leur demander un fécond, un fascinant objet d'étude, pour
leur demander une parole de vie. Dans l'agnosticisme bouddhique,
combinant une morale pure avec des négations passionnées, l'agnosticisme

contemporain a cru saluer un frère. La science n'a rien à
voir dans ces effusions. Notre pessimisme de dilettantes désabusés
ressemble peu, au moins pratiquement, à ce religieux et âpre
dégoût qui jettait le Bouddha avec ses vrais disciples dans une vie
de détachement et une doctrine de sacrifice. Quant à sa glorification

illogique d'une morale très haute, mais énervée d'avance par
le nihilisme de la théorie, c'est être trop modeste de ne pas voir
que tout ce qu'elle pourrait avoir d'autorité, elle le devrait uniquement

à nous-mêmes. Elle l'emprunterait uniquement à la survivance
sourde, inavouée, mais certaine, de l'éducation par laquelle tout le
passé de notre occident et dix-huit siècles de spiritualisme chrétien
ont pétri l'âme moderne. Ce prétendu bouddhisme n'est qu'un
fantôme en faveur duquel notre vanité se plaît, je ne sais par quel
amer caprice, à démarquer, à aliéner notre bien héréditaire. A ces
confusions complaisantes la science n'a rien à gagner; l'esprit
public, s'il pouvait s'y prendre sérieusement, aurait tout à perdre. »¦



— 192 —

On peut lire à ce sujet le spirituel récit que M. Jules Bois a
fait, dans le Figaro du 14 novembre dernier, du mystère qu'un
supérieur du temple de Saigon, M. Horiou-Toki, a déclamé et joué,
à Paris, le 13 du même mois, au Musée Guimet. De telles
cérémonies donnent complètement raison à M. Senart.

* Faculté de théologie protestante de Paris. — M. Ed.
Vaucher est proposé au gouvernement pour la chaire de théologie
pratique, et M. Ad. Lods pour celle d'exégèse de l'Ancien Testament.

Le 3 novembre dernier, séance de rentrée : d'après le
rapport de M. le doyen Lichtenberger sur l'année 1892-93, 42 étudiants
inscrits ont suivi les cours, 7 thèses de baccalauréat et 2 de licence
ont été soutenues. Le sujet de concours, le Criterium de la vérité
chez Lamennais, a suscité deux mémoires. M. J. Duproix a obtenu
le prix et M. E. Gautier un accessit. Le discours de rentrée,
prononcé par M. le prof. Allier, était intitulé : Religion, Philosophie,
Science: c'était une critique du positivisme et des récents
manifestes de MM. Guyau et Aulard ; l'orateur a cherché à montrer
que le philosophe ne peut esquiver la religion et qu'il doit la

prendre en sérieuse considération. Le 9 novembre, M. Ed. Vaucher
a dû soutenir devant la Faculté sa thèse de doctorat, intitulée:
De la Théologie pratique.

* En Suisse. — La Société pastorale bernoise, réunie à Ber-

thoud (Burgdorf) en septembre dernier, a entendu deux rapports
de MM. les pasteurs Schneeberger de Rüthi et Rohr de Rohrbach,

sur la Valeur de l'élément liturgique dans le culte public et son

développement sur le terrain de l'Eglise nationale bernoise. Sur la

proposition de M. le prof. Steck, qui est, lui aussi, favorable à une

réforme liturgique, mais qui désire que l'unité du culte ne soit pas

compromise par des tentatives individuelles, plus ou moins fantaisistes

et risquées, l'assemblée a voté, à l'uanimité de ses 70 membres

présents, la résolution suivante : « La Société pastorale du canton

de Berne, réunie à Berthoud, invite le Conseil synodal à vouer de

nouveau son attention à la question du développement liturgique
du culte et à faire, au moment opportun, des propositions tendant
à ces deux buts: i° assurer une relation plus intime du service

divin, d'une part avec l'Ecriture Sainte (lectures bibliques), et

d'autre part avec la musique sacrée (augmentation du nombre des

chants au service du dimanche, services spéciaux de chant), et

2° relever la solennité de la cérémonie de la sainte Cène. »

A propos de la question liturgique, nous appelons l'attention sur

l'excellent livre de chants religieux que vient de publier M. le Dr Thürlings,

professeur à la Faculté de théologie catholique de Berne.

A Genève, à la Faculté de théologie, deux thèses pour le



— 193 —

baccalauréat ont été soutenues : l'une, par M. Ch. Veinié, sur « la
Morale du Bouddha et la Morale du Christ » ; l'autre, par M. Ad.
Buffa, sur «la légende d'Abgar et les origines de l'Eglise d'Edesse».
En outre, une thèse très remarquée, soutenue, pour la licence, par
M. G. Fulliquet, docteur ès-sciences et pasteur à Lyon, sur «la
Pensée religieuse dans le Nouveau Testament ». — A la Compagnie
des pasteurs, séance du 30 octobre dernier, M. le pasteur A. Porret
a présenté une remarquable étude sur VHistoricité des discours de

Jésus dans le quatrième Evangile. Après avoir impartialement
exposé et sérieusement examiné les objections qui poussent un certain
nombre de critiques modernes à douter de cette historicité, l'auteur

a cherché à établir que les discours du quatrième Evangile
.sont étroitement liés à des faits authentiques ; qu'ils sont, pour une
large part, un écho de la parole de Jésus ; mais que l'évangéliste
y a pourtant inséré des développements qui lui étaient inspirés
par cette parole même, commentée dans son propre esprit par le

Saint-Esprit. — A la séance du 27 novembre, M. Porret a
communiqué une autre étude sur la Valeur historique des récits du
quatrième Evangile. La Semaine religieuse de Genève du 2
décembre en a publié l'analyse suivante: «Le quatrième Evangile
est, pour écrire la vie de Jésus, une source sûre d'une incomparable
valeur ; sans lui, l'œuvre serait incomplète. L'intention de Jean fut
de donner une philosophie de la vie du Christ. Il a voulu nous
laisser un récit absolument exact, compléter et même rectifier les
autres Evangiles, qui lui étaient connus. On a attaqué l'exactitude
géographique et historique de Jean. Quelques-uns ont prétendu que
la figure du Christ et ses miracles ne concordent point avec les
données plus simples des Synoptiques ; il est facile de faire justice
de ces attaques. La valeur historique du récit johannique repose
sur des raisons d'une grande valeur. L'auteur montre une admirable

connaissance du milieu où Jésus a vécu, alors que la dispersion
du peuple et la destruction du temple l'avaient profondément

modifié. Il met de la lumière sur des points où les Synoptiques
sont confus, par exemple la vocation des disciples, mais surtout
le procès de Jésus devant Pilate. Ce qu'il raconte de la vie de
Jésus, il le répartit en deux ans et demi; cela est infiniment plus
vraisemblable que le récit des Synoptiques, qui a l'air de renfermer
dans une seule année l'activité messianique du Sauveur. Jean
mentionne de nombreux voyages de Jésus à Jérusalem, ce qui est
nécessaire pour expliquer la catastrophe finale. »

En novembre et décembre derniers, M. le prof. Ernest Martin
a fait, au temple de la Madeleine, six conférences sur « la Valeur
du Nouveau Testament ».

Revue intern, de Théologie. Heft 1, 1894. 13



—• 194 —

A Lausanne, la librairie Bridel publie le Ier volume d'une
Etude de dogmatique chrétienne et d'histoire, par M. le Dr Louis
Thomas. Il est intitulé : « Le Sabbat primitif d'après l'Ancien
Testament et les documents payens » (in-8°, 328 p.). C'est un des

ouvrages les plus substantiels et les plus riches en documents qui
aient été écrits sur la question. Nous attendons le second volume

pour en donner une analyse complète. — La librairie Payot vient
de publier, sous le titre : Pro Christo, les conférences apologétiques
données récemment par MM. Milloud, de Loes, L. Choisy, P. Chapuis

et Byse, sur les sujets suivants : la Morale indépendante, Dieu
s'est-il révélé? les miracles de Jésus-Christ; Jésus-Christ qu'a-t-il
fait et qui est-il le salut individuel au point de vue psychologique

et expérimental.
A Fribourg, la librairie de l'Université publie «le Déluge

devant la critique historique», par Raymond de Girard (ir0 partie,
l'Ecole historique).

* Max Müller et les Livres sacrés de l'Orient. — On lit
dans le Temps du 30 novembre dernier : Le professeur Max Müller
adresse d'Oxford au Times une lettre contenant l'expression de sa

gratitude pour le roi de Siam, à raison d'un acte de générosité de

ce monarque. Tous les philologues et un grand nombre de
théologiens et de philosophes connaissent l'admirable série de traductions

des documents religieux de l'Orient et, notamment, des

ouvrages canoniques du bouddhisme, qui paraît depuis quinze ans

en Angleterre, sous la direction de l'illustre professeur d'Oxford.
Le roi de Siam, qui est lui-même fort savant en pâli et antiquités
bouddhiques, ayant appris que la publication des Livres sacrés de

Orient avait dû être arrêtée, faute d'argent, après le 49e volume,
vient de donner l'ordre à son premier ministre d'offrir toutes les

subventions qui seraient nécessaires pour la continuation de cette

œuvre. Comme il est le plus important, sinon le seul, des monarques
régnants professant le bouddhisme, la plus grande partie de ses

libéralités sera affectée à la publication du reste du Tripitaka,
ouvrage dans lequel le public peut apprendre à connaître le bouddhisme

non pas ésotérique, mais réel et historique.

* La Société de la Haye pour la défense de la religion
chrétienne. — Le sujet proposé en 1890 sur «le Confessionnalistne

au sein de l'Eglise réformée dans les Pays-Bas », est retiré. — Les

sujets proposés en 1891 étaient ceux-ci: i° «Que faut-il entendre

par l'ordre moral de l'univers Quels sont les motifs philosophiques
qu'on a de l'affirmer? Et dans quelle relation cette affirmation se

trouve-t-elle avec la foi religieuse » Un des trois travaux (aile-



— 195 —

mands) présentés a été admis et sera publié. — 2° « On demande

un travail scientifique présentant une étude comparative de ce que
l'on trouve dans les différents écrits de l'Ancien et surtout du Nouveau

Testament touchant la nature et l'étendue de la paternité de

Dieu à l'égard des hommes, avec l'indication de l'influence exercée

sur la vie religieuse par les diverses manières de l'envisager. » Un

travail (hollandais) a été présenté, mais non admis. — Sujets
proposés en 1892: i° «Les sources d'où découlaient, suivant les

Israélites, jusqu'à la fin du premier siècle de notre ère, leurs
connaissances religieuses et morales » ; 2° « La place qui revient à

l'imagination dans la religion » ; 30 « Les rapports réciproques entre

l'Eglise et l'Etat dans les Pays-Bas depuis la Réformation ». —
Sujets proposés en 1893 : i° Répétition du 2e sujet de 1891 ; 2°

«Un exposé critique de l'eudémonisme appuyé sur l'histoire ». Ces

deux sujets doivent être envoyés avant le 15 décembre 1894, à

M. J. Knappert, professeur à Amsterdam. 30 « Une étude scientifique

de l'ascétisme au sein de l'Eglise chrétienne. » Ce sujet doit
être envoyé avant le 15 décembre 1895.

* Tatien. — Cet écrivain a composé, vers l'an 160, sous le
titre de Diatesseron, une concordance des quatre Evangiles. Le P.
Ciasca a découvert, dans les archives du Vatican, cet ouvrage en
arabe; et cette traduction arabe est conforme aux citations qui se
trouvent dans le commentaire du livre de Tatien par S. Ephrem,
commentaire qui a été publié en latin par les Mékitaristes de
Venise en 1876. Dans une étude sur le Diatesseron (cf. the Month,
novembre et décembre 1892), le jésuite Mafier a fait ressortir comment

l'ouvrage de Tatien démontre l'antiquité et l'authenticité des
quatre Evangiles canoniques.

* Grégoire VII. — M. Emile Gebhart vient de publier (Paris,
Colin) un très curieux roman historique, paru auparavant dans la
Revue des Deux Mondes, sur Grégoire VIL II est intitulé : Autour
dune tiare, 1075—1085. Dans l'introduction, on lit le passage
suivant: «La Papauté, à partir de la donation carolingienne jusqu'à
la fin du grand schisme, vers le temps de Pie II, eut une difficulté
inouie à se tenir debout, comme puissance temporelle à Rome, dans
l'Etat ecclésiastique et en Italie. Les Papes n'ont été vraiment les
maîtres de leur ville et les princes absolus du domaine de l'Eglise
qu'à la fin du quinzième siècle, avec Sixte IV et Alexandre VI.
Jusque-là, ils ont été contestés, tourmentés, dépossédés, exilés, parfois

mis à mort par une émeute populaire ou par une révolution
religieuse portant un antipape sur le siège du Pape légitime. Il est
très curieux de voir, dans le Cartulaire de l'Université de Paris



— 196 —

neuf pièces sur dix émanant de la chancellerie pontificale, qui sont
datées d'une ville italienne autre que Rome

«L'Eglise se dérobait à son chef, s'insurgeait même, parfois,
contre lui. Un Pape vertueux se brisait à la résistance de ses frères
évêques ou moines, qui n'entendaient pas être ramenés malgré eux
à la vertu. Sous Alexandre II, le futur Grégoire VII, Hildebrand,
et son ami Pierre Damien avaient essayé de purifier l'Eglise de

Milan, dont le scandale était intolérable. Ils allèrent jusqu'à exciter
contre l'archevêque et le haut clergé les Patares, c'est-à-dire le
bas clergé et le petit peuple. Ils ne reculèrent même pas devant
un soulèvement armé de démagogie religieuse. Leur œuvre fut
stérile, très vite étouffée dans le sang de ces nouveaux chrétiens
évangéliques. La réforme de Cluny était alors une vraie toile de

Pénélope, sans cesse reprise, jamais achevée. De grandes abbayes,
telles que Farfa, dans la Sabine, se changeaient tout à coup en

repaires de brigands. A Rome, les mauvais prêtres, aux jours de

troubles, se déguisaient en évêques ou en cardinaux, envahissaient
les basiliques et faisaient main basse sur les offrandes des pèlerins.
Je renvoie au Liber Gomorrhiaiius de Pierre Damien les lecteurs
lisant le latin et curieux d'en savoir long sur les pires misères de

l'Eglise italienne au onzième siècle. Si l'on ajoute à tout ceci que
le moyen âge, si préoccupé qu'il fût de Dieu et de la vie future,
n'avait aucun scrupule à l'égard des personnes sacrées, même les

plus hautes, on comprendra que le héros de cette histoire, le Pape

Grégoire VII, ait fait sur la barque de saint Pierre une traversée
si tragique. »

* Ximénès. — Autre roman historique, publié à la même

librairie, par Jean Bertheroy. Intéressante peinture de la vie
ecclésiastique et monacale en Espagne aux XVe et XVIe siècles, de

l'inquisition, de la cour, des grands, etc.

* Jordano Bruno. — M. Stolzle a découvert, à la bibliothèque

d'Augsbourg, un ms. de 216 pages contenant les œuvres suivantes:

Lampas combinatoria Lulliana tradita privatim in Academia Witte-

bergensi a Jordano Bruno Nolano ; Animadversiones circa Lampadern
Lullianam ; Liber triginta statuarum. Le même savant a découvert,

dans la bibliothèque de l'Université d'Erlangen, des leçons inédites

de Bruno faites à Paris. (Revue de la Science nouvelle.)

* Une nouvelle Edition de S. François de Sales. — D'après
M. G. Deschamps (Temps du 27 août 1893), les religieuses de la

Visitation d'Annecy ont entrepris de donner au public une édition

authentique et complète des écrits de saint François de Sales. Leu

touchante piété rivalise, par une investigation soigneuse et un



— 197 —

certaine superstition de l'inédit, avec le zèle le plus profane des

philologues inventeurs de variantes, avides de textes oubliés,
chercheurs de points inconnus et de virgules nouvelles. Rien ne sera

épargné pour que les notes les plus brèves, les plus simples billets,
écrits de la main du saint, soient confiés aux presses de Niérat, le

meilleur imprimeur de la Savoie. Les archives de la Visitation sont

riches d'autographes et de copies. On refondra les anciennes

éditions, qui sont très fautives, les unes ayant été arrangées sans

scrupules, comme il était arrivé aux Pensées de Pascal, les autres

fourmillant d'erreurs, dont la plupart sont imputables au Père Harel,
minime. Parmi les ouvrages inédits que l'on promet à l'impatience
des personnes instruites ou dévotes, il faut citer surtout des Essais

sur l'Ethique chrétienne, un Traité sur la Démonomanie ou des

Energumènes, les fragments d'un livre sur V Origine des curés, un
grand nombre de Sermons et de Lettres. Les travaux de

bibliographie, de paléographie, d'histoire littéraire, que suppose une entreprise

de ce genre, ne pouvaient être confiés à des femmes. Un
bénédictin, Dom Mackey, s'est fixé à Annecy, où il collige les
manuscrits, compare les leçons, rectifie les inexactitudes des copistes,
applique aux manuscrits de son auteur les principes de la critique
verbale, comme font Tournier, Haussoullier et Desrousseaux pour-
un texte grec. Ce bénédictin est Anglais, mais il traite la langue;
française avec plus d'égards que beaucoup de nos faiseurs d'éditions

classiques. Il connaît bien son sujet, ayant traduit pour ses

compatriotes plusieurs ouvrages de saint François de Sales, qui est
très populaire, paraît-il, en Angleterre et en Irlande, surtout parmi
les protestants convertis. Les deux premiers volumes des Œuvres
de saint François de Sales, imprimés en caractères elzéviriens sur
un fort beau papier fabriqué tout exprès par Aussedat, papetier de
Savoie, sont une merveille de typographie. M. Castaing, chanoine
de Bordeaux, n'y a découvert, après la plus impitoyable recherche,
que deux coquilles vénielles. Ces deux premiers tomes (les Controverses

et la Défense de l'Estendart de la Sainte Croix) nous font
voir un François de Sales assez peu connu, convertisseur,
théologien, polémiste, contradicteur prudent et adroit des pasteurs
protestants.

* Rabaut-Saint-Etienne. — Le 5 décembre dernier a été
célébré, à Paris, l'anniversaire séculaire de la mort de ce célèbre pasteur

protestant. Discours de M. Léon Say, qui a esquissé sa
biographie; de M. Ch. Read, qui a résumé sa carrière pastorale; de
M. Trarieux, qui a retracé sa carrière politique ; de M. Frank Puaux
qui a raconté ce que Rabaut-Saint-Etienne a fait pour la cause
protestante en France ; de M. H. Loyson, qui a terminé en disant que



— 198 —

si nous avons la liberté de conscience, nous n'avons pas encore la
pleine liberté de culte que Rabaut fit inscrire dans la Déclaration des
droits de l'homme et du citoyen : avec la législation actuelle, en
effet, il suffirait d'un simple arrêté de police pour supprimer tous
les cultes non concordataires. M. Loyson a réclamé, au nom du
martyr de 1793, une loi libérale et définitive sur le droit
d'association.

* La séparation de l'Eglise et de l'Etat sous la Convention.
— M. Aulard a publié sur cette question, dans la Revue bleue du

25 novembre dernier (p. 677—683), une très intéressante étude,
dont je détache les passages suivants:

« Peu de Français savent que le régime de la séparation de

l'Eglise et de l'Etat a existé en France pendant près de sept années,
du 18 septembre 1794 au 15 juillet 1801. C'est pourtant là un
des événements les plus importants, les plus instructifs de notre
histoire. Mais l'auteur du Concordat avait intérêt à se présenter à

l'histoire comme ayant ressuscité la religion catholique ; il y eut à

son profit une légende d'après laquelle les rapports de l'Eglise et
de l'Etat n'étaient avant lui réglés par aucune loi, et c'a été
longtemps une croyance populaire que l'Eglise râlait sous le genou du

Jacobin brutal, quand un homme providentiel vint la relever, la

guérir, la rétablir. L'histoire intérieure du Directoire et du Consulat

proteste contre cette légende : cette histoire commence à être connue;
mais ce qu'on sait moins, c'est comment la Convention nationale
résolut le problème politico-religieux Le régime qui, après

Thermidor, devait vivre jusqu'au Concordat, c'est la séparation de

l'Eglise et de l'Etat, ou plutôt c'est la chose sans le mot •

Les aspirations confuses des cahiers de 1789 en matière religieuse
semblent pouvoir se résumer ainsi : rendre l'Eglise de France

indépendante de Rome, autant que faire se pourra sans altérer le

dogme ; nationaliser la religion ; qu'il y ait vraiment une Eglise

gallicane
« La Convention, après Thermidor, régla la question des

rapports de l'Eglise et de l'Etat par quatre grandes lois : i° en
septembre 1794, elle sépara l'Eglise de l'Etat; — 20 en février 1795.

elle établit la liberté des cultes; — 30 en mai 1795, elle rendit les

églises au culte, à condition que les ministres se soumissent aux

lois de l'Etat; — 40 en septembre 179S, elle réglementa la liberté
des cultes aussi largement que c'était possible dans un pays encore

ensanglanté par les discordes religieuses.
« L'ancien clergé constitutionnel usa patriotiquement de la

liberté nouvelle et adhéra à cette République qui avait rouvert les

églises. Le clergé réfractaire, rétabli dans le droit commun, en



— 199 —

profita pour prêcher la révolte, préparer l'insurrection royaliste du

13 vendémiaire. C'est pourquoi, le 3 brumaire an IV, la Convention

ordonna l'exécution, dans les vingt-quatre heures, des lois portées

en 1792 et 1793 contre les prêtres sujets à la déportation et à la

réclusion -, elle frappa de mauvais citoyens, mais elle assura loyalement

la liberté des cultes. Les écrivains catholiques (romains) se

plaignent beaucoup plus du Directoire que de la Convention. Ils

gémissent sur les tracasseries dont le clergé fut l'objet de 1795 à

1799. Le clergé ne s'exposa-t-il pas lui-même à ces tracasseries

par son attitude anticonstitutionnelle C'est une question à examiner.
Mais il y a un fait certain: c'est que, dès 1796, 36,000 paroisses

étaient régulièrement desservies par 25,000 curés. Quand donc on

prétend que Bonaparte ressuscita le catholicisme en France, c'est

un mensonge historique. Ce n'est pas Bonaparte, c'est la
Convention nationale qui releva les autels par la seule application du

principe de la liberté de conscience, et qui les releva sans asservir
ni l'Eglise à l'Etat, ni l'Etat à l'Eglise. »

* Le Congrès des religions à Chicago. — En attendant la
publication du Rapport officiel, on peut lire les diverses relations
particulières qui ont été faites des discours et des actes de ce
congrès. Voir, par exemple, le Temps et le Journal de Genève (A. S.)
du 30 novembre 1893, ainsi que le Journal des Débats (art. de
M. G. Bonet-Maury). On y constate l'esprit de paix qui n'a cessé

d'animer le congrès, ainsi que son plein succès. En somme, c'est
la supériorité du Christ et de sa religion qui a triomphé. M. le
professeur Bonet-Maury s'est exprimé ainsi : « Le service le plus
capital peut-être qu'ait rendu le congrès de Chicago, c'est d'avoir
appelé notre attention sur les sources profondes et souvent cachées
de la religion universelle, dont les religions particulières ne sont
que des dérivations. Nous avons senti, pour emprunter une belle
image au Rev. Barrows, les pulsations d'un même cœur qui bat
sous les différents rites et sous les costumes sacerdotaux les plus
bigarrés. Et cela nous a appris que les éléments permanents de la
religion sont aussi ceux qui sont communs à presque tous les
cultes : l'aspiration vers un suprême idéal de vérité, de justice et
de bonté, le souci des pauvres et des misérables, l'espérance d'une
vie future et meilleure. En somme, le congrès a posé des bases
sur lesquelles les diverses confessions chrétiennes, au moins,
pourraient commencer par s'entendre. Quelle suite les Eglises, les
sociétés missionnaires donneront-elles à ces leçons et à ces vœux?
C'est là, maintenant, ce que nous attendons avec un mélange d'espoir

et d'inquiétude. »

Et M. A. Sabatier termine ainsi l'éloge qu'il fait de ce con-



— 200 —

grès : « Que l'on veuille bien me comprendre : Je ne prétends pas
du tout que, du contact de toutes ces religions particulières, il se

dégage l'idée d'une religion supérieure universelle qu'il faut se

préparer à saluer et à épouser en abandonnant les autres. Non, il
n'y a pas eu en ce sens de révélation à Chicago; et vous auriez
tort de partir pour l'Amérique avec l'espoir d'y découvrir ce phénix
que l'on appelle «la religion de l'avenir». Vous n'avez quelque
chance de la trouver, cette religion de l'avenir, qu'en restant fidèles
à la vôtre, j'entends à celle dont vous êtes intérieurement
convaincus et dont vous tirez secrètement votre joie, votre force, votre
consolation et votre vie ; en y restant fidèles, dis-je, mais aussi en
la creusant davantage, en allant au fond et à l'essence même et
en apprenant à ne pas confondre la sève avec l'écorce, ni le
froment avec la balle légère. Ce qu'a révélé le congrès de Chicago
à ceux qui savent réfléchir à ce qui les frappe, c'est que, si l'Evangile

de Jésus-Christ est la religion parfaite où toute l'humanité
aspire, aucune forme chrétienne ou autre déjà réalisée n'est absolue
et définitive, que les hommes religieux vraiment vivants et en
progrès sont comme des pèlerins abordant et gravissant de divers côtés

la sainte montagne. Au point de départ, ils sont très éloignés les

uns des autres et ne se peuvent connaître. Mais à mesure qu'ils
s'élèvent, le cône se rétrécit et leurs sentiers convergents se

rapprochent. Eh bien le moment est venu où les voyageurs semblent

déjà assez près pour se donner la main et désormais peuvent monter
ensemble, en s'aidant mutuellement, vers la cime lumineuse. »

II. REVUE DES PÉRIODIQUES.

Altkath. Volksblatt, Oktober 1893: Sociale Not, Klerisei und

Christentum ; Döllingers Verdienst hinsichtlich der socialen Fragen ;

Deutschland und der Ultramontanismus ; Vortrag des Herrn Bischofs

Dr. Reinkens in Köln über den Geist und Buchstaben in der

Entwicklung der Kirche; über den Religionskongress in Chicago;
November: ein ehemaliger Jesuit über den modernen Jesuitismus

(P. Hoensbroeck) ; der römische Katholizismus in der Mark Brandenburg

nach H. Hofprediger Dr. Rogge.
Anaplasis (Athen, in griech. Sprache), Nr. 128—134, 15. Aug.

— 15. Nov. 1893: J.E. Mesoloras, der Heilige Berg; A.ParaSCHES,
Über die Hoffnung ; Sp. KOMPOTHEKRA, Ohne religiöse Bildung ist

eine wahre und festgegründete sittliche Erneuerung unmöglich;



— 201 —

Th. K. KONTURAS, Gott ist langmütig und erbarmungsvoll ; G. J.

Derbos, Über die Feste der alten Christen ; G. GOGOS, Der Geist

der Zeit; Th. Paschalides, Die Religiosität als Grundlage und

Stütze der Sittlichkeit (Fortsetzung) ; T. ANASTASIUS, Betrachtungen
über unsern gegenwärtigen sittlichen Zustand ; J. Skaltsunes, Die

Wiederbelebung des religiösen Sinnes in Frankreich ; D. MarinOS,
Die Individualität gegenüber dem Evangelium; M. J. GALANOS,

Helfet den Leidenden: K. NESTORIDES, Sitten und Gebräuche,

welche die Wahrheit der heiligen Schrift bestätigen (Fortsetzung);
Chr. Papadopulos, Die-Bedeutung der Religion im gesamten
Leben der Individuen und der Völker ; M. J. GALANOS, Die neuen

Lehren Zola's auch in London verkündigt; Freppel, Das Reich

Jesu Christi in der- Menschheit (aus dem Französischen übersetzt) ;

Schreiben des Metropoliten Germanos von Athen an den Religions-
Kongress von Chicago; Zwei Briefe des Patriarchen MeletioS
Pegas von Alexandria, veröffentlicht von dem Metropoliten Nek-
tarios v. Pentapolis ; N. K. Makaros, Die Unsterblichkeit ;

Chrysostomus in Antiochia, nach AIMÉ PUECH übers, v. Th. KONTURAS ;

G. Lampakes, Textkritische Studien zu der Liturgie des Johannes
Chrysostomus; M. J. GALANOS, An unsern Klerus.

Andover Review, oct. 1893: Rev. Lhamon, la théosophie et
son antagonisme avec la religion chrétienne.

Arena (New-York), sept. 1893: Ella W. Wilcox, les phénomènes

spirites au point de vue théosophique ; — oct. : O. FLOWER,
la religion de l'avenir.

Aurore, oct. 1893: la Logosophie.
Bulletin bibliographique protestant (Chastind), dèe. 1893: E.

DE Faye, Histoire de la Vulgate pendant le moyen âge (S. Berger) ;

J. PANNIER, l'esprit politique de la Réforme (X. de Ricard) ; Chas-
TAND, l'œuvre de la Rédemption (Bovon), étude sur S. Matthieu
(Th. Naville), les miracles de J.-C. (l'abbé Candelier), l'Evangile
selon St-Pierre (Ch. Meunier).

Bulletin historique et littéraire (Société de l'Histoire du
protestantisme français), oct. 1893: A. LODS, Rabaut de St-Etienne ;
N. W., à propos de Calvin; A. Covelle, le Refuge au Locle
1685—1726; — nov.: H. GÉLIN, inscriptions huguenotes; Ch. Read,
les mariages du Désert en 1698; Th. MAILLARD, un synode du
Désert en Poitou 1744.

Catholique français, 30 septembre 1893: l'ancien-catholicisme,
Port-Royal et l'ancienne Eglise, Bordas-Demoulin, liste des
congrégations religieuses à Paris (82 de femmes et 32 d'hommes);
— 31 octobre: le pape et la Petite-Eglise, la Revue ecclésiastique



— 202 —

(1831 —1848), Grégoire XVI et l'infaillibilité papale, les Jésuites
(résumé historique) ; — 30 novembre : le jansénisme, l'infaillibilité
papale.

Catholique national, octobre 1893: Réponse à la Gazette de la
croix, Pie IX et Léon XIII, la force de Rome, Léon XIII et la
Russie, Pierre le Grand et la bulle Unigenitus, l'unité dogmatique,
le clergé ultramontain, science et religion, les bons Pères ; — nov. :
la Petite-Eglise, La France et la Russie, le jansénisme, V thèses

pour le congrès international des anciens-catholiques de 1894, la

comédie de la pacification, Réponse à M. F.-A. Hélie, la Scolastique,

le Progrès chrétien, Rome et l'union des Eglises, Léon XIII
intrus, Léon XIII et la Russie (M. Piou) ; — décembre: un miracle
ultramontain (Mlle Bron à Berne et à Lourdes), l'égalité confessionnelle,

religion et Eglise, les jésuites en Allemagne.

Le Chrétien évangélique, sept. 1893 : A. Vautier, le
patrimoine du chrétien ; G. Frommel, un principe et une méthode de

théologie constructive (d'après le D1' Fairbairn) ; — oct. : L. GAUTIER,

Jérémie et le roi Jéhojakim ; — nov. : Ph. Bridel, un récent Exposé
du Tolstoïsme; Ch. LUIGI, les synodes d'Orthez et de La Rochelle,
situation du parti évangélique en France.

Die christliche Welt, Okt. 1893: Gott in Christus, die Thor-
heit des Evangeliums, die kirchliche Lage in Livland, die Weisheit
des Evangeliums, der Religionskongress in Chicago; — Nov.: aus

dem Büchlein (Deutsche Theologie), Renaissance und Reformation
(H. Hjärne) ; — Dez. : Jesaia, zwei neuere Bearbeitungen des A. T.

(Kautzsch und Ed. Reuss), die Zukunft des evang. Kultus.

The Church Eclectic (Gibson, Utica, N. Y.), sept. 93 : Early
Growth of roman Pretensions ; the Unity of the holy Eucharist,

by W. ; apostolic succession once more; — oct. : Polychurchism,
by Canon Hammond ; Greeks and Westerns on the Filioque by
Bro. Augustine de Angelis ; res sacramenti et virtus ; a Study m

Protestantism, by C. F. Sweet.

111. Church News, dec. 93 : Romanism ; on the Pope's
Encyclical; the Bampton Lectures for 1893 (Inspiration by Dr Sanday);
Romanism ; our Continental Letter (Dr van Thiel and Protestantism).

Ciudad de Dios, oct. 93 : le P. HON. DEL Val, le Pentateuque

au point de vue de l'archéologie préhistorique: — novembre: le

P. T. RODRIGUEZ, l'existence de Dieu et la science athée.

Contemporary Review, sept. 1893: Rev. Farrar, les principes
de la Réforme ; — oct. : W. M. Ramsay, la cité sainte de Phrygie

(Hiérapolis) ; — nov. : G. WASHBURN, Chrétienté et Mahométisme.



— 203 —

Correspondant, 25 octobre 1893: Fedor ZakARINE, la Russie

actuelle; — 10 nov.: Mgr. D'HULST, les idées d'un néo-chrétien

sur la réforme religieuse; DE Nadaillac, Dates préhistoriques.

Cosmos, oct.—nov. 93 : l'abbé DuMAX, Holopherne et le siège
de Béthulie; KlRWAN, Genèse et science.

Deutscher Merkur, Oktober 1893: die evangelische Orthodoxie,
Aphorismen über Glauben und Wissen (Schluss) ; der letzte Kurfürst
von Trier ; Warum sind wir altkatholisch (Prof. Weber) Pius IX
und Montalembert ; aus der Geschichte der römischen Kirche (Prof.
Langen), Antrag des Bischofs Perownes betr. kirchliche
Wiedervereinigung, das Dogma überwindet die Geschichte (Card. Manning),
die gute Meinung der Protestanten von ihren römischen «Brüdern»,
Leo XIII gegen Messstipendienhandel, ein Hexenprozess vor 300
Jahren; Christina mirabilis (XI. Jahrhundert); — November : das
römische Unterrichtsmonopol ; Rev. N. Green Armytage und die
englische Kirche ; Clara von Montefalco ; Maria Himmelfahrt ; päpstlicher

Nepotismus, katholische Reformfreunde der dreissiger Jahre,
die altbritische Kirche (Pfarrer Tobias) ; eine Variation zur Herz-
Jesu-Andacht; Petite-Eglise und Jansenisten ;—-Dezember: der Fall
Langen; römische Benedictionen ; ein neuer Heiliger des 18.
Jahrhunderts (Gerard Majella 1726—1755); Dr. Knöpflers Rede über
Wert und Bedeutung des Studiums der Kirchengeschichte ; die
altbritische Kirche; der Papst und die Politik (Prof. Friedrich).

Deutsche Rundschau, sept. 1893: L. Friedl^ender, les
persécutions de chrétiens sous les empereurs romains.

Ermitage, sept. 1893: Dr F. Mazel, Décadence religieuse en
France.

Foreign Church Chronicle, décembre 1893: Continental Reform
at Sion College (C. Meyrick and W. Adamson) ; the uniat greek
Church of the Ruthenians ; the question of the sabbath (C. Mey-

.RICK); the eastern Church's view of the Papacy (Cyriacus) ; the
anglo-continental society.

Fortnightly Review, sept. 1893: Grant Allen, immortalité
et résurrection.

Grande Encyclopédie (Paris, Lamirault). Voir, dans les
dernières livraisons, les articles intitulés: Genèse, gladiateurs, gnosti-
cisme, Gog et Magog; les saints Genès, Georges, Gérard, Géraud,
Germain, Germer ; Ste-Geneviève ; Conciles de Gentilly (767) et de
Girone (517); dorn Gerle, Gerberon, Gerson, Gerbet, Gerdil, Gobel,
Gerhoch, Gioberti, etc.

Idée libre, io oct. 1893 J- DE Néthy, les rapports entre l'ancien

et le nouveau Testament d'après G. Brandes.



— 204 —

Imperial and Asiatic, oct.-déc. 1893: ForlONG, les textes
Pahlavi et la chronologie du Zend-Avesta.

Journal des Savants, juin 1893: L. Delisle, Histoire de

l'ordre hospitalier du Saint-Esprit; B. Hauréau, Guyard de Laon,
évêque de Cambrai.

Katholik (Bern), Oktober 1893 : Religiöse Toleranz im Kt.
Luzern, ein kleiner Kulturkampf in Schaffhausen, Leo XIII. und De-

curtins, Bellarmin ; — Nov. : Der Socialist Leo XIII., ein neues
Sakrament der päpstlichen Kirche, eine Reform innerhalb der
römischen Kirche (Messgeld) ; die grössern Muttergottesfeste ; — Dez. :

Die guten Onkel (Nepotismus), der Patriarch Photius.

Kirehenblatt für die reformierte Schweiz, Okt. 1893: R. Stä-
HELIN, Bonifacius Amerbach und die Reformation ; E. ROHR, die

Bedeutung des Liturgischen im Gottesdienst ; —¦ Nov. : R. FlNSLER,
das Welt-Parlament der Religionen ; Flury, die Zürcher Synode
unter Zwingli; K. StÜCKELBERGER, les origines historiques de la

théologie de Ritschl par Henri Schœn; — Dez.: B. RIGGENBACH,

Martin Birmanns Leben und Schriften; E. ROHR, Aug. Bouvier; die

Synode der Waldenser ; Paulus in Athen von E. Curtius.

Der Kirchenfreund (Basel), Okt. 1893: Öttli, die Glaubensgefahr

; Fr. Barth, F. Godets Einleitung in das N. T. ; G. Scheuermann,

über Jesu Verkündigung vom Reiche Gottes ; CH. TlSCH-

HAUSER, Württembergische Kirchengeschichte ; — Nov. : Th.
Zimmermann, Was unsern Kirchen not thut ; v. Orelli, Gretillats

syst. Theologie ; — Dez. : Öttli, eine Abrechnung (Rede Furrers).

Labaro, ottobre 1893: il matrimonio dei ministri della Chiesa;

i Padri della Chiesa e la Transustanziazione (Rev. Fr. Meyrick) ; la

Chiesa anglicana e la Chiesa cattolica nazionale d'Italia; Guglielmo
Audisio; la nostra Liturgia. — Dicembre: la communione in sacris

con la Chiesa d'Oriente; Risposta della Chiesa cattolica nazionale

d'Italia alla notificazione della scomunica papale ; Paolo Panzani (m

religione Frate Andrea d'Altagene f 1884).

Mercure de France, nov. 1893: E. BARTHÉLÉMY, études d'art

religieux.
Neue Jahrbücher für deutsche Theologie, 1893, Heft III-

KÖNIG, alttest. Kritik und Christenglaube; Gloatz, die Auflösung
des dogmatischen Christentums in Harnacks Dogmengeschichte
durch die ihr zu Grunde liegende Ritschl'sche Theologie; STEUDE,

Christentum und Naturwissenschaft (zur Apologetik); — Heft IV•
SCHMIDT, das Verhältnis des Marcionitismus unserer Zeit zum

Begriff der Offenbarung ; KUNZE, das Petrusevangelium ; Gloatz, der

altägyptische Götterglaube, eine neue pantheistische Metaphysik.



— 205 —

Nineteenth Century, nov. 1893: MlRWART, christianisme et

paganisme modernes.

Nord und Süd, Okt. 1893 : B. Münz, Frohschammer. — Nov.:
CH. THOMASSIN, la vie spirituelle de Jeanne d'Arc.

North American Review, sept. 1893: Rev. J. A. Zahm, la foi
chrétienne et la liberté scientifique; — oct.: Rev. Reginald H. HOWE,

le ciel à un point de vue episcopal.
Nouvelle Revue, 10 octobre 1893: Fr. Delacroix, les Procès

de sorcellerie au XVIIe siècle; — Ier nov.: PERRENS, les apôtres de

la tolérance au XVIe siècle.

Nuova Antologia, 15 sept. 1893: L. Luzzati, St. Théodore,
précurseur de la liberté religieuse (VIIIe siècle).

Open Court (Chicago), oct. 1893: Sneel, the future of
religion; R. GARBE, the redemption of the Brahman; STANTON,
Worship of God in man.

De Qud-Katholiek, Nov. 1893: De invoering der pauselijke
hiérarchie in Nederland in het jaar 1853. (Vervolg.) Dankbetuiging
van Mgr. Dr. J. H. Reinkens. Bisschop Hefele. — Dec: Cornells
Diependaal, Bisschop van Deventer, f 22. Nov. 1893. Een
protestarseli oordeel over père Hyacinthe en zijn werk. De Oud-
Katholiek, door G. J. Vos.

Protest. Kirchenzeitung, Nov. 1893: W. HONIG, Der Kirchenbegriff

des Protestantismus in seiner geschichtlichen Entwicklung;
0. Pfleiderer, Vorwort zum Grundriss der Glaubens- und Sittenlehre;

F. Nippolds Schrift über die theol. Einzelschule; Memorierstoff

für evang. Religionsunterricht; — Dez.: Die pommersche Pro-
vinzialsynode.

Rassegna Nazionale, sept. 1893 : le P. Lacordaire par le P.

Giocarne; — nov.: le Problème religieux en Italie.
The Review of the Churches, sept. 1893: the Reunion of the

Churches (Lucerne) ; Evolution in Christianity ; Protestant Reunion
in Ireland; Was primitive Man monotheist? Pfleiderer on the
Essence of Christianity ; — oct. : is a Parliament of Religions a
Mistake Max Müller and the Parliament ; the holy catholic Church ;

Reunion at the Church Congress (Birmingham, oct. 5th) ; Card.
Vaughan on anglican orders, the Rights of national Churches, Dr
Phil. Schaff on Christian Union; — nov.: first general synod of the
Church of England in Canada ; religions Teaching in Board schools ;
B. Jowett by the archd. Farrar ; D1' Horton on the Reunion
Conference; Russian Theologie on Rome; are the Thirty-Nine Articles
all orthodox The Church Congress on Reunion ; Christianity and
Mohammedanism; a Layman on sacerdotalism; the Resurrection



— 206 —

of the Body by the Rev. Barrett; Revue internationale de Théologie.

Revue biblique, 1893: Gallois, l'Apocalypse de St-Jean.

Revue bleue, octobre 1893: J. Darmesteter, Renan; —
25 nov.: AULARD, la Séparation de l'Eglise et de l'Etat sous la
Convention.

Revue chrétienne, octobre 1893 : C. Bruston, de la place du

Symbole apostolique dans le culte public ; Aug. Sabatier, essai

d'une théorie critique de la connaissance religieuse; J. BONZON, les

missionnaires de l'Islam en Afrique; — nov.: Rabaut Saint-
Etienne, le Protestantisme français au XVIIIe siècle; Frank Puaux,
les synodes d'Orthez et de la Rochelle; — déc: Ch. CoRREVON,

lettre d'Allemagne ; FRANK PUAUX, le prof. Bouvier.

Revue critique (Chuquet), oct. 1893 : L. Feer, Anthologie
bouddhique (Neumann) ; S. REINACH, Kypros, die Bibel und Homer
(M. Ohnefalsch-Richter) ; T. de L., lettres des bénédictins de la

Congrégation de Saint-Maur (1652—1700), publiées par E. Gigas.

Revue des Deux Mondes, 15 oct. 1893 : d'Haussonville, trois

moments de la vie de Lacordaire (l'Eglise et l'Etat en 1830, 1842,

1852); — 15 nov. 1893: Ed. Schüre, sanctuaires d'Orient, l'Egypte
musulmane, le Caire et ses mosquées; G. Tarde, foules et sectes

au point de vue criminel.
Revue de l'Histoire des religions, 1893: Barth, Veda et

Brahmanisme; PlCAVET, Epicure.
Revue internationale de sociologie, oct. 1893: GoLBERG, le

hasard et la religion.
Revue du Monde catholique, sept. 1893: Ch. Denis, la

philosophie du clergé au XIXe siècle (Card, de la Luzerue) ; — nov.:
la Russie savante et religieuse, d'après A. RlTTANDlER.

Revue des Religions, octobre 1893: Castonnet des FOSSES,

Brahmanisme; — nov. : l'abbé L. Peisson, les livres sacrés de la

Chine; — déc.: l'abbé DE MOOR, la religion primitive d'Israël. —

Voir aussi la chronique.
Revue des Revues, oct. 1893: Grant Allen, immortalité et

résurrection ; E. EUDE, les poètes mystiques du Portugal ; —¦ nov. :

les Parlements religieux et la religion de l'humanité ; A. H. SAYCE,

le culte du serpent en Egypte; Cli. ROPER, la sorcellerie dans le

Norfolk; A. Gonzalès-Garbin, S. Grégoire de Nazianze, poète;.—
déc: G. Brandes, la Bible et Homère; lady COOK, Religions, rites

et liturgies des sauvages ; H. Kellar, la magie des Peaux-Rouges.

Revue de la Science nouvelle, octobre 1893: D1' A. NETTER,

Doctrine de Claude Bernard considérée en ses rapports avec les



— 207 —

croyances religieuses ; Ed. Gasc-Desfossés, la Causalité efficiente

(par Fonsegrive); — novembre: F. A. HÉLIE, nouvelle école

philosophique (antiscolastique), observation aux vieux-catholiques, Lamennais

(d'après A. Roussel), Rosmini (d'après le P. Trullet) ; D1' Netter,
contradictions de Claude Bernard; MOLLE, les Prophètes d'Israël

(d'après Meignan) ; GASC-DESFOSSÉS, les conférences de l'abbé de

Broglie sur l'idée de Dieu dans l'A. T. — Déc. : GASC-DESFOSSÉS,

la réalité du monde sensible (d'après M. Jaurès) ; J. GUIRAUD,

Logique surnaturelle objective (d'après J. Didiot) ; C. H., la ire et la
2e résurrection ; F. A. Hélie, antiquité de la race humaine (d'après
l'abbé Dessaiily) ; vie et doctrine d'A. Comte (d'après le P. Gruber).

Revue scientifique, sept. 1893: A. Corre et L.Laurent, les

miracles de s. Vincent Ferrier.

Revue socialiste, 15 sept. 1893 : Frablan, Schopenhauer et

Proudhon, moralistes.

Revue de Théologie et de Philosophie (Lausanne), juillet 1893 :

H. Narbel, les Missions et la théologie; H. VUILLEUMIER, les
résultats des travaux les plus récents sur l'A. T., et leur influence
sur l'histoire de la religion et sur la dogmatique; P. CHAPUIS,

l'évangile et l'apocalypse de Pierre; A. Kuenen apprécié par M.
BUDDÉ; — sept.: F. ECKLIN, grâce et justice divine dans l'œuvre
de la rédemption -, E. BlÖSCH, des droits de l'habitude en religion ;

A. Baumgartner, Introduction à l'A. T. d'Ed. Kœnig; R. FAVRE,
les origines historiques de la théologie de Ritschl par H. Schœn.

Revue des Traditions populaires, août-septembre 1893 :

légendes, croyances et superstitions de la Macédoine.

Schweizerisches Protestantenblatt, Nov. 1893 : das Himmelreich
eine köstliche Perle (J. SUTZ), die Predigten von Bitzius (BräNDLI),
das Sündenregister der Reformpartei (A.STEIGER gegen Dr.FuRRER);
— Dez. : Paracelsus, die Christbescherung (P. Dick).

Schweiz. Reformblätter, Okt. 1893: Zwei fromme Wünsche
für den deutschen Protestantismus ; — Nov.: Programm der Haager
Gesellschaft zur Verteidigung der christlichen Religion für 1893.

Science catholique, sept, 1893: DE Harlez, religion des Chinois;
Domet DE VoRGES, formes substantielles; DE MOOR, chronologie
biblique ; TOSTIVIN, les 70 semaines de Daniel ; — oct. : suite des
questions précédentes.

Semaine religieuse de Genève, octobre 1893 : VIe synode général
officieux des Eglises réformées évangéliques de France, tenu à La
Rochelle le 10 octobre; conférences libérales de Nîmes des 3 et
4 octobre; 33e congrès anglican tenu à Birmingham; — novembre:



— 208 —

J. L. B., Job; F. Ch., Aug. Bouvier; synode national vaudois du
6 nov.; — dec.: Job; Rabaut-Saint-Etienne.

Société nouvelle, oct. 93 : E. PICARD, contribution à la revision
des origines du christianisme.

Theolog. Litteraturzeitung, Nov. 93 : A. Kamphausen, Lehrbuch

der biblischen Geschichte des A. T. (Köhler) ; L. HORST, die
Wellhausensche Pentateuchtheorie (Schumann); les Sources du Penta-

teuque (Westphal) ; A. Harnack, Hases gesammelte Werke, History
of the Christian Church (W. Moeller), Histoire politique, religieuse
et littéraire d'Edesse jusqu'à la première croisade (R. Duval) ; G.

Kawerau, History of the Christian Church (Ph. Schaff) ; H. A.
KÖSTLIN, Auslegung des luther. Katechismus (Kaftan) ; —¦ Dez. :
C. SIEGFRIED, Lehrbuch der alttest. Religionsgeschichte (Smend);
Einleitung in das A. T. (Ed. König) ; Everling, die Apokalypse
des hl. Johannes (Tiefenthal) ; O. RlTSCHL, die christliche Glaubenslehre

als Wissenschaft vom Lebensmut dargestellt (Fr. Walther) ; die

Sittenlehre der evang. luth. Kirche (Fr. Bartels).

Theologische Quartalschrift, 1893, Heft IV: Schanz, der
Begriff der Kirche; FUNK, die apostolischen Konstitutionen, das achte

Buch, Constitutiones per Hippolytum, Kanones Hippolyts, u. s. w.;
PROBST, Sakramentarien und ordines ; Atzberger, der Glaube;
Renz, Opfercharakter der Eucharistie.

Theol. Zeitschrift (Meili), 1893, Heft III: R. Schöller,
Geschichtsschreibung und Katholizismus ; C. Stuckert, das A. T.

in den Reden Jesu; —¦ Heft IV: A. RUEGG, die Zuverlässigkeit
unsers neutest. Schrifttextes ; P. W. SCHMIEDEL, Glaube und Dogma
beim Paulus; Ch. BÜHLER, wie kann der liturg. Teil unseres jetzigen
schweizer, reform. Gottesdienstes weiter entwickelt werden

Université catholique, sept. 1893: Jacquier, Ev. de S. Pierre;

Ragey, Taine et Renan : Pastor, Janssen; — oct.: l'abbé RICARD,

le concile de 181I; Grabinski, renaissance catholique en Angleterre.

Vie chrétienne, octobre 1893 : Bruniquel, Dieu est esprit;

— nov. : O. Bordage, les conférences de Nîmes ; — déc. : synode

d'Orthez, mort du prof. Bouvier.

Vie contemporaine, sept. 1893: F. BOUILLER, les évêques du

XVIIIe siècle.

Zeitschrift für Kirchengeschichte, Aug. 1893: J. v. PfluGK-

Harttung, die Kuldeer ; H. Ch. Lea, die Inquisition von Toledo

von 1575 —1610; Szlavik, zur ungarischen Reformationsgeschichte.

Zeitschrift für Missionskunde und Religionswissenschaft, 1893»

Heft IV: L. BÜSSE, Streifzüge durch die japanische ethische Lit-



— 209 —

teratur der Gegenwart; BallhoRN, Heidentum und Christentum;
H. Ritter, Japanisches; Religionswissenschaftliche Rundschau.

Zeitschrift für praktische Theologie, 1893, Heft IV: BÖHME,

die Gebetspraxis im evangelischen Kultus; Nippold, die theolog.
Einzelschule im Verhältnis zur evangel. Kirche (Ehlers) ; Godet,
Kommentar zu dem Brief an die Römer (Gräfe) ; ALTHAUS, die
historischen und dogmatischen Grundlagen der Tauf liturgie (Hans) ;

Ziegler, das Wesen der Religion (Dreyer).

Zeitschrift für Theologie und Kirche, 1893, Heft IV und V:
KÖLBING, Schleiermachers Zeugnis vom Sohne Gottes nach seinen

Festpredigten; ECKARDT, der religiöse Gehalt von Sacharja 9—14;
NlTZSCH, über den Ursprung der Bezeichnung des Taufbekenntnisses

und der übrigen Bekenntnisse als Symbole; SCHOLZ, das

persönliche Verhältnis zu Christus und die religiöse Unterweisung ;

RlTSCHL, der geschichtliche Christus, der christliche Glaube und
die theologische Wissenschaft.

Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, 1893, Heft IV:
M. Zimmer, das schriftstellerische Verhältnis des Jacobusbriefes zur
paulinischen Litteratur ; H. HOLTZMANN, Hugo Delff und das vierte
Evangelium; A. HlLGENFELD, der Antijudai'smus des Johannes-
-evangeliums ; F. GöRRES, Kirche und Staat im spanischen Sueven-
reich (409—585); J. DRÄSEKE, Metrophanes Kritopulos ; Byzantinische

Zeitschrift (K. Krumbacher).
Zukunft, nov. 1893: Ch. Benoist, le pape Léon XIII.

III. NOUVELLES ECCLÉSIASTIQUES.
* La Revue internationale de Théologie et la Presse. —

Plusieurs Revues et plusieurs journaux importants ont bien voulu
rendre compte, en termes élogieux, de la I™ Année de la Revue.
En dehors des journaux anciens-catholiques, nous signalerons
particulièrement la Kölnische Zeitung (17 oct.), la Foreign Church
Chronicle (déc), la Review of the Churches (nov.), le Record
(20 oct.), la Tribune de Genève (17 oct.), VEcho (Glasnik) de Zadar
(Dalmatie). Nous prions nos amis d'agréer nos plus sincères
remerciements, et de vouloir bien nous continuer leur sympathique intérêt.

Mais, quoique les compliments soient excellents, ils ne sont
pas tout. Une Revue vit plutôt d'abonnements que d'éloges. C'est
pourquoi nous prions instamment ceux de nos amis, qui ne sont

Eevue intern, de Théologie. I-Ieft 1, 1894. 14



— 210 —

pas encore abonnés, et ceux qui, sans être de nos amis,
s'intéressent à la grande question de l'union des Eglises et sont dans
le même cas, nous les prions de s'abonner dès maintenant. La
Direction fait tous ses efforts pour rendre la Revue aussi intéressante

que possible et pour faire avancer sérieusement la question
de l'union. Si à la fin de la présente année elle était obligée de

déposer son mandat, elle ne manquerait pas d'établir, dans son

Rapport de gestion, de quels côtés sont venus les déboires, les

abandons, et à qui incombent les responsabilités. Elle a l'espoir et
la confiance qu'elle n'y sera point forcée; mais elle doit avertir
sincèrement, dès aujourd'hui, les défenseurs de l'union que de grands
efforts sont encore à faire en Angleterre, en Irlande, aux Etats-
Unis, en France, en Autriche, en Grèce, pour y provoquer les

abonnements qu'on est en droit d'attendre de ces pays. Ce n'est

point de l'héroïsme qu'on demande, mais simplement un peu de

bonne volonté sincère et pratique. Que chacun des abonnés de

1893 procure seulement un nouvel abonnement, que l'on obtienne
surtout un abonnement de la bibliothèque publique de sa localité,
et la question sera résolue.

* Anciens-catholiques et Catholiques-romains. — On lit
dans la Revue de la Science nouvelle du Ier novembre dernier:
« Observation aux vieux-catholiques. — Nous remercions M. Mi-

chaud, recteur de l'université de Berne, de sa bienveillante et exacte

analyse de notre doctrine philosophique dans la Revue internationale

de Théologie d'octobre-décembre. Cette Revue est l'organe
des vieux-catholiques et en même temps d'un certain nombre de

chrétiens séparés de nous par le schisme ou par l'hérésie. Je ne

puis que répéter aujourd'hui aux vieux-catholiques ce que je leur
ai déjà dit plusieurs fois pour les engager affectueusement à

rentrer dans l'Eglise catholique. J'ajoute une observation. Les vieux-

catholiques ne cessent d'attaquer le gouvernement de l'Eglise, lui

imputant toutes sortes de fautes. Or, prenons dans le civil une

comparaison. Un certain nombre de Français n'aiment pas, blâment

et attaquent avec ardeur le gouvernement actuel de la France,
cependant ils n'abandonnent pas leur patrie ; ils y restent, mécontents,

mais fidèles et y remplissant leurs devoirs de citoyens. Le cas

n'est-il pas le même pour les vieux-catholiques? Les fautes du

gouvernement de l'Eglise, nous les connaissons : inquisition,
condamnation de Galilée et autres savants, prétention à la domination

temporelle sur les Etats chrétiens. Jusqu'à la fin de l'humanité, 1

y aura des abus et des fautes dans l'Eglise. A l'exemple des Peres

et des Docteurs, nous avons, nous tous simples fidèles, le droit

réclamer, mais c'est dedans qu'il faut réclamer, ce n'est pas dehors..

F.-A. Hélie. t



— 211 —

Nous remercions l'honorable et sympathique directeur de la

Revue de la Science nouvelle de 1' « affectueuse » sollicitude qu'il
veut bien nous témoigner. Oh si tous les catholiques romains

apportaient dans leurs discussions avec nous la même courtoisie et

la même droiture, comme il serait facile de s'entendre! Nous lui
ferons toutefois observer: — i° que nous n'avons pas à rentrer
dans l'Eglise catholique, attendu que nous n'en sommes jamais
sortis ; — 2° que c'est l'Eglise romaine qui, par ses dogmes
anticatholiques, est sortie de l'Eglise catholique et que c'est à elle d'y
rentrer; — 3° que nous n'attaquons pas le gouvernement de l'Eglise
même, mais la papauté, qui fausse ce gouvernement en même temps

que la constitution de l'Eglise; — 40 que la comparaison susdite

n'est pas fondée, puisque nous sommes toujours dans l'Eglise
catholique, et que c'est l'Eglise romaine qui par ses prétentions et

sa conduite se met en dehors du vrai catholicisme; — 50 qu'il ne

s'agit pas seulement du « gouvernement » de l'Eglise romaine, mais
de ses nouveaux «dogmes», de sa nouvelle «constitution», voire
même de sa «morale», qui, sur plusieurs points, est aussi fausse

et aussi anti-chrétienne que sa constitution et ses dogmes.

Lorsque M. F.-A. Hélie aura médité plus attentivement ce
dernier point surtout, il comprendra sans doute que, si nous avons
besoin d'exhortations, Rome en a peut-être plus besoin encore.
Qu'il commence par examiner de près la théorie ultramontaine du
prétendu droit divin de la papauté; et lorsqu'il se sera convaincu
qu'elle ne tient pas debout, il verra alors clairement où est le vrai
catholicisme : toute la question est là. —¦ E. M.

Catholique national, 11 nov. 1893.

* Fünf Thesen für den nächsten internationalen Altkatho-
likenkongress. — Bonn. Das « A. V. Bl.» veröffentlicht unter
Rücksichtnahme auf das, was die unlängst in Würzburg abgehaltene
40. Generalversammlung der Ultramontanen Deutschlands zu Tage
gefördert, für den nächstjährigen internationalen Altkatholiken-
kongress fünf Thesen, sie der Erwägung des Vorbereitungskomitees
zu eventueller Berücksichtigung anheimgebend. Dieselben lauten:

1. Der internationale Altkatholikenkongress erklärt die
Wirksamkeit der Gesellschaft Jesu nach jeder Richtung für verderblich.

2. Ultramontan und christlich (katholisch) sind zwei einander
ausschliessende Begriffe. Es ist überall darauf hinzuwirken, dass
dies dem Volke mehr zum Bewusstsein komme.

3. Der Ultramontanismus duldet und verträgt keine echte, nur
der Entdeckung der Wahrheit zugewandte Wissenschaft. Daher ist
das in der römischen Kirche Deutschlands seit längerer Zeit sich



— 212 —

geltend machende Streben nach Gründung « freier katholischer »

d. i. ultramontaner Universitäten verderblich.
4. Der Ultramontanismus ist wegen seiner inneren Unwahrheit

nicht im stände, auf irgend einem Punkte die Schäden der Zeit zu
mildern und zu heilen, namentlich hat er die Kraft dazu nicht in
Beziehung auf die sociale Frage.

5. Alle diejenigen Mitglieder der römischen Kirche, seien es

Geistliche oder Laien, welche die Unwahrheit des Ultramontanismus
erkennen, laden vor dem Gewissen und Gott eine schwere Schuld
auf sich, wenn sie nicht auch den Mut haben, ihrer Erkenntnis das

Bekenntnis in Wort und That folgen zu lassen.

* Aus der orthodoxen Kirche des Orients. — Die «

Anaplasis » fordert in ihrer Nummer vom I. Oktober zu thatkräftiger
Unterstützung der theologischen Schule auf, welche in Jerusalem
durch den Eifer und die Energie des Patriarchen Gerasimos ins

Leben getreten ist. « Es wäre eine Schande und unverzeihliche
Sünde, wenn das heilige Land, das die ersten Schüler des Herrn
gegeben hat, nicht den Bestand einer Schule sichern könnte, die

bestimmt ist, dem Herrn Diener zu bereiten und Schüler und
Fortpflanzer seiner welterlösenden Lehre auszubilden.»

* A Letter from the Patriarch of Jerusalem. — On lit dans

le Church Times du Ier décembre 1893, p. 1235, la communication
suivante :

The Greek and Anglican Churches in Australia (from a
Melbourne Correspondent). For the past twelve months a small
company of Greek Orthodox Christians have been meeting on Sunday

mornings in a mission room belonging to the Deaconesses' Home
in Melbourne. As it was found that the Romanists were making
strenuous efforts to induce the Orthodox to attend their services,

the deaconesses offered their room to the Syrians that they might

worship in their own language, and after their own fashion. The

Bishop of Melbourne gave an address at the first service by means

of an interpreter, and pronounced the Blessing in Arabic. It was

found necessary to acquaint the Church authorities in Jerusalem 01

these doings, and as the Rev. T. Dowling, domestic chaplain to

Bishop Blyth, was then leaving for Australia, the foregoing facts

were laid before the Patriarch of Jerusalem, and Mr. Dowling was

charged to deliver the following letter to the Bishop of Melbourne :

[Copy.]
"+ From the Patriarch of Jerusalem to the Right Rev. Field Flowers

Goe, Bishop of Melbourne. Greeting in Christ the Saviour and

God.



— 213 —

"Praised be God, the Father of our Lord Jesus Christ, and

of all mercies and consolations; for He granted us consolation in

your praiseworthy virtues and fatherly care, proved by your kindness

to the sons of the most holy Orthodox Church, residing in
Melbourne.

"The bearer of this our letter, the Rev. T. Dowling, English
Chaplain, having informed us that there are in Melbourne many
persons members of the Orthodox Church, who emigrated from
Syria, and who are in complete privation and without ecclesiastical

help, they find comfort in a manner pleasing to God through your
evangelical care and protection.

"We, therefore, as leader of those who are executing God's
words beg to tender our thanks, on behalf of our most Holy
Orthodox Church, the Mother of all the Churches entrusted to us by
His Divine grace.

"At the same time we warmly beg you to take into your
benevolent and spiritual solicitude the above-mentioned Orthodox
strangers, and all others who are not unworthy of your aid, and
to be good enough to receive them lovingly, kindly, and meekly,
according to the teaching of Christ, in order that they may not
err and fall into temptations, but that they may obtain the
inheritance of heaven.

"In thanking you again on behalf of our Orthodox Christians,
we conclude in praying the Almighty to grant your beloved
Eminence long life and peace wherever you are, and to bestow upon
you the grace of His boundless mercies with everlasting and
invincible power and strength.

"Given in the Holy City of Jerusalem, this 8th day of
August, 1892.

(Signed)

"* Gerassimos,
Patriarch of Jerusalem."

A pastoral to the Syrians was also sent at the same time, and
recently we have received another. Mr. Dowling brought with him
sufficient books in Arabic for use at the services, and His Beatitude

the Patriarch has forwarded a box containing forty volumes
which has not yet arrived. In the meantime the Romanists are not
idle. Two priests of their Church, who are natives of Syria, are
busy trying to make converts, and a Maronite priest visits the
homes of the Syrians daily. The Maronites, being in communion
with Rome, are allowed the use of an altar at St. Patrick's Roman
Catholic cathedral, and of course communicate in both kinds.
Several of the Greeks were persuaded to assist at Mass, but declined
the second time.



— 214 —

* Le Congrès anglican de Birmingham, d'après M. le
pasteur E. Christen. — M. E. Christen, pasteur français à Cantor-
béry, a publié, dans la Semaine religieuse de Genève du 21
octobre dernier, un assez long compte-rendu, dont nous ne pouvons
contrôler l'exactitude et pour lequel nous déclinons toute responsabilité,

mais dont nous extrayons, de confiance et pour l'intérêt du
lecteur, les passages suivants:

« Au nombre des sujets ouverts à la discussion figurait en
première ligne la réforme de l'Eglise. S'il est une Eglise qui ait besoin
de sortir de la vieille routine pour mieux faire face aux besoins
actuels, c'est assurément l'Eglise anglicane, car chez elle plus que
dans toute autre, c'est l'esprit conservateur qui fait règle absolue.
Aussi les voix des novateurs ont-elles de la peine à se faire
entendre. Elles y parviennent toutefois graduellement, et si elles n'ont-
pas toujours la satisfaction de voir leurs vœux réalisés, elles se

savent du moins approuvées tacitement par la majorité des hommes
éclairés et bien pensants du pays.

« Au Church Congress, un de ces vœux a été émis par le
vénérable archidiacre Farrar, touchant le Prayer-book. Jusqu'en 1872,
il était défendu à un pasteur de changer une seule ligne de la
liturgie, ou d'en omettre une seule phrase. A ce moment-là, la loi
fut relâchée en ce qui concerne les cultes de la semaine. Le Dr
Farrar voudrait voir cette même tolérance étendue aux services du

dimanche, dont la liturgie est décidément trop longue et point assez

élastique. Ce serait là un grand gain pour l'Eglise anglicane ; il lui

faut, en effet, plus de liberté, plus de spontanéité, si elle ne veut

pas se voir abandonnée par un grand nombre de gens que fatigue
un formalisme aussi endormant pour l'intelligence que funeste pour
la loi. Cet assouplissement de la liturgie est, ce nous semble, une

amélioration plus urgente et une réforme plus nécessaire que la

création proposée d'un évêché à Birmingham (création qui coûterait

2,500,000 fr.), ou que la fondation d'un ordre de prédicateurs
itinérants et célibataires, appelés à réveiller les masses. Nous ne
parlons pas de la restauration des autels dans les chapelles des

cathédrales, où le président de Y English Church Union, le vicomte

Halifax, voudrait voir célébrer de nouveau des communions
matinales et d'autres pratiques empruntées au catholicisme romain.

«A côté de ces projets de réforme, on a beaucoup discute

aussi les questions économiques et sociales De la question
sociale à celle du rapprochement entre les diverses dénominations

ecclésiastiques anglaises, il n'y a qu'un pas. On sait quelle importance

a pris ce mouvement d'union depuis les Conférences
^

Grindelwald, continuées cette année même à Lucerne. Un suje



— 215 —

aussi actuel ne pouvait passer inaperçu au Congrès de Birmingham.
De tout ce qui a été dit sur la matière, on retire l'impression qu'il
y a dans l'Eglise anglicane un désir sincère d'arriver à un
rapprochement avec les Eglises non-conformistes. »

M. Christen déclare ensuite que ces projets de fusion, qui à

première vue paraissent réjouissants, sont irréalisables, parce que
l'Eglise établie exige des dissidents l'adhésion au système episcopal,
condition inacceptable.

M. Christen conclut cependant « que le Congrès de Birmingham

semble marquer une date dans les annales de l'Eglise anglicane.

On sent passer comme un souffle de rajeunissement sur cette
vieille institution, qui ne conservera son influence sur le peuple qu'à
la condition de se transformer. Elle commence à comprendre que
son organisation et sa liturgie, tout admirables qu'elles puissent
être, ne sont toutefois pas la perfection réalisée. Elle reconnaît peu
a peu que la vérité n'est pas le monopole d'un seul parti ni d'une
seule Eglise. Aussi des vues dogmatiques plus larges s'élaborent-
elles dans son sein; il se manifeste en elle un plus grand désir de
s adapter aux circonstances présentes; un esprit plus charitable et
plus tolérant anime ses leaders. — Tels sont, du moins, les germes
bienfaisants qui ont été répandus dans le dernier Church Congress.
Arriveront-ils à maturité Dieu le sait. Pour nous, qui désirons
vivement^ qu il en soit ainsi, nous formons des vœux sincères pourla prospérité d'une Eglise qui a fait de grandes choses et qui peut
en taire de plus grandes encore, si elle se souvient que le premier

ut de toute communauté religieuse doit être l'avancement du
royaume de Dieu sur cette terre. »

Nous aussi, nous sommes heureux de voir dans l'Eglise angli-
ces tendances à une nouvelle transformation, et nous faisons

es vœux les plus sincères pour que cette transformation soit une
reelle amélioration, non dans le sens d'un protestantisme étroit en
train de se disloquer partout, mais dans le sens du catholicisme
antipapiste et vraiment universel.

Affaires protestantes en France. — Deux synodes et une
conierence ont eu lieu dernièrement. La fraction évangélique des
églises reformées nationales a tenu à la Rochelle son sixième
synode officieux, lequel se réunit tous les trois ans. L'union des

guses hbres a eu le sien à Orthez. Enfin, le parti libéral s'est
rencontre dans une conférence a Nîmes. Signaler ce qui s'est fait
^u dit de plus important dans ces trois assemblées, ce sera, croyons-
actUS'l ~1°nner Une idée assez exacte et assez complète de l'état

uel du protestantisme français et des aspirations véritablement



— 216 —

nouvelles qui se manifestent à l'intérieur même des anciens groupes
ou partis qui le divisent encore.

M. A. Sabatier a ainsi résumé ces faits et cette situation dans
le Journal de Genève du 29 octobre dernier:

Au synode officieux de La Rochelle, M. Dupin de Saint-André
a présenté un Rapport sur le mouvement de la population protestante

en France, Rapport d'après lequel les protestants ne
dépasseraient pas le chiffre de 650,000, et le nombre des décès excéderait

celui des naissances, qui, déjà faible, tend plutôt à diminuer
qu'à s'accroître. Ainsi, pour l'ensemble des paroisses qui se
rattachent au régime du synode officieux et qui forment les deux
tiers environ des paroisses protestantes, le déficit des baptêmes
enregistrés par rapport aux enterrements est de 2350 pour une
période triennale. Plusieurs vieilles Eglises en Normandie, dans la
Gironde et ailleurs, sont en train de s'éteindre faute d'enfants. Le
protestantisme a gagné dans certaines grandes villes; mais il a

perdu dans les campagnes, dans ces coins reculés et abrités
jusqu'ici où étaient ses plus vieilles racines et ses réserves. Il ne me

semble pas que les conducteurs des Eglises réformées, qui se

préoccupent surtout de les réorganiser et d'y ramener l'ordre et l'unité,
soient touchés autant qu'ils devraient l'être de cette question vitale.

Entre les questions débattues dans les séances du synode, la

plus importante a été celle de la réforme de la liturgie. Celui du

Vigan, il y a trois ans, avait pris à cet égard des décisions très

graves. L'une d'elles modifiait l'ordre traditionnel du culte du
dimanche et en changeait complètement la physionomie en
transportant la lecture du symbole dit des apôtres de la fin du service

au plein milieu, entre la confession des péchés et le sermon. Ce

symbole, qui était absent de l'ancien culte calviniste, devenait ainsi

la pièce principale du culte nouveau. La confession des pèches

ne semblait plus être qu'une préparation à la confession de la foi

orthodoxe et le sermon une explication de cette foi immuable.

Une telle innovation, si peu conforme à l'esprit et à la tradition
du protestantisme français, souleva dans les Eglises même synodales

d'énergiques protestations. Chaque consistoire réserva sa liberté.

Les uns adoptèrent plus, les autres moins des réformes liturgiques
votées au Vigan. L'anarchie est aujourd'hui, à cet égard, plus

grande que jamais. A la veille du synode de la Rochelle, une

pétition a circulé dans le clergé protestant et a été signée par plus
de 120 pasteurs, demandant qu'on surseoie à toute décision definitive

en ce qui regarde la place du symbole dans le culte. En même

temps, M. Bruston, professeur à la faculté de théologie de Montauban,

publiait dans la Revue chrétienne un très vigoureux article contre

la décision du Vigan.



— 217 —

Il y avait donc de l'orage dans l'air aux premières séances
du synode. La lutte allait éclater, disait-on, sur la valeur liturgique
du symbole. Il n'en a rien été. Les synodes officieux, avec un
sûr instinct, se gardent comme du feu d'aborder les questions de

principes. Ils sentent bien qu'ils y périraient. Quand une difficulté
surgit, le souci de tous est de l'aplanir en cherchant un mode de
conciliation. On le trouve toujours, car ces assemblées sont
composées d'hommes animés du plus grand amour fraternel. On
demande à la logique de s'immoler à la charité et à la paix. La
chose s'est vue une fois de plus, et tout a fini par une cote mal
taillée. Le synode, qui paraissait divisé en deux camps, s'est trouvé
à la fin unanime.

Les partisans du symbole mis au centre du culte ont fait deux
concessions : ils ont solennellement déclaré, par la bouche de M. le
professeur Doumergue, qu'aucune pensée dogmatique, aucun désir
de gêner qui que ce soit ne les avait poussés à adopter cet ordre,
et que surtout ils n'avaient pas le moins du monde songé à mettre
a la place d'honneur un document ecclésiastique dont on aurait
tort d'exagérer l'importance et la valeur. On l'a mis là comme on
1 aurait mis ailleurs. Ensuite, ils ont accepté qu'on séparât la lecture
du symbole de la confession des péchés, en intercalant, entre les
deux, trois paroles de l'Ecriture proclamant le pardon des péchés
et 1 amour de Dieu. D'autre part, les adversaires de l'ordre adopté
au Vigan se sont résignés à l'accepter et à le voter définitivement.
Nous ne voyons pas que les concessions qu'on leur a faites
empêchent que la physionomie traditionnelle du culte huguenot ne
soit altérée par cette place donnée au symbole. Aussi doutons-
nous que les pétitionnaires qui ont protesté par avance se déclarent
tous satisfaits de ce compromis.

Cette discussion a soulevé une question plus grave qui a reparu
a propos de la discipline. Que doit-être l'autorité des synodes
oincieux et de quelle sanction peut-elle user pour faire appliquer
ses decisions? Deux tendances se sont fait jour et se sont trouvées
en conflit. Pour les uns, le synode officieux n'est, comme l'a dit

• IJoumergue, qu'une société d'amis, une sorte de conférence
pastorale doublée de membres laïques, où rien ne peut ni ne doit

e aire que par l'action morale, la persuasion et la libre obéissance.
emander des sanctions pénales ou disciplinaires à une telle as-
mt-lee, c est en méconnaître la nature. Vouloir la faire agir comme

une autorité officielle, c'est la forcer à se reconnaître impuissante,
C est>a-dire la conduire au suicide. Rien de plus juste que cette

> et c est pourquoi il est contradictoire en soi de vouloir faire
g'r une Eglise officielle, qui est obligée de se soumettre à des



— 218 —

règlements d'Etat, par une autorité officieuse. Tôt ou tard ceci
tuera cela. L'état présent ne peut être que provisoire et doit
conduire soit au synode officiel pour une Eglise officielle, soit à

une Eglise séparée de l'Etat.
Ceux qui préfèrent la première solution raisonnent comme

M. Doumergue et veulent acheminer doucement le régime officieux
au régime officiel. Ils sont par conséquent partisans de la modération

et des seuls moyens d'action morale. Mais les autres
protestent au nom même du synode. Qu'est-ce qu'un synode, disent-
ils, s'il n'a aucune autorité effective Si les premiers sont les
modérés, les seconds sont les autoritaires. Ceux-ci semblent avoir été

battus à La Rochelle. La question d'une discipline a été renvoyée
aux synodes particuliers et au synode général de 1896. Grâce à

cet ajournement, on a pu se séparer dans la paix.
Ce même désir de rapprochement et d'entente travaille la

portion la plus religieuse du parti libéral et s'est fait jour avec
éclat dans les conférences de Nîmes. Dans un rapport très étudié,
M. le pasteur Trial, de Nîmes, a essayé de définir au point de vue
de la piété pratique, de la vie des Eglises et de la mission
intérieure, un terrain d'entente fraternelle. Si j'ai bien compris sa pensée,
elle consiste à distinguer la religion de la théologie, la foi réelle
de la formule dogmatique. M. Trial a exposé, dans une série de

thèses qui n'ont que le défaut d'être un peu trop de forme
philosophique et abstraite, ce qu'il appelle « les réalités morales et

chrétiennes » que tous les croyants doivent maintenir. Cet expose
a paru assez ferme et assez positif pour inquiéter l'extrême gauche
du libéralisme, dont le seul dogme paraît toujours être de n en

point avoir, ou du moins de n'en point professer.
S'il y a, dans la fraction dite synodale évangélique, deux

tendances très distinctes, l'une à la modération et à la conciliation,
l'autre à l'exclusivisme autoritaire, on les retrouve également dans

le parti libéral. Là aussi, il y a une droite et une gauche, qui,

probablement, finiront par se séparer. A prendre, en effet, les

choses en elles-mêmes, il semble que la droite libérale et la gauche

évangélique sont singulièrement proches l'une de l'autre et destinées

à se fondre avec le temps dans un groupement nouveau en rompant

avec les intransigeants des deux côtés extrêmes. C'est le dessein

ou le rêve que caressent certaines âmes pacifiques. Nous en sommes

loin encore.
N'est-il pas curieux de retrouver dans le dernier synode des

Eglises libres, tenu à Orthez, la même antithèse et le même
dualisme que dans les assemblées précédentes? Les petits troupeaux,

quand ils vivent sous le régime de la liberté, ne sont pas plus qu



— 219 —

les grands à l'abri des orages. C'est à Orthez, au contraire, qu'un
grave débat dogmatique s'est engagé. Il y a deux ans, M. le
pasteur Leopold Monod, de l'Eglise libre de Lyon, soulevait un
orage théologique par une thèse sur l'autorité en matière religieuse,
où, s'écartant des voies traditionnelles, il semblait porter atteinte
à l'infaillibilité des Saintes Ecritures et à la divinité essentielle de
Jésus-Christ. M. Leopold Monod s'en est loyalement expliqué avec
sa paroisse, qui a refusé d'accepter sa démission. Mais, dans l'Union
des Eglises évangéliques, on s'est demandé si l'on pouvait tolérer
de si graves hérésies.

La question est venue devant le synode d'Orthez après qu'on
l'eut dépouillée de tout caractère personnel. Mais plus on tenait
a ménager la personne, plus on désirait d'un certain côté
condamner les erreurs. En conséquence, les adversaires de M. Leopold
Monod présentaient un ordre du jour demandant que le synode
déclarât contraire à la confession de foi toute doctrine diminuant
1 autorité absolue des Saintes Ecritures et niant la préexistence de
Jesus-Christ. C'était mettre le feu aux poudres. Des esprits plus
prudents opposèrent à cet ordre du jour un autre, rédigé de façon
a ne rien compromettre. Le voici exactement reproduit:

« A l'occasion de la crise théologique qui agite actuellement
les Eglises de la chrétienté et dont le retentissement s'est fait sentir
au sein des Eglises évangéliques de France,

« Le synode, résolu à ne pas se départir de l'esprit de fidélité
et de largeur qui a inspiré les fondateurs de l'Union, affirme sa
terme résolution de maintenir intactes les vérités fondamentales
inscrites dans la confession de foi de l'Union, tout en réservant à
chacun la liberté de ses opinions théologiques, et passe à l'ordre
du jour. »

Cette résolution est passablement contradictoire. Elle a permis
aux deux partis en présence de triompher également. Les
conservateurs ont dit : « Nous avons gain de cause, puisque,
incontestablement, l'autorité de la Bible et la préexistence de Jésus-Christ
sont inscrites dans notre .confession de foi. » Les autres sont aussi
a i aise. Ils soutiennent qu'après leurs explications très franches,
le synode ayant résolu de respecter leur liberté théologique, ne
peut avoir eu l'intention de proscrire leurs doctrines et de les
condamner.

M. Gervais, dans la Revue chrétienne de Nîmes (décembre,
P- 235). s'est exprimé aussi sévèrement sur cette décision du synode

urtiiez. Voici ses propres expressions : « La scission ne s'est pas
P oduite. U Union des Eglises libres a été sauvée grâce au vote

un ordre du jour qui maintient intactes, d'une part, les préten-



— 220 —

dues vérités inscrites dans la confession de foi, et, de l'autre, laisse
à ses membres la liberté théologique de les nier. Je n'exagère rien.
Cela est dit dans l'ordre du jour presque dans les mêmes termes

que je viens d'employer. Il est évident qu'une scission, étant donné
le petit nombre des églises de l'Union et des membres qui les

constituent, eût été désastreuse au point de vue ecclésiastique ; mais
la paix ainsi obtenue l'est-elle moins au point de vue de la
conscience et du respect dû à la vérité? Paix qui, par cela même,

ne devait durer qu'un moment, juste le temps nécessaire au synode

pour épuiser les autres questions qu'il devait traiter, et, après cela,

se séparer. ...»
* Huit thèses de M. le pasteur Trial. — Dans la conférence

de Nîmes dont il vient d'être question, M. Trial, pasteur à Nîmes,

a présenté un Rapport sur les Réalités morales et religieuses,
reconnues et acceptées par tous les libéraux évangéliques, qui
pourraient devenir la base d'une sincère conciliation théologique,
et il en a résumé la substance dans les huit thèses suivantes:

« I. Dans l'état actuel de notre patrie, la pacification de l'Eglise
réformée de France s'impose comme un devoir impérieux. — II. Pour

avoir quelque chance de succès, un essai de pacification devra

reposer, non sur un compromis ecclésiastique, mais sur l'affirmation
et la pratique communes de certaines réalités morales et religieuses.

— III. La question de méthode n'interviendra pas ici. Les deux

tendances qui coexistent dans nos Eglises ont, en fait, la même

méthode : le libre examen. — IV. Les réalités morales et religieuses
sont le fond même de la vie nouvelle introduite dans le monde

par Jésus-Christ. — V. Première réalité : l'idéal. Va conscience

humaine a une forme : l'obligation ; un contenu : la loi de dignité

et de justice. Elle exige la liberté et la responsabilité, l'immortalité
et les rétributions futures, un Dieu unique, garant de l'ordre
universel. — VI. L'idéal, conçu comme loi, oblige l'homme à l'aveu de

ses péchés : impuretés, injustices, actes de haine et d'impiete. h

produit en l'homme le sentiment du péché, dont la racine est

l'égoïsme, dont le salaire est la mort. —• VIL Seconde réalité : le

salut. Dieu ne détruit pas le pécheur. Il se contente de lui envoyer

la souffrance et vient à son secours par une révélation progressive
de son amour, révélation qui trouve son complet épanouissemen

en Jésus-Christ. Jésus-Christ vient de la part de Dieu sauver les

hommes, c'est-à-dire les amener à la vie parfaite et heureuse, a a

vie éternelle : i° par son enseignement; 2° par son exemple; 3° Pai

sa personne : il est à la fois Fils de l'homme et Fils de Dieu ; 4 f3;

son sacrifice; 5° par son triomphe sur la mort. —VIII. Ces rea

morales et religieuses, affirmées et surtout vécues, suffiraient p



— 221 —

pacifier l'Eglise réformée de France. Les dogmes proprement dits
sont des essais d'explication de l'origine et de la nature de ces
réalités. Ils ne sont donc pas des vérités immuables. Ils évoluent
et ne sont pas nécessaires au salut. On peut rejeter certains d'entre
eux sans cesser d'être chrétien. »

La Semaine religieuse de Genève du 21 octobre dernier a fait
suivre ces thèses des réflexions suivantes : « Quelque opinion qu'on
puisse avoir sur la rectitude et sur la suffisance de cette espèce
de profession de foi, ¦— qui constituerait une base bien abstraite
et bien vaporeuse pour une Eglise presbytérienne et synodale
appelée à donner journellement aux simples un enseignement
collectif, — on doit se réjouir de voir la fraction la plus affirmative
du parti libéral faire un effort nouveau dans le sens de la
reconstruction doctrinale ou religieuse. Il paraît qu'il a fallu pour cela
un certain courage à nos frères du centre gauche, puisque leurs
amis du centre droit les félicitent, dans la Vie nouvelle de Mont-
beliard, de la « fermeté de langage » et de la « résolution d'attitude »

avec lesquelles ils ont soutenu à. Nîmes le programme commun
des deux centres. Le Protestant, organe de la gauche pure, ne
cache pas, en effet, que le rapport de M. Trial a « paru trop
dogmatique à beaucoup de membres de l'assemblée». Il estime que
M. Trial, dans son désir de conciliation théologique, a mis le pied,
quoiqu'il s'en soit bien défendu, le malheureux, « sur la pente
glissante qui entraîne au dogme », ce ténébreux abîme, et qu'en
particulier, en traitant du péché, il a passé sans s'en apercevoir de
1 affirmation du fait à l'explication de ce fait. Le Protestant croit
pourtant que les thèses du rapporteur, débarrassées de quelques-
unes des « réalités » qu'il a statuées et remises sur le métier d'après
les explications orales que leur auteur a données dans la discussion,
pourraient, au besoin, servir de base à une entente, non pas
théologique, mais religieuse, entre les partis opposés. Mais le remaniement

désiré par le Protestant ne risquerait-il pas d'éliminer du
programme de M. Trial tous les éléments positifs qui distinguent
son christianisme libéral du simple théisme chrétien?»

Le Symbole des Apôtres au synode national vaudois. —
'-e synode, tenu en novembre dernier, s'est occupé, entre autres
cnoses, d'un Nouveau formulait-e liturgique pour la réception des
catéchumènes, formulaire dans lequel on avait introduit, au début
de la cérémonie, la lecture du Symbole des apôtres, faite par le
prédicateur devant l'assemblée debout. Cette innovation a été l'objet
d une vive discussion, que la Semaine religieuse de Genève du
18 novembre dernier a résumée ainsi:

« MM. les professeurs Combe et Paschoud, MM. les pasteurs



— 222 —

Tüscher (Orbe) et Contesse (Crassier) ont combattu cette innovation.

Suivant ces orateurs, le rôle que la Commission a voulu faire

jouer au Symbole dans l'acte de la confirmation n'est pas justifié
par la nature de ce document qui, tout vénérable qu'il est, ne
renferme ni tout l'Evangile, ni rien que l'Evangile, et doit être
interprété dans un sens spirituel pour pouvoir être récité par un chrétien

protestant. Le Symbole apostolique est un drapeau trop déchiré,
il rappelle trop les luttes passées et les divisions actuelles pour
pouvoir être imposé aux catéchumènes, aux troupeaux et aux
pasteurs nationaux. M. Paschoud a même soutenu que cette prétention
serait inconstitutionnelle. « Dans nos Eglises nationales, s'est-il écrié,

nous avons cette gloire de n'être point des Eglises confessionnelles!»
M. Combe s'est exprimé avec plus de prudence et de mesure, mais

il a proposé de remplacer, dans la liturgie de la confirmation, le

Symbole des Apôtres par l'introduction suivante : « Au moment où

nous allons admettre les catéchumènes ici présents à confirmer
l'engagement de leur baptême et à participer à la sainte Cène,
pénétrons-nous, mes frères, du sentiment de la présence de Dieu, notre

Père céleste ; de l'œuvre de rédemption qu'il a réalisée à notre

égard par son fils Jésus-Christ, notre Sauveur, et du secours
infaillible et indispensable qu'il nous offre dans son Saint-Esprit.» —

Quant à M. Tüscher, il a demandé que chaque pasteur conservât
la liberté de choisir entre le système de la Commission et celui de

M. Combe.
« L'insertion du Symbole des Apôtres dans le formulaire

discuté a été défendue, d'autre part, par MM. les pasteurs C.-H.-F.

Rochat (Vulliérens) et F.-L. Rochat (Chavornay), ainsi que par un

laïque, M. Schmutz (de Rolle), qui ont déclaré voir dans le Symbole

l'expression fidèle de la foi de l'Eglise de tous les temps, et

trouver sa présence fort opportune dans une cérémonie à laquelle
bien des catholiques ont l'occasion d'assister.

« Tout en aboutissant, en fait, à la même conclusion pratique,
MM. les pasteurs P. Chapuis, H. Thélin, A. Cérésole ont motivé

leur vote par des considérations assez différentes. Il convient, ont-

ils dit, que l'Eglise, au moment où elle reçoit de nouveaux membres,

rappelle publiquement les grandes lignes de sa foi. Le Symbole

apostolique soulève des objections fondées ; c'est, à bien des égards,

un «vase fêlé». Mais ce credo est, pour le moment, ce que nous

avons de mieux à offrir aux troupeaux. On ne saurait l'éliminer

sans le remplacer, et la formule qui pourrait le remplacer n'exis e

point encore. Le texte proposé par M. Combe est trop maigre e

trop sommaire'. Usons donc provisoirement du Symbole, mais sai

demander aux pasteurs et aux catéchumènes d'y adherer

manière littérale.



— 223 —

« M. Aug. Vuilleumier (d'Assens) et quelques autres des membres
du Synode qui acceptaient, personnellement, l'insertion du Symbole

des Apôtres dans le formulaire de la confirmation, désirant que
le credo ne devînt pas une pomme de discorde, se sont joints à la
demande de M. Tüscher et ont proposé que les pasteurs pussent
choisir librement entre le formulaire de la Commission et celui de
M. le prof. Combe.

« A la votation, les deux propositions de M. Aug. Vuilleumier
et de M. Combe ont été rejetées. Le formulaire a été adopté tel

que la Commission spéciale l'avait retravaillé. La Commission synodale

a été chargée de lui donner un dernier coup de lime. Il a

pourtant été décidé que les paroisses qui préféreraient utiliser
l'ancienne liturgie seraient libres de le faire. Enfin, la nouvelle liturgie
n'a pu être adoptée par le Synode que «sous réserve de l'approbation

du Grand Conseil. »

* Les Œuvres du Protestantisme français au XIXe siècle.
— Nous regrettons de n'avoir pas cet ouvrage sous les yeux ; mais
il suffit qu'il ait été publié sous la direction de M. Frank Puaux
pour qu'il soit exact et édifiant. D'ailleurs, on en dit tant de bien
de toutes parts que notre recommandation est devenue inutile.

* M. Emile Ollivier et Léon XIII. — M. E. Ollivier est
furieux, et avec raison, de l'intrusion du pape dans la politique. Mais
si quelqu'un a le droit de göurmander Léon XIII, est-ce bien celui
qui a tant contribué à faire proclamer son infaillibilité Le Temps
du 13 novembre dernier dit très judicieusement à ce sujet: «M.
E. Ollivier distingue entre la partie doctrinale du gallicanisme,
formellement condamnée, et la « partie politique des libertés de l'Eglise
de France». Au nom de ces libertés, M. Emile Ollivier maintient,
s'il ne l'accentue, sa protestation contre toute ingérence ou toute
démarche qui ressemblerait à une ingérence du pape dans nos
affaires intérieures. Il rappelle, en même temps, que c'est en partie
à lui, à son action comme chef du cabinet français en 1870, qu'a-
été due, contre l'opposition de M. de Bismarck, de M. de Beust,
de lord Clarendon, la prolongation du Concile, et par conséquent
la proclamation du dogme de l'infaillibilité. C'est un nouveau titre
ajouté, soit dit en passant, à tous ceux que M. Emile Ollivier s'est
déjà créés à la reconnaissance de son pays. Or, il s'autorise
précisément de ce qu'il a collaboré, dans une certaine mesure, à la
proclamation de l'infaillibilité pour crier casse-cou à Léon XIII. C'est
une lamentation, que l'on dirait empruntée — et qui l'est peut-être

aux journaux religieux d'il y a quelques années, sur l'école
laïque, l'intervention de la franc-maçonnerie dans la nomination des
évêques et des curés, etc. »



— 224 —

* Nécrologie. — Le professeur Bouvier. Auguste Bouvier, fils
du pasteur Barthélémy Bouvier, est né à Genève le 16 février
1826 et mort dans cette même ville le 3 novembre 1893. Consacré
ministre en 1851, il servit l'Eglise réformée de France, d'abord
dans les Alpes dauphinoises, puis à Paris, où il suppléa comme
aumônier du lycée Louis-le-Grand le pasteur Adolphe Monod, dont
il épousa la fille. Il descendait lui-même par sa mère de réfugiés
français. En 1854, il fut nommé pasteur à Céligny, et en 1857 à

Genève, puis professeur de théologie à la Faculté de cette ville en

1861. Il y enseigna pendant 32 ans, avec une liberté qui le tenait
en dehors de tous les partis. Esprit distingué, cœur noble et
généreux, il cherchait à concilier. Il avait qualifié lui-même sa théologie
de «positive-libérale». Sa mort est une perte considérable pour le

protestantisme de langue française et pour l'Université de Genève.

Il a publié plusieurs volumes de Sermons (1857 et i860), des

Réflexions sur la Prédication et l'Homilètique (i860), Démocratie
et Christianisme (1861), l'Apologétique actuelle (1862), Affirmation
et Indépendance (l'eòi,), l'Esprit du christianisme (1877), Paroles de

foi et de liberté (1882 et 1885), le Divin d'après les apôtres (1883),

la Conscience morale et la doctrine du péché (1893), etc.

— Jules Denys, né à Meaux en 1826, mort en octobre 1893.

Pasteur, il évangélisa le Poitou, les Hautes-Alpes, la Somme, et se

retira à Meaux. Il publia plusieurs ouvrages d'une orthodoxie large

et progressive : Essaisphilosophico-théologiques (par Laurières), 1872;

l'Evangile de l'humanité, 1892. Il collabora au Signal.

— Le Rev. Dr Philippe Schaff, né à Coire en 1819, mort à

New-York le 20 octobre 1893. H étudia à Stuttgart, Tubingue,

Halle, Berlin; enseigna en 1842, comme privat-docent, l'exégèse et

l'histoire ecclésiastique à Berlin; fut appelé, en 1843, comme
professeur d'histoire ecclésiastique en Pensylvanie; puis, en 1869, a

I' Union Seminary de New-York. Il fut • un des fondateurs et des

secrétaires de la branche américaine de l'Alliance évangélique.
fut le président du Comité américain pour la revision de la Bible.

En 1863 il publia le Kirchênfreund, un Catéchisme et plusieurs

autres ouvrages en langue allemande ; mais la plupart de ses ecn

sont en anglais. Son œuvre la plus réputée est une grande His 01

de l'Eglise en 7 volumes (1851, etc.). On a de lui aussi: Confessions

de foi de la chrétienté, 1877, 3 vol.; la Personne de Chris,

le miracle de l'histoire, 1865; Dictionnaire de la Bible, 180O,
^

tydopédie religieuse, 1884, 3 vol.; Encyclopédie des Theologie

vivants, 1887; édition américaine du Bibelwerk de Lange, 25 •

(1864—80); Commentaire populaire illustré sur le N. 1-, 4 2

(1878—83). Il dirigea encore l'élaboration d'une sorte d'encyc



— 225 —

pédie hymnologique, d'une collection patristique en 25 vol., etc.

Il prépara une Histoire de toutes les Eglises d'Amérique. Il fut

comme une sorte de trait d'union entre le protestantisme du
continent européen et celui du nouveau-monde.

— Sir William Smith, né en 1812, mort en octobre 1893.

Célèbre philologue anglais. Parmi ses nombreux ouvrages, on peut
citer un Dictionnaire des antiquités grecques et romaines (1842),

qui fut complété en 1848 par un Dictionnaire de biographie et de

mythologie grecque et romaine ; un Dictionnaire d1 antiquités
chrétiennes; un Exposé des doctrines chrétiennes pendant les dix-huit
premiers siècles; une Géographie biblique, etc. Depuis 1867, il était

directeur de la Quaterly Review.

— Le Rev. Dr John Cunningham, né en 1819, mort en
septembre 1893 ; pasteur en 1845 à Crieff; professeur de théologie en
1886 à St-Andrews. Il se rattacha à la fraction la plus nationaliste
et la plus libérale du presbytérianisme écossais. Il publia en 1859
une Histoire de l'Eglise d'Ecosse, et en 1869 une Histoire
internationale des Quakers.

— Le Rev. Robert-Stone Ashion, né en 1830, mort en
septembre 1893. Fils d'un pasteur congrégationnaliste anglais, il fut
pasteur à Jersey, à Weymouth, et à partir de 1872 secrétaire-agent
de la Société évangélique continentale de Londres. Il fut le
correspondant anglais du Chrétien évangélique de Lausanne; il écrivit
dans le Sunday at Home sur la vie protestante en France et en
Suisse.

— Le Dr Rod.-Frêd. Grau, né en 1835, mort en 1893. Comme
théologien, il se rattachait à l'école luthérienne confessionnelle, et
il cherchait à en élargir les cadres. U professa la théologie à Mar-
bourg, puis à Kœnigsberg. Depuis 1865, il rédigeait, avec le Dr
Zœckler, de Greifswald, la Revue : Der Beweis des Glaubens (La
Preuve de la foi). Il avait aussi collaboré au Manuel des Sciences
théologiques de Zœckler, où il s'était chargé de la section relative
à la Théologie du Nouveau Testament (1883). Il a publié, en outre:
Les Sémites et les Indo-germains dans leurs rapports avec la
religion et la science (1864; 2e éd., 1867); Histoire de la Littérature
du Nouveau Testament (1871); Commentaire biblique pour l'Eglise,
Nouveau Testament (2 vol., 1877 et 1880); Origine et but du
développement de notre civilisation (1875); La Foi, vraie philosophie
pratique (1881); La Question des Juifs (1881); Le Témoignage de
Jésus sur lui-même, etc. Deux des opuscules de Grau avaient été
traduits en anglais et abondamment distribués parmi les Hindous
cultivés dans le dessein de les amener à la foi chrétienne.

Revue intern, de Théologie. Heft 1, 1894. 15



— 226 —

— Mgr. Juteau, évêque de Poitiers, né dans la Vienne en
1839, mort en novembre 1893. Il n'est guère connu que par les

attaques dont il fut l'objet à partir de sa nomination à l'évêché de
Poitiers (5 juin 1888); ses ennemis le représentaient comme « un
fauteur des pires doctrines » ; aussi ne fut-il sacré que le 23 avril
1889. C'est à lui que Léon XIII adressa une lettre relative aux
moyens à employer « pour faire rentrer dans l'orthodoxie (papiste)
les schismatiques de la petite Eglise », très nombreux dans le
diocèse de Poitiers.

— L'abbé Bernard, mort en novembre 1893; il fut professeur
à la Sorbonne, vice-doyen de Sainte-Geneviève à Paris, puis vicaire
général du diocèse de Quimper. Il appartenait à l'école dite «

catholique libérale».

AVIS A MM. LES ABONNES.

MM. les abonnés sont priés de vouloir bien envoyer le plus
tôt possible un mandat-poste suisse ou international de 16

francs à l'adresse de M. E. Michaud, 17, rue d'Erlach, Berne.

Tout abonnement non soldé avant le 1er mars 1894 sera
prélevé par la poste, aux frais de l'abonné.

-T^gg*-<-


	Chronique

