
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 5

Rubrik: Correspondance

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 138

CORRESPONDANCE.

OLD CATHOLICS, ORIENTALS, ANGLICANS.
a reply to general kiréeff by canon meyrick.

To the Editor of the Revue Internationale de Théologie.

Sir, I have been very glad to read the letter of my friend
General Kiréeff, and to receive again the assurance, which he

gave to Dr Döllinger 20 years ago, that his object is Federal
Union, not Absorption. But in every large community there
must be divers tendencies of thought, and there appear to be

in the Oriental Church some who are not contented with the

idea of Federal Union. This is proved so far as England is

concerned by the sympathy shewn with Mr Hatherly's attempt
to set up a branch of the Eastern Church here, and it is proved
with respect to the whole of the West by the support lent to

the happily abortive scheme of Dr Overbeck.
Mr Hatherly set up a Church at Wolverhampton (there

had been another at Cardiff) which was to swallow up and

absorb the English Church. Of course it turned out a fiasco, as

it deserved. Dr Overbeck's scheme was more ambitious. He

would not be contented with less than the establishment of a

Western-Eastern Church which was to supplant all occidental

Churches, reformed and unreformed, and to constitute with the

Oriental Church proper the whole of the Church Catholic. To

this scheme he devoted time, energy, talent. It was supported
at S. Petersburg but disapproved at Constantinople, whether on

account of its schismatical character, or because Dr Overbeck
had not observed the disciplinary regulations of the Oriental

Church, I know not.



— 139 —

To form a new body of Oriental Churchmen in the West
and to absorb an already existing body of Western Churchmen
into the Oriental Church, are much the same thing, and it has

appeared to us that our friend M* Janyscheff's late proposals
to the Old Catholics have been framed rather on the principle
of Dr Overbeck's plan than on that which has hitherto guided
us. The principle on which we have been acting, which I would
call the Old Catholic principle, is that of intercommunion
between all orthodox Episcopal Churches—whether Western or
Eastern—federally united and respecting each other's independence.

But D1' Janyscheff's late proposal to the Old Catholics
was rather Union with the East on the condition of breaking
of communion (which is already an accomplished fact) with
the Anglican and American Churches. General Kiréeff says
that he has no thought of absorption. Granted, but does he
mean quite the same thing that we do by the term absorption
He says "absorber une Eglise veut dire lui enlever son
autonomie, son caractère, tous ses droits, toute son individualité,
en un mot, répéter ce que l'Eglise de Rome a fait avec les
Eglises autonomes de l'Occident". In this sense I do not for a
moment suppose that Russian theologians desire to absorb the
Old Catholics. But suppose per impossibile that the German and
Swiss Churches could be brought to the ecclesiastical state, say,
of the Church of Greece proper, or Russia herself—they would
not, in General Kiréeff's sense of the word, be absorbed, because
not under a Pontifical despotism; but it cannot be denied that
they, having hitherto been Western Churchmen, would have
become absorbed into the system of the Eastern Church.

And this I think would be an evil for the Church Catholic.
I will illustrate my meaning from the history of an individual.

M. Guettée in his early years was a thoroughly Gallican
Churchman, probably the most learned Clergyman of the French
Church. He edited two periodicals, the "Observateur Catholique",
and the "Union Chrétienne". Those periodicals were, in their
way, an anticipation of the Revue Internationale de Théologie,
that is, they served as a neutral platform where Gallicans,
Anglicans and Orientals might (and did) meet and discuss the
points at issue between them without fear of rude or disrespectful

treatment. But M. Guettée fell upon evil times for himself.
He was frowned on by his Ultramontane superiors, and he



— 140 —

and his writings received no sufficient support either in France
or England. At last he threw himself into the arms of his
Russian friends, and as a symbol of his absolute adhesion to
them he took the name of Wladimir. From that time his "Union
Chrétienne" was useless for the purpose that it originally served.
M. Guettée had no longer the will, if he had the power, to
treat Gallicans and Anglicans with the sympathy and fairness
that he had previously displayed. His polemics against Rome

were still valuable and his defence of Orientalism was very
able, but his antagonism to Anglicanism became as violent as

his opposition to Romanism. The idea of intercommunion
between the non-papal Churches (to establish which Döllinger
called together the Conference at Bonn) was lost.

I feel assured that the Old Catholics will hold their own
ground. I have never suggested or dreamed otherwise; but if
they should become absorbed either in Orientalism or in
Anglicanism, Döllinger's great idea of federation and intercommunion
would disappear. The world, poorer by the loss of that idea,
would be thrown back again on the choice between Hildebrand
(Ultramontanism), Photius (Orientalism), Cranmer (Anglicanism),
Luther (German Protestantism), and Calvin (French Reform).
I place Canterbury and Constantinople on the same basis. I
should almost equally regret to see the Old Catholics become

an annexe to the Church of England as to the Church of Russia.

The 19th century requires Federation, not Absorption,
Intercommunion, not Unification.

But how natural it is that we should each of us desire that

our friends should see eye to eye with ourselves! This is not for the

sake of advancing either Anglicanism or Orientalism, but because

Anglicans think Anglicanism, and Orientals think Orientalism
constitutes the best representation of pure and undefiled Christian
truth that exists in the world. Each of us must be forbearing
and self-restrained, and each of us should be thankful that the

independence of a sturdy body of German and Swiss Old

Catholics preserves and exhibits to the world a more
comprehensive idea than that of either Orientals alone or Anglicans

alone, namely, the combination of both of them and the

federal union of them and of all Churches that are sound in

the Faith.



_ 141 —

General Kiréeff indicates that there are two obstacles to
union between the Oriental and Anglican Churches:—1. the
Filioque, 2. some of the XXXIX Articles. With regard to the
first English Churchmen are prepared to acknowledge that its
introduction into the Creed of Constantinople was irregular and
unjustifiable, but when, writing in behalf of an influential
Committee, I asked the Archimandrite Anastasiades (a member
of the Bonn Committee on the Filioque), whether the susceptibilities

of the Oriental Church would be satisfied by the removal
of the Filioque from that Creed (as irregular) while it was
retained in the Athanasian Creed and in our Litany (as true,
when properly interpreted), I could get no definite answer
from him. Since that time the question has slept, but it is
always possible for the Church of England, assembled in Synod,
to withdraw that clause from the Constantinopolitan Creed, if
it sees that any adequate benefit will arise from its doing so.

With regard to the XXXIX Articles, we are not prepared
to come cap in hand to apologise for them any more than we
demand from others an apology for every practice or sentiment
which we regard unprimitive. We say that they are a document

which arose out of the special circumstances in which the
Church of England was placed in the 16th century, and that
our friends can hardly judge of them without a knowledge of
those circumstances. We say that anyone who will read
Archbishop Laurence's Bampton Lectures on the XXXIX Articles,
will find it proved that there is not a Calvinistic statement in
them and we say that an unprejudiced perusal of Bishop
Harold Browne's Exposition of the Articles will lead to the
conclusion that there is nothing contained in them from the
beginning to the end which is unprimitive, uncatholic, or
unorthodox.

Allow me to say before ending how grateful we of the
West feel to General Kiréeff and Archpriest Janyscheff. Those
that were present at the Bonn Conference regard them, I am
sure, with sincere affection. If we are constrained occasionally
to differ from them, it is with regret, and with the deepest and
truest respect for themselves. There are few or none amongst
Eastern Churchmen towards whom we feel ourselves so strongly
drawn, for we know none that have so patiently and so frankly
studied the problems of Western Churchmanship. If there is



— 142 —

a word in the present letter which may hurt the feelings of
either of them, I apologise for it beforehand.

Accept, Sir, the assurance of my best sentiments.
Bückling Rectory, Aylsham, Norfolk, 20th of October 1893.

F. Meyrick.

La Direction de la Revue internationale de théologie
remercie M. le chanoine Meyrick de son intéressante communication.

Elle ne saurait présumer, ni si M. l'archiprêtre Yanischeff
et M. le général Kiréeff lui répondront, ni ce qu'ils lui répondront.

En attendant, elle se permet d'appeler l'attention de

M. le chanoine Meyrick et des lecteurs de la Revue sur trois
points: — le premier est que, d'un avis unanime, l'union des

Eglises ne saurait se faire sur la base des XXXIX Articles;
— le second est que, si les Eglises anciennes-catholiques
d'Allemagne, de Hollande et de Suisse ont pratiqué avec
l'Eglise anglicane l'union de sentiment et de prière, elles n'ont
pas encore pratiqué avec elle Y intercommunion sacramentelle,

pour laquelle il serait nécessaire qu'elles déclarassent d'abord
officiellement qu'elles professent toutes la même foi, una fides,
unus Christus, unum baptisma. Cette déclaration officielle des

quatre Eglises susdites n'a pas encore été faite. Jusqu'à
présent, il n'y a eu qu'une intercommunion sacramentelle privée
entre quelques personnes particulières, qui, ayant la même foi

eucharistique et peut-être aussi la même foi intégrale, ont

communié ensemble en leur propre nom et pour leur propre
édification personnelle, mais sans engager aucunement leurs

Eglises réciproques ; et c'est dans ce sens seulement, si je ne

me trompe, que la Conférence des évêques, tenue à Lambeth

en 1888, s'est prononcée sur la communion des membres des

Eglises anciennes-catholiques. — Le troisième point est relatn
à Guettée. S'il a été quelquefois cassant vis-à-vis de quelques

anglicans, c'est sans doute que ceux-ci l'ont été aussi envers

lui. Il a été, en tout cas, aussi libéral dans les grandes lignes
de sa théologie que ferme et orthodoxe dans sa foi, et la

preuve en sera donnée ici même prochainement. Quant à la

fondation de Y Observateur catholique et de V Union chrétienne,

voici comment Guettée l'a racontée lui-même dans ses

Souvenirs (1889), p. 268, 353 et suivantes:



— 143 —

«Après avoir publié mes Lettres à quelques évêques, je
pensai qu'il vaudrait mieux publier une Revue dans laquelle
je pourrais faire une guerre plus vive aux tiltramontains. Je

fondai donc Y Observateur catholique Je continuais à
poursuivre le système papal et j'en étais arrivé sur ce point à

l'orthodoxie. Je n'avais lu cependant encore aucun ouvrage
orthodoxe; mais j'avais lu avec la plus sérieuse attention les

ouvrages des ultramontains et j'avais vérifié les textes des
Pères et des conciles qu'ils citaient en faveur de leur système.
Je fus ainsi initié à toute la tradition sur la fameuse question
de la papauté. J'avais acquis la certitude que tous les textes
cités en faveur de la papauté étaient faux, tronqués, détournés
de leur vrai sens; que l'on avait fabriqué avec eux une
tradition fausse, absolument opposée à la vraie. L'Obervateur
catholique était devenu une véritable publication orthodoxe. J'y
publiai, en particulier, un travail spécial sur la papauté pour
établir que cette institution ne datait que du neuvième siècle,
qu'elle n'avait aucune base divine; que le pape n'était le
premier patriarche de l'Eglise que par décision des premiers
conciles oecuméniques.

«Lorsque je faisais imprimer ce travail, je reçus la visite
d'un Russe, M. Serge Souchkoff. Pendant son séjour à Paris
M. S. Souchkoff avait eu des relations avec quelques-uns de
ses compatriotes qui avaient abandonné l'orthodoxie et qui
cherchaient à l'attirer à eux. Pour répondre à leurs attaques
contre l'Eglise orthodoxe, M. S. Souchkoff s'adressa à M. l'ar-
chiprêtre Joseph Wassilieff, alors supérieur de l'Eglise russe
de Paris. Celui-ci était abonné à l'Observateur catholique. Il
montra à M. S. Souchkoff le travail que j'avais publié contre
la papauté en lui disant qu'il y trouverait les réponses à
toutes les objections des pseudo-Russes. M. Souchkoff lut mon
travail et en fut si satisfait qu'il voulut faire ma connaissance
personnelle. Il vint me voir; c'était le premier Russe que je
voyais. Je le reçus avec empressement, et il m'engagea à faire
visite à M. l'archiprêtre J. Wassilief, s'offrant pour être notre
intermédiaire. J'acceptai et j'allai avec lui faire visite à M.
l'archiprêtre. Aussitôt des relations plus suivies et plus intimes
s établirent. Naturellement, la conversation roula sur des questions

théologiques.



¦ — 144 —

«Après quelques entretiens, M. J. Wassilieff me dit: «Si
vous aviez fait vos études théologiques à l'académie ecclésiastique

de Moscou, vous ne seriez pas plus orthodoxe que vous
ne l'êtes.» Au fond, j'avais toujours été orthodoxe, excepté
sur la prétendue autorité divine du pape que l'on m'avait
donnée comme un dogme de foi et que j'avais acceptée comme
on accepte les dogmes d'une Eglise à laquelle on appartient
par sa naissance. Cette erreur m'avait nécessairement conduit
à d'autres erreurs de fait qui en étaient la conséquence ; mais,
dès que les excentricités ultramontaines dont j'étais victime
m'eurent conduit à l'examen approfondi de tout le système
papal, ce système et les erreurs de fait qui en découlaient,
tombèrent comme les murs de Jéricho au son des trompettes
de Josué.

«Sur toutes les autres questions, l'enseignement des grands
théologiens occidentaux était orthodoxe, et j'étais orthodoxe
avec eux. C'est ainsi que M. J. Wassilieff me trouva orthodoxe

comme si j'avais étudié à l'académie ecclésiastique de

Moscou.
« Dans les entretiens que j'eus avec M. J. Wassilieff, je

soulevai la question d'une Revue orthodoxe dans laquelle
viendrait se fondre mon Observateur catholique, qui verrait ainsi

s'agrandir le cercle de son action. Dans la nouvelle Revue

on ne se bornerait pas à attaquer les erreurs occidentales,

l'Eglise catholique orthodoxe d'Orient se ferait entendre et

opposerait ses doctrines apostoliques aux erreurs de la papauté
et de ses adhérents. Mon idée fut acceptée; c'est ainsi que fut
fondée l'Union chrétienne, le premier journal orthodoxe qui

parut en Occident. Je fis le numéro-programme qui eut un

grand retentissement. Il intéressa principalement les anglicans
¦et m'attira les colères des papistes.

«¦L'Union chrétienne était fondée, lorsque Mgr. Leontius,

évêque-vicaire de Mgr. Isidor, métropolitain de Novogorod

et Saint-Pétersbourg, arriva à Paris pour consacrer l'église

russe orthodoxe que M. l'archiprêtre J. Wassilieff avait fait

construire.
«J'assistai à la cérémonie de consécration et au dîner qui

suivit. Je fus placé auprès de Monseigneur, qui fut rempli de

bienveillance pour moi. Le résumé de notre conversation fu

-que, sans appartenir à l'Eglise orthodoxe, j'étais cependant



— 145 —

un écrivain orthodoxe, et que je n'appartenais plus à l'Eglise
papiste qui me condamnait et que je condamnais moi-même.
«Tout mon désir, dis-je à Monseigneur, c'est d'appartenir à

l'Eglise orthodoxe de Russie, mais je ne sais pas le russe et
je ne pourrai, par conséquent, me rendre utile.» Monseigneur
voulut bien me répondre que, en résidant à Paris et en
continuant à travailler pour l'orthodoxie, je serais très utile à

l'Eglise. Il fut donc convenu que je remettrais entre ses
mains une demande au Saint-Synode, suppliant le vénérable
Concile de vouloir bien m'accepter parmi les prêtres de l'Eglise
•orthodoxe de Russie. »

C'est ainsi que Guettée est entré dans l'Eglise de Russie
par la direction et la force même de ses études, et non parce
qu'il n'aurait pas été suffisamment soutenu (no sufficient support)
en France ou en Angleterre. Les amis de Guettée tiennent à ce
qu'il n'y ait aucune méprise sur ce point.

Bévue intern, de Théologie. Heft 1, 1894. 10


	Correspondance

