
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 5

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 123

VARIÉTÉS.

1. Über die Schrift auf der Statue Hippolyts von Rom:
vnsq Tov xaza Ieoavrjv s[vayy]sXiov xai anoxaXvtpswg.

Von J. Fbibdkich.

Eine der glänzendsten kritischen Leistungen Döllingers
ist seine Untersuchung über den kirchlichen Schriftsteller des
3. Jahrhunderts, Hippolytus1). Die von ihm gelegte Grundlage
ist so solid, dass sie auch durch spätere Entdeckungen und
Untersuchungen nicht erschüttert werden konnte. Im Gegenteil

wird immer allgemeiner seine Feststellung angenommen,
dass Hippolytus nicht nur der Verfasser der Philosophumena,
sondern der erste „Gegenpapst" gewesen sei, und sogar die
2. Auflage des Wetzer- und Welteschen Kirchenlexikons giebt
jetzt unumwunden zu, dass auch die „besonders von Grisar
(Zeitschr. für kath. Theol. 1878, S. 505 ff.) und von Jungmann
(Dissert, select, in hist. eccl. I, diss. 3, p. 173 sqq.) dagegen
geltend gemachten Bedenken diese Überzeugung nicht zu
erschüttern vermocht haben «. Und so blieb es auch, nachdem
de Rossi Trümmer der Inschrift des P. Damasus auf Hippolytus
gefunden und mittels des Codex Corbeiensis (aus St-Germain-
des-Prés, jetzt in St. Petersburg) wieder hergestellt hatte3).
Allerdings glaubte de Rossi, der auch Hippolytus nicht als den
Verfasser der Philosophumena anerkennen wollte, eine ganz
neue Geschichte des Heiligen konstruieren zu können, welche
sogleich in „Scienza e fede" (1881, Marzo 31, p. 499 sq.) und in
der Innsbrucker „Zeitschrift für kath. Theologie" (1881, S. 580)
Anklang fand. Es wäre doch gar zu unerträglich, den römi-

*) Hippolytus und Kallistus, 1853.
*) Bulletino 1881, 1 ff.



— 124 —

sehen Presbyter und bekehrten Novatianer Hippolytus, auf den
Damasus eine Inschrift abfasste, mit dem „Bischof und
Kirchenschriftsteller" Hippolytus, dem „Verfasser der gehässigen
Philosophumena und ersten Gegenpapst", identifizieren zu müssen.
Allein durchdringen konnte de Rossi mit seiner Hypothese nicht.

Ebenso hält aber auch die Auffassung des Bischofs Light-
foot von Durham nicht stand, dass Hippolytus weder Bischof
von Rom und demnach Gegenpapst, noch Bischof von Portas
gewesen, sondern ein Bischof, der, wie es scheint, von Rom

aus die kirchlichen Bedürfnisse der Bevölkerung von Portas
versehen haben sollex). Gerhard Ficker hat sie eben näher
untersucht und mit Recht, wie mir scheint, als unzulässig
zurückgewiesen 2).

Indessen ist es nicht meine Absicht, weiter auf eine
Untersuchung über die Hippolytfrage einzugehen, welche bereits
eine so umfangreiche Litteratur hervorgerufen hat. Man wird
an Döllingers Ausführungen auf Grund neuer Entdeckungen
oder kritischer Untersuchungen einzelner von ihm herbeigezogener

Quellen noch immer Einzelheiten verbessern können,
„die Fundamente seines Baues, der durch die Kühnheit und
Sicherheit seiner Konstruktion die lebhafteste Bewunderung
hervorrufen muss"3), werden bleibend sein. Ich will mich
vielmehr nur mit einer Schrift Hippolyts beschäftigen, über die

Unklarheit herrscht und eine längst bekannte Notiz übersehen

zu werden scheint.
Auf der Statue Hippolyts ist als fünfte von ihm verfasste

Schrift angegeben : vnsq %ov xa%a Iwavrjv sfvayyJsXiov xai artoxa-

Xvipsmg, wozu noch aus dem Verzeichnisse der Hippolyteischen
Schriften bei Ebedjesu die Notiz gehört : xal xs(pdXaia xaxd Tatov

xal ànoXoylav vnsq %fjg unoxaXvipscog xal %ov svayysXiov 'Iwavov.

Döllinger wusste noch nichts mit beiden Angaben
anzufangen und vermutete : „Das Verzeichnis auf der Marmorstatue
erwähnt eine Schrift Hippolyts, die er zur Verteidigung des

Evangeliums und der Apokalypse Johannis verfasst hat; ich

halte dafür, dass der Teil der Schrift, welcher sich mit der

Apokalypse beschäftigte, eben gegen Cajus gerichtet war, da

*) Apostolic Fathers, 1890, Part I, vol. 2, 431 ff.

2) Studien zur Hippolytfrage, 1893, S. 30, 71 ff.
3) Ficker, _S. 26.

4) Lightfoot, p. 350.



— 125 —

dieser damals nicht zugeben wollte, dass sie ein echtes Werk
des Apostels Johannes sei; und dass in der syrischen
Übersetzung der erwähnte Titel gewählt worden1)."

Etwas anders spricht sich Lightfoot, der einige später
aufgefundene Notizen benützen konnte, aus: „Defence of the
Gospel and Apocalypse of S* John. From the preposition {vnsq,
not nsqi) and from the association of the two works together,
it is a safe inference that this was an apologetic work, directed
against those persons who objected to both works alike,
because they described our Lord as the Aóyog; but they must
have contained much exegetical matter. Indeed we may suspect
that Epiphanius borrowed the name aXoyoi, "the irrational ones",
from Hippolytus; for these jokes are very much in this way;
e. g. Nor/TÓg, dvórjtog (IX, 10), and âoxog, âoxsïv, âoxrj-caî (Vili, 1).

Dionysius Barsalibi states that Hippolytus, like Irenseus, holds
the Apocalypse to have been written by John the Evangelist
under Domitian (Gwynn, Hermathena VII, p. 137)."

Und über die xsipdXaia xaxà Vatov äussert er sich: „The
heads against Gaius are mentioned in the list of Ebedjesu
(A. R. 37) as a separate work. But they have every appearance
of being extracts from that part of this apologetic work which
relates to the Apocalypse.— — —Only last year Prof. Gwynn
of Dublin discovered and published from Dionysius Barsalibi
several fragments from this very treatise, in which Hippolytus
maintains against Gaius the genuineness and authority of the
Apocalypse of S* John. Gaius therefore is alive once more,
though he seemed to me dead. But, whether this is really Gaius
the Reman presbyter or another, may perhaps be still an open
question2)."

Lightfoot hat mit Recht die xsyàXaia xa%à Taiov als ein
selbständiges, mit dem über Evangelium und Apokalypse Johannis
nicht zu identifizierendes Werk behandelt. Anders liegt aber
die Sache mit der „Apologie". Sind es wirklich zwei
verschiedene Werke, welche zusammen, wenn ich Lightfoot richtig
verstehe, Ein apologetisches Werk ausmachen? Lightfoot liest
dies aus der Angabe Ebedjesus heraus, während andere, wie
Döllinger, auch Fechtrup im Kirchenlexikon unter blosser Be-

*) Döllinger, S. 24.
2) Lightfoot, p. 394, 395, 388.



— 126 —

rücksichtigung der Inschrift auf der Statue, nur von Einer
Schrift überhaupt sprechen. An sich scheint auch für die
letztere Auffassung weit mehr zu stehen, als für die Lightfoots.
Der Titel auf der Statue wie bei Ebedjesu fasst im Grunde
durch das einmalige vnsq das, was Hippolytus über das vierte
Evangelium und die Apokalypse geschrieben, zu Einem Werke
zusammen. Und wenn derselbe nur den Zweck verfolgte,
diejenigen zu widerlegen, welche viertes Evangelium und Apokalypse

nicht von dem Apostel Johannes verfasst sein Hessen,

so ist gar nicht abzusehen, warum, sofern es nicht ausdrücklich

ausgesprochen ist, das von Hippolytus nicht in Einer Schrift
geschehen sein soll.

Doch auf diesem Wege kommen wir nicht vorwärts.
Behauptung steht gegen Behauptung. Zwar hat die Annahme,
dass wir es hier nur mit Einem Werke Hippolyts zu thun haben,
den Titel auf der Statue und bei Ebedjesu scheinbar für sich ;

allein andererseits könnte doch vielleicht die Annahme Lightfoots

der wirklichen Sachlage entsprechen. Das könnte aber

nur mittels neuen Materials festgestellt werden.

Wie es mir scheint, haben wir nun wirklich solches

Material in der bestimmten Notiz, dass die Schrift Hippolyts
über die Apokalypse noch im 16. Jahrhundert in Baiern
vorhanden war.

Diese Notiz hat mir schon in den 70er Jahren der Direktor
des kgl. baier. Reichsarchivs, Geh. Hofrat von Rockinger,
mitgeteilt, der sie in dem kgl. Hausarchiv, dessen Vorstand er

damals war, gefunden hatte. Ich stand jedoch von einer weiteren

Benützung derselben aus dem Grunde ab, weil von Rockinger
selbst im Begriffe war, sie zu veröffentlichen1). Wahrscheinlich

mochte aber keiner der Hippolytforscher in dieser
Veröffentlichung eine für sie interessante Notiz vermuten, und so

blieb sie trotz ihrer Veröffentlichung unbekannt.

Dieselbe lautet:

Hippolyti Pontpficis] rofmani] in divi Joannis Apocalypsin
commentarius. Griechisch auff pirment geschriben, in weiss

leder eingebunden, in 4°.

*) Die Pflege der Geschichte durch die Wittelsbacher. Akad. Festschrift zur

Feier des "Wittelsbacher-Jubiläums (1880), Beil. I, p. [5].



— 127 —

Der Besitzer der Handschrift war aber kein anderer als
der Kurfürst Ott-Heinrich von der Pfalz, und da sie bereits in
dem Inventar der Bücher, welche er von Neuburg nach Heidelberg

mitnahm (1556), verzeichnet ist —¦ „Die buecher so in
meins genedigsten Herrn stuben vnd camer, vnd von Neuburg
kommen seind" — so hatte er sie schon in Neuburg in seinen
Besitz gebracht und vielleicht sogar selbst auf seiner Reise ins
gelobte Land neben anderen „ansehnlichen Schätzen von
Handschriften" gekauft.

Die Angabe ist aber gerade deswegen in so hohem Grade
wertvoll, weil sie nicht bloss eine Abschrift aus einer anderen
Quelle ist, sondern weil sie von einem Manne stammt, der die
Handschrift mit seinen eigenen Augen gesehen und ihren Inhalt
gekannt hat, so dass dadurch sein viel jüngeres Zeugnis an
Zuverlässigkeit dem der Hippolytstatue und des Ebedjesu nicht
nachsteht.

Aus der Angabe ergiebt sich aber zunächst, dass Hippolyts
Schrift über die Apokalypse ein selbständiges Werk ist, und
dass wirklich in der Inschrift der Statue zwei Titel zusammengezogen

sind in einen, offenbar deswegen, weil es sich in der
einen wie in der anderen Schrift um Einen Verfasser, den
Apostel Johannes, handelt. Und darauf dürfte auch die
Angabe Ebedjesus deuten. Denn sieht man den Titel bei ihm an,
so ergiebt sich zwischen ihm und dem der Statue doch eine
bemerkenswerte Differenz, indem er die Apokalypse dem
Evangelium voransetzt. Den feststehenden Titel Eines Buches kann
er demnach unmöglich vor sich gehabt haben, wohl aber glaubt
mani noch zu sehen, dass er zwei Titel zweier selbständiger
Schriften vor sich hatte, welche er, ähnlich dem Verfasser des
Katalogs der Statue, unter dem Gesichtspunkte, dass das vierte
Evangelium und die Apokalypse von demselben Johannes ver-
fasst sind, in Einem Titel zusammenfasste.

Das zweite Ergebnis ist, dass allerdings die xscpdXaia xaxd
Talov nicht das Werk über die Apokalypse sein können.

Freilich scheint dann zwischen der Angabe des Inventars
von 1556 und der des Ebedjesu insofern eine wesentliche
Differenz zu bestehen, als dieser von einer „Apologie" spricht,
jene von einem „Kommentar". Indessen ist die Differenz
vielleicht nicht einmal so bedeutsam, als es scheint. Wahrscheinlich

vereinigte die Schrift über die Apokalypse beides mitein-



— 128 —

ander : eine Vindicierung der Apokalypse für Johannes und
einen Kommentar derselben, wie ja auch Lightfoot meint: „but
they must have contained much exegetical matter", und Fechtrup
hinter dem Titel kurzweg „ein exegetisches Werk" sucht.

Drittens wird aufs neue die Behauptung Döllingers1)
bestätigt : „Man kann es als Regel annehmen, dass in griechischen
Handschriften Hippolytus, wenn irgend eine nähere Bezeichnung
seinem Namen beigesetzt ist, als Römischer Bischof angegeben
ist" — eine neue Stütze für den Beweis, dass Hippolytus Bischof
von Rom war oder sich wenigstens als solchen bezeichnete.

Mehr lässt sich aus der Angabe unseres Inventars kaum
ableiten. Da man aber alle Notizen über - Hippolytus mit der
grössten Emsigkeit zusammensucht, so hielt ich es nicht für
überflüssig, dieselbe nochmals an die Öffentlichkeit zu ziehen.

Was aus der Handschrift selbst geworden ist, kann ich
nicht sagen. Da aber schon Sylburgs Katalog der griechischen
Handschriften der Heidelberger Bibliothek sie nicht mehr
erwähnt, auch, soviel ich sehe, der Katalog der Palatina sie

nicht kennt, so muss sie wohl schon bald nach 1556 aus der

Heidelberger Büchersammlung verschwunden sein.
Übrigens tauchte um jene Zeit die Schrift auch in Basel

auf, wie Possevinus, Apparatus sacer II, 53, berichtet : Reperti
sunt autem superioribus annis Basilese Commentarii quidam in
Apocalypsim Hippolyto ascripti, de quibus ob eruditionis et styli
copiam (ut inquit Sixtus Senensis) ambigitur. Für uns wäre es

freilich wichtiger, wenn uns die Schrift selbst vorläge;
vielleicht fiele jetzt, bei der Kenntnis der Philosophumena, das

Urteil doch ganz anders aus. Wenigstens entscheidet heute

eruditionis et styli copia allein nicht mehr.

IL Les Jésuites jugés par le bénédictin dorn Thierry
de Viaixne, en 1730.

On a souvent attribué à ce bénédictin le Problème
ecclésiastique de 1698. Telle a été l'opinion de d'Aguesseau en

particulier. Renouvelée encore en 1880 par M. le professeur

*) Döllinger, S. 93.



— 129 —

Hérelle, cette opinion paraît cependant aujourd'hui erronée, et
elle ne se serait certainement pas glissée sous ma plume dans
mon compte-rendu de l'ouvrage de M. A. Le Roy *), si j'avais
eu à ma disposition les archives d'Amersfoort et si j'avais
connu en particulier le Testament spirituel et ecclésiastique de
dom Thierry. Sans doute, ce testament est de 1730, et entre
1698 et 1730 un bénédictin peut changer d'avis; mais, sans
insister sur cette hypothèse, je suis heureux de ma méprise,
puisqu'elle m'a valu la communication d'une partie de ce testament

par M. le professeur Kenninck. Cet extrait est trop
intéressant pour que je n'en donne pas communication aux
lecteurs de la Revue et pour que je ne prie pas de nouveau nos
amis de Hollande de nous communiquer encore quelques-uns
de leurs précieux trésors.

Ce testament est composé de 24 pages manuscrites in-folio,
et il traite presque exclusivement des «hérésies et autres excès
du molinisme». Voici ce qu'il dit dans le onzième article, „de
la nécessité d'abolir entièrement la société des jésuites":

«Je supplie plus que jamais très humblement, mais avec
instance, notre chère mère la sainte Eglise catholique, et son
futur concile général, d'éteindre entièrement et le plus tôt qu'il
sera possible, la très pernicieuse société des jésuites, qui a
causé et cause sans cesse des maux infinis et très préjudiciables

à notre sainte religion. Oui, je crois devant Dieu qu'on
ne peut se dispenser de leur ôter tous leurs collèges ; de leur
défendre d'enseigner, de prêcher, de confesser, soit en
particulier soit en public, d'avoir aucune conversation avec qui que
ce soit, sinon avec leurs confrères; de les empêcher de recevoir

aucun novice, postulant, ni pensionnaire dans leurs
maisons, lesquelles, après leurs morts, seront en la disposition des
évêques dans chacun de leurs diocèses où elles se trouveront,

même que tous les biens-fonds, meubles et immeubles
appartenant à leurs collèges et communautés, pour que les pré-
ats en disposent à l'avantage de leurs Eglises, comme pour

y établir de nouveaux collèges et des séminaires, pour y
entretenir des ecclésiastiques, y pourvoir aux hôpitaux et
aux nécessités des pauvres, etc. Je conjure au nom de Dieu
tous les évêques, et même les empereurs, roys et souverains

') Voir le numéro d'octobre 1893 de la Revue, p. foi.
Bévue intern, de Théologie. Heft 1, 1894. 9



— 130 —

de travailler ardemment à cette œuvre importante et si nécessaire

à l'Eglise, aux royaumes, et à tous les corps ecclésiastiques

et civils, et surtout au réflorissement du véritable
christianisme. Il est même étonnant que les évêques et les souverains

ne voyent et ne sentent pas qu'ils n'ont point d'ennemis
plus dangereux ni plus pernicieux que les jésuites; et qu'ils
ne soient pas convaincus qu'ils sont des fourbes de profession,
selon les règles de leur morale corrompue, qui permettent de

mentir en sûreté de conscience et même avec serment, ou au
moins, de se servir d'équivoques, quand il s'agit de quelque
chose qui les intéresse personnellement ou leur société. Leurs
casuistes sont pleins de cette maxime si inhumaine. Aussi en
imposent-ils à tout le monde, sans scrupule, ne cherchant par
toutes leurs intrigues, leurs politesses, leurs souterrains, leurs
finesses et leurs mouvements perpétuels, qu'à s'enrichir, qu'à
se faire craindre et honorer, à dominer partout et à se rendre
les maîtres et souverains de l'univers. Leur société est pour
eux une véritable déesse à laquelle ils sacrifient tout, et même
ce qu'il y a de plus essentiel à la religion. Jamais il n'y eut
de corps ecclésiastique à qui cette parole de St-Paul convienne
mieux et avec plus d'étendue qu'à la société des jésuites:
Omnes quœ sua sunt quœrunt, non quœ sunt Jesu Christi.
Philip. 2, vs. 21. Un très grand nombre d'écrits publics en
donnent les preuves les plus convaincantes ; et il est surprenant

qu'on n'y ouvre pas les yeux, comme on devrait. J'aurais
pu même y ajouter une quantité de faits horribles sur leur
compte, qui ne sont pas assez connus. Mais comme ils ont.

eu l'adresse de me faire enlever tous mes papiers, quand je
fus enfermé la première fois à Vincennes, et qu'ils s'en sont

emparés, je n'ai pu continuer l'ouvrage que j'avais commencé,
qui aurait eu pour titre : Morale pratique des jésuites en

Europe, et dont j'avais déjà de quoi faire au moins upe quinzaine
de volumes. Par exemple, j'avais des témoignages très bien

avérés, que les jésuites confesseurs des roys, des souverains,
et d'autres grands seigneurs, révélaient les secrets de
conscience de leurs pénitents à leurs supérieurs majeurs, lorsqu'ils
jugeaient que cela était expédient pour faire valoir les intrigues
de leur général en faveur de la société. On peut être sûr que

je connais à fond ces malheureux dès ma plus tendre jeunesse

par les conversations fréquentes qu'ils avaient avec mon père-



— 131 —

et ma mère, où j'étais ordinairement présent et sur lesquelles
je faisais de sérieuses réflexions aussi bien que sur leur
conduite ; jusques là que dès l'âge de douze ans, quatre de ces
pères, fort considérés parmi eux et qui prenaient souvent leurs
repas chez nous, aussi bien que plusieurs autres, d'une manière
très mondaine, ayant eu un jour de vives disputes avec mon
père et ma mère pour des affaires domestiques dont ils
voulaient être les maîtres absolus, il m'échappa de demander à

mes parents comment ils pouvaient souffrir que de pareils
gens vinssent si souvent chez eux? Car je vois, ajoutai-je,
tous les jours que les jésuites sont des pédants et des menteurs,
des fourbes et des orgueilleux, qui ne vous parlent que la
férule à la main et qui disent aujourd'hui une chose et demain
tout le contraire. Ma bonne mère applaudit à ce discours et
le répétait de temps en temps à mon père, qui par des vues
de politique leur était plus attaché. Ces premières connaissances

me donnèrent toujours depuis une grande avidité de
m'informer à fond de tout ce qui les regardait. Et plus j'ai
avancé, plus j'ai été convaincu par des preuves solides et
innombrables, que mes premières préventions étaient très bien
fondées et que la suppression de cette formidable société était
absolument nécessaire à l'Eglise, à tous les Etats, à toutes les
familles et même aux particuliers. Je ne suis entré dans ce
petit détail que pour vous faire sentir, mon très intime Monsieur

que ce n'est ni par pure prévention, ni même par
passion, que je fais ici le portrait des jésuites, mais sur de pleines
connaissances, sur de solides raisons et des preuves sûres, que
je-n'ai cessé d'avoir depuis plus de soixante ans. Au reste,
Dieu m'est témoin que ce n'est ni aucune passion contre leurs
personnes, ni aucun motif d'intérêt personnel pour moi, ni
aucun esprit de vengeance, qui m'engagent à solliciter la
suppression de cette société loyoliste; mais uniquement l'intérêt
de la religion, de la vérité et de l'Eglise. Car, du reste, je
leur pardonne de tout mon coeur tout le mal qu'ils m'ont causé
par mes prisons, mes exils, les calomnies énormes dont ils
m ont chargé, etc., etc. Je prie même le Seigneur très
sincèrement de leur pardonner ; et je suis prêt à leur rendre à cha-

J C est à M. F. Meganck, pasteur à Leyde, chanoine de l'église catholique et
métropolitaine d'Utrecht, etc., que ce testament a été adressé le 24 mai 1730.



— 132 —

cun en particulier tous les services qui pourraient dépendre
de moi, pourvu que ce ne fût pas au préjudice de la vérité,
de la religion, de l'Eglise et de la justice. Ecce coram Deo

quia non mentior. »

Merci encore à M. le professeur Kenninck, et prière de

vouloir bien nous envoyer souvent des documents aussi
intéressants.

E. Michaud.

III. Protest der orthodoxen Christen in Kleinasien gegen
die Proselytenmacherei der verschiedenen
abendländischen christlichen Confessionen im orthodoxen
Orient.

Der Verein der Kleinasiaten, „Anatole", hat im Namen der

Angehörigen der orthodoxen Kirche in Kleinasien an den Re-

ligionskongress in Chicago den nachstehenden, von seinem
Vorsitzenden Professor Margarites Evangelides in Athen verfassten
Aufruf gerichtetJ) :

Den christlichen Kirchen von Europa und Amerika, die

am Religionskongress in Chicago teilnehmen, sendet der Verein
der Kleinasiaten „Anatole" in Athen seinen Gruss.

Ihr Christen des civilisierten Europa und Amerika! Eure
edelgearteten Seelen sind mit grosser Verehrung und Ehrfurcht
vor dem grauen Altertum erfüllt. Ihr weihet den Überbleibseln
antiken Lebens einen religiösen Kultus, unternehmet als fromme
Verehrer weite Seefahrten und gefahrvolle Reisen zu Land, um
die Stätten zu besuchen, wo alte Völker gewirkt haben, wo

noch einige Spuren antiker Civilisation erhalten sind. Ihr
betrachtet mit Bewegung der Seele die geretteten Überreste
antiker Kunst; ihr frohlocket, wenn ihr hört, dass ein Bruchstück
eines antiken wissenschaftlichen oder künstlerischen Werkes
entdeckt worden sei, es bekümmert euch, dass es nicht
vollständig ist, und ihr ehret denjenigen hoch, der das vom Zahn

der Zeit beschädigte ergänzen kann; dagegen ergreift euch

heiliger Zorn, wenn ihr höret, dass ein Ruchloser frevelhaft

*) Nach dem vom Verfasser eingesandten griechischen Text übersetzt von

Dr. F. Lauchert.



— 133 —

Hand an sie gelegt hat, und denjenigen bemitleidet ihr als

ungebildet und gefühllos, der sich gegen diese vom Rost des Altertums

bedeckten Denkmäler gleichgültig verhalten kann.
Wie könnt ihr nun, die ihr doch solchen gewaltigen Eifer

und solche enthusiastische Verehrung für die leblosen Überreste

antiken Lebens an den Tag legt, es geschehen lassen,
dass auf eure Kosten die lebendige älteste Kirche Christi
bekämpft werde, die Mutter der Kirchen, die Christus gegründet
hat, die der Bruder des Herrn und der Jünger, der an der
Brust des Herrn lag, geweidet haben, die der Heidenapostel
befestigt hat? Weshalb lasst ihr es geschehen, dass eure Send-

linge den Weinberg Gottes ausrotten, den der Herr gepflanzt
hat, den die Apostel gepflegt haben, den ein Ignatius und
Polykarp mit ihrem kostbaren Blute getränkt haben, dessen Wachstum

der Schweiss eines Athanasius und Basilius und der Gregore

befördert hat Weshalb lasst ihr sie die Vernichtung dieser

Kirche betreiben, in der das Evangelium in der Sprache
der Evangelisten vernommen wird, in der die Liturgie Basilius
des Grossen und des Chrysostomus gefeiert wird, in der die
kirchlichen Glaubensbekenntnisse in denselben Worten
verlesen werden, wie sie in den ökumenischen Konzilien von den
heiligen Vätern der ungeteilten katholischen Kirche formuliert
wurden, in welcher kirchliche Lieder gesungen werden, deren
Wort und Melodie schon vierzehn und fünfzehn Jahrhunderte
alt ist?

Diese Kirche müsstet ihr wieder aufrichten, wenn sie
gefallen wäre, wieder ins Leben rufen, wenn sie tot wäre; und
ihr wollt sie, die lebt, töten lassen?

Eure gelehrtesten Theologen und Hirten frohlockten, da sie
neulich an dem internationalen Kongress in Luzern einen
Hierarchen der ehrwürdigen anatolischen orthodoxen Kirche
erscheinen sahen, und mit tiefster Bewegung gedachten sie
daran, dass er aus dem Lande komme, in dem zuerst die Diener
Christi die frohe Botschaft des Heils verkündigten, dass er die
Sprache des Evangeliums spreche, dass er in der Feier des
Gottesdienstes sich der Liturgien und Gebete Basilius des Grossen

und des Chrysostomus bediene; und sie nannten den Tag
einen glücklichen, an dem dieser Hierarch der apostolischen und
wahrhaft katholischen Kirche die Führer der andern Kirchen in
der Sprache des Apostels Paulus mit dem Gruss in Christus be-



— 134 —
'

grüsste und segnete: — und ihr lasst gleichwohl durch eure
niedern Söldlinge unsere Kirche verfolgen, weil sie sich der
Sprache des Apostels Paulus bedient statt der lateinischen oder
irgend einer neuern Sprache?

Eure gelehrten Theologen und Hirten verkündeten es als
den grössten Ruhm der Kirche des Erzbischofs Nikephoros
Kalogeras von Patras, dass sie die Prinzipien des Apostels Paulus
streng bewahre und kein anderes Dogma anerkenne, als die
der alten ungeteilten ökumenischen Kirche: — und ihr lasst
durch eure Missionäre mit aller Kraft ihre Vernichtung
betreiben, weil sie ihren Glauben nicht verläugnet, weil sie die
antichristlichen neuen Dogmen nicht annimmt? Weshalb
beauftragt ihr sie nicht vielmehr, uns gegenüber Werke christlicher

Liebe zu erweisen, die christlichen Tugenden bei uns
auszuüben, und die Moral der Gemeinschaft zu befördern? Ihr
wollt unsere Gemeinschaft bilden? Wir haben Schulen : leistet
diesen Beistand, und ihr werdet euch nicht nur den Dank der
darin Ausgebildeten verdienen, sondern auch den der Eltern
und der Gemeinschaften, und den Dank unseres Volkes und
unserer Kirche. Ihr wollt, dass das Wort Gottes lebe und wirke
in der Kirche Christi? Leistet uns Beistand zur Ausbildung
von Verkündigern und Lehrern des Evangeliums. Weshalb
kommt ihr denn zu uns in der Gestalt verhasster Proselyten-
macher? Weshalb wollt ihr euch Heber nur einzelne Freunde
machen, die ihr an den Fingern abzählen könnt, ganze Völker
und grosse Kirchen aber zu Feinden? Weshalb wollt ihr denn
lieber gehasst werden von Menschen, die euch so gerne lieben
würden Was nützt es euch, wenn ihr unsere Kirche zerreisset
und uns tötliche Wunden beibringt Weshalb macht ihr, Christen,
euch unter Christen Proselyten Was scheidet uns Ist nicht
für euch wie für uns Christus der unerschütterliche Fels, auf
dem unsere Kirchen bauen? Sind nicht uns allen die heiligen
Schriften, die ökumenischen Glaubensbekenntnisse gemeinsam?
Sind uns nicht gemeinsam die Väter der alten ungeteilten
Kirche Haben wir nicht gemeinsam ihre Zeugen, gemeinsam
ihr Leben, gemeinsam den Anfang der Liebe, gemeinsam das

Gebet des Herrn, gemeinsam die Taufe, gemeinsam die Erwartung

des ewigen Lebens? Haben wir nicht alle, wenn wir
beten, ein gemeinsames Ziel vor Augen, dass auf Erden komme
das Reich Gottes Sind nicht das die Hauptsachen, die Grund-



— 135 —

lagen unseres Glaubens? Wenn wir aber in den Hauptsachen
übereinstimmen, weshalb verfolgt ihr uns denn um nebensächlicher

Dinge willen, in denen jede Kirche ihre eigene Meinung
haben darf, deren Erforschung und Lösung Sache der
theologischen Wissenschaft ist Ist es recht, dass ihr die morgenländischen

Kirchen verfolgt, weil sie sich schmücken mit Bildern
ihres Stifters und der Vorkämpfer des Glaubens und anderer

heiliger Männer, da doch auch die hervorragendsten Lehrer
bei euch die Kahlheit und Frostigkeit eurer Kirchen
missbilligen und die Einführung der Bilder empfehlen, da sie zur
Erweckung religiöser Gefühle förderlich seien? Ist es recht,
dass ihr uns bekämpft, weil wir die kirchliche Tradition ehren,
da doch ohne sie auch eure Lehre vom Evangelium der festen

Grundlage entbehrt und ihr in euren Kirchen doch auch
Gebrauch macht von Traditionen Was die Lehren vom Ausgang
des heiligen Geistes ex Patre Filioque und vom Fegfeuer
betrifft, so weiss jeder in der Kirchen- und Dogmengeschichte
Bewanderte, dass dies Dogmen der römischen Kirche sind ; und
die Altkatholiken, die nach der Wiedervereinigung der Kirchen
auf dem Grunde der alten Kirchenlehre streben, haben sie
bereits aus ihrem Katechismus gestrichen.

Ähnlich verhält es sich mit den andern Differenzen Von
uns. Weshalb denn bekämpft und erbittert ihr die alten Kirchen
-Christi wegen Differenzen, die entweder im Grunde gar keine
sind, oder die anerkanntermassen auf Irrtum beruhen und nicht
wert sind, dass ihretwegen die Einheit der Kirchen zerstört,
dass ihretwegen die Mission des Christentums auf Erden
gehemmt werde?

Wenn ihr nun zu uns in den Orient kommt, unter euch
zerspalten, wie ihr seid, und wie in feindliche Lager geteilt,
weshalb nehmet ihr da nicht lieber von uns den Frieden und
die Einheit unserer Kirchen an, als dass ihr die Spaltung eurer
Kirchen zu uns tragen wollt? In Europa und Amerika seid
ihr enthusiastische Freunde und Anhänger der Freiheit, Gleichheit

und Brüderlichkeit; weshalb vergesst ihr denn nun diese
herrlichen Grundsätze, wenn ihr in das Morgenland kommt,
zumal ihr kommt um die Lehrerin dieser grossen Wahrheiten
zu belehren? Weshalb bekämpft ihr Kirchen, die euch mit
brüderlicher Liebe und Freude aufnehmen? Die armenische
Kirche kann viele Beispiele von Gliedern eurer Kirchen auf-



— 136 —

zählen, die nach der Teilnahme an ihrem Gottesdienst und ihren
Sakramenten verlangten; und sie, als wahre Kirche Christi,
erfüllte das Verlangen dieser Christen, während sie zugleich
jeden Schein von Proselytenmacherei entschieden von sich wies.
Und von unserer Kirche wisst ihr, dass sie, wenn ein
Angehöriger der neuen Kirchen Christi im Orient stirbt, und kein
Geistlicher seiner Konfession zur Stelle ist, um ihm den letzten
Segen zu spenden, die Thore ihrer heiligen Tempel öffnet, für
ihn zu Gott betet mit Zerknirschung, und ihn in ihren Friedhöfen

bestattet, damit er unter ihren gläubigen Kindern wie
unter Brüdern in Frieden ruhe. Weshalb übet ihr denn nun
also gegen Kirchen, die durch ihr christliches Beispiel die
Proselytenmacherei unter Christen verurteilen, von eurer Seite
eine rohe Proselytenmacherei?

Ihr Christen von Europa und Amerika, ihr setzt durch eure
Proselytenmacherei das Christentum herab im Bewusstsein eines

jeden vernünftigen Menschen und verhindert seinen Fortschritt
und seine grosse Mission im Orient.

Die einen von euch lehren, dass kein Heil ist, wenn wir
nicht die Unfehlbarkeit und Universalherrschaft des Papstes
bekennen und seine Macht, die Menschen nach Gutdünken zu
Sündern oder Gerechten zu machen; die andern lehren, dass

kein Heil ist, wenn wir nicht Bilderstürmer werden, wenn wir
nicht die heilige Tradition, die Hierarchie, die fünf Sakramente
von den sieben, die Rechtfertigung durch den Glauben und die

Werke von uns werfen; und wieder andere stellen noch
andere Forderungen. Bei welchem von euch ist denn nun aber
in Wahrheit das Heil? zu welchem sollen wir uns wenden?
Da bei euch keine Einstimmigkeit über das Heil zu finden ist,
weshalb sucht ihr es da nicht bei unserer Kirche, deren Lehre
die der einstimmigen und einträchtigen alten ungeteilten
katholischen Kirche ist? Weshalb kommt ihr nicht zu uns, die wir
so vom Geiste des Evangeliums erfüllt sind, dass wir ganz
bereit sind, im Interesse der Wiedervereinigung der Kirchen alles

aufzugeben, wovon man uns nachweist, dass es nicht Lehre
der ungeteilten Kirche war?

Die Missionsgesellschaften in Europa und Amerika werden
dem Christentum im Orient grossen Nutzen erweisen, uns Orientalen

zu ewigem Danke verpflichten, der gesamten Menschheit
wertvolle Dienste leisten, wenn sie dem Geiste des Evangeliums



— 137 —

gemäss uns Wohlthaten erweisen, wenn sie bei den Armeniern
die nationalen armenischen Knaben- und Mädchenschulen
unterstützen, bei den Griechen die griechischen, wenn sie mit Wort
und That der Entfaltung der nationalen Kirchen im Orient
Hülfe leisten. Wie dankbar wir Griechen gegen unsere Wohl-
thäter sind, das zeigt das heilige Gedächtnis und der Segen,
dessen bei dem griechischen Volke und seiner Kirche der
Amerikaner Hill und der Engländer Gilford wert gehalten werden,
die wir rühmen und verehren wegen der christlichen Liebe,
welche sie der bildungsbedürftigen griechischen Gemeinschaft
und ihrer Kirche erwiesen haben.

Wenn sie sich also bei uns unvergesslichen Dank erwerben
können, weshalb wollen sie denn lieber Fluch und Hass pflanzen?

Wenn sie das Christentum im Orient befördern wollen,
weshalb hemmen sie es? Wenn sie zur Verminderung des
menschlichen Elends beitragen können, weshalb vermehren
sie es?

Möge doch der grosse und hohe und heilige und göttliche
Geist der Liebe und der Friedensstiftung in der Welt, der euern,
der weisen Führer der Religionen der Erde, Kongress in Chicago
veranlasst hat, zum Friedensstifter werden in der Kirche Christi
und zum Heile für die unter religiösen Spaltungen leidende
Menschheit, und möge uns, die Christen im Orient, sein Hauch
berühren zur Tröstung und zur Stärkung, möge er die Brüderlichkeit

befördern und Werke der Liebe und der
Menschenfreundlichkeit erzeugen.

Abermals grüsst euch, ihr Menschenfreunde, der Verein
der Kleinasiaten „Anatole", und verharrt in Hochachtung und
Verehrung gegen euch.

Der Vorsitzende:
Dr. Margarites Evangelides,

Professor am theol. Seminar
und an der Universität in Athen.


	Variétés

