Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 5

Artikel: Le patriarche Photius d'aprés M. le professeur lvantzoff-Plantonoff
[suite]

Autor: AK.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403277

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PATRIARCHE PHOTIUS

D’APRES
M. LE PrOFESSEUR IVANTZOFF-PLATONOFF.

(Suite.) *

‘Pour juger équitablement l'esprit qui animait Photius, il
faut étudier les canons des conciles ol il présida. Ainsi, en
879, il fit passer une loi qui frappait d’interdit le laique, méme
s’il est investi de pouvoir (av%sveivac), qui se permettrait de
frapper ou d'emprisonner un évéque innocent. Cette loi s'é-
tendait sur tous également, sur ses partisans comme Sur Ses
ennemis! Elle les protégeait tous; cela correspond parfaitement
a ce quécrivait Photius, en 858, a Bardas, & propos des actes
de violence commis contre des ecclésiastiques. Au concile de
861, Photius proposa et obtint extension du canon 27 (Apostol)
interdisant aux membres du sacerdoce de frapper des fideles
ou des infideles. Quelques-uns s'ingéniaient & tourner la diffi-
culté présentée par ce canon, en affirmant qu'il n'interdisait
pas aux ecclésiastiques de charger d’autres personnes de frapper
les délinquants; qu'il ne s’agissait que de ne pas le faire per-
sonnellement. Photius s’éleve contre cette subtilité hypocrite;
il défend aux membres du sacerdoce d’aller au dela des ex-
hortations. Dans ses lettres, il s'éleve avec force contre les
cruautés exercées par les gouvernants laiques; par exemple
dans. celles qu'il adressait & lexarque Basile, au spathaire
Léon Dracon, etc.; voir aussi les instructions pleines de dou-

ceur que donne Photius au prince de Bulgarie, Boris-Michel
(Valetta, 6).

* Voir la livraison d’octobre-décembre 1893, p. 654—669.



c= o

Certainement, dit M. Ivantzoff-Platonoff, Photius prenait
d’énergiques mesures contre le parti ecclésiastique qui était
hostile a son administration, & ses idées; mais ne devait-il
pas garantir PEglise contre les agitations et les troubles?
N'était-il pas de son devoir de les apaiser? Mais méme alors
il était prudent et modéré; ses mesures n’étaient pas arbi-
traires: il eut tout d’abord recours & un concile.

On accuse Photius d’avoir dit et écrit beaucoup de mal
de ses ennemis; mais il est incontestable que ses ennemis en
ont dit beaucoup plus de lui. II parle, il est vrai, du parti
des Ignatiens et il P'attaque dans les lettres qu'il écrivit les
premieres années de son patriarcat; mais dans ses grands
&crits, il n’en parle méme pas. En parlant du par# d’Ignace,
il évite de toucher a sa personne. Ce dernier, malheureuse-
ment, était loin de le payer de la méme monnaie, et les Igna-
tiens le poursuivaient de leur haine. Les actes du concile
qui condamna Photius prouvent surabondamment que, si I'em-
pereur Basile voulait la condamnation du patriarche, ni lui,
ni les autres laiques qui assistaient au concile ne demandaient
des mesures excessives; c’étaient les évéques du parti d'Ignace
et les légats du pape qui poussaient aux mesures extrémes et
a la rigueur. :

La fin du chapitre III est consacrée a ’énumération des
contradictions que I'on rencontre a chaque pas dans les ouvrages
qui servent actuellement de sources aux historiens de Photius;
et, chose curieuse, c'est précisément en décrivant les actes les
plus importants de la vie de Photius, ceux qui devraient étre
les mieux connus, que ses biographes tombent le plus souvent
dans de flagrantes contradictions; par exemple, dans la des-
cription de sa premiere €lévation au trone patriarcal et de sa
premiere déposition par Basile le Macédonien, de son rappel
par ce méme Basile et de son exil par Léon IV. Clest sur
ces événements que s'arréte surtout le professeur Ivantzoff-
Platonoff. Presque tous les auteurs, dit-il, qui parlent de ces
€veénements, s'accordent a dire que 'élévation de Photius au
trone patriarcal était illégale, anticanonique. Mais 1'était-elle
en effet? Il est incontestable qu’elle eut lieu dans des condi-
tions difficiles et dans des circonstances embrouillées; mais
les arguments dont on se sert, les données sur lesquelles on
s’appuie pour prouver son illégalité, sont absolument insuffi-

Revue intern, de Théologie. Heft 1, 1894, 6



ol

sants. Il est & remarquer que ce n'est pas a l'avénement méme
de Photius que l'on a élevé des doutes sur son illégalité, mais
beaucoup plus tard; au commencement, de l'aveu méme de
ses ennemis, on reconnaissait parfaitement sa dignité patriar-
cale. Méme 2 Rome, on ne songeait pas a la lui contester,
ou du moins on était prét a la reconnaitre moyennant cer-
taines conditions que le pape indiquait a I’empereur Michel et
a4 Photius lui-méme (voir ses lettres de l'année 860). Il est
donc ¢vident que la raison des objections que l'on souleva
plus tard, n’était pas en réalité 'anticanonicité de 1'élection,
mais bien le fait que les idées de Photius, que sa personna-
lité méme ne convenaient ni aux adhérents de l'ex-patriarche
Ignace, ni surtout aux papes. Il ne consentait pas & gouver-
ner 1'Eglise selon les idées d'Ignace, et il ne voulait ni ne
pouvait faire les concessions que demandait Rome. Des qu'on
en fut convaincu, on s’attaqua a tout, & sa personne, a ses
opinions, a son élection; et toutes ces attaques varient selon
les temps et les circonstances. N’est-ce pas la une présomp-
tion trés sérieuse en leur défaveur? L’auteur les passe en
revue. ' '

«Photius», disent ses ennemis, «arriva au pouvoir non
pas par la voie légale de I'élection ecclésiastique, mais bien
grace a l'influence du gouvernement laique, du césar Bardas
agissant par lintermédiaire de l'empereur Michel.» Mais ce
fait n’offrait malheureusement rien d’exceptionnel; c'est ainsi
que se passaient les choses a cette époque, tant & Constanti-
nople qu'a Rome; cette influence laique s’est, par exemple,
fait sentir fortement, a 1’élection d’Ignace, l'antagoniste de
Photius; le pape Nicolas I était dans le méme cas: Baronius
avoue que Nicolas «preesentia magis ac favore Ludovici Regis
et procerum ejus, quam cleri electione substitutus erat». (An-
nales, ann. 858; v. aussi Pichler, Kirchentrennung I, p. 184.)
Photius fut élu par un concile ol siégeaient, excepté les évéques,
lempereur et des dignitaires laiques; il y eut des avis diffé-
rents, mais en définitive on arriva & l'unanimité; toutes les
formes canoniques ont été observées, et I'élection peut €tre
considérée comme ayant été parfaitement réguliére.

«Photius a été ¢lu patriarche du vivant de son prédeces
seur, un homme digne, estimé du peuple, et arbitrairement
éloigné du trone par la puissance laique.» C'était 1a une dif-



= gy

ficulté, le coté embarrassant de la question; mais cela n’enlevait
pas a Pélection son caractere canoniquement légal. D’ailleurs,
si méme Uélection efit été faite anticanoniquement, les cou-
pables eussent été les électeurs et non 1'élu (ainsi que le
remarque Photius dans une lettre au pape). Les €lecteurs,
placés dans la nécessité de remplir une chaire vacante (et la
premiere en orient), ne croyaient pas agir anticanoniquement
en nommant Photius. La déposition arbitraire des évéques
par le gouvernement laique était, malheureusement, chose assez
commune A cette époque, et cela, dans toutes les Eglises;
quand ce cas se présentait, pour ne pas laisser I'Eglise veuve,
on était forcément obligé de remplir cette vacance, quelque
illégale qu’elle fiat d’ailleurs; les nouveaux ¢élus étaient consi-
dérés comme légalement élus. (Migne, CIV, 1221—1222.) Est-ce
que les papes qui ont remplacé a Rome saint Clément, Pon-
tien, Libere, Sylvere, saint Martin et d’autres, ont été consi-
dérés comme illégalement élus? Non. De méme, en orient,
I'élection des patriarches Arsace et Atticus, qui ont gouverné
I'Eglise aprés la déposition certainement illégale de Chrysos-
tome, a été considérée comme parfaitement 1égale. Pour obvier
aux difficultés qu'offraient des cas semblables, on a décidé que
les évéques déposés donneraient & leurs successeurs leur béné-
diction; mais ce biais, auquel on a voulu avoir recours, par
exemple, dans I’'Eglise de Rome, n'a pas trouvé d’application.
Mais il y a plus: on peut citer des cas, ou des évéques nom-
meés méme sous l'influence de partis hétérodoxes (qui s'étaient
empares du pouvoir dans I'Eglise) furent universellement re-
connus comme étant des hommes parfaitement dignes de leurs
titres: par exemple, Mélétius d’Antioche, élu avec la coopéra-
tion des Ariens, etc.... Ce qui se passa aprés la déposition
d'Ignace est difficile & préciser; les récits sont contradictoires.
Anastase affirme qu'il a interdit a I'Eglise de Constantinople
de lui donner un successeur, et cela sous peine d’anathéme.
Si c’était vrai, cela ne parlerait pas en faveur d’Ignace, mais
cela n’aurait, en tout cas, pas empéché I'Eglise de vivre,
d’agir et d’élire un successeur a Ignace. Il est beaucoup plus
probable qu'lgnace s'est démis (volontairement ou non, peu
importe) de ses fonctions. Admettre une démission condition-
nelle est difficile, elle n'aurait eu aucune valeur; mais quelle
qu'elle ait été, le nouveau patriarche prenait la place de son



S

prédécesseur d'une facon parfaitement canonique (v. Hardouin,
V, 969). '

«La consécration de Photius a été accomplie par Grégoire
de Syracuse, qui a cette époque se trouvait sous le coup
d’'une excommunication.» Ceci, dit 'auteur, est P'objection la
plus sérieuse contre 1'élection de Photius. Mais il est fort diffi-
cile d’admettre cette accusation, qui repose sur des données
peu précises et peu sérieuses. Plusieurs des adversaires de
Photius en parlent, mais incidemment, sans lui attribuer d'im-
portance. ILe pape Nicolas, qui tdche d’amonceler sur son
ennemi toutes les accusations possibles, ne cite pas du tout
ce fait dans ses premiéres lettres adressées soit a Photius lui-
méme, soit & Michel; il ne commence a en parler que beau-
coup plus tard, aprés 863. Cela ne donne-t-il pas matiere a
douter du sérieux de l'accusation? Grégoire de Syracuse avait
été frappé d’excommunication ou d’interdit par lgnace, mais
pour des raisons absolument personnelles (v. le discours de
Zacharie de Chalcédoine au concile de 869, Hard. V, 829).
Leurs démelés remontent & I'époque de la nomination d'Ignace
au patriarcat, il est possible méme qu'ils aient eu un carac-
tére politique (& propos de la lutte entre les fils de Michel
Rangabé et de Léon I'Arménien). En tout cas, cette excom-
munication, comme beaucoup d’autres, n’ayant pour raison
que des démeélés personnels, ne présentait aucune importance.
Il parait qu’lgnace et d’autres moines Studites ont aussi €té
excommuniés ou interdits par le patriarche Méthodius, ce qui
n’empécha pas qu'aprés la mort de Méthodius on ne le rem-
placat par ce méme Ignace. Il est & remarquer que cette
- excommunication de Grégoire de Syracuse ne fut d'abord pas
reconnue par le pape Nicolas, qui ne Padmit que quand il
crut pouvoir en tirer parti, et quand il eut completement
passé du coté d'Ignace. Il y a encore une autre circonstance
a prendre en considération: si effectivement 'excommunication
de Grégoire de Syracuse était réelle, si elle était plus ou moins
sérieuse, se peut-il que l'on efit précisément choisi cet évéque
pour sacrer Photius, quand il y en avait tant d’autres, méme
parmi les partisans d'lgnace, qui se seraient chargés de la
chose?! Aussi Héfélé et Hergenrsther n’attachent-ils pas
grande importance a toute cette affaire; ils supposent qué
Grégoire n’était pas excommunié, mais interdit. Photius, Jui-



= e

méme grand canoniste, n'aurait certainement pas manqué de
prendre ses mesures, afin de remplir scrupuleusement toutes
les conditions demandées par le droit canon; et s'il s’est fait
sacrer par l'évéque de Syracuse, c’est qu'il savait que ce sacre
serait absolument valide et légal, conforme aux canons de I'Eglise.
On parle encore de quelques infractions aux usages, aux rites;
mais, comme le fait remarquer le professeur Ivantzoff-Plato-
noff, ces détails n’ont qu'une minime importance.

«Photius a été élevé a la dignité patriarcale, en trés peu
de temps.» Le pape Nicolas [** parle de cet incident, et dit
qu'un laique élevé trop promptement a la dignité d’évéque ne
peut pas étre reconnu; il avait soin, pourtant, de faire entendre
que, si le nouveau patriarche donnait des preuves de sa sou-
mission & Rome, lirrégularité de son avénement au tréne pa-
triarcal serait couverte d'indulgence! Photius répondit treés
vertement au pape; il lui dit avec raison que les décrets
locaux de I'Eglise de Rome n’ont aucune valeur en orient. Il
existe, ajouta-t-il, un canon dans I'Eglise orientale (le dixieéme
de Sardique) interdisant une consécration trop rapide; mais
comme beaucoup d’autres régles de discipline, de rite, cette
loi ne peut pas étre considérée comme faisant partie des lois
immuables de ’Eglise, des décisions dogmatiques conciliaires!
L'Eglise d’orient, ajoute l'auteur, a attaché de tout temps
plus d'importance au sens intime des lois de 'Eglise qu'a leur
lettre. D’ailleurs, Photius tenait plutot & défendre la mémoire
de plusieurs Peres de I'Eglise d'orient (Nectaire de Constan-
tinople, Grégoire de Nazianze Pancien, Tarasius, Nicéphore,
etc.), qu'a se défendre lui-méme. Et puis, n'avait-il pas a citer
a 'appui de sa these un nom glorieux entre tous, en occident,
celui d’Ambroise de Milan, qui, de méme que Nectaire, avait
ét¢ choisi pour devenir évéque, avant méme d’étre baptisé?
Photius disait avec raison que 1'Eglise occidentale était bien
plus coupable que sa sceur d'orient, en tolérant 1'élévation
directe d'un diacre a la dignité épiscopale. Le pape Nicolas
€tait précisément dans ce cas: il avait été élevé a la dignité
de pape, quand il n'était que cardinal-diacre.

Pour se rendre un compte exact de la valeur des accu-
sations lancées par les ennemis de Photius contre la canoni-
cité de son titre patriarcal, il suffit de se rappeler la facon dont
ils traitaient eux-mémes ces accusations et le peu de valeur



= g5

qu’ils leur accordaient. Les papes Nicolas et Adrien, ainsi
que les conciles de Rome de 863 et 869, ont affirmé de la
facon la plus positive que la dignité patriarcale de Photius
ne saurait jamais étre reconnue; et au concile de Rome de
879, on statua que, moyennant certaines concessions que l'on
demandait & Photius, on le reconnaitrait patriarche. A cela il
faut ajouter que le pape Jean VIII, qui précisément se décla-
rait prét 4 reconnaitre Photius moyennant certaines condi-
tions, était le méme homme qui, au concile de 869, était le
principal rapporteur et demandait qu'on invalidat 1'élection de
Photius comme absolument illégale!

Enfin, le professeur Ivantzoff-Platonoff s’arréte sur les
nombreuses contradictions qui se trouvent dans la description
des événements les plus sérieux de la vie de Photius; or, il
efit été facile de les contrdler, d’autant plus que ceux qui les
décrivaient en étaient souvent les témoins oculaires. Qu’on
prenne, par exemple, I'histoire de sa premigre déposition; tous
les historiens qui en parlent lui donnent des raisons différentes.
L’empereur Basile, désireux d’obtenir 'appui de Rome, écrit au
pape qu'il dépose le patriarche, m@ par le désir d'observer
les décisions de 1'Eglise de Rome, d'exécuter l'arrét du pape
Nicolas I**. Constantin Porphyrogénete, qui n'avait plus besoin
de Rome, dit que son grand pere (Basile) fit déposer Photius,
afin de conjurer la tempéte qui régnait dans I'Eglise. La rai-
son la plus probable est que Photius a été renversé pour avoir
appelé solennellement «brigand et parricide» (Anoery xai govéa)
Basile le Macédonien (qui venait de s’emparer du trone), et
pour lui avoir refusé la sainte communion. C’était certaine-
ment plus que suffisant pour que Basile s’empressat de dépo-
ser ce personnage si peu accommodant et si dangereux pour
une dynastie qui était & peine arrivée au pouvoir, nouvelle et
chancelante; c'était d’autant plus pratique qu'en se débarras-
sant de Photius, il devenait du méme coup I'ami du pape.
Aprés la mort de Basile, son fils Léon, pour satisfaire ses
rancunes personnelles, déposa Photius une seconde fois, et
eut recours au méme prétexte; il annonca au pape que le
patriarche était déposé en considération des décisions de I’ Eglise
de Rome. ' _ :

Le IV® chapitre de I'étude du R. P. Ivantzoff-Platonoff ré-
pond a T'une des questions les plus importantes relatives 2 la



degy

biographie de Photius: comment se fait-il que ce soient pres-
que exclusivement les renseignements fournis par les ennemis
du patriarche, ou du moins par ceux qui avaient intérét a me-
dire de lui, a le calomnier, qui soient arrivés jusqu'a nous?
Photius avait des amis puissants dans la hiérarchie la plus
&levée, des amis préts a se dévouer pour lui, comme Grégoire
de Syracuse, Zacharie de Chalcédoine, Théophane de Césarée,
ete. Tl avait de fideles disciples, comme Constantin le Philo-
sophe, l'apotre des Slaves. Ses successeurs sur le siege de
Constantinople le considéraient, et avec raison, comme l'un
des piliers de Porthodoxie; se peut-il qu'aucun d’eux ne se
soit donné la peine de défendre sa mémoire? Or, on n'a
presQue rien a citer dans ce sens, si ce n'est quelques dis-
cours prononcés au concile de 869—870 et a celui de 879—
880, présidé par Photius lui-méme, et encore ces discours ne
sont-ils pas bien longs. Il n’est pas facile de répondre & ces
questions, dit le professeur Ivantzoff-Platonoff, et on peut pro--
poser différentes solutions. Peut-étre les accusations dirigées
contre le patriarche restaient-elles inconnues a ses amis; elles
préféraient 'ombre & la grande clarté; les accusateurs crai-
gnaient des démentis qui pouvaient &étre trop catégoriques; la
majeure partie des accusations lancées contre Photius ne pa-
raissait-elle pas a ses amis indigne de réponse? Ces accusa-
tions avaient le plus souvent un caractere de pamphlet de bas
étage. Probablement aussi la plus grande partie de tous ces
écrits n'est-elle pas arrivée jusqu'a nous. Cette derniére suppo-
sition, qui est la plus probable, est étudiée en détail dans les
chapitres suivants. 7 : |
Le chapitre V traite de la correspondance officielle entre
le Gouvernement de Constantinople et 'Eglise de Rome, ainsi
que des lettres papales ayant rapport & Photius. Cette corres-
pondance est assez compléte: elle comprend les lettres des
papes Nicolas I, Adrien II, Jean VIII et Etienne V, ainsi que les
lettres des empereurs Michel IIl, Basile le Macédonien et Léon
le Philosophe. Dans leurs études sur Photius, les historiens
occidentaux se basent principalement sur ces écrits; mais cette
source est sujette & plus d’'une critique; elle évoque plus d’un
doute. En fait de lettres impériales, nous ne possédons que
celles qui sont dirigées conitre le patriarche, celles qui I'atta-
quent; les autres, ol on le défend (lui ou 'Eglise d’orient),



i

ont été perdues sans laisser presque aucune trace; du moins
ces lettres ne sont pas encore retrouvées. Le professeur Ivan-
tzoff-Platonoff dit avec raison que ces lettres, surtout celles.
des papes, sont écrites dans un but de polémique et dictées
par la passion. Peut-on, dés lors, les considérer comme des.
sources historiques sérieuses? Pourrait-on, demande l'auteur,
prendre - pour  base. de lhistoire de I'Eglise chrétienne  les
ccuvres de Lucien, de Celse et de Porphyre? Certainement
non. Eh bien! il devrait en étre de méme des ouvrages de
polémique arrivés jusqu’a nous. Ils sont injustes, partiaux;
et ce sont précisément ces ouvrages que les savants occiden-
taux prennent pour point de départ et pour base de leurs
travaux!

Parmi les lettres des empereurs aux papes que nous ne.
possédons pas, il faut surtout regretter celles de 'empereur
Michel au pape Nicolas I, écrites en faveur de Photius et
expliquant au point de vue oriental son avénement au siege
patriarcal, surtout celle de 'an 865 que cite le pape dans sa
réponse a l'empereur. C’était une lettre des plus importantes,
si importante que le pape, dés qu’il eut la possibilité de dicter
sa loi a Constantinople, exigea immédiatement que tous les
exemplaires de cette lettre fussent brilés; rien d’étonnant si
ce précieux document et d'autres du méme genre ont été
détruits a cette méme époque (en 869, aprés la déposition de
Photius). Non moins regrettable est la disparition de la lettre
des empereurs Michel et Basile au prince Boris de Bulgarie
sur les innovations de Rome, et plus encore la disparition de
deux lettres envoyées de Constantinople en occident: l'une,
contenant l'histoire du concile antipapal de 867, adressée au
clergé de Rome et ol on linformait de la condamnation du
pape par le concile; l'autre, adressée a 'empereur d'occident
Louis le Jeune, contenant la proposition de coopérer a la
déposition du pape. Ces documents si importants n’arriverent
pas a destination; ils furent expédiés par I'empereur Michel,
mais aprés l'assassinat de ce dernier, 'empereur Basile fit
revenir ceux qui les portaient et les fit probablement briiler,
ou bien les envoya au pape, qui leur fit subir le méme sort.

Nous ne possédons qu'un seul document émanant de
Photius: c'est sa circulaire contenant 1'exposition des erreurs
romaines. L'original grec de ce document s'est conservé et a



= g9

été &dité par le patriarche Dosithée (dans le Touos yees).
Ce document n'est-il pas d'une importance extréme? Eh bien!
l'abbé Jager, dans son Histoire de FPhotius (p. 346—360), au
lieu de le donner en entier et en original, n'en donne qu'une
traduction altérée! Et le savant Hergenrdther, qui en donne
une paraphrase allemande, y ajoute des citations grecques et
~des explications qui parfois obscurcissent le sens de l'original.
Est-il possible, se demande le R. P. Ivantzoff-Platonoff, de
rétablir cette correspondance, si importante, entre l'orient et
loccident? existe-t-elle encore dans les archives du Vatican
en entier, ou bien la partie désavantageuse aux prétentions
du pape a-t-elle disparu? Toujours est-il que, du moins pour
le moment, le monde savant ne la posséde pas et qu'’il est
impossible de réaliser la maxime: awudiatur et altera pars.
Les lettres des papes, dit avec raison l'auteur, sont tendan-
tieuses, partiales; dans leurs réponses a Photius, les papes
tachent impudemment de donner le change sur les lettres que
leur adresse le patriarche; ils leur prétent un caractere tout
autre que celui qu'elles ont en réalité: ainsi Photius envoie
au pape la notification de son avénement au si¢ge patriarcal;
eh bien, le pape, dans sa réponse, préte a cette notification
~un sens absolument différent de celui qu'elle a en réalité; il
en fait une pétition écrite pour obtenir du pape la confirmation
du patriarche. Or, il existe des lettres identiques envoyées
par Photius a ses copatriarches d’orient, qui ne sont absolu-
ment que des notifications d'avénement et pas autre chose.
I y a méme plus: Photius, dans sa lettre au pape, tout en
affirmant son désir d’étre en intercommunion avec lui, lui in-
dique trés clairement certaines vérités que le pape semble
avoir oubliées: il lui parle, par exemple, de la nécessité d'ad-
mettre les sept conciles oecuméniques (& cette époque 1'Eglise
‘de Rome, de méme que quelques Eglises orientales, n’en admet-
tait que six). Malgré toutes ces raisons, les savants occiden-
taux continuent a interpréter cette lettre a leur maniere et a
lui préter un sens qu'elle n'a absolument pas. Photius reste
toujours inébranlablement fidele & sa maniére de voir et d’agir;
meéme dans sa soi-disant lettre apologétique au pape Nicolas,
il maintient fermement ses doctrines; et sous des expressions
trés (A notre point de vue #rop) courtoises, on découvre sou-
vent une fine ironie ou une lecon. A l'appui de sa these, qu'on



80

ne doit pas traiter de documents historiques sérieux des piéces
écrites ab ivato dans un but évident de polémique souvent in-
juste et peu honnéte, l'auteur cite les lettres de Nicolas I°¢* a
I'empereur Michel (en 865) et une autre & Photius (de 'année
862). Le pape fait semblant d'ignorer certaines parties des
lettres qui lui sont adressées; il laisse de coté ce qui le géne,
et remplit ses réponses d'injures, de gros mots, que Photius
ne méritait certainement pas (praedo, adulter, moechus, homi-
cida, parricida). D’ordinaire, 2 l'appui de ce qu'ils avancent,
de leurs prétentions absolument dénuées de fondement, les
papes citent des documents absolument faux; par exemple, le
pape Nicolas s’appuie sur les décrétales d’Isidore; dans sa
lettre a 'empereur Michel (de 865), il cite de faux canons de
Nicée; dans une autre lettre adressée a ’empereur Michel en
859 (v. Allatius de perpetua ecclesiarum consensione 11, ch. IV,
p. 543), il rappelle & 'empereur qu'une douzaine d'années au-
paravant 'empereur lui avait annoncé I'élection d'Ignace a la
place de Méthodius; or, & cette époque, Michel n’avait pas plus
de sept ou huit ans! Partout, dans leurs lettres, les papes par-
lent de leurs privileges et de leurs prérogatives; ils affirment
avec emphase qu'ils parlent «divina inspiratione», etc. Est-il
besoin de prouver, dit auteur, que toutes ces lettres sont des
pieces de polémique, qui ne sauraient étre considérées comme
un matériel historique sérieux? En revanche, elles caractérisent
bien les antagonistes de Photius, les papes de cette époque, le
- puissant et hardi Nicolas qui «regibus et tyrannis imperavit»,
l'astucieux Jean qui jouait constamment double jeu, qui pro-
mettait & Photius de déraciner lerreur du filioque et qui en
méme temps mettait les Bulgares en garde contre les Grecs,
parce que ceux-ci rejetaient le filioque. Politique essentielle-
ment pratique et réaliste, il consentait a faire des concessions
dans le symbole pour obtenir une province, la Bulgarie, etc.

Le chapitre VI est consacré a I'étude des actes des con-
ciles tenus a Constantinople a I'époque de Photius, et des
conciles romains ot il s'est agi du patriarche.

Les conciles, dit le professeur Ivantzoff-Platonoff, étaient
fréquents a cette époque, tant a4 Constantinople qu’a Rome.
D’ordinaire, tout ce qui s'y passait et s'y disait était consigné
dans des actes et notifié au protocole; si tous ces actes avaient
€té conservés, que de données précieuses n'aurions-nous pas



= o

sur Photius, sur ses contemporains et sur toute son époque!
Malheureusement nous ne possédons qu'une trés petite partie
de ces documents, et encore portent-ils le cachet de la partia-
lité 1a plus évidente; ils sont exclusivement défavorables au pa-
triarche. A cette époque déja, la curie romaine tache, ou de
détruire complétement, ou de falsifier les documents qui peu-
vent étre favorables au patriarche. Et les auteurs romanistes de
notre époque restent encore sous l'influence de ces documents.

Nous connaissons, dit l'auteur, trois conciles tenus a Cons-
taritinople au début méme du patriarcat de Photius, puis deux
autres: 'un (vers 858) dans 1'église de Sainte-Iréne, hostile a
Photius; lautre (vers 859) dans celle des Apoétres, ol l'on
confirma formellement la déposition d'Ignace. Nous ne possé-
dons aucun acte authentique de ces conciles. Puis viennent
les conciles de Constantinople présidés par Photius. Ils ont
une importance fort grande: le premier (en 861) compta 318
évéques (dans ce nombre les légats du pape, Rodoalde et
Zacharie) et s’occupa de lerreur des iconoclastes, qui furent
condamnés. De plus, il fixa la discipline de 1'Eglise, et con-
firma la déposition d’Ignace. Cette déposition avait été décidée
au concile précédent, mais on trouva nécessaire de la confirmer
en présence des légats du pape; la chose était nécessaire en
vue des agissements du parti' d’Ignace qui s'appuyait sur
Rome et troublait les: esprits. Quant a Photius lui-méme, il
n'avait nul besoin de la confirmation du pape, il occupait son
siege depuis deux ans et arrivait au concile non pas en pré-
venu, mais en président. Pour lui, le but principal était de
décider définitivement la question iconoclaste. La discipline
ecclésiastique lui donnait aussi des soucis: elle s'était re-
lachée; les moines ne se bornaient plus au role qui leur
revenait de droit et ils s’occupaient de politique. Photius
comprenait parfaitement qu’en attaquant ces abus. il se faisait
des ennemis formidables, mais il fit son devoir. Le parti
d’Ignace leur donnait la main; il était peu important par lui-
méme, mais il tirait sa force de l'appui que lui prétait Rome,
laquelle avait un intérét évident a se faire & Constantinople
un parti qui ptt laider a arriver a ses fins. A cette époque,
il y avait deux courants d'idées a Constantinople; si Photius
voyait la nécessité de contrecarrer 'influence néfaste de Rome,
empereur Michel la trouvait nécessaire a sa politique. Il écrivit



S ohy e

une lettre dans ce sens au pape (865), qui s’en empara pour
s'en faire une arme, en lui donnant une signification qu’elle
n'avait pas, mais qu’il avait intérét a lui préter, et cela malgré
les éclaircissements ultérieurs de Michel lui-méme, qui lui expli-
qua que le concile de Constantinople dont il parlait n’avait nulle-
ment le but qu'indiquait le pape, & savoir, la soi-disant coznfir-
mation de Photius par le pape. Cette maniére d'agir des papes
et leur manieére de voir prévalut en occident, et elle s'y est
maintenue jusqu'a aujourd’hui, méme parmi les savants pro-
testants. Ainsi, le fait que les légats du pape, envoyés au
concile de Constantinople, furent, & leur arrivée, recus avec
les honneurs qui leur étaient dus et qu'on leur donna des ca-
deaux, est encore maintenant aux yeux des savants occiden-
taux une preuve de prévarication, d'une caplatio benevolentiae,
et surtout la preuve de la reconnaissance par l'orient de la
suprématie du pape. Ils répétent ce que dit Jean VIII! Il en
est de méme de la prétendue revision du proces d'Ignace par
les 1égats. Photius, se conformant au désir de 'empereur, permit
la revision (au concile) du proces d'Ignace, et soumit le dossier
de Paffaire aux légats; mais il ne le faisait qu'a titre de poli-
tesse, a titre de procédé délicat, et nullement, comme l'affirme
le pape et avec lui les savants occidentaux, parce qu'il s’y
crut obligé. L'auteur insiste sur son idée, que le concile de
861 n’a nullement été convoqué pour valider 1'élection de
Photius, mais pour d'autres raisons citées plus haut (la ques-
tion de la discipline et la question iconoclaste). Les actes de
ce concile ne sont pas arrivés jusqu'a nous; ils furent bralés
selon le désir du pape; mais la confirmation du point de vue
de l'auteur se trouve confirmée par une lettre postérieure du
pape Nicolas (866), qui dit Iui-méme que les actes du concile
lui ont été apportés en deux liasses différentes, « duo volumina,
quorum unum depositionis Ignatii gesta continebat, alterum
autem de sanctis imaginibus habebat acta». Ce concile (de 861),
dit Ivantzoff-Platonoff, doit étre considéré comme le point de
départ des rapports suivis entre Constantinople et Rome &
I'époque de Photius; il est donc important d’en bien définir
le caractere et la portée; aussi l'auteur s’y arréte-t-il tout pat-
ticulitrement, avant de passer aux conciles suivants. '
En 866 et 867, Photius convoque des conciles a Constan-
tinople et les préside. Ils ont pour objet de condamner les



= e

abus de la papauté, les menées des missionnaires du pape en
Bulgarie; mais Photius ne s’arréte pas a cela, il voit et vise
plus loin et plus haut. Quelques évéques occidentaux se plaignent
a Photius des actes despotiques et arbitraires du pape. Photius
en prend note et s'appréte a agir; il parle de ses projets dans
sa circulaire aux patriarches dlorient et convoque le concile
de 867. Ivantzoff-Platonoff s’y arréte longuement; il lui attribue
une grande importance et déplore la perte de ses actes, qui
aurajent pu jeter beaucoup de lumiere sur les événements de
cette époque, sur les tendances et les desseins de Photius,
qui, désirant donner a ce concile le plus d'importance pos-
sible, y fit participer des laiques de toutes qualités. Ces laiques,
parmi lesquels figuraient aussi les deux empereurs, signerent
les actes, qui, de cette facon, furent confirmés par plus de
mille signatures. Photius, dans la lutte contre les abus de la
papauté, voulait s’appuyer sur loccident et sur l'empereur
Louis; au concile, on pria solennellement pour sa longévité,
‘ainsi que pour celle de son épouse, l'impératrice Ingelberte,
en leur donnant le titre de «trés augustes» (et cela en pré-
sence des empereurs d’orient, ce qui constituait, & cette époque,
une infraction flagrante a Uétiquette). Mal secondé, Photius
n'atteignit pas son but. Rome fit tout au monde pour extirper
jusqu’au souvenir de ce concile; elle en fit détruire les actes
dans tout l'occident, et & Constantinople méme, a 1’époque
ol elle en était maitresse, afin qu’il n'en restit pas méme un
iota (mec jota unwm). Au concile de Rome de 869, on prononga
un terrible anathéme contre tous les signataires des actes (en
exceptant toutefois I'empereur Basile, dont on avait besoin).
On attaquait le concile de toutes les facons, avec toutes les
armes: tantdt on le proclamait un épouvantable attentat contre
les droits sacrés de la papauté, tantét on en niait I'existence
méme. Actuellement, on commence & admettre la grande portée
de ce concile (méme Hergenrdther et Héféls). Malheureusement,
ce qui y a rapport a été détruit. Tout ce qui a été écrit contre
Rome a cette époque et méme ’énorme bibliotheque privée de
Photius, tout ce qui put étre découvert d’hostile & la papauté
et de favorable a Torient dans sa lutte contre 'occident a été,
a 'époque de la déposition de Photius, tout cela a été livré
aux flammes. Ce criminel et honteux autodafé est un déshon-
neur pour ceux qui en sont responsables; aussi les écrivains



g

occidentaux qui en parlent maintenant, en rejettent-ils toute
la responsabilité et tout I'odieux sur le gouvernement byzantin
et sur le parti d'Ignace, celui-ci étant redevenu patriarche
aprés la déposition de Photius. Il est incontestable, pourtant,
que ces coupables ont agi conformément aux désirs et aux
plans du pape. La cérémonie, si barbare, de la crémation de
tous ces écrits a Constantinople a été la répétition de celle
de Rome en 869, malheureusement sur une échelle bien plus
grande. _

Si nous ne possédons rien ou presque rien sur le concile
de 867, nous possédons en revanche les actes du concile de
869-—870, appelé en occident VIII® oecuménique, titre, d'ail-
leurs, qu’il s’est donné lui-méme. Il existe deux versions de
ses actes; l'une en latin, d’Anastase le bibliothécaire; l'autre,
en extraits grecs (éditée par le Pere Rader S. J.). La premitre
~ version contient des interpolations évidentes, et malgré cela
elle est considérée en occident comme une source parfaitement
stire pour la biographie de Photius !

Le professeur Ivantzoff-Platonoff s’arréte sur la portée de
ce concile et lui conteste absolument le droit d’étre considérée
comme oecuménique. Il dit avec raison que l'on n'y a débattu
aucune question dogmatique; l¢ but principal était absolument
personnel: il s'agissait d’abattre Photius. D’ailleurs le chiffre
des membres du concile était réellement trop petit et excep-
tionnellement restreint: & la premieére séance, il y en avait 12,
en exceptant les légats du pape et les faux représentants des
autres patriarcats. C'était scandaleux; aussi fit-on tout au monde
pour trouver des évéques qui consentissent a siéger; pour la
seconde séance, on en trouva 20; pour la troisi¢me et la qua-
triéme, & peu prés autant! Enfin, aprés une session de trois
mois, on en réunit 90 et la derniére séance en compta 100 et
quelques. Tl est vrai, comme le remarque lauteur lui-méme,
que ce n'est pas le nombre des évéques qui prouve l'oecume-
nicité d’un concile; cependant, la médiocrité de ces chiffres, si
on les compare aux conciles convoqués par Photius, saute aux
yeux; de plus, et ceci est trés important, malgré le chiffre si
petit des votants, il n'y eut aucune unanimité dans les votes.
Les légats du pape insistaient surtout sur les prérogatives du
sitge de Rome, tachaient de faire prévaloir la théorie de l'ab-
solutisme papal; les évéques grecs, au contraire, tdchaient,



— 9% —

avec peu de succds il est vrai, de leur opposer la théorie de
la pentarchie ecclésiastique et de l'autonomie des Eglises.
Les seules décisions conciliaires réellement dignes de toute
approbation sont celle qui confirme les canons du VII® concile
oecuménique contre les iconoclastes et celle qui interdit I'im-
mixtion du pouvoir laique dans les affaires de I’Eglise. Une
divergence encore plus accentuée se manifesta aux séances
supplémentaires du concile, oti l'on discuta la question de
I’Eglise bulgare. I1 y a encore a noter que la liberté de
discussion faisait absolument défaut. Ce n’était certainement
pas un concile oecuménique, dit 'auteur; de l'aveu méme de
Hergenrother, il ne fut jamais admis en orient et fut bientdt
oublié des Grecs. Ce sort, dit M. Lébédeff dans son Histoire
des conctles de Comstantinople, a réellement été bien mérité.

Apres le retour de Photius au patriarcat, on convoqua un
nouveau concile (novembre 879—mars 880), qui, de l'aveu
méme des écrivains occidentaux hostiles a Photius, fut le
triomphe de son patriarcat, tant par sa solennité extérieure
que par son caractere et son importance. Hergenrother dit
que, depuis le concile de Chalcédoine, on n'en vit pas d'aussi
imposant (T. II, 462). Il siégeait a 1'église de Sainte-Sophie
et se composait de 380 personnes, présidées par Photius. Les
légats de Rome étaient Paul, évéque d’Ancone, Eugene d’'Ostie
et le cardinal-prétre Pierre. Le but du concile était le réta-
blissement de la paix de I'Eglise, ébranlée par les menées des
ennemis de Photius (et surtout par le concile de 869), et minée
par les prétentions exagérées et les innovations de la papauté.
Les légats du pape, au début du concile et plus d'une fois
dans le courant des séances, proclamerent qu’ils étaient en-
voyés par le pape afin de confirmer Photius dans sa charge
et ses dignités; mais on leur fit bien vite comprendre que
le patriarche n’avait nul besoin de la confirmation du pape;
aussi finirent-ils par dire aux évéques orientaux que le pape
les avait envoyés afin de ramener l'union dans I'Eglise de
Constantinople, mais que, si cette union était déja rétablie et
effectuée, et Photius accepté comme patriarche, ils n'avaient
plus qu'a remercier Dieu, le dispensateur de la paix! Malgré
leurs efforts, ils furent obligés de rengainer toutes les préten-
tions exagérées qu’ils voulurent faire prévaloir au début du
concile. Il est donc absolument erroné de dire, comme on I'a



SoEege S

souvent prétendu jusqu’ici, que le concile avait été réuni dans
le but de confirmer Photius par une décision émanant du pape.

Les résultats obtenus au comncile furent considérables. La
1égalité compléte du patriarcat de Photius fut reconnue par
les’ représentants de toutes les Eglises; le parti qui lui était
opposé était, & cette époque, sans importance; ses derniers
représentants furent _‘condamnés, et cela non seulement par
les évéques orientaux, mais aussi par les légats du pape.
Enfin, le concile de 869 qui condamna Photius fut reconnu
illégal, privé de valeur, de signification et unanimement con-
damné, et cela tant par les orientaux que par les légats.
- Voici les termes dont se servent ces derniers en signant le
protocole: «Je reconnais Photius patriarche et 1également élu,
j'entre en communion avec lui conformément aux instructions
du pape. Je regrette et je prononce l'anathéme contre ce con-
cile qui a été convoqué contre Photius, ainsi que tout ce qui
a été fait contre lui & 1'époque du pape Adrien de bienheu-
reuse mémoire, et je ne compte pas ce concile au nombre
des véritables.» Hergenrother soupconne une interpolation dans
cette signature, mais il ne fournit pas de preuves a l'appul
Héfélé ne voit pas d’interpolation a cet endroit. Les termes
de linstruction donnée par le pape Jean a ses légats partant
pour Constantinople sont aussi trés explicites et tres fermes.
Au § 10 du Commonitorium, le pape dit: «Volumus contra
praesenti synodo promulgari ut synodus quae facta est contra
patr. Photium sub Hadriano sanctissimo Papa in urbe Roma
et Constantinopoli exnunc sit rejecta, irrita et sine robore»
(Hard. VI, 1,-295).. A la lecture de-ce § 10, les orientaux y
adhérerent, en ajoutant que ce pseudo-concile de 869 avait
foulé aux pieds toutes les lois divines et humaines et qu'il
avait aussi été condamné, rejeté et anathématisé par les Eglises
d’orient. Les légats n'ont pas protesté contre ces affirmations.

Ce concile décréta I’égalité entre les patriarcats de Rome
et de Constantinople, interdit d’accorder de nouvelles préro-
gatives a I'Eglise de Rome; et le texte de ce décret est si
précis, si clair, qu'il est impossible d'en infirmer la portée
(1°* canon de la 5° séance, Hardouin VI, 1, 319—320).

Une autre décision du méme concile, décision de tres grande
importance, est celle qui a rapport au filiogue. L’auteur la
soumet A une critique détaillée, dont voici le résumé succinct.



g oo

Invité par les membres les plus influents du concile a
venir &4 une séance, 'empereur s'y rendit accompagné de ses
trois fils; il témoigna sa joie de voir rétablies I'unité et la paix
de I'Eglise et se déclara prét a appuyer de sa signature les
décisions du concile; de plus, il proposa de formuler et de
proclamer solennellement un «modele de foi» pour tous les
chrétiens. Le représentant du patriarche d’Antioche et avec
lui les autres métropolitains et les 1égats du pape répondirent
que ce qu'il y avait de mieux a faire dans ce sens, c’était de
confirmer l'ancien symbole de la foi, qui était déja accepté
par tous les chrétiens et qui avait été confirmé dans les con-
ciles oecuméniques précédents. Cela eut lieu. On lut le symbole
de Nicée-Constantinople sans 'addition du filzogue, et I'on con-
damna d’avance tous ceux qui se permettraient de retrancher,
d’augmenter, de modifier quoi que ce fiit & ce symbole, ou
ceux qui se permettraient de proposer une nouvelle exposi-
tion de la foi. Le concile fut unanime & prendre cette décision.
A la séance de cléture, on relut ce qui avait été décidé con-
cernant le symbole et tous s’écrierent, Havreg ovzw @oovotusy,
ovtw mioTsvousy, etc. (Hard. VI, 1, 336): «Nous pensons et
croyons tous ainsi. Ceux qui pensent autrement, nous les dé-
clarons ennemis de Dieu», etc. (7bid., 339.)

Ce concile, dit M. Ivantzoff-Platonoff, avait pour but de
raffermir l'unité de I'Eglise; mais cette unité ne pouvait pas
étre sincere, durable, vu la différence qui s'était introduite
dans le symbole; elle ne pouvait, en aucun cas, étre passée
sous silence; elie avait déja soulevé une polémique fort vive
en 866 et 868: du coté de 'orient, dans la circulaire de Photius
aux patriarches orientaux, dans la lettre des empereurs Michel
et Basile au prince de Bulgarie; du co6té de l'occident, dans
quelques écrits dirigés contre les Grecs, etc. Photius, revenu
au pouvoir, ne voulait pas recommencer cette polémique, qui
pouvait envenimer ces rapports, détruire cette paix de I'Eglise,
si désirée par tout le monde et qui venait de s'établir; il pré-
féra suivre un autre mode d’action qui pfit ramener 'unité
dans la foi sans nouvelles discussions, tout simplement en
confirmant l'ancienne tradition orthodoxe et 'ancien symbole
universel, et en le garantissant contre toute nouvelle augmen-
tation ou modification. Mais le filiogue avait déja poussé de
fortes racines en occident; avant d’agir, il fallait sonder le

Revue intern. de Théologie. Heft 1, 1894, 7f



Sogg e

terrain, préparer les voies de l'action. C’est ce que fit Photius.
En 878, il envoya au pape son éléve (plus tard archevéque
d’Euchais), Théodore Santavaréne, avec une lettre; cette lettre
ne nous est pas parvenue, mais nous possédons la réponse du
pape. «Votre envoyé,» ¢crit-il, «s’est expliqué avec nous; il
trouve que nous observons la forme primitive du symbole,
que nous n'y ajoutons ni n’en retranchons rien. ... Non seule-
ment nous ne pronon¢ons pas le symbole avec 'addition filzoque,
mais nous condamnons ceux qui le font, comme étant des gens
qui défigurent l'enseignement du Christ, qui violent la parole
divine. Mais votre sagesse n’ignore pas qu'il est difficile de
faire accepter notre fagon de voir & nos autres évéques, de
modifier un usage qui s'est enraciné depuis des années. Il nous
parait donc préférable de ne forcer personne 2 abandonner
I’addition, mais d’agir sur eux par la modération et la prudence,
en les amenant peu & peu & abandonner ce blasphéme. »

La majeure partie des savants occidentaux rejette cette
lettre comme non authentique; ils supposent que le pape ne
pouvait pas parler en ces termes du filiogue. Le professeur
Ivantzoff-Platonoff est d'un avis différent, qu’il motive de la
facon suivante: Il est hors de doute, dit-il, que de 'aveu méme
des savants catholiques (depuis Léon Allatius jusqu'a Pichler,
Gfrorer et Hergenrsther), a ’époque dont il s’agit, le filioque
n’était pas accepté par I'Eglise romaine, tout en étant accepté
dans d’autres Eglises occidentales, surtout dans celles des
Gaules et de la Germanie; il était donc effectivement difficile,
comme le dit le pape, de le déraciner rapidement, violem-
ment. Il est incontestable, d'un autre c6té, que personnelle-
ment Jean VIII n'était pas favorable au filioque, on le voit,
par exemple, dans sa lettre «ad Sfendopulcrum comitem »
(Hard. VI, 1, 85); le point de vue auquel il se place dans
la discussion entre St-Methodius ('apotre des Slaves) et les
évéques allemands est clair. Outre la lettre de Jean VIII,
Photius possédait encore celle d’Adrien III. Celui-ci, selon
lancien usage, avait envoyé a Photius une épitre conciliaire
ot il lui annoncait son avénement au siége patriarcal de Rome
(884) et ot il faisait sa profession de foi sur le St-Esprit qui
procéde du Pere. Photius le raconte dans son ouvrage « el
Tijs vov Aylov Ivsvuaros Mvoraywyies». Cet ouvrage de Photius
fut, pendant longtemps, tenu secret par les éditeurs occiden-



— 99 —

taux des documents qui se rapportent & lillustre patriarche;
il fut enfin édité par Hergenrsther (1857), puis par Migne en
1860 (Patﬁ'ologz'a, CII, 263—540, col. 381). Mais, ol se trouve
la lettre méme d’Adrien, cette lettre si importante? et comment
se fait-il qu'en occident personne jusqu'a Hergenrother n’en ait
fait mention? Nous trouvons l'explication de ce fait si étrange
dans les annotations, 4 cette méme page 381 (Rem. 91). Il y
est dit: «In editione Card. Caraffae (édit. des Lettres des papes)
ingens est lacuna epistolarum pontificiarum, a Joanne VIII usque
ad Leonem IX, annis fere 170 (or c'est précisément I'époque a
laquelle s'est effectué le grand schisme entre lorient et I'occi-
dent); quare et haec Adriani III ad Photium, si vera est, epis-
tola desideratur.» Et plus loin: «Et quidem, ut recte observat
Lequienius, Romana ecclesia nunquam graecis diserte zmpe-
ravit ut symbolum ea particula augerent... Quid ergo mirum
est, si Adrianus ita fortasse locutus est?» N'est-ce pas la une
indication précieuse, un aveu ?

I1 est probable que les légats envoyés par le pape au
concile de Constantinople recurent des instructions précisé-
ment dans le sens de cette lettre, ce qui explique pourquoi &
la VI° et a la VII® séance non seulement ils ne firent aucune
objection & la proposition de laisser intact le symbole de la
foi, mais pourquoi, au contraire, ils la soutinrent fortement. Il
n'y a pas d'autre clef pour expliquer leur conduite dans cette
importante question; d’ailleurs, cette conduite est parfaitement
logique. Il est indubitable aussi que les protocoles des séances
ol a été confirmé le symbole, ont été signés par les membres
du concile, et qu'ils se trouvaient dans les anciennes copies
des actes. Photius le dit positivement dans sa lettre au métro-
politain d'Aquilée (v. Valetta, Emwr. 5, oed. 198; v. aussi Migne,
Gr:oCH, 381);

Si toutes les Eglises qui ont été représentées au concile,
dit avec regret le professeur Ivantzoff-Platonoff, étaient restées
fideles aux décisions qui y ont été prises, le grand schisme
n'aurait certainement pas eu lieu. Malheureusement U'Eglise
de Rome n’accepta pas ce concile, et cela pour de mesquines
raisons d'égoisme. Jean VIII, apres le concile de 879—880,
ne se plaint ni du canon qui interdit d’étendre les préroga-
tives de la chaire de Rome, ni de celui qui condamne le
Jiliogque, ni du sévere anathéme lancé contre le concile de 869;



—— 400 —

et tout cela était cependant bien important. 1l se plaint de ce
que Photius n’a pas demandé pardon de ses torts vis-a-vis de
Rome, de ce qu'il n’a pas remercié le pape de ses bienfaits
(la reconnaissance de la 1égalité de son patriarcat) et de ce
qu’il n'a pas cédé la Bulgarie (v. Hard. VI, [, 87—89). Telles
étaient les raisons pour lesquelles le pape refusa de recon-
naitre le concile! Tl remit sur le tapis les anciennes plaintes
de Nicolas I* et d’Anastase le bibliothécaire contre le concile
de 861: «Les légats ont été achetés par Photius, ils ne savaient
pas ce qu'ils signaient, ne connaissant pas le grec!» Ces mi-
sérables plaintes sont, méme jusqu'a présent, répétées en occi-
dent. Il est heureux, dit 'auteur, que les actes du concile de
879—880 n'aient pas eu le sort des actes des conciles de 861,
867, ainsi que de tout ce qui a été favorable a Photius et
défavorable 2 Rome. Il est vrai que, depuis 880, les papistes
n'eurent plus l'occasion d’agir en maitres a Constantinople,
comme ils le firent en 869. Mais ils firent tout ce qu'ils
purent; ils tachérent, du moins, d'ensevelir tous ces actes
dans leurs archives, de ne pas les publier, etc. Ces actes
existent pourtant en occident (v. Binii Admonitio de pseudo-
synodo Photiana. Allatii de consensione ecclesiarum 591). Le
chartophylax Jean Beccus, qui se donna, au XIII° siecle, tant
de peine pour la réunion des Eglises, les citait dans sa «Paix .
des Eglises»! Malgré tout cela, dans aucune des grandes col-
lections des Acfa conciliorum, ni dans Binius, ni dans Labbe,
ni dans editio regia, on ne trouve le texte des actes de 879
—880. On trouve a leur place une Admonitio ad lectovem, oll
on le met en garde contre les actes de ce concile de Photius!
Pourtant, vers la fin du XVII® sidcle et au commencement du
XVIIIe, quelques savants, plus consciencieux, voulurent avoir
des donné€es positives sur ces documents, afin de les commu-
niquer au public (Beveridge, 'abbé Fleury, quelques savants
protestants surtout, Oudin, Hanke). Enfin, en 1705, le métro-
politain de Rymnik Anthimos édita son Téuoc yeods, oll CES
actes parurent au grand jour et en entier; et pourtant ce n’est
que depuis peu de temps que la lumidre commence & se faire
en occident (v. Schrockh, Kivchengeschichie).

Parmi les savants occidentaux qui attaquerent avec le
plus de véhémence les actes du concile de 879—880, il faut
citer en premier lieu le chef des historiens ultramontains, I¢



— 101 —

cardinal Baronius, le chef des théologiens ultramontains, le
cardinal Bellarmin, et le plus savant des renégats orientaux,
L. Allatius. Les deux premiers sont peu précis, ils semblent
hésiter; Allatius est plus énergique, il plaide avec toute
Padresse, tout le savoir-faire d’'un homme qui connait & fond
les documents de lhistoire grecque du moyen age. Malheu-
reusement pour lui, aprés la publication de sa «De perpetua
consensione ecclesiarum», parurent les réfutations venues tant
d’orient (le patriarche Dosithée, Snusaos) que d’occident (les
protestants Basnage, Histoire de I’Eglise, T. 1, L. VI, chap. VI;
Hankius, Scriptores revum bysantinarum, P. 1, c. XVIIL, p. 367
—382). Puis vint le Syro-uniate Assemani, qui avouait I'exis-
tence de ces actes tout en affirmant qu'ils contenaient des in-
terpolations. Ces idées si hostiles pour les actes du concile de
879—880 ne trouvent plus beaucoup d'adhérents aujourd’hui
(v. Hergenrother, Damberger, Synchronistische Geschichte des
Mittelalters), pourtant elles trouvent encore quelques défen-
seurs; il y a des savants ultramontains, et méme Migne, qui
croient que ces actes sont «fictitia», que Photius les a inventés
« ex capite suo ». :

Ce sont surtout les séances VI et VII, ou a été confirmé
le symbole de la foi, qui sont le plus attaquées. On prétend
qu’elles n’avaient pas de portée officielle (v. Hard. VI, I, 831),
qu'elles n’avaient pas de lien avec les séances précédentes, etc.
Or, clest précisément le contraire qui est vrai. Etant donnée
l'importance capitale des actes du concile de 879—880 pour
I'histoire de 1'Eglise en général et pour celle de Photius en
particulier, le professeur Ivantzoff-Platonoff s’arréte, dans son
étude, sur toutes les accusations dont ils sont l'objet. Ne pou-
vant ou ne voulant pas nier 'existence des actes de ce concile,
dit-il, beaucoup de savants catholiques, tels que Assemani, Le-
quien, Héfél¢, Hergenrsther, et quelques savants protestants
- (Schrockh, Neander, Kurtz), veulent voir dans ces actes des
interpolations, des modifications en faveur de Photius. Mais
quelles sont leurs preuves? D’abord, disent-ils, les lettres du
pape Jean n'ont pas été lues aux séances II et III dans leur
texte primitif, mais avec certains adoucissements et certaines
louanges & l'adresse de Photius. Or, nous avons vu plus haut
que ces modifications ont été faites par les légats eux-mémes,
et trées probablement du consentement préalable du pape, en



—— 107 —

vue du cours des événements. La chose a eu lieu non:seulement
au concile de 879—880, mais méme au concile convoqué pour
perdre Photius. Les légats étaient obligés d’'introduire certaines
modifications dans le texte des lettres qu'ils avaient & lire, sans
quoi ils se seraient trouvés dans une position ridicule et fausse.
Arrivés en 879 a Constantinople, ils trouverent Photius dans
toute sa force et dans tout I'éclat de sa gloire; pouvaient-ils,
dans de pareilles conditions, lire des documents ou l'on disait,
par exemple, que Photius devait demander pardon au pape
«d’occuper illégalement le trone patriarcal»? ou bien, qu'il
devait solennellement admettre que sa confirmation (par le
pape) serait un effet de la grace du pape pour Photius? IIs
avaient affaire a forte partie; chacune de leurs maladresses,
la moindre de leurs imprudences, étaient impitoyablement re-
levées par les membres du concile, par exemple, par Zacharie
de Chalcédoine, Procope de Césarée, Elie de Jérusalem. Il
existe dans la bibliotheque du Vatican des lettres du pape
Jean VIII qui, parait-il, ne correspondent pas a celles qui sont
consignées dans les actes du concile de 879—880 que nous
possédons. Elles sont écrites dans un sens beaucoup plus au-
toritaire, et les auteurs ultramontains les opposent & celles des
actes. Mais pourquoi, sur quelle base, leur donnent-ils la pré-
férence? Les savants ultramontains avouent que le texte ancien
des plus importantes de ces lettres (telles qu'on les trouve dans
les manuscrits, par exemple, chez Yves de Chartres) était con-
forme & celui qui se trouve dans les actes du concile de 879
—880,; et effectivement on admettait, en occident, un texte
ancien conforme a ces derniers, au dire méme de Héfelé
IV, 438). Il y avait donc deux versions, deux textes. Quel-
ques savants admettent la coexistence de ces deux versions
différentes, l'une, secrete, devant diriger les légats, l'autre,
devant étre présentée officiellement au concile. On est méme
allé jusqu’a éditer deux versions: «Epistolae Joannis genuina€
ex codice Vaticano», et d'autres «Easdem epistolas a Photio
corruptas». Nous avons vu plus haut qu'il n'y avait besoin
d'aucune «corruption» et que les légats devaient introduive
et ont imtroduit, et cela certainement du consentement prea-
lable du pape, des modifications dans le texte de ce qu'ils
soumettaient au concile. On dit encore que le pape Jean VIII
ne pouvait pas employer dans ses instructions a ses 1égats des



— 103 —

expressions aussi fortes, aussi raides, en parlant du concile
d’Adrien II (exnunc sit rejecta, irrita et sine robore, et non
connumeretur cum altera sancta Synodo). Mais pourquoi pas?
Pouvait-il s'exprimer autrement s'il voulait annuler la portée
de ce concile et renouer ses rapports avec Photius? Les papes
ne se génaient pas dans leurs expressions vis-a-vis de leurs
_prédécesseurs qu'on se souvienne, par exemple, de celles
quwemployait Etienne VI vis-a-vis de Formose! I1 est d’ail-
leurs inadmissible que Photius ait modifié (dans un sens favo-
rable a ses idées ou a sa personne) ce qui se disait au concile;
tout se faisait au grand jour; il y avait trop de témoins, et les
actes du concile étaient immeédiatement mis & la portée de tout
le monde. Le contrdle était trop facile; & la moindre falsifica-
tion, on aurait convaincu Photius de mensonge. C'était réelle-
ment trop naif pour un homme aussi habile que le patriarche,
cet homme « versutissimus», comme l'appelaient ses ennemis.

Ce qu'il y a de plus difficile & admettre pour les écrivains
romains, dit le professeur Ivantzoff-Platonoff, c’est la lettre du
pape Jean a Photius, dans laquelle il parle du filiogue (lettre
annexée d'ordinaire aux actes du concile de 879). Deux seule-
ment, Fleury et Pichler, ont eu le courage d’en admettre 'au-
thenticité. L'auteur revient sur cet important sujet. Le plus
sérieux argument, dit-il, qui puisse étre élevé contre U'existence
 de cette lettre est le fait que Photius ne la mentionne ni au
concile de 879880, ni dans sa lettre au métropolitain d’A-
quilée, ni enfin dans son ouvrage sur le Mystere du St-Esprit
0e ,uwomywyzag) Il parle du pape Jean comme d’un adhérent
a ses idées sur le St-Esprit, et il cite la signature des légats
du pape dans les protocoles de 880, mais il ne cite pas la
lettre méme du pape. La chose sexphque pourtant facilement
par le caractere absolument privé, confidentiel, secret méme,
de cette lettre. Avait-il besoin de la citer au concile? Non.
La confirmation officielle du symbole de Nicée-Constantinople
par les légats du pape avait plus de valeur qu'une lettre con-
fidentielle méme du pape; d'ailleurs, s'il ne cite pas celle du
pape Jean, il cite celle du pape Adrien III touchant le méme
sujet et qui de plus était une lettre officielle (6vvodux) EmIOT0l)).
On ne peut soupconner ni Fleury, ni Pichler, d'étre trop bien-
veillants pour les doctrines orientales, ni les savants orientaux
tels que Nil Cabasilas, Nil de Rhodes, Marc d'Ephese, Gen-



o 0]

nadios Scholarios, ou les savants russes Théophane Procopo-
vitch, le métropolitain Macarius, Philaréte de Tchernigov, ni le
célebre Adam Zernikavius, de vouloir s'appuyer sur des docu-
ments falsifiés. Le résumé que donne lauteur sur cette question
est que la lettre de Jean VIII est authentique, que les argu-
ments qu’'on oppose A cette authenticité ne sont pas de nature
a 1'ébranler. I1 ajoute que cette lettre n’est d’ailleurs nullement
un argument indispensable (au point de vue orthodoxe-oriental)
pour prouver l'erreur de ceux qui modifient le symbole de
Nicée-Constantinople; on posséde des arguments bien autre-
ment sérieux que les opinions d'un pape qui vacillait dans
son orthodoxie; mais cette lettre est importante pour éclairer
I’histoire du concile de 879—8801).

Les ultramontains, continue le professeur Ivantzoff-Platonoff,
attaquent encore le chiffre des signataires des actes du concile;
ils le trouvent trop grand (380). Mais, de 'aveu méme de 'un
de leurs plus grands savants, Hergenrother, il n’y a qu'une
vingtaine de signatures qui puissent étre considérées comme
douteuses. Hergenrsther dit que ce concile était trois fois plus
nombreux que celui de 869, qu’il était «eine wahrhaft impo-
sante Erscheinung, wie sie seit dem Concil von Chalcedon
nicht mehr gesehen worden war ».

- On d'arréte encore aux nombreuses variantes dans les
différentes copies des actes de 879—880, principalement au
L. VI, chap. 8 (v. Hergenrtther). Ces variantes existent effec-
tivement, mais elles ne sont pas de nature & modifier les idées
qu'on doit se former de ce concile en en étudiant les actes,
d’ailleurs, il n'y a aucune raison pour donner la préférence aux
copies qui ont servi de base aux «Acta conciliorum» édités
en occident. Les occidentaux s’étonnent de voir le nom de
Photius placé avant celui de Jean dans les copies orientales
(quand on proclamait, au concile, des vceeux de longévité pour

1) Il y a encore une remarque & faire & ce sujet: les catholiques-romains ont
peine & admetire qu’un pape (Jean VIII) ait pu abandonner si facilement le fiZogue.
Mais on oublie une chose. Actuellement, cette erreur dogmatique a plus de mille
ans de date, on-I'enseigne comme une vérité depuis des sitcles, on y est habitué;
mais & I’époque ol Jean VIII écrivait sa lettre, elle n’avait pas le caractére dogma-
tique qu’elle a actuellement chez les ultramontains! IlI n’y avait pas cent ans que
Léon III refusait au terrible Charlemagne de l’insérer dans le credo, et Jean VII
pouvait parfaitement connaitre personnellement des contemporains de Léon 1IL. Pour
juger le pape Jean, il faut se mettre & sa place. A. K.



— 105 —

ces deux personnages), par exemple, dans le Touog yaods; on
en infere des falsifications, et dans les éditions occidentales
on place Jean avant Photius, en se basant, dit-on, sur le cods
du Vatican; mais comment se fait-il que Baluze, dans sa copie
de ce méme code du Vatican, copie dont s’est servi Fleury,
fasse aussi précéder le nom de Photius, conformément aux
copies les plus anciennes? Ce n'est certainement qu'un détail
de minime importance; mais n’est-il pas caractéristique?

Les expressions louangeuses, hyperboliques, a l'adresse
de Photius, qu'on trouve dans les actes du concile de 879—
880 nous choquent par leur exagération; mais il faut faire la
part du gofit du temps; d’ailleurs on en adresse d'aussi fortes
a Jean et 4 empereur. Elles ne prouvent donc rien. :

Les préventions qui avaient cours dans la science occi-
dentale contre les actes du concile de 879—880, font place
de plus en plus & une facon de voir plus juste, plus équitable;
et, ajoute l'auteur, il faut dire que c'est & Hergenrother (pré-
cisément le grand savant contre lequel lauteur a dfi polémiser
avec le plus de force), que revient, en occident, 'honneur
d’avoir étudié avec le plus d’impartialité les actes de 879—
880, méme avec plus d’impartialité que le savant protestant
Néander. Certainement, ce méme Hergenrother, comme Héfélg,
comme tant d’autres, est loin d'étre d'une impartialité absolue,
mais il y a indubitablement un grand progres, surtout si I'on
compare les idées actuelles avec celles des Allatijus, des Ba-
ronius, etc.

Outre les concﬂes de Constantmople qui avaient un rapport
direct avec l'histoire de Photius, il y en a eu d’'autres, en occi-
dent, qui avaient aussi une certaine connexion avec ce patriarche;
malheureusement nous n'avons sur eux que peu de documents.
Il faut noter le concile de Rome en 863, convoqué par le pape
Nicolas, oli, pour la premitre fois, on a contesté la légitimité
du patriarcat de Photius; celui de 869, convoqué par le pape
Adrien II, o, profitant de la disgrace politique de Photius,
on s'empressa de confirmer sa condamnation, et olt 'on pré-
para le concile de Constantinople de 869 si hostile & Photius.
Enfin, il faut noter celui de 879, convoqué par Jean VIII a
Rome, et qui eut une direction absolument opposée a celui de
869: les circonstances avaient changé, Photius était de nou-
veau bien avec I'empereur; et 'on espérait, & Rome, arriver



— . 106 —

-4 une entente avec ce méme patriarche, qui avait été anathé-
matisé par les conciles précédents. Toutes les condamnations
précédentes furent déclarées nulles et non avenues. Il ne reste,
ainsi qu'il est dit plus haut, que fort peu de documents de
tous ces conciles, surtout du dernier tenu a Rome en 879;
cela se congoit, puisqu'il était favorable a Photius. Nous ne
possédons de ce concile que les instructions données par le
pape a ses légats, allant au concile de Constantinople de cette
méme année. Parmi les signataires de cette instruction, on voit
les noms de plusieurs prélats qui, aux conciles précédents, ont
prononcé l'anathéme contre Photius, entre autres celui du pape
Jean lui-méme, si favorable maintenant au patriarche, et qui,
au concile d’Adrien, était 'un des rapporteurs les plus hostiles
a Photius! _

I1 y eut encore d'autres conciles en occident, convoqués
pour répondre a lorient orthodoxe, qui attaquait les innova-
tions occidentales; ainsi le pape Nicolas, dans une lettre a
Hincmar de Reims, parle d'un concile convoqué pour répondre
a une lettre de ’empereur Michel, qui contenait des «invec-
tives effrontées contre les privileges du siege de St-Pierre».
Malheureusement les actes de ces conciles ne sont pas par-
venus jusqu'a nous. Plus tard, le pape se préparait & convo-
quer un concile, afin de répondre aux arguments qui étaient
contenus dans la lettre des empereurs Michel et Basile au
prince Boris de Bulgarie. Sa mort empécha ce projet de se
réaliser, mais on convoqua dans ce méme but de polémique
quelques conciles provinciaux, oit I'on mit & 'étude les accu-
sations formulées par les Grecs contre les Latins. Cette époque
peut étre considérée comme étant le commencement d'une po-
lémique réguliere de l'occident avec lorient. Comme produit
de cette polémique, nous voyons paraitre en occident les ou-
vrages d'Enée, évéque de Paris, et de Ratramne, moine de
Corbie. Ces ouvrages se sont conservés jusqu'a nos jours (Fa-
trologia latina, Migne, CXXI). Les auteurs y défendent d'une
facon peu habile, il est vrai, le filioque, le caréme du samedi,
le célibat des prétres et d'autres innovations latines. Un fait
4 noter est que les deux polémistes, quoique écrivant en méme
temps et habitant la méme province, n'étaient pas d’accord sur
ce qu'ils avaient a défendre: Ratramne, répondant aux Grecs,
qui accusaient les Latins d’élever a la dignité d’évéques des



= 07

diacres sans les faire passer par la prétrise, nie I'existence
d'un pareil usage en occident; et Enée de Paris présente dans
son livre la défense de cet usage comme étant absolument
correct et 1égal. :

Il est probable que l'extréme orient méme ne resta pas
étranger a la lutte entre Rome et Constantinople et que, dans
les pays soumis aux musulmans, on convoqua des conciles oit
l'on s’occupa de la vie et des ceuvres de Photius, ainsi que des
questions qu'il souleva; mais nous n’avons sur ce point que

des données assez vagues et aucun document.
ALK

(La fin prockhainement.)




	Le patriarche Photius d'après M. le professeur Ivantzoff-Plantonoff [suite]

