
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 5

Artikel: Le patriarche Photius d'après M. le professeur Ivantzoff-Plantonoff
[suite]

Autor: A.K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403277

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


80

LE PATRIARCHE PHOTIUS
d'après

M. le professeur IVANTZOFF-PLATONOFF.

(Suite.) *

Pour juger équitablement l'esprit qui animait Photius, il
faut étudier les canons des conciles où il présida. Ainsi, en
879, il fit passer une loi qui frappait d'interdit le laïque, même
s'il est investi de pouvoir (avllsvTi'JGag), qui se permettrait de

frapper ou d'emprisonner un évêque innocent. Cette loi
s'étendait sur tous également, sur ses partisans comme sur ses

ennemis Eile les protégeait tous ; cela correspond parfaitement
à ce qu'écrivait Photius, en 858, à Bardas, à propos des actes
de violence commis contre des ecclésiastiques. Au concile de

861, Photius proposa et obtint l'extension du canon 27 (Apostol.)
interdisant aux membres du sacerdoce de frapper des fidèles

ou des infidèles. Quelques-uns s'ingéniaient à tourner la
difficulté présentée par ce canon, en affirmant qu'il n'interdisait
pas aux ecclésiastiques de charger d'autres personnes de frapper
les délinquants; qu'il ne s'agissait que de ne pas le faire
personnellement. Photius s'élève contre cette subtilité hypocrite;
il défend aux membres du sacerdoce d'aller au delà des
exhortations. Dans ses lettres, il s'élève avec force contre les

cruautés exercées par les gouvernants laïques; par exemple
dans celles qu'il adressait à l'exarque Basile, au spathaire
Léon Dracon, etc. ; voir aussi les instructions pleines de
douceur que donne Photius au prince de Bulgarie, Boris-Michel
(Valetta, 6).

Voir la livraison d'octobre-décembre 1893, p. 654—669.



— 81 —

Certainement, dit M. Ivantzofl-Platonoff, Photius prenait
d'énergiques mesures contre le parti ecclésiastique qui était
Iiostile à son administration, à ses idées; mais ne devait-il

pas garantir l'Eglise contre les agitations et les troubles?
N'était-il pas de son devoir de les apaiser? Mais même alors

il était prudent et modéré; ses mesures n'étaient pas
arbitraires: il eut tout d'abord recours à un concile.

On accuse Photius d'avoir dit et écrit beaucoup de mal
-de ses ennemis ; mais il est incontestable que ses ennemis en

ont dit beaucoup plus de lui. Il parle, il est vrai, du parti
•des Ignatiens et il l'attaque dans les lettres qu'il écrivit les

premières années de son patriarcat; mais dans ses grands
Técrits, il n'en parle même pas. En parlant du parti d'Ignace,
il évite de toucher à sa personne. Ce dernier, malheureusement,

était loin de le payer de la même monnaie, et les Ignatiens

le poursuivaient de leur haine. Les actes du concile
qui condamna Photius prouvent surabondamment que, si

l'empereur Basile voulait la condamnation du patriarche, ni lui,
ni les autres laïques qui assistaient au concile ne demandaient
des mesures excessives; c'étaient les évêques du parti d'Ignace
et les légats du pape qui poussaient aux mesures extrêmes et
à la rigueur.

La fin du chapitre III est consacrée à rémunération des
contradictions que l'on rencontre à chaque pas dans les ouvrages
qui servent actuellement de sources aux historiens de Photius ;

•et, chose curieuse, c'est précisément en décrivant les actes les
plus importants de la vie de Photius, ceux qui devraient être
les mieux connus, que ses biographes tombent le plus souvent
dans de flagrantes contradictions; par exemple, dans la
description de sa première élévation au trône patriarcal et de sa
première déposition par Basile le Macédonien, de son rappel
par ce même Basile et de son exil par Léon IV. C'est sur
ces événements que s'arrête surtout le professeur Ivantzoff-
Platonoff. Presque tous les auteurs, dit-il, qui parlent de ces
événements, s'accordent à dire que l'élévation de Photius au
trône patriarcal était illégale, anticanonique. Mais l'était-elle
en effet? Il est incontestable qu'elle eut lieu dans des conditions

difficiles et dans des circonstances embrouillées; mais
les arguments dont on se sert, les données sur lesquelles on
s'appuie pour prouver son illégalité, sont absolument insuffi-

Revne intern, de Théologie. Heft 1, 1894. 6



— 82 —

sants. Il est à remarquer que ce n'est pas à l'avènement même
de Photius que l'on a élevé des doutes sur son illégalité, mais
beaucoup plus tard; au commencement, de l'aveu même de
ses ennemis, on reconnaissait parfaitement sa dignité patriarcale.

Même à Rome, on ne songeait pas à la lui contester,
ou du moins on était prêt à la reconnaître moyennant
certaines conditions que le pape indiquait à l'empereur Michel et
à Photius lui-même (voir ses lettres de l'année 860). Il est
donc évident que la raison des objections que l'on souleva
plus tard, n'était pas en réalité l'anticanonicité de l'élection,
mais bien le fait que les idées de Photius, que sa personnalité

même ne convenaient ni aux adhérents de l'ex-patriarche
Ignace, ni surtout aux papes. Il ne consentait pas à gouverner

l'Eglise selon les idées d'Ignace, et il ne voulait ni ne
pouvait faire les concessions que demandait Rome. Dès qu'on
en fut convaincu, on s'attaqua à tout, à sa personne, à ses

opinions, à son élection; et toutes ces attaques varient selon
les temps et les circonstances. N'est-ce pas là une présomption

très sérieuse en leur défaveur? L'auteur les passe en

revue.
«Photius», disent ses ennemis, «arriva au pouvoir non

pas par la voie légale de l'élection ecclésiastique, mais bien
grâce à l'influence du gouvernement laïque, du césar Bardas
agissant par l'intermédiaire de l'empereur Michel.» Mais ce

fait n'offrait malheureusement rien d'exceptionnel; c'est ainsi

que se passaient les choses à cette époque, tant à Constantinople

qu'à Rome ; cette influence laïque s'est, par exemple,
fait sentir fortement, à l'élection d'Ignace, l'antagoniste de

Photius ; le pape Nicolas Ier était dans le même cas : Baronius
avoue que Nicolas « prsesentia magis ac favore Ludovici Regis
et procerum ejus, quam cleri electione substitutus erat».
(Annales, ann. 858; v. aussi Pichler, Kirchentrennung I, p. 184.)

Photius fut élu par un concile où siégeaient, excepté les évêques,
l'empereur et des dignitaires laïques; il y eut des avis
différents, mais en définitive on arriva à l'unanimité; toutes les

formes canoniques ont été observées, et l'élection peut être
considérée comme ayant été parfaitement régulière.

«Photius a été élu patriarche du vivant de son prédécesseur,

un homme digne, estimé du peuple, et arbitrairement
éloigné du trône par la puissance laïque.» C'était là une dif-



— 83 —

ficulté, le côté embarrassant de la question ; mais cela n'enlevait

pas à l'élection son caractère canoniquement légal. D'ailleurs,
si même l'élection eût été faite anticanoniquement, les

coupables eussent été les électeurs et non l'élu (ainsi que le

remarque Photius dans une lettre au pape). Les électeurs,
placés dans la nécessité de remplir une chaire vacante (et la
première en orient), ne croyaient pas agir anticanoniquement
en nommant Photius. La déposition arbitraire des évêques

par le gouvernement laïque était, malheureusement, chose assez

commune à cette époque, et cela, dans toutes les Eglises;
quand ce cas se présentait, pour ne pas laisser l'Eglise veuve,
on était forcément obligé de remplir cette vacance, quelque
illégale qu'elle fût d'ailleurs; les nouveaux élus étaient considérés

comme légalement élus. (Migne, CIV, 1221—1222.) Est-ce

que les papes qui ont remplacé à Rome saint Clément, Pon-

tien, Libère, Sylvère, saint Martin et d'autres, ont été considérés

comme illégalement élus? Non. De même, en orient,
l'élection des patriarches Arsace et Atticus, qui ont gouverné
l'Eglise après la déposition certainement illégale de Chrysos-
tome, a été considérée comme parfaitement légale. Pour obvier
aux difficultés qu'offraient des cas semblables, on a décidé que
les évêques déposés donneraient à leurs successeurs leur
bénédiction; mais ce biais, auquel on a voulu avoir recours, par
exemple, dans l'Eglise de Rome, n'a pas trouvé d'application.
Mais il y a plus: on peut citer des cas, où des évêques nommés

même sous l'influence de partis hétérodoxes (qui s'étaient
emparés du pouvoir dans l'Eglise) furent universellement
reconnus comme étant des hommes parfaitement dignes de leurs
titres: par exemple, Mélétius d'Antioche, élu avec la coopération

des Ariens, etc— Ce qui se passa après la déposition
d'Ignace est difficile à préciser ; les récits sont contradictoires.
Anastase affirme qu'il a interdit à l'Eglise de Constantinople
de lui donner un successeur, et cela sous peine d'anathème.
Si c'était vrai, cela ne parlerait pas en faveur d'Ignace, mais
cela n'aurait, en tout cas, pas empêché l'Eglise de vivre,
d'agir et d'élire un successeur à Ignace. Il est beaucoup plus
probable qu'Ignace s'est démis (volontairement ou non, peu
importe) de ses fonctions. Admettre une démission conditionnelle

est difficile, elle n'aurait eu aucune valeur; mais quelle
qu'elle ait été, le nouveau patriarche prenait la place de son



— 84 —

prédécesseur d'une façon parfaitement canonique (v. Hardouin,
V, 969).

« La consécration de Photius a été accomplie par Grégoire
de Syracuse, qui à cette époque se trouvait sous le coup
d'une excommunication.» Ceci, dit l'auteur, est l'objection la
plus sérieuse contre l'élection de Photius. Mais il est fort difficile

d'admettre cette accusation, qui repose sur des données

peu précises et peu sérieuses. Plusieurs des adversaires de

Photius en parlent, mais incidemment, sans lui attribuer
d'importance. Le pape Nicolas, qui tâche d'amonceler sur son
ennemi toutes les accusations possibles, ne cite pas du tout
ce fait dans ses premières lettres adressées soit à Photius lui-
même, soit à Michel; il ne commence à en parler que beaucoup

plus tard, après 863. Cela ne donne-t-il pas matière à

douter du sérieux de l'accusation? Grégoire de Syracuse avait
été frappé d'excommunication ou d'interdit par Ignace, mais

pour des raisons absolument personnelles (v. le discours de

Zacharie de Chalcédoine au concile de 869, Hard. V, 829).

Leurs démêlés remontent à l'époque de la nomination d'Ignace
au patriarcat; il est possible même qu'ils aient eu un caractère

politique (à propos de la lutte entre les fils de Michel
Rangabé et de Léon l'Arménien). En tout cas, cette
excommunication, comme beaucoup d'autres, n'ayant pour raison
que des démêlés personnels, ne présentait aucune importance.
Il paraît qu'Ignace et d'autres moines Studites ont aussi été

excommuniés ou interdits par le patriarche Méthodius, ce qui
n'empêcha pas qu'après la mort de Méthodius on ne le
remplaçât par ce même Ignace. Il est à remarquer que cette
excommunication de Grégoire de Syracuse ne fut d'abord pas
reconnue par le pape Nicolas, qui ne l'admit que quand il
crut pouvoir en tirer parti, et quand il eut complètement
passé du côté d'Ignace. Il y a encore une autre circonstance
à prendre en considération : si effectivement l'excommunication
de Grégoire de Syracuse était réelle, si elle était plus ou moins
sérieuse, se peut-il que l'on eût précisément choisi cet évêque

pour sacrer Photius, quand il y en avait tant d'autres, même

parmi les partisans d'Ignace, qui se seraient chargés de la

chose?! Aussi Héfélé et Hergenröther n'attachent-ils pas

grande importance à toute cette affaire; ils supposent que

Grégoire n'était pas excommunié, mais interdit. Photius, lui-



— 85 —

même grand canoniste, n'aurait certainement pas manqué de

prendre ses mesures, afin de remplir scrupuleusement toutes
les conditions demandées par le droit canon; et s'il s'est fait
sacrer par l'évêque de Syracuse, c'est qu'il savait que ce sacre
serait absolument valide et légal, conforme aux canons de l'Eglise.
On parle encore de quelques infractions aux usages, aux rites ;

mais, comme le fait remarquer le professeur Ivantzoff-Platonoff,

ces détails n'ont qu'une minime importance.
«Photius a été élevé à la dignité patriarcale, en très peu

de temps.» Le pape Nicolas Ie1' parle de cet incident, et dit
qu'un laïque élevé trop promptement à la dignité d'évêque ne

peut pas être reconnu ; il avait soin, pourtant, de faire entendre

que, si le nouveau patriarche donnait des preuves de sa
soumission à Rome, l'irrégularité de son avènement au trône
patriarcal serait couverte d'indulgence! Photius répondit très
vertement au pape ; il lui dit avec raison que les décrets
locaux de l'Eglise de Rome n'ont aucune valeur en orient. Il
existe, ajouta-t-il, un canon dans l'Eglise orientale (le dixième
de Sardique) interdisant une consécration trop rapide ; mais
comme beaucoup d'autres règles de discipline, de rite, cette
loi ne peut pas être considérée comme faisant partie des lois
immuables de l'Eglise, des décisions dogmatiques conciliaires!
L'Eglise d'orient, ajoute l'auteur, a attaché de tout temps
plus d'importance au sens intime des lois de l'Eglise qu'à leur
lettre. D'ailleurs, Photius tenait plutôt à défendre la mémoire
de plusieurs Pères de l'Eglise d'orient (Nectaire de Constantinople,

Grégoire de Nazianze l'ancien, Tarasius, Nicéphore,
etc.), qu'à se défendre lui-même. Et puis, n'avait-il pas à citer
à l'appui de sa thèse un nom glorieux entre tous, en occident,
celui d'Ambroise de Milan, qui, de même que Nectaire, avait
été choisi pour devenir évoque, avant même d'être baptisé?
Photius disait avec raison que l'Eglise occidentale était bien
plus coupable que sa sœur d'orient, en tolérant l'élévation
directe d'un diacre à la dignité episcopale. Le pape Nicolas
était précisément dans ce cas: il avait été élevé à la dignité
de pape, quand il n'était que cardinal-diacre.

Pour se rendre un compte exact de la valeur des
accusations lancées par les ennemis de Photius contre la canoni-
cité de son titre patriarcal, il suffit de se rappeler la façon dont
ils traitaient eux-mêmes ces accusations et le peu de valeur



— 86 —

qu'ils leur accordaient. Les papes Nicolas et Adrien, ainsi
que les conciles de Rome de 863 et 869, ont affirmé de la
façon la plus positive que la dignité patriarcale de Photius
ne saurait jamais être reconnue; et au concile de Rome de

879, on statua que, moyennant certaines concessions que l'on
demandait à Photius, on le reconnaîtrait patriarche. A cela il
faut ajouter que le pape Jean VIII, qui précisément se déclarait

prêt à reconnaître Photius moyennant certaines conditions,

était le même homme qui, au concile de 869, était le
principal rapporteur et demandait qu'on invalidât l'élection de

Photius comme absolument illégale!
Enfin, le professeur Ivantzoff-Platonoff s'arrête sur les

nombreuses contradictions qui se trouvent dans la description
des événements les plus sérieux de la vie de Photius; or, il
eût été facile de les contrôler, d'autant plus que ceux qui les
décrivaient en étaient souvent les témoins oculaires. Qu'on
prenne, par exemple, l'histoire de sa première déposition ; tous
les historiens qui en parlent lui donnent des raisons différentes.
L'empereur Basile, désireux d'obtenir l'appui de Rome, écrit au

pape qu'il dépose le patriarche, mû par le désir d'observer
les décisions de l'Eglise de Rome, d'exécuter l'arrêt du pape
Nicolas Ier. Constantin Porphyrogénète, qui n'avait plus besoin
de Rome, dit que son grand père (Basile) fit déposer Photius,
afin de conjurer la tempête qui régnait dans l'Eglise. La
raison la plus probable est que Photius a été renversé pour avoir
appelé solennellement « brigand et parricide » {XrjGvrjv xal cpovs'a)

Basile le Macédonien (qui venait de s'emparer du trône), et

pour lui avoir refusé la sainte communion. C'était certainement

plus que suffisant pour que Basile s'empressât de dépo
ser ce personnage si peu accommodant et si dangereux pour
une dynastie qui était à peine arrivée au pouvoir, nouvelle et

chancelante; c'était d'autant plus pratique qu'en se débarrassant

de Photius, il devenait du même coup l'ami du pape.
Après la mort de Basile, son fils Léon, pour satisfaire ses

rancunes personnelles, déposa Photius une seconde fois, et
eut recours au même prétexte ; il annonça au pape que le

patriarche était déposé en considération des décisions de l'Eglise
de Rome.

Le IVe chapitre de l'étude du R. P. Ivantzoff-Platonoff
répond à l'une des questions les plus importantes relatives à la



— 87 —

hiographie de Photius: comment se fait-il que ce soient presque

exclusivement les renseignements fournis par les ennemis

du patriarche, ou du moins par ceux qui avaient intérêt à

médire de lui, à le calomnier, qui soient arrivés jusqu'à nous?

Photius avait des amis puissants dans la hiérarchie la plus

élevée, des amis prêts à se dévouer pour lui, comme Grégoire
de Syracuse, Zacharie de Chalcédoine, Théophane de Cesaree,

etc. Il avait de fidèles disciples, comme Constantin le

Philosophe, l'apôtre des Slaves. Ses successeurs sur le siège de

Constantinople le considéraient, et avec raison, comme l'un
des piliers de l'orthodoxie; se peut-il qu'aucun d'eux ne se

soit donné la peine de défendre sa mémoire? Or, on n'a

presque rien à citer dans ce sens, si ce n'est quelques
discours prononcés au concile de 869—870 et à celui de 879—

880, présidé par Photius lui-même, et encore ces discours ne
sont-ils pas bien longs. Il n'est pas facile de répondre à ces

questions, dit le professeur Ivantzoff-Platonoff, et on peut
proposer différentes solutions. Peut-être les accusations dirigées
contre le patriarche restaient-elles inconnues à ses amis ; elles

préféraient l'ombre à la grande clarté; les accusateurs
craignaient des démentis qui pouvaient être trop catégoriques ; la
majeure partie des accusations lancées contre Photius ne
paraissait-elle pas à ses amis indigne de réponse? Ces accusations

avaient le plus souvent un caractère de pamphlet de bas

étage. Probablement aussi la plus grande partie de tous ces
écrits n'est-elle pas arrivée jusqu'à nous. Cette dernière supposition,

qui est la plus probable, est étudiée en détail dans les
chapitres suivants.

Le chapitre V traite de la correspondance officielle entre
le Gouvernement de Constantinople et l'Eglise de Rome, ainsi
que des lettres papales ayant rapport à Photius. Cette
correspondance est assez complète: elle comprend les lettres des

papes Nicolas I, Adrien II, Jean VIII et Etienne V, ainsi que les
lettres des empereurs Michel III, Basile le Macédonien et Léon
le Philosophe. Dans leurs études sur Photius, les historiens
occidentaux se basent principalement sur ces écrits; mais cette
source est sujette à plus d'une critique ; elle évoque plus d'un
doute. En fait de lettres impériales, nous ne possédons que
celles qui sont dirigées contre le patriarche, celles qui
l'attaquent; les autres, où on le défend (lui ou l'Eglise d'orient),



ont été perdues sans laisser presque aucune trace; du moins
ces lettres ne sont pas encore retrouvées. Le professeur
Ivantzoff-Platonoff dit avec raison que ces lettres, surtout celles
des papes, sont écrites dans un but de polémique et dictées

par la passion. Peut-on, dès lors, les considérer comme des-

sources historiques sérieuses? Pourrait-on, demande l'auteur,
prendre pour base de l'histoire de l'Eglise chrétienne les
œuvres de Lucien, de Celse et de Porphyre? Certainement
non. Eh bien! il devrait en être de même des ouvrages de

polémique arrivés jusqu'à nous. Ils sont injustes, partiaux;
et ce sont précisément ces ouvrages que les savants occidentaux

prennent pour point de départ et pour base de leurs
travaux

Parmi les lettres des empereurs aux papes que nous ne
possédons pas, il faut surtout regretter celles de l'empereur
Michel au pape Nicolas Ier, écrites en faveur de Photius et
expliquant au point de vue oriental son avènement au siège
patriarcal, surtout celle de l'an 865 que cite le pape dans sa
réponse à l'empereur. C'était une lettre des plus importantes,
si importante que le pape, dès qu'il eut la possibilité de dicter
sa loi à Constantinople, exigea immédiatement que tous les
exemplaires de cette lettre fussent brûlés; rien d'étonnant si

ce précieux document et d'autres du même genre ont été

détruits à cette même époque (en 869, après la déposition de
Photius). Non moins regrettable est la disparition de la lettre
des empereurs Michel et Basile au prince Boris de Bulgarie
sur les innovations de Rome, et plus encore la disparition de

deux lettres envoyées de Constantinople en occident: l'une,
contenant l'histoire du concile antipapal de 867, adressée au
clergé de Rome et où on l'informait de la condamnation du

pape par le concile ; l'autre, adressée à l'empereur d'occident
Louis le Jeune, contenant la proposition de coopérer à la
déposition du pape. Ces documents si importants n'arrivèrent
pas à destination ; ils furent expédiés par l'empereur Michel,
mais après l'assassinat de ce dernier, l'empereur Basile fit
revenir ceux qui les portaient et les fit probablement brûler,
ou bien les envoya au pape, qui leur fit subir le même sort.

Nous ne possédons qu'un seul document émanant de

Photius: c'est sa circulaire contenant l'exposition des erreurs
romaines. L'original grec de ce document s'est conservé et a



— 89 —

été édité par le patriarche Dosithée (dans le Tófiog %ciqSç).

Ce document n'est-il pas d'une importance extrême? Eh bien!
l'abbé Jager, dans son Histoire de Photius (p. 345—360), au

lieu de le donner en entier et en original, n'en donne qu'une
traduction altérée! Et le savant Hergenröther, qui en donne

une paraphrase allemande, y ajoute des citations grecques et
des explications qui parfois obscurcissent le sens de l'original.

Est-il possible, se demande le R. P. Ivantzoff-Platonoff, de

rétablir cette correspondance, si importante, entre l'orient et
l'occident? existe-t-elle encore dans les archives du Vatican
en entier, ou bien la partie désavantageuse aux prétentions
du pape a-t-elle disparu? Toujours est-il que, du moins pour
le moment, le monde savant ne la possède pas et qu'il est

impossible de réaliser la maxime : audiatur et altera pars.
Les lettres des papes, dit avec raison l'auteur, sont tendan-
tieuses, partiales; dans leurs réponses à Photius, les papes
tâchent impudemment de donner le change sur les lettres que
leur adresse le patriarche; ils leur prêtent un caractère tout
autre que celui qu'elles ont en réalité : ainsi Photius envoie
au pape la notification de son avènement au siège patriarcal;
eh bien, le pape, dans sa réponse, prête à cette notification
un sens absolument différent de celui qu'elle a en réalité; il
en fait une pétition écrite pour obtenir du pape la confirmation
du patriarche. Or, il existe des lettres identiques envoyées
par Photius à ses copatriarches d'orient, qui ne sont absolument

que des notifications d'avènement et pas autre chose.
Il y a même plus: Photius, dans sa lettre au pape, tout en
affirmant son désir d'être en intercommunion avec lui, lui
indique très clairement certaines vérités que le pape semble
avoir oubliées: il lui parle, par exemple, de la nécessité
d'admettre les sept conciles oecuméniques (à cette époque l'Eglise
de Rome, de même que quelques Eglises orientales, n'en admettait

que six). Malgré toutes ces raisons, les savants occidentaux

continuent à interpréter cette lettre à leur manière et à
lui prêter un sens qu'elle n'a absolument pas. Photius reste
toujours inébranlablement fidèle à sa manière de voir et d'agir ;

même dans sa soi-disant lettre apologétique au pape Nicolas,
il maintient fermement ses doctrines; et sous des expressions
très (à notre point de vue trop) courtoises, on découvre
souvent une fine ironie ou une leçon. A l'appui de sa thèse, qu'on



— 90 —

ne doit pas traiter de documents historiques sérieux des pièces
écrites ab irato dans un but évident de polémique souvent
injuste et peu honnête, l'auteur cite les lettres de Nicolas Ier à

l'empereur Michel (en 865) et une autre à Photius (de l'année
862). Le pape fait semblant d'ignorer certaines parties des

lettres qui lui sont adressées; il laisse de côté ce qui le gêne,
et remplit ses réponses d'injures, de gros mots, que Photius
ne méritait certainement pas (praedo, adulter, moechus, homi-
cida, parricida). D'ordinaire, à l'appui de ce qu'ils avancent,
de leurs prétentions absolument dénuées de fondement, les

papes citent des documents absolument faux; par exemple, le

pape Nicolas s'appuie sur les décrétales d'Isidore; dans sa
lettre à l'empereur Michel (de 865), il cite de faux canons de

Nicée; dans une autre lettre adressée à l'empereur Michel en
859 (v. Allatius de perpetua ecclesiarum consensione II, ch. IV,
p. 543), il rappelle à l'empereur qu'une douzaine d'années
auparavant l'empereur lui avait annoncé l'élection d'Ignace à la
place de Méthodius ; or, à cette époque, Michel n'avait pas plus
de sept ou huit ans Partout, dans leurs lettres, les papes parlent

de leurs privilèges et de leurs prérogatives; ils affirment
avec emphase qu'ils parlent «divina inspiratione», etc. Est-il
besoin de prouver, dit l'auteur, que toutes ces lettres sont des

pièces de polémique, qui ne sauraient être considérées comme
un matériel historique sérieux? En revanche, elles caractérisent
bien les antagonistes de Photius, les papes de cette époque, le

puissant et hardi Nicolas qui «regibus et tyrannis imperavit»,,
l'astucieux Jean qui jouait constamment double jeu, qui
promettait à Photius de déraciner l'erreur du filioque et qui en
même temps mettait les Bulgares en garde contre les Grecs,
parce que ceux-ci rejetaient le filioque. Politique essentiellement

pratique et réaliste, il consentait à faire des concessions
dans le symbole pour obtenir une province, la Bulgarie, etc.

Le chapitre VI est consacré à l'étude des actes des
conciles tenus à Constantinople à l'époque de Photius, et des

conciles romains où il s'est agi du patriarche.
Les conciles, dit le professeur Ivantzoff-Platonoff, étaient

fréquents à cette époque, tant à Constantinople qu'à Rome.
D'ordinaire, tout ce qui s'y passait et s'y disait était consigné
dans des actes et notifié au protocole ; si tous ces actes avaient
été conservés, que de données précieuses n'aurions-nous pas



— 91 —

sur Photius, sur ses contemporains et sur toute son époque!
Malheureusement nous ne possédons qu'une très petite partie
de ces documents, et encore portent-ils le cachet de la partia-,
lité la plus évidente; ils sont exclusivement défavorables au
patriarche. A cette époque déjà, la curie romaine tâche, ou de

détruire complètement, ou de falsifier les documents qui
peuvent être favorables au patriarche. Et les auteurs romanistes de

notre époque restent encore sous l'influence de ces documents.
Nous connaissons, dit l'auteur, trois conciles tenus à

Constantinople au début même du patriarcat de Photius, puis deux

autres: l'un (vers 858) dans l'église de Sainte-Irène, hostile à

Photius; l'autre (vers 859) dans celle des Apôtres, où l'on
confirma formellement la déposition d'Ignace. Nous ne possédons

aucun acte authentique de ces conciles. Puis viennent
les conciles de Constantinople présidés par Photius. Ils ont
une importance fort grande: le premier (en 861) compta 318

évêques (dans ce nombre les légats du pape, Rodoalde et

Zacharie) et s'occupa de l'erreur des iconoclastes, qui furent
condamnés. De plus, il fixa la discipline de l'Eglise, et
confirma la déposition d'Ignace. Cette déposition avait été décidée
au concile précédent, mais on trouva nécessaire de la confirmer
en présence des légats du pape; la chose était nécessaire en
vue des agissements du parti d'Ignace qui s'appuyait sur
Rome et troublait les esprits. Quant à Photius lui-même, il
n'avait nul besoin de la confirmation du pape, il occupait son
siège depuis deux ans et arrivait au concile non pas en
prévenu, mais en président. Pour lui, le but principal était de
décider définitivement la question iconoclaste. La discipline
ecclésiastique lui donnait aussi des soucis: elle s'était
relâchée ; les moines ne se bornaient plus au rôle qui leur
revenait de droit et ils s'occupaient de politique. Photius
comprenait parfaitement qu'en attaquant ces abus il se faisait
des ennemis formidables, mais il fit son devoir. Le parti
d'Ignace leur donnait la main; il était peu important par lui-
même, mais il tirait sa force de l'appui que lui prêtait Rome,
laquelle avait un intérêt évident à se faire à Constantinople
un parti qui pût l'aider à arriver à ses fins. A cette époque,
il y avait deux courants d'idées à Constantinople; si Photius
voyait la nécessité de contrecarrer l'influence néfaste de Rome,
l'empereur Michel la trouvait nécessaire à sa politique. Il écrivit



— 92 —

une lettre dans ce sens au pape (865), qui s'en empara pour
s'en faire une arme, en lui donnant une signification qu'elle
n'avait pas, mais qu'il avait intérêt à lui prêter, et cela malgré
les éclaircissements ultérieurs de Michel lui-même, qui lui expliqua

que le concile de Constantinople dont il parlait n'avait nullement

le but qu'indiquait le pape, à savoir, la soi-disant
confirmation de Photius par le pape. Cette manière d'agir des papes
et leur manière de voir prévalut en occident, et elle s'y est
maintenue jusqu'à aujourd'hui, même parmi les savants
protestants. Ainsi, le fait que les légats du pape, envoyés au
concile de Constantinople, furent, à leur arrivée, reçus avec
les honneurs qui leur étaient dus et qu'on leur donna des

cadeaux, est encore maintenant aux yeux des savants occidentaux

une preuve de prévarication, d'une captatio benevolentiae,
et surtout la preuve de la reconnaissance par l'orient de la
suprématie du pape. Ils répètent ce que dit Jean VIII Il en
est de même de la prétendue revision du procès d'Ignace par
les légats. Photius, se conformant au désir de l'empereur, permit
la revision (au concile) du procès d'Ignace, et soumit le dossier
de l'affaire aux légats; mais il ne le faisait qu'à titre de

politesse, à titre de procédé délicat, et nullement, comme l'affirme
le pape et avec lui les savants occidentaux, parce qu'il s'y
crut obligé. L'auteur insiste sur son idée, que le concile de

861 n'a nullement été convoqué pour valider l'élection de

Photius, mais pour d'autres raisons citées plus haut (la question

de la discipline et la question iconoclaste). Les actes de

ce concile ne sont pas arrivés jusqu'à nous; ils furent brûlés
selon le désir du pape; mais la confirmation du point de vue
de l'auteur se trouvé confirmée par une lettre postérieure du

pape Nicolas (866), qui dit lui-même que les actes du concile
lui ont été apportés en deux liasses différentes, « duo volumina,
quorum unum depositionis Ignatii gesta continebat, alteram
autem de Sanctis imaginibus habebat acta». Ce concile (de 861),
dit Ivantzoff-Platonoff, doit être considéré comme le point de

départ des rapports suivis entre Constantinople et Rome à

l'époque de Photius; il est donc important d'en bien définir
le caractère et la portée ; aussi l'auteur s'y arrête-t-il tout
particulièrement, avant de passer aux conciles suivants.

En 866 et 867, Photius convoque des conciles à Constantinople

et les préside. Ils ont pour objet de condamner les



— 93 —

abus de la papauté, les menées des missionnaires du pape en

Bulgarie; mais Photius ne s'arrête pas à cela, il voit et vise

plus loin et plus haut. Quelques évêques occidentaux se plaignent
à Photius des actes despotiques et arbitraires du pape. Photius

en prend note et s'apprête à agir; il parle de ses projets dans

sa circulaire aux patriarches d'orient et convoque le concile
de 867. Ivantzoff-Platonoff s'y arrête longuement; il lui attribue
une grande importance et déplore la perte de ses actes, qui
auraient pu jeter beaucoup de lumière sur les événements de

cette époque, sur les tendances et les desseins de Photius,
qui, désirant donner à ce concile le plus d'importance
possible, y fit participer des laïques de toutes qualités. Ces laïques,
parmi lesquels figuraient aussi les deux empereurs, signèrent
les actes, qui, de cette façon, furent confirmés par plus de

mille signatures. Photius, dans la lutte contre les abus de la
papauté, voulait s'appuyer sur l'occident et sur l'empereur
Louis; au concile, on pria solennellement pour sa longévité,
ainsi que pour celle de son épouse, l'impératrice Ingelberte,
en leur donnant le titre de « très augustes » (et cela en
présence des empereurs d'orient, ce qui constituait, à cette époque,
une infraction flagrante à l'étiquette). Mal secondé, Photius
n'atteignit pas son but. Rome fit tout au monde pour extirper
jusqu'au souvenir de ce concile; elle en fit détruire les actes
dans tout l'occident, et à Constantinople même, à l'époque
où elle en était maîtresse, afin qu'il n'en restât pas même un
iota (nec jota unum). Au concile de Rome de 869, on prononça
un terrible anathème contre tous les signataires des actes (en
exceptant toutefois l'empereur Basile, dont on avait besoin).
On attaquait le concile de toutes les façons, avec toutes les
armes : tantôt on le proclamait un épouvantable attentat contre
les droits sacrés de la papauté, tantôt on en niait l'existence
même. Actuellement, on commence à admettre la grande portée
de ce concile (même Hergenröther et Héfélé). Malheureusement,
ce qui y a rapport a été détruit. Tout ce qui a été écrit contre
Rome à cette époque et même l'énorme bibliothèque privée de
Photius, tout ce qui put être découvert d'hostile à la papauté
et de favorable à l'orient dans sa lutte contre l'occident a été,
à l'époque de la déposition de Photius, tout cela a été livré
aux flammes. Ce criminel et honteux autodafé est un déshonneur

pour ceux qui en sont responsables; aussi les écrivains



_ 94 —

occidentaux qui en parlent maintenant, en rejettent-ils toute
la responsabilité et tout l'odieux sur le gouvernement byzantin
et sur le parti d'Ignace, celui-ci étant redevenu patriarche
après la déposition de Photius. Il est incontestable, pourtant,
que ces coupables ont agi conformément aux désirs et aux
plans du pape. La cérémonie, si barbare, de la crémation de

tous ces écrits à Constantinople a été la répétition de celle
de Rome en 869, malheureusement sur une échelle bien plus
grande.

Si nous ne possédons rien ou presque rien sur le concile
de 867, nous possédons en revanche les actes du concile de

869—870, appelé en occident VIIIe oecuménique, titre,
d'ailleurs, qu'il s'est donné lui-même. Il existe deux versions de

ses actes; l'une en latin, d'Anastase le bibliothécaire; l'autre,
en extraits grecs (éditée par le Père Rader S. J.). La première
version contient des interpolations évidentes, et malgré cela
elle est considérée en occident comme une source parfaitement
sûre pour la biographie de Photius

Le professeur Ivantzoff-Platonoff s'arrête sur la portée de

ce concile et lui conteste absolument le droit d'être considéré
comme oecuménique. Il dit avec raison que l'on n'y a débattu
aucune question dogmatique ; le but principal était absolument
personnel: il s'agissait d'abattre Photius. D'ailleurs le chiffre
des membres du concile était réellement trop petit et
exceptionnellement restreint: à la première séance, il y en avait 12,

en exceptant les légats du pape et les faux représentants des

autres patriarcats. C'était scandaleux; aussi fit-on tout au monde

pour trouver des évêques qui consentissent à siéger; pour la
seconde séance, on en trouva 20 ; pour la troisième et la
quatrième, à peu près autant! Enfin, après une session de trois
mois, on en réunit 90 et la dernière séance en compta 100 et

quelques. Il est vrai, comme le remarque l'auteur lui-même,
que ce n'est pas le nombre des évêques qui prouve l'oecumé-
nicité d'un concile; cependant, la médiocrité de ces chiffres, si

on les compare aux conciles convoqués par Photius, saute aux

yeux; de plus, et ceci est très important, malgré le chiffre si

petit des votants, il n'y eut aucune unanimité dans les votes.
Les légats du pape insistaient surtout sur les prérogatives du

siège de Rome, tâchaient de faire prévaloir la théorie de
l'absolutisme papal; les évêques grecs, au contraire, tâchaient,



— 95 —

avec peu de succès il est vrai, de leur opposer la théorie de

la pentarchie ecclésiastique et de l'autonomie des Eglises.
Les seules décisions conciliaires réellement dignes de toute
approbation sont celle qui confirme les canons du VIIe concile

oecuménique contre les iconoclastes et celle qui interdit
l'immixtion du pouvoir laïque dans les affaires de l'Eglise. Une

divergence encore plus accentuée se manifesta aux séances

supplémentaires du concile, où l'on discuta la question de

l'Eglise bulgare. Il y a encore à noter que la liberté de

discussion faisait absolument défaut. Ce n'était certainement

pas un concile oecuménique, dit l'auteur; de l'aveu même de

Hergenröther, il ne fut jamais admis en orient et fut bientôt
oublié des Grecs. Ce sort, dit M. Lébédeff dans son Histoire
des conciles de Constantinople, a réellement été bien mérité.

Après le retour de Photius au patriarcat, on convoqua un
nouveau concile (novembre 879—mars 880), qui, de l'aveu
même des écrivains occidentaux hostiles à Photius, fut le

triomphe de son patriarcat, tant par sa solennité extérieure
que par son caractère et son importance. Hergenröther dit
que, depuis le concile de Chalcédoine, on n'en vit pas d'aussi
imposant (T. II, 462). Il siégeait à l'église de Sainte-Sophie
et se composait de 380 personnes, présidées par Photius. Les
légats de Rome étaient Paul, évêque d'Ancone, Eugène d'Ostie
et le cardinal-prêtre Pierre. Le but du concile était le
rétablissement de la paix de l'Eglise, ébranlée par les menées des
ennemis de Photius (et surtout par le concile de 869), et minée
par les prétentions exagérées et les innovations de la papauté.
Les légats du pape, au début du concile et plus d'une fois
dans le courant des séances, proclamèrent qu'ils étaient
envoyés par le pape afin de confirmer Photius dans sa charge
et ses dignités; mais on leur fit bien vite comprendre que
le patriarche n'avait nul besoin de la confirmation du pape;
aussi finirent-ils par dire aux évêques orientaux que le pape
les avait envoyés afin de ramener l'union dans l'Eglise de
Constantinople, mais que, si cette union était déjà rétablie et
effectuée, et Photius accepté comme patriarche, ils n'avaient
plus qu'à remercier Dieu, le dispensateur de la paix! Malgré
leurs efforts, ils furent obligés de rengainer toutes les prétentions

exagérées qu'ils voulurent faire prévaloir au début du
concile. Il est donc absolument erroné de dire, comme on l'a



souvent prétendu jusqu'ici, que le concile avait été réuni clans

le but de confirmer Photius par une décision émanant du pape.
Les résultats obtenus au concile furent considérables. La

légalité complète du patriarcat de Photius fut reconnue par
les représentants de toutes les Eglises; le parti qui lui était
opposé était, à cette époque, sans importance; ses derniers
représentants furent condamnés, et cela non seulement par
les évêques orientaux, mais aussi par les légats du pape.
Enfin, le concile de 869 qui condamna Photius fut reconnu
illégal, privé de valeur, de signification et unanimement
condamné, et cela tant par les orientaux que par les légats.
Voici les termes dont se servent ces derniers en signant le

protocole : «Je reconnais Photius patriarche et légalement élu,

j'entre en communion avec lui conformément aux instructions
du pape. Je regrette et je prononce l'anathème contre ce concile

qui a été convoqué contre Photius, ainsi que tout ce qui
a été fait contre lui à l'époque du pape Adrien de bienheureuse

mémoire, et je ne compte pas ce concile au nombre
des véritables.» Hergenröther soupçonne une interpolation dans

cette signature, mais il ne fournit pas de preuves à l'appui.
Héfélé ne voit pas d'interpolation à cet endroit. Les termes
de l'instruction donnée par le pape Jean à ses légats partant
pour Constantinople sont aussi très explicites et très fermes.
Au § 10 du Commonitorium, le pape dit: «Volumus contra
praesenti synodo promulgali ut synodus quae facta est contra
patr. Photium sub Hadriano sanctissimo Papa in urbe Roma
et Constantinopoli exnunc sit rejecta, irrita et sine robore»
(Hard. VI, I, 295). A la lecture de ce § 10, les orientaux y
adhérèrent, en ajoutant que ce pseudo-concile de 869 avait
foulé aux pieds toutes les lois divines et humaines et qu'il
avait aussi été condamné, rejeté et anathematise par les Eglises
d'orient. Les légats n'ont pas protesté contre ces affirmations.

Ce concile décréta l'égalité entre les patriarcats de Rome

et de Constantinople, interdit d'accorder de nouvelles
prérogatives à l'Eglise de Rome; et le texte de ce décret est si

précis, si clair, qu'il est impossible d'en infirmer la portée
(1er canon de la 5e séance, Hardouin VI, I, 319—320).

Une autre décision du même concile, décision de très grande

importance, est celle qui a rapport au filioque. L'auteur la

soumet à une critique détaillée, dont voici le résumé succinct.



— 97 —

Invité par les membres les plus influents du concile à

venir à une séance, l'empereur s'y rendit accompagné de ses

trois fils; il témoigna sa joie de voir rétablies l'unité et la paix
de l'Eglise et se déclara prêt à appuyer de sa signature les
décisions du concile; de plus, il proposa de formuler et de

proclamer solennellement un «modèle de foi» pour tous les

chrétiens. Le représentant du patriarche d'Antioche et avec
lui les autres métropolitains et les légats du pape répondirent
que ce qu'il y avait de mieux à faire dans ce sens, c'était de

confirmer l'ancien symbole de la foi, qui était déjà accepté

par tous les chrétiens et qui avait été confirmé dans les
conciles oecuméniques précédents. Cela eut lieu. On lut le symbole
de Nicée-Constantinople sans l'addition du filioque, et l'on
condamna d'avance tous ceux qui se permettraient de retrancher,
d'augmenter, de modifier quoi que ce fût à ce symbole, ou

ceux qui se permettraient de proposer une nouvelle exposition

de la foi. Le concile fut unanime à prendre cette décision.
A la séance de clôture, on relut ce qui avait été décidé
concernant le symbole et tous s'écrièrent, Hàvisg ovvoo (pqovovfisv,
ovtw niG%svo\xsv, etc. (Hard. VI, I, 336): «Nous pensons et
croyons tous ainsi. Ceux qui pensent autrement, nous les
déclarons ennemis de Dieu», etc. (Ibid., 339.)

Ce concile, dit M. Ivantzoff-Platonoff, avait pour but de
raffermir l'unité de l'Eglise; mais cette unité ne pouvait pas
être sincère, durable, vu la différence qui s'était introduite
dans le symbole; elle ne pouvait, en aucun cas, être passée
sous silence ; elle avait déjà soulevé une polémique fort vive
en 866 et 868 : du côté de l'orient, dans la circulaire de Photius
aux patriarches orientaux, dans la lettre des empereurs Michel
et Basile au prince de Bulgarie; du côté de l'occident, dans
quelques écrits dirigés contre les Grecs, etc. Photius, revenu
au pouvoir, ne voulait pas recommencer cette polémique, qui
pouvait envenimer ces rapports, détruire cette paix de l'Eglise,
si désirée par tout le monde et qui venait de s'établir; il préféra

suivre un autre mode d'action qui pût ramener l'unité
dans la foi sans nouvelles discussions, tout simplement en
confirmant l'ancienne tradition orthodoxe et l'ancien symbole
universel, et en le garantissant contre toute nouvelle augmentation

ou modification. Mais le filioque avait déjà poussé de
fortes racines en occident; avant d'agir, il fallait sonder le

Revue intern, de Théologie. Heft 1, 1894. 7



— 98 —

terrain, préparer les voies de l'action. C'est ce que fit Photius.
En 878, il envoya au pape son élève (plus tard archevêque
d'Euchaïs), Théodore Santavarène, avec une lettre ; cette lettre
ne nous est pas parvenue, mais nous possédons la réponse du

pape. «Votre envoyé,» écrit-il, «s'est expliqué avec nous; il
trouve que nous observons la forme primitive du symbole,
que nous n'y ajoutons ni n'en retranchons rien. Non seulement

nous ne prononçons pas le symbole avec l'addition filioque,.
mais nous condamnons ceux qui le font, comme étant des gens
qui défigurent l'enseignement du Christ, qui violent la parole
divine. Mais votre sagesse n'ignore pas qu'il est difficile
défaire accepter notre façon de voir à nos autres évêques, de
modifier un usage qui s'est enraciné depuis des années. Il nous
paraît donc préférable de ne forcer personne à abandonner
l'addition, mais d'agir sur eux par la modération et la prudence,
en les amenant peu à peu à abandonner ce blasphème. »

La majeure partie des savants occidentaux rejette cette
lettre comme non authentique ; ils supposent que le pape ne
pouvait pas parler en ces termes du filioque. Le professeur
Ivantzoff-Platonoff est d'un avis différent, qu'il motive de la.

façon suivante : Il est hors de doute, dit-il, que de l'aveu même
des savants catholiques (depuis Léon Allatius jusqu'à Pichler,
Gfrörer et Hergenröther), à l'époque dont il s'agit, le filioque
n'était pas accepté par l'Eglise romaine, tout en étant accepté
dans d'autres Eglises occidentales, surtout dans celles des
Gaules et de la Germanie; il était donc effectivement difficile,
comme le dit le pape, de le déraciner rapidement, violemment.

Il est incontestable, d'un autre côté, que personnellement

Jean VIII n'était pas favorable au filioque ; on le voit,
par exemple, dans sa lettre «ad Sfendopulcrum comitem»
(Hard. VI, I, 85); le point de vue auquel il se place dans
la discussion entre St-Methodius (l'apôtre des Slaves) et les
évêques allemands est clair. Outre la lettre de Jean VIII,
Photius possédait encore celle d'Adrien III. Celui-ci, selon
l'ancien usage, avait envoyé à Photius une épître conciliaire
où il lui annonçait son avènement au siège patriarcal de Rome
(884) et où il faisait sa profession de foi sur le St-Esprit qui
procède du Père. Photius le raconte dans son ouvrage «llsql
rrjç rov "Ayi'ov llvsv^arog MvGiayoaylag-». Cet ouvrage de Photius
fut, pendant longtemps, tenu secret par les éditeurs occiden-



— 99 —

taux des documents qui se rapportent à l'illustre patriarche;
il fut enfin édité par Hergenröther (1857), puis par Migne en

1860 (Patrologia, Cil, 263—540, col. 381). Mais, où se trouve
la lettre même d'Adrien, cette lettre si importante? et comment

se fait-il qu'en occident personne jusqu'à Hergenröther n'en ait
fait mention? Nous trouvons l'explication de ce fait si étrange
dans les annotations, à cette même page 381 (Rem. 91). Il y
est dit: «In editione Card. Caraffae (édit. des Lettres des papes)

ingens est lacuna epistolarum pontificiarum, a Joanne VIII usque
ad Leonem IX, annis fere 170 (or c'est précisément l'époque à

laquelle s'est effectué le grand schisme entre l'orient et l'occident)

; quare et haec Adriani III ad Photium, si vera est, epistola

desideratur.» Et plus loin: «Et quidem, ut recte observât
Lequienius, Romana ecclesia nunquam graecis diserte imperava

ut symbolum ea particula augerent. Quid ergo mirum
est, si Adrianus ita fortasse locutus est?» N'est-ce pas là une
indication précieuse, un aveu?

Il est probable que les légats envoyés par le pape au
concile de Constantinople reçurent des instructions précisément

dans le sens de cette lettre, ce qui explique pourquoi à

la VIe et à la VIIe séance non seulement ils ne firent aucune
objection à la proposition de laisser intact le symbole de la
foi, mais pourquoi, au contraire, ils la soutinrent fortement. Il
n'y a pas d'autre clef pour expliquer leur conduite dans cette
importante question; d'ailleurs, cette conduite est parfaitement
logique. Il est indubitable aussi que les protocoles des séances
où a été confirmé le symbole, ont été signés par les membres
du concile, et qu'ils se trouvaient dans les anciennes copies
des actes. Photius le dit positivement dans sa lettre au
métropolitain d'Aquilée (v. Valetta, 'EniG-v. 5, GsX. 198; v. aussi Migne,
Gr. OI, 381).

Si toutes les Eglises qui ont été représentées au concile,
dit avec regret le professeur Ivantzoff-Platonoff, étaient restées
fidèles aux décisions qui y ont été prises, le grand schisme
n'aurait certainement pas eu lieu. Malheureusement l'Eglise
de Rome n'accepta pas ce concile, et cela pour de mesquines
raisons d'égoïsme. Jean VIII, après le concile de 879—880,
ne se plaint ni du canon qui interdit d'étendre les prérogatives

de la chaire de Rome, ni de celui qui condamne le
filioque, ni du sévère anathème lancé contre le concile de 869;



— 100 —

et tout cela était cependant bien important. Il se plaint de ce

que Photius n'a pas demandé pardon de ses torts vis-à-vis de

Rome, de ce qu'il n'a pas remercié le pape de ses bienfaits
(la reconnaissance de la légalité de son patriarcat) et de ce

qu'il n'a pas cédé la Bulgarie (v. Hard. VI, I, 87—89). Telles
étaient les raisons pour lesquelles le pape refusa de reconnaître

le concile Il remit sur le tapis les anciennes plaintes
de Nicolas Ier et d'Anastase le bibliothécaire contre le concile
de 861 : «Les légats ont été achetés par Photius, ils ne savaient
pas ce qu'ils signaient, ne connaissant pas le grec » Ces
misérables plaintes sont, même jusqu'à présent, répétées en
occident. Il est heureux, dit l'auteur, que les actes du concile de

879—880 n'aient pas eu le sort des actes des conciles de 861,

867, ainsi que de tout ce qui a été favorable à Photius et
défavorable à Rome. Il est vrai que, depuis 880, les papistes
n'eurent plus l'occasion d'agir en maîtres à Constantinople,
comme ils le firent en 869. Mais ils firent tout ce qu'ils
purent; ils tâchèrent, du moins, d'ensevelir tous ces actes
dans leurs archives, de ne pas les publier, etc. Ces actes
existent pourtant en occident (v. Binii Admonitio de pseudosynodo

Photiana. Allatii de consensione ecclesiarum 591). Le
chartophylax Jean Beccus, qui se donna, au XIIIe siècle, tant
de peine pour la réunion des Eglises, les citait dans sa «Paix
des Eglises»! Malgré tout cela, dans aucune des grandes
collections des Acta conciliorum, ni dans Binius, ni dans Labbe,
ni dans Veditio regia, on ne trouve le texte des actes de 879

—880. On trouve à leur place une Admonitio ad lectorem, où

on le met en garde contre les actes de ce concile de Photius!
Pourtant, vers la fin du XVIIe siècle et au commencement du

XVIIIe, quelques savants, plus consciencieux, voulurent avoir
des données positives sur ces documents, afin de les communiquer

au public (Beveridge, l'abbé Fleury, quelques savants
protestants surtout, Oudin, Hanke). Enfin, en 1705, le
métropolitain de Rymnik Anthimos édita son Topoç xaQ^> où ces

actes parurent au grand jour et en entier ; et pourtant ce n'est

que depuis peu de temps que la lumière commence à se faire
en occident (v. Schröckh, Kirchengeschichte).

Parmi les savants occidentaux qui attaquèrent avec le

plus de véhémence les actes du concile de 879—880, il faut
citer en premier lieu le chef des historiens ultramontains, le



— 101 —

cardinal Baronius, le chef des théologiens ultramontains, le

cardinal Bellarmin, et le plus savant des renégats orientaux,
L. Allatius. Les deux premiers sont peu précis, ils semblent

hésiter; Allatius est plus énergique, il plaide avec toute

l'adresse, tout le savoir-faire d'un homme qui connaît à fond

les documents de l'histoire grecque du moyen âge.
Malheureusement pour lui, après la publication de sa «De perpetua
consensione ecclesiarum», parurent les réfutations venues tant
d'orient (le patriarche Dosithée, 2rj^stéGsig) que d'occident (les

protestants Basnage, Histoire de l'Eglise, T. I, L. VI, chap. VI;
Hankius, Scriptores rerum bysantinarum, P. I, c. XVIII, p. 367

—382). Puis vint le Syro-uniate Assemani, qui avouait l'existence

de ces actes tout en affirmant qu'ils contenaient des

interpolations. Ces idées si hostiles pour les actes du concile de

879—880 ne trouvent plus beaucoup d'adhérents aujourd'hui
(v. Hergenröther, Damberger, Synchronistische Geschichte des

Mittelalters) ; pourtant elles trouvent encore quelques défenseurs;

il y a des savants ultramontains, et même Migne, qui
croient que ces actes sont «fictitia», que Photius les a inventés
« ex capite suo ».

Ce sont surtout les séances VI et VII, où a été confirmé
le symbole de la foi, qui sont le plus attaquées. On prétend
qu'elles n'avaient pas de portée officielle (v. Hard. VI, I, 331),
qu'elles n'avaient pas de lien avec les séances précédentes, etc.
Or, c'est précisément le contraire qui est vrai. Etant donnée
l'importance capitale des actes du concile de 879—880 pour
l'histoire de l'Eglise en général et pour celle de Photius en
particulier, le professeur Ivantzoff-Platonoff s'arrête, dans son
étude, sur toutes les accusations dont ils sont l'objet. Ne
pouvant ou ne voulant pas nier l'existence des actes de ce concile,
dit-il, beaucoup de savants catholiques, tels que Assemani, Le-
quien, Héfélé, Hergenröther, et quelques savants protestants
(Schröckh, Neander, Kurtz), veulent voir dans ces actes des
interpolations, des modifications en faveur de Photius. Mais
quelles sont leurs preuves? D'abord, disent-ils, les lettres du
pape Jean n'ont pas été lues aux séances II et III dans leur
texte primitif, mais avec certains adoucissements et certaines
louanges à l'adresse de Photius. Or, nous avons vu plus haut
que ces modifications ont été faites par les légats eux-mêmes,
et très probablement du consentement préalable du pape, en



— 102 —

vue du cours des événements. La chose a eu lieu non- seulement
au concile de 879—880, mais même au concile convoqué pour
perdre Photius. Les légats étaient obligés d'introduire certaines
modifications dans le texte des lettres qu'ils avaient à lire, sans
quoi ils se seraient trouvés dans une position ridicule et fausse.
Arrivés en 879 à Constantinople, ils trouvèrent Photius dans
toute sa force et dans tout l'éclat de sa gloire ; pouvaient-ils,
dans de pareilles conditions, lire des documents où l'on disait,
par exemple, que Photius devait demander pardon au pape
«d'occuper illégalement le trône patriarcal»? ou bien, qu'il
devait solennellement admettre que sa confirmation (par le
pape) serait un effet de la grâce du pape pour Photius? Ils
avaient affaire à forte partie; chacune de leurs maladresses,
la moindre de leurs imprudences, étaient impitoyablement
relevées par les membres du concile, par exemple, par Zacharie
de Chalcédoine, Procope de Cesaree, Elie de Jérusalem. Il
existe dans la bibliothèque du Vatican des lettres du pape
Jean VIII qui, paraît-il, ne correspondent pas à celles qui sont
consignées dans les actes du concile de 879—880 que nous
possédons. Elles sont écrites dans un sens beaucoup plus
autoritaire, et les auteurs ultramontains les opposent à celles des

actes. Mais pourquoi, sur quelle base, leur donnent-ils la
préférence Les savants ultramontains avouent que le texte ancien
des plus importantes de ces lettres (telles qu'on les trouve dans
les manuscrits, par exemple, chez Yves de Chartres) était
conforme à celui qui se trouve dans les actes du concile de 879

—880; et effectivement on admettait, en occident, un texte
ancien conforme à ces derniers, au dire même de Héfélé
(IV, 438). Il y avait donc deux versions, deux textes. Quelques

savants admettent la coexistence de ces deux versions
différentes, l'une, secrète, devant diriger les légats, l'autre,
devant être présentée officiellement au concile. On est même
allé jusqu'à éditer deux versions: «Epistolae Joannis genuinae
ex codice Vaticano», et d'autres «Easdem epistolas a Photio

corruptas». Nous avons vu plus haut qu'il n'y avait besoin
d'aucune « corruption » et que les légats devaient introduire
et ont introduit, et cela certainement du consentement préalable

du pape, des modifications dans le texte de ce qu'ils
soumettaient au concile. On dit encore que le pape Jean VIII
ne pouvait pas employer dans ses instructions à ses légats des



— 103 —

expressions aussi fortes, aussi raides, en parlant du concile

d'Adrien II (exnunc sit rejecta, irrita et sine robore, et non

connumeretur cum altera sancta Synodo). Mais pourquoi pas?

Pouvait-il s'exprimer autrement s'il voulait annuler la portée
de ce concile et renouer ses rapports avec Photius Les papes
ue se gênaient pas dans leurs expressions vis-à-vis de leurs

prédécesseurs; qu'on se souvienne, par exemple, de celles

qu'employait Etienne VI vis-à-vis de Formose! Il est
d'ailleurs inadmissible que Photius ait modifié (dans un sens
favorable à ses idées ou à sa personne) ce qui se disait au concile;
tout se faisait au grand jour ; il y avait trop de témoins, et les

actes du concile étaient immédiatement -mis à la portée de tout
le monde. Le contrôle était trop facile ; à la moindre falsification,

on aurait convaincu Photius de mensonge. C'était réellement

trop naïf pour un homme aussi habile que le patriarche,
cet homme « versutissimus », comme l'appelaient ses ennemis.

Ce qu'il y a de plus difficile à admettre pour les écrivains
romains, dit le professeur Ivantzoff-Platonoff, c'est la lettre du

pape Jean à Photius, dans laquelle il parle du filioque (lettre
annexée d'ordinaire aux actes du concile de 879). Deux seulement,

Fleury et Pichler, ont eu le courage d'en admettre
l'authenticité. L'auteur revient sur cet important sujet. Le plus
sérieux argument, dit-il, qui puisse être élevé contre l'existence
de cette lettre est le fait que Photius ne la mentionne ni au
concile de 879—880, ni dans sa lettre au métropolitain d'A-
quilée, ni enfin dans son ouvrage sur le Mystère du St-Esprit
{IIsqì iwGTaymylag). Il parle du pape Jean comme d'un adhérent
à ses idées sur le St-Esprit, et il cite la signature des légats
du pape dans les protocoles de 880, mais il ne cite pas la
lettre même du pape. La chose s'explique pourtant facilement
par le caractère absolument privé, confidentiel, secret même,
de cette lettre. Avait-il besoin de la citer au concile? Non.
La confirmation officielle du symbole de Nicée-Constantinople
par les légats du pape avait plus de valeur qu'une lettre
confidentielle même du pape; d'ailleurs, s'il ne cite pas celle du
pape Jean, il cite celle du pape Adrien III touchant le même
sujet et qui de plus était une lettre officielle (Gvvoâtxïj èmGroXrj).
On ne peut soupçonner ni Fleury, ni Pichler, d'être trop
bienveillants pour les doctrines orientales, ni les savants orientaux
tels que Nil Cabasilas, Nil de Rhodes, Marc d'Ephèse, Gen-



— 104 —

nadios Scholarios, ou les savants russes Théophane Procopo-
vitch, le métropolitain Macarius, Philarète de Tchernigov, ni le
célèbre Adam Zernikavius, de vouloir s'appuyer sur des
documents falsifiés. Le résumé que donne l'auteur sur cette question
est que la lettre de Jean VIII est authentique, que les
arguments qu'on oppose à cette authenticité ne sont pas de nature
à l'ébranler. Il ajoute que cette lettre n'est d'ailleurs nullement
un argument indispensable (au point de vue orthodoxe-oriental)
pour prouver l'erreur de ceux qui modifient le symbole de

Nicée-Constantinople ; on possède des arguments bien autrement

sérieux que les opinions d'un pape qui vacillait dans
son orthodoxie ; mais cette lettre est importante pour éclairer
l'histoire du concile de 879—880 *).

Les ultramontains, continue le professeur Ivantzoff-Platonoff,
attaquent encore le chiffre des signataires des actes du concile;
ils le trouvent trop grand (380). Mais, de l'aveu même de l'un
de leurs plus grands savants, Hergenröther, il n'y a qu'une
vingtaine de signatures qui puissent être considérées comme
douteuses. Hergenröther dit que ce concile était trois fois plus
nombreux que celui de 869, qu'il était « eine wahrhaft imposante

Erscheinung, wie sie seit dem Concil von Chalcedon
nicht mehr gesehen worden war ».

On s'arrête encore aux nombreuses variantes dans les
différentes copies des actes de 879—880, principalement au
L. VI, chap. 8 (v. Hergenröther). Ces variantes existent
effectivement, mais elles ne sont pas de nature à modifier les idées

qu'on doit se former de ce concile en en étudiant les actes;
d'ailleurs, il n'y a aucune raison pour donner la préférence aux
copies qui ont servi de base aux « Acta conciliorum » édités

en occident. Les occidentaux s'étonnent de voir le nom de

Photius placé avant celui de Jean dans les copies orientales
(quand on proclamait, au concile, des vœux de longévité pour

') 11 y a encore une remarque à faire à ce sujet: les catholiques-romains ont

peine à admettre qu'un pape (Jean VIII) ait pu abandonner si facilement le filioque.
Mais on oublie une chose. Actuellement, cette erreur dogmatique a plus de mille
ans de date, on l'enseigne comme une vérité depuis des siècles, on y est habitue;
mais à l'époque où Jean VIII écrivait sa lettre, elle n'avait pas le caractère dogmatique

qu'elle a actuellement chez les ultramontains! Il n'y avait pas cent ans que
Léon III refusait au terrible Charlemagne de l'insérer dans le credo, et Jean VIII
pouvait parfaitement connaître personnellement des contemporains de Léon III. Pour

juger le pape Jean, il faut se mettre à sa place. A. K.



— 105 —

ces deux personnages), par exemple, dans le Tó^og x«C«g; on

en infère des falsifications, et dans les éditions occidentales

on place Jean avant Photius, en se basant, dit-on, sur le code

du Vatican ; mais comment se fait-il que Baluze, dans sa copie
de ce même code du Vatican, copie dont s'est servi Fleury,
fasse aussi précéder le nom de Photius, conformément aux

copies les plus anciennes? Ce n'est certainement qu'un détail
de minime importance; mais n'est-il pas caractéristique?

Les expressions louangeuses, hyperboliques, à l'adresse
de Photius, qu'on trouve dans les actes du concile de 879—

880 nous choquent par leur exagération; mais il faut faire la

part du goût du temps; d'ailleurs on en adresse d'aussi fortes
à Jean et à l'empereur. Elles ne prouvent donc rien.

Les préventions qui avaient cours dans la science
occidentale contre les actes du concile de 879—880, font place
de plus en plus à une façon de voir plus juste, plus équitable ;

et, ajoute l'auteur, il faut dire que c'est à Hergenröther
(précisément le grand savant contre lequel l'auteur a dû polémiser
avec le plus de force), que revient, en occident, l'honneur
d'avoir étudié avec le plus d'impartialité les actes de 879—
880, même avec plus d'impartialité que le savant protestant
Néander. Certainement, ce même Hergenröther, comme Héfélé,
comme tant d'autres, est loin d'être d'une impartialité absolue,
mais il y a indubitablement un grand progrès, surtout si l'on
compare les idées actuelles avec celles des Allatius, des Ba-
ronius, etc.

Outre les conciles de Constantinople qui avaient un rapport
direct avec l'histoire de Photius, il y en a eu d'autres, en
occident, qui avaient aussi une certaine connexion avec ce patriarche;
malheureusement nous n'avons sur eux que peu de documents.
Il faut noter le concile de Rome en 863, convoqué par le pape
Nicolas, où, pour la première fois, on a contesté la légitimité
du patriarcat de Photius; celui de 869, convoqué par le pape
Adrien II, où, profitant de la disgrâce politique de Photius,
on s'empressa de confirmer sa condamnation, et où l'on
prépara le concile de Constantinople de 869 si hostile à Photius.
Enfin, il faut noter celui de 879, convoqué par Jean VIII à
Rome, et qui eut une direction absolument opposée à celui de
869: les circonstances avaient changé, Photius était de
nouveau bien avec l'empereur, et l'on espérait, à Rome, arriver



— 106 —

à une entente avec ce même patriarche, qui avait été anathematise

par les conciles précédents. Toutes les condamnations
précédentes furent déclarées nulles et non avenues. Il ne reste,
ainsi qu'il est dit plus haut, que fort peu de documents de

tous ces conciles, surtout du dernier tenu à Rome en 879;
cela se conçoit, puisqu'il était favorable à Photius. Nous ne
possédons de ce concile que les instructions données par le

pape à ses légats, allant au concile de Constantinople de cette
même année. Parmi les signataires de cette instruction, on voit
les noms de plusieurs prélats qui, aux conciles précédents, ont
prononcé l'anathème contre Photius, entre autres celui du pape
Jean lui-même, si favorable maintenant au patriarche, et qui,
au concile d'Adrien, était l'un des rapporteurs les plus hostiles
à Photius!

Il y eut encore d'autres conciles en occident, convoqués
pour répondre à l'orient orthodoxe, qui attaquait les innovations

occidentales; ainsi le pape Nicolas, dans une lettre à

Hincmar de Reims, parle d'un concile convoqué pour répondre
à une lettre de l'empereur Michel, qui contenait des «invectives

effrontées contre les privilèges du siège de St-Pierre».
Malheureusement les actes de ces conciles ne sont pas
parvenus jusqu'à nous. Plus tard, le pape se préparait à convoquer

un concile, afin de répondre aux arguments qui étaient
contenus dans la lettre des empereurs Michel et Basile au

prince Boris de Bulgarie. Sa mort empêcha ce projet de se

réaliser, mais on convoqua dans ce même but de polémique
quelques conciles provinciaux, où l'on mit à l'étude les
accusations formulées par les Grecs contre les Latins. Cette époque
peut être considérée comme étant le commencement d'une
polémique régulière de l'occident avec l'orient. Comme produit
de cette polémique, nous voyons paraître en occident les
ouvrages d'Enée, évêque de Paris, et de Ratramne, moine de

Corbie. Ces ouvrages se sont conservés jusqu'à nos jours
(Patrologia latina, Migne, CXXI). Les auteurs y défendent d'une

façon peu habile, il est vrai, le filioque, le carême du samedi,

le célibat des prêtres et d'autres innovations latines. Un fait
à noter est que les deux polémistes, quoique écrivant en même

temps et habitant la même province, n'étaient pas d'accord sur

ce qu'ils avaient à défendre : Ratramne, répondant aux Grecs,

qui accusaient les Latins d'élever à la dignité d'évêques des



— 107 —

diacres sans les faire passer par là prêtrise, nie l'existence
d'un pareil usage en occident ; et Enée de Paris présente dans
son livre la défense de cet usage comme étant absolument
correct et légal.

Il est probable que l'extrême orient même ne resta pas
étranger à la lutte entre Rome et Constantinople et que, dans
les pays soumis aux musulmans, on convoqua des conciles où
l'on s'occupa de la vie et des œuvres de Photius, ainsi que des

questions qu'il souleva; mais nous n'avons sur ce point que
des données assez vagues et aucun document.

A. K.
(La fin prochainement.)


	Le patriarche Photius d'après M. le professeur Ivantzoff-Plantonoff [suite]

