Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 5

Artikel: L'infaillibilité de I'Eglise

Autor: Holly

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403276

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’INF A.ILLIBILITE DE L’EGLISE.

L'infaillibilité de VUEglise, ou réside-t-elle? Telle est la
question dont les Peres et les Docteurs de I'Eglise se sont
occupés et qui est devenue la question briilante du siécle actuel,
par la promulgation papale du dogme blasphématoire?) du
Concile du Vatican, le 18 juillet 1870; dogme funeste, jeté
audacieusement, comme un boutefeu, au sein des Eglises, et
qui a allumé un incendie dans la chrétienté entiere.

Heureusement il a allumé en méme temps, dans le coeur
des hommes soucieux de leur haute vocation chrétienne, 'ar-
dent désir de travailler plus que jamais a restaurer, dans
toutes les Eglises du Christ, 'ancienne foi orthodoxe catholique,
afin que désormais elles soient conduites, sur le chemin de la
vérité, dans l'unité de l'esprit, en toute sainteté de vie. Clest
le seul moyen qu’ils puissent employer pour éteindre cette
facheuse conflagration.

1) M. le Dr Holly, évéque de P’Eglise orthodoxe apostolique haitienne, nous
a fait ’honneur de nous envoyer cette étude, en nous faisant remarquer, non seule-
ment qulil sen réserve A lui-méme toute la responsabilité, mais encore qu’il I'a
écrite dans une langue qui est pour lui une langue étrangére. Les lecteurs sen
apercevront ¢a et la, et par conséquent, pour saisir exactement la pensée de I’ho-
norable écrivain, ils devront ne pas prendre certaines expressions au pied de la
lettre. Nous n’en remercions pas moins sincérement M. I’évéque Holly pour son
bienveillant concours. : La Direction.

) L’épithete que j’emploie pour qualifier ce dogme résout une autre question
a Pégard de laquelle les hommes ont longuement discuté, & savoir, le blasphéme contre
le Saint-Esprit. Ce blasphéme, qu’est-il? Chaque transgression de I’homme charnel est
un péché contre le Saint-Esprit, mais autre chose est le d/aspieme contre la troi-
sitme Personne de la Sainte Trinité. Ce blasphéme se commet quand un homme
mortel s’arroge des attributs divins. Le Grand-Sacrificateur, qui présidait le Sanhé-
drin & Jérusalem, déclara que le Seigneur blasphéma, en s’attribuant des préroga-
tives divines. Mais il croyait que Jésus n’était qu’un homme pur et simple. Il se
trompa. Jésus a été a la fois divin et humain. Donc, le conseil sacerdotal des juifs,



g

Le professeur Michaud a bien indiqué la méthode a suivre,
pour arriver & la solution des questions semblables a celle qui
m'occupe, lesquelles ne sont pas encore bien résolues, lors-
qu’il a dit: «Il faudrait maintenant creuser toutes ces questions,
«montrer comment et pourquoi elles n’ont pas été résolues, et
«indiquer les moyens pratiques de mieux faire désormais. Il
«est certain que les questions mfirissent, et que les temps
«sont favorables, sinon pour une solution générale et défini-
« tive, du moins pour wune meilleure position des questions,; or,
«une question bien posée n’est-elle pas une question déja a
«moitié résolue?)?»

La question de linfaillibilit¢é du pape est mise au pre-
mier rang de celles que nous avons & résoudre, par la sa-
vante étude que S. Exc. le général A. Kiréeff a publiée dans
la Revue internationale de Théologie, sous le titre: Quelques
lettres sur Uinfaillibilité du pape?).

Guidé par ces indications, je viens poser de nouveau la
question tant débattue, afin qu'elle soit maintenant définitive-
ment résolue, et que le chemin de lavenir soit déblayé, et je
demande: L'infaillibilité de I'Eglise, ou réside-t-elle?

en s’accordant avec le Grand-Prétre pour condamner Jésus & mort, dans l'ignorance
de ce fait, n’a fait que commettre le péché contre le Fils de 'Homme, péché qui
est rémissible. En effet, le Seigneur en a demandé le pardon au Pére Eternel par
sa priere, quand il a été cloué 4 la croix, — priére qui doit avoir son effet plein
et entier; car, saint Paul déclare que tout Isragl sera sauvé. Mais ¢’a été autre
chose, lorsque le Concile du Vaticau, en pleine connaissance de cause, c’est-a-dire,
sachant bien que son souverain-pontife n’était qu’un homme mortel pur et simple,
Pa déclaré nonobstant Docteur infaillible pour conduire I’Eglise universelle en toute
vérité; — attribut unique de la troisi¢tme Personne de la divine Trinité., C’est alors
que le blaspheéme contre le Saint-Esprit a été commis, — consommation inique que
les hommes ignoraient jusqu’alors, et que les démons mémes attendaient avec impa-
tience depuis le grand jour de la Pentecéte !

Le caractére #rrémissible de ce blaspheéme est une question qui ne tombe pas
dans le cadre du sujet qui m’occupe actuellement, et qui, si j’essayais de Iélucider,
m’entrainerait trop loin et sur un autre terrain que celui que j’envisage en ce moment.
Qu’il suffise donc d’ajouter ici que le péché contre le Fils de I’Homme, ainsi que
le blasphéme contre le Saint-Esprit, d’aprés ce qui précede, sont des transgressions
des corps enseignants du peuple de Dieu: I'un du Judaisme et Pautre de la chré-
tienté, en agissant chacun dans sa capacité collective et officielle. Le péché du
premier a été I'avant-coureur de la fin de la dispensation mosaique; et le blasphéme
de l'autre, le prélude de la fin de la dispensation évangélique. DT,

Y) Revue intern. de Th., n° I, 1893, p. 335.

?) Ibid, p. 277 et suiv. Cette étude a paru en brochure au bureau de la
Kevue; 1 fr. g5o.



= =

Pour répondre avec précision, analysons les termes de la
question posée.

D'abord, approfondissons ce que veut dire le mot infazl-
libilitd. 1linfaillibilité, au sens absolu du terme, veut dire la
vérité éternelle, c’est-a-dire, ce qui est immanquablement vrai
d’éternité en éternité. D’aprés cette définition (que je crois
étre juste), il est évident que 1'Eglise, ayant pris naissance
dans le temps (méme si, avec Rohrbacher, on en fait remonter
Porigine jusqu’a la création d’Adam), ne peut réclamer qu'une
infaillibilité relative et assez restreinte, par rapport & son ori-
gine temporelle. :

Ensuite, pour bien appliquer a I'Eglise cette épithete,
selon sa portée relative, il faut analyser tout ce que veut dire
le mot «ZEglise catholigue ouw universelle».,

On comprend par Eglise universelle les trois états ol se

trouvent actuellement son chef et les membres qui composent
son corps mystique, & savoir: 1°’Eglise triomphante, 2° 'Eglise
reposante, 3° I'Eglise militante. Précisons donc ce qu'il y a
de distinctif dans chacune de ces trois grandes divisions de
PEglise universelle, telles qu’elles existent actuellement.
' [.'Eglise triomphante, a 'heure actuelle, se renferme dans
la divine personnalité de notre chef supréme, qui seul jus-
qu'ici est parvenu a la gloire céleste, revétu de la nature
humaine, et qui, par son ascension et sa glorification a la
droite de Dieu le Pere tout-puissant, a lié pour jamais l'in-
faillibilité relative de I'Eglise a linfaillibilité absolue de Dieu,
qui était, qui est et qui sera d'éternité en éternité.

Le Saint-Esprit, qui procede du Pere, a été envoyé par
le Fils pour étre son vicaire universel et comme trait d'union
entre lui-méme dans le ciel et les membres qui composent son
corps mystique ici-bas. L’office que le divin vicaire (qui est
aussi infaillible) doit remplir, c’est celui de consoler les fideles
dans leurs afflictions, tout en leur montrant le chemin étroit
dans lequel ils doivent marcher, avec le flambeau de la vérité,
jusqu'a ce qu’ils parviennent tous a la gloire éternelle.

L’Eglise reposante est composée des ames de tous les
bienheureux trépassés, qui ne sont pas encore arrivés a cet
état de perfection?). Mais ces ames ont recu la divine assu-

Y) Hébr. X1, 39, 40; Apoc. VI, 9—11.



rance qu'elles y parviendront immanquablement. On pourra
constater cette assurance, non seulement dans les notes scrip-
turaires que je viens d'indiquer, mais aussi par une des pro-
messes les plus solennelles qu’ait faites le Seigneur a I'endroit
de son Eglise, a savoir: «Je te dis que tu es Pierre, et sur
cette pierre je batirai mon Eglise; et les porfes de Uenfer ne
prévaudront point contre elle?).» _

Peut-étre s'étonnera-t-on, soit de ma hardiesse, soit de ma
naiveté, en appliquant cette promesse a I'Eglise reposante,
composée des ames des bienheureux trépassés, au lieu de
l’appliquer a 'Eglise militante, comme 'ont fait tant de Peres
et de Docteurs de 1'Eglise. Donc, cette singularité d’applica-
tion que je viens de faire m’impose la mnécessité de faire ici
une courte digression exégétique pour la justifier.

La promesse du Seigneur a cet égard, dans la langue du
texte inspiré, renferme ces mots: «l.es portes de Uenfer (/zdden
@¢dov) ne prévaudront point contre elle.» Le mot 4idns (dont le
génitif se trouve dans le texte) indique le lieu dans le monde
invisible ol se trouvent les Ames des trépassés. Il ne g'agit
point des demeures ténébreuses ol sont rélégués Satan et ses
anges rebelles?). «Les portes @dov» signifient donc deux
choses, a savoir: 1° la mort, ou la porie par laquelle I'ame
sort du corps, en se rendant a son lieu dans le monde invi-
sible; et 2° le sépulcre, ou la porfe du tombeau, ou I'on dé-
pose le corps mort, pour qu'il retourne en terre ou tombe
dans la poussiere d’ou il avait été tiré. Donc cette promesse
a ¢té donnée aux fideles trépassés, afin de les assurer qu'ils
parviendront immanquablement & la vie et & la gloire é&ter-
nelles, par la résurrection d’entre les morts.

Lorsque le Seigneur fit cette promesse, 'Eglise n'était pas
encore fondée. C'était alors une ceuvre qu'il devait encore
faire. Clest pourquoi il I'a formulée dans le temps futur, «Je
batirar mon Eglise». 11 en devait poser la fondation dans un
temps prochain. Ou donc la posera-t-il? [1 avait déja dit que
Phomme sage batit sa maison sur la roche?). Donc, pour
arriver a4 une fondation aussi solide, 'architecte habile creuse

Y Matth., XVI, 18.

) Fude, 6.
Y Matth., VII, 24.



Sg

la terre et descend au-dessous de sa surface; il enléve le sable
mouvant et le limon glissant jusqu'a ce qu'il pénétre dans la
roche ferme et inébranlable. Alors il y posera les pierres
fondamentales de sa maiscon. Jésus-Christ, le sage architecte
de son Eglise, en a fait autant. C’est pourquoi il est descendu,
aprés sa mort, jusque dans les lieux inférieurs de la terre,
~comme saint Paul nous le dit!); et 14 il a évangélisé les morts,
comme saint Pierre nous le raconte ?). Ainsi le Seigneur, aprés
sa mort, a posé la pierre angulaire de son Eglise dans le
monde invisible; pierre autour de laquelle se sont groupées
les autres pierres fondamentales, c’est-a-dire, celles des apodtres
et des prophetes. Il avait déja choisi, lors de son vivant, les
apotres fondateurs, pour qu’ils y occupassent le premier rang.
I1 a trouvé dans le monde invisible, aprés sa mort, les ames
de tous les anciens prophetes. Il en a fait choix, pour qu'’ils
y entrassent aussi, en prenant le deuxiéme rang parmi les
pierres qui constituent les fondements de son Eglise?).

Cette digression exégétique terminée, je saisirai 1'occasion
qu’elle m’offre, pour faire ressortir le fait que les Saintes-Ecri-
tures, dont pas un iota ne sera retranché?), sont aussi inspi-
rées méme dans le jeu de mots qui y est employé. Le jeu de
mots dont le Seigneur s’est servi en associant le nom de
lapotre Pierre avec la roche sur laquelle il allait batir son
Eglise, indépendamment de l'assurance qu’il donnait que cet
apotre serait une des pierres apostoliques dans ces fondements,
prophétisa d’avance que le Saint-Esprit se servirait plus tard
de cet apotre pour raconter, dans une épitre inspirée, l'ccuvre
d’évangélisation faite par le Seigneur, aprés sa mort, parmi
les trépassés, en allant poser sous terre, pour ainsi dire, la
pierre angulaire de 1'Eglise! Car, parmi tous les écrivains
sacrés du Nouveau-Testament, c’est saint Pierre seul qui nous
raconte clairement cette ceuvre évangélisatrice du Seigneur
dans les lieux inférieurs de la terre.

Donc, linfaillibilité relative de I'Eglise reposante se résume
dans la perfection finale et glorieuse de tous les bienheureux

Y Eph., 1V, 9, 10.

AVF Pigrre: 1T 18 205 IV, -6
3Y. Ephess; . 205 IV, 11z

Y Matth., V, 18.



B
trépassés, qui y parviendront immanquablement, selon la pro-
messe de Celui qui ne peut ni mentir, ni se tromper.

Revenons maintenant a 1'Eglise militante, afin de cons-
tater les points ot linfaillibilité éternelle touche a cette orga-
nisation temporelle. Ces points sont les divines promesses qui
la lient & son chef dans le ciel, et au Saint-Esprit, vicaire
universel de ]ésﬁs-Christ et divin conducteur de son Eglise
sur la terre. La présence du Saint-Esprit au milieu des fideles
tient le premier rang parmi les promesses du Christ; pro-
messe capitale, de laquelle dépend l'accomplissement de toutes
les autres. Cette promesse capitale a été accomplie le jour
de la Pentecote. Résumons donc les autres, qui doivent rece-
voir leur accomplissement sous ce conducteur infaillible: —
1° Il doit nous rappeler a l'esprit tout ce que renferment les
livres de Moise, des psaumes et des prophetes concernant
Jésus-Christ, selon 'explication que Jésus-Christ lui-méme en a
donnée, aprés sa résurrection?); explication & l'instar de la-
quelle des interprétations des divers endroits de 1'Ancien-Tes-
tament sont répandues dans tout le Nouveau-Testament; et
cela, lorsque nous approfondissons les Saintes-Ecritures par
une ¢tude diligente, en conformité avec le commandement du
Seigneur?), et en imitant le louable exemple des dignes croyants
de Bérée®). — 2° 11 doit perpétuer le ministére apostolique
dans I'Eglise, ministere doué de la vertu d’en haut pour pré-
cher l'évangile dans sa divine intégrité, et pour administrer
validement le sacrement du baptéme jusqu'a la fin des sidcles
évangéliques *), et intégralement celui de la sainte-céne, comme
mémorial perpétuel de la mort du Seigneur, jusqu’'a ce qu il
revienne dans son royaume éternel et glorieux9).

J'ai parlé de la prédication de I'évangile dans sa divine
intégrité. J'insiste sur l'épithete «divine»: car ce mot nous
donne la clef pour déterminer 'endroit ot 1'infaillibilité touche
aux conciles appelés cecuméniques. Comme V'infaillibilité abso-
lue réside en Dien seul, il est clair que les seules doctrines

Yy Zuc, XXIV, 44.

) Fean, V, 39.

8. detes, XVII, 11.

Y) Mazth., XXV, 19, 20.

5) Marc, XIV, 25; 1 Cor. XI, 26.



g e

que V'Eglise puisse enseigner infailliblement sont celles qu’il
lui a révélées sur lui-méme. Cette divine révélation, faite par
Jésus-Christ, a été résumée dans le Nouveau-Testament: par
exemple, celle de la Sainte Trinité, Pere, Fils et Saint-Esprit,
subsistant dans la méme majesté de 1'unité divine indivisible.

Donc, les conciles de 1'Eglise, en constatant cette révéla-
tion pure et simple, en se bornant dans les définitions des
dogmes aux termes employés dans les Saintes-Ecritures et en
les consignant dans le Credo de I'Eglise, comme base de ses
enseignements catéchistiques et pastoraux, ces conciles, dis-je,
peuvent étre censés, sous ce rapport et dans ces strictes limites,
des conciles infaillibles. Deux de ces conciles dits cecuméniques,
le premier de Nicée et le premier de Constantinople, ont rédigé
le Credo. Les conciles subséquents furent unanimes a défendre
que l'on y ajoutat d’autres définitions. Pourquoi cette défense?
C’est parce que les deux premiers conciles cecuméniques avaient
déja épuisé toutes les définitions scripturaires se rapportant
au salut de l'homme et se rattachant aux personnes et auxX
offices du Pére, du Fils et du Saint-Esprit. C’en est donc assez
pour précher I'évangile dans toute sa divine intégrité, jusqu'a
la consommation des siécles chrétiens. Clest donc bien le
Saint-Esprit qui a inspiré 4 ces premiers conciles cette sage
défense, et qui a mis ainsi en quelque sorte un terme 2a leur
infaillibilité dogmatique. :

Telles sont dans le Credo les doctrines théologiques?) propre-
ment dites. Les conciles cecuméniques suivants sont entrés
dans le domaine anthropologique, domaine au sujet duquel les
Ecritures ne contiennent pas de révélation claire et explicite.
En fait de questions anthropologiques, on a pu philosopher plus
ou moins logiquement. C’est sur cette question qu’ont com-
mencé les schismes entre les Eglises. La clause filiogue a €t€
ajoutée au Credo dans 1'occident, out I'on a confondu la pro-
cession avec la mission temporelle que le Saint-Esprit a recue
du Fils «de Dieu. Cette mission temporelle, je le répéte, a été
confondue avec la procession éternelle du méme Esprit-Saint,
procession par laquelle il a subsisté de toute éternité, et par
conséquent avant que I'humanité de Jésus eft 6té unie & la

!) En fait de technologie, je préftre, contrairement i l'usage de savants théo-
logiens, appliquer le mot #iéologic aux doctrines qui ont leur source en Dieu, €t le
mot dogme’ aux spéculations qui ont leur source dans les savants. DY,



o

divinité. Pour réfuter I'hérésie de Macédonius, le premier
concile cecuménique de Constantinople n'avait pas a constater
la mission du Saint-Esprit dans I'Eglise: car, s’il se fat agi
de cette mission, il aurait suffi d’en constater la dérivation du
Pere et du Fils; car le Pere a donné le Saint-Esprit a4 son
Fils incarné et glorifié, et le Fils I'a envoyé comme son vicaire
universel a I'Eglise, pour en étre le consolateur et Uesprit de
vérité. :

Mais, au contraire, il s’agissait de la divine subsistance
du Saint—Esprit, alors audacieusement révoquée en doute par
cet hérésiarque. Clest pourquoi la seule définition qui convint
a la circonstance, c’était celle que le Seigneur lui-méme avait
‘donnée, concernant la subsistance éternelle du Saint-Esprit, &
savoir, qu’il «procéde du Pere»1).

S’ il vy a eu un peu de confusion dans les esprits au sujet

du terrain dogmatique garanti par l'infaillibilité temporelle de
I'Eglise militante, il doit étre clair aujourd’hui que nous devons
non seulement le limiter aux définitions tirées de la révélation
et relatives aux personnes divines et aux fonctions de ces
mémes personnes, mais encore nous abstenir d'une analyse
trop détaillée des deux natures réunies dans la personne du
Fils, lorsque nous les considérons a part I'une de l'autre.
' Les discussions du HI° concile cecuménique semblent avoir
trop insisté sur la nature divine du Christ et trop effacé sa
nature humaine. Peut-étre aurait-on épargné a ’'Eglise la longue
_persistance de I’hérésie de Nestorius, si I'on avait remplacé le
mot théotokos ou deipara par celui de Christotokos ou Chyisti-
para, en y ajoutant une explication des deux natures du Christ,
du genre de celle qui se trouve dans le symbole dit de saint
Athanase, afin de bien sauvegarder l'intégrité de la doctrine
orthodoxe sur la divinit¢ du Christ, a savoir que, de méme
que 1'ame raisonnable et le corps sont un seul homme, ainsi
Dieu et 'homme sont un seul Christ.

A propos de la dissection exagérée que 'on fait quelque-
fois de ces dogmes («que l'homme ne sépare point ce que
Dieu a uni»), on me permettra d'observer qu'il serait mieux
de les envisager dans leur ensemble; que la vivisection hu-
mano-divine est aussi néfaste dans 'ordre spirituel que la vivi-

1) Fean, XV, 26.



L

section animale est cruelle dans 'ordre naturel. Et 'on me
permettra également d’exhorter les chrétiens a ne. pius dissé-
quer le corps vivant de notre chef spirituel, maintenant res-
suscité et devenu esprit vivifiant?!). Oui, brisons et jetons loin
de nous le scalpel de cette sorte de théologie, et tAchons de
guérir les blessures qu'il a faites dans le corps mystique du
Christ, en nous efforcant de faire disparaitre de la chrétienté
le plus tot possible le culte anatomique des membres palpi-
tants mystiquement séparés du corps du Seigneur, comme le
culte du sacré-cceur et la communion sous une seule espeéce,
communion dans laquelle les fideles sont privés du symbole
du sang du Christ. Qu'il me soit permis d’ajouter aussi qu'il
faut remettre dans son fourreau le glaive exterminateur de
'excommunication mutuelle, et nous conformer a l’exhortation
adressée par le Seigneur a saint Pierre, lorsque celui-ci coupa
Poreille du serviteur du grand-prétre ?). Ne coupons les oreilles
de personne sous prétexte que nous entendons différemment;
ne pratiquons pas la vivisection sur les membres du corps
mystique du Christ.

Lorsqu'on quitte le champ clos des dogmes théologiques (qui
ont Dieu pour objet) et des dogmes anthropologiques (relatifs
au Christ) et qu’on aborde le simple terrain du culte et de la
discipline ecclésiastique, on entre dans un domaine ot les opi-
nions pieuses peuvent avoir libre jeu, pourvu qu'elles n’em-
pietent point sur le domaine sacré du dogme. Sur ce terrain
libre olt la raison humaine est le seul guide, on n’a jamais
considéré comme infaillibles les décisions formulées dans les
conciles a4 la majorité des voix, décisions qui ne sauraient €tre
comparées aux définitions dogmatiques contenues dans le sym-
bole de Nicée-Constantinople.

Ce ne sont 1a que quelques éclaircissements sur ce que
S. Exc. le général Kiréeff a appelé les nmecessaria qui doivent
servir de base indispensable a la restauration de l'unité dans .
I'Eglise. C’est pourquoi, en terminant, je conclurai avec lui,
malgré notre divergence sur l'emploi des mots dogme et théo-
logie®): «Ce qui est en dehors des necessaria devrait étre laissé

Y I Cor.,, XV, 45.
*) Saint Fean, XVIIL, 11.
%) Voir la note de la page 76.



a la libre spéculation, comme étant du domaine de la théo-
logie, et comme étant entierement libre, & condition, certaine- .
ment, que cette liberté ne mendt pas a4 des théories contraires
aux vérités élémentaires enseignées dans le catéchisme.... II
serait vraiment malheureux si nous confondions le dogme avec
la spéculation théologique; choses différentes, et quant a leurs
sources, et quant a leur importance, et quant & leur méthode.
Effectivement, la source du dogme est ew Dien, dans sa révé-
lation, dans sa parole, a laquelle 'Eglise a rendu témoignage
dans les décisions dogmatiques des conciles cecuméniques. La
Source de la théologie est dans les savanis».

DreHeriy,
Evéque de I’Eglise orthodoxe apostolique haitienne.




	L'infaillibilité de l'Église

