
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 5

Artikel: L'infaillibilité de l'Église

Autor: Holly

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


70 —

L'INFAILLIBILITÉ DE L'ÉGLISE.''

L'infaillibilité de l'Eglise, où réside-t-elle? Telle est la
question dont les Pères et les Docteurs de l'Eglise se sont
occupés et qui est devenue la question brûlante du siècle actuel,

par la promulgation papale du dogme blasphématoire2) du
Concile du Vatican, le 18 juillet 1870; dogme funeste, jeté
audacieusement, comme un boutefeu, au sein des Eglises, et

qui a allumé un incendie dans la chrétienté entière.
Heureusement il a allumé en môme temps, dans le cœur

des hommes soucieux de leur haute vocation chrétienne,
l'ardent désir de travailler plus que jamais à restaurer, dans
toutes les Eglises du Christ, l'ancienne foi orthodoxe catholique,
afin que désormais elles soient conduites, sur le chemin de la
vérité, dans l'unité de l'esprit, en toute sainteté de vie. C'est
le seul moyen qu'ils puissent employer pour éteindre cette
fâcheuse conflagration.

') M. le Dr Holly, évêque de l'Eglise orthodoxe apostolique haïtienne, nous
a fait l'honneur de nous envoyer cette étude, en nous faisant remarquer, non seulement

qu'il s'en réserve à lui-même toute la responsabilité, mais encore qu'il l'a
écrite dans une langue qui est pour lui une langue étrangère. Les lecteurs s'en

apercevront çà et là, et par conséquent, pour saisir exactement la pensée de
l'honorable écrivain, ils devront ne pas prendre certaines expressions au pied de la
lettre. Nous n'en remercions pas moins sincèrement M. l'évêque Holly pour son
bienveillant concours. La Direction.

2) L'épithète que j'emploie pour qualifier ce dogme résout une autre question
à l'égard de laquelle les hommes ont longuement discuté, à savoir, le blasphème contre
le Saint-Esprit. Ce blasphème, qu'est-il? Chaque transgression de l'homme charnel est

un péché contre le Saint-Esprit, mais autre chose est le blasphème contre la
troisième Personne de la Sainte Trinité. Ce blasphème se commet quand un homme
mortel s'arroge des attributs divins. Le Grand-Sacrificateur, qui présidait le Sanhédrin

à Jérusalem, déclara que le Seigneur blasphéma, en s'attribuant des prérogatives

divines. Mais il croyait que Jésus n'était qu'un homme pur et simple. H se

trompa. Jésus a été à la fois divin et humain. Donc, le conseil sacerdotal des juifs,



— 71 —

Le professeur Michaud a bien indiqué la méthode à suivre,

pour arriver à la solution des questions semblables à celle qui
m'occupe, lesquelles ne sont pas encore bien résolues, lorsqu'il

a dit : « Il faudrait maintenant creuser toutes ces questions,
« montrer comment et pourquoi elles n'ont pas été résolues, et
« indiquer les moyens pratiques de mieux faire désormais. Il
« est certain que les questions mûrissent, et que les temps
«sont favorables, sinon pour une solution générale et défini-
« tive, du moins pour une meilleure position des questions ; or,
«une question bien posée n'est-elle pas une question déjà à

« moitié résolue *) »

La question de l'infaillibilité du pape est mise au
premier rang de celles que nous avons à résoudre, par la
savante étude que S. Exe. le général A. Kiréeff a publiée dans
la Revue internationale de Théologie, sous le titre : Quelques
lettres sur l'infaillibilité du pape2).

Guidé par ces indications, je viens poser de nouveau la
question tant débattue, afin qu'elle soit maintenant définitivement

résolue, et que le chemin de l'avenir soit déblayé, et je
demande: L'infaillibilité de l'Eglise, où réside-t-elle?

en s'accordant avec le Grand-Prêtre pour condamner Jésus à mort, dans l'ignorance
de ce fait, n'a fait que commettre le péché contre le Fils de l'Homme, péché qui
est remissible. En effet, le Seigneur en a demandé le pardon au Père Eternel par
sa prière, quand il a été cloué à la croix, — prière qui doit avoir son effet plein
et entier; car, saint Paul déclare que tout Israël sera sauvé. Mais c'a été autre
chose, lorsque le Concile du Vatican, en pleine connaissance de cause, c'est-à-dire,
•sachant bien que son souverain-pontife n'était qu'un homme mortel pur et simple,
l'a déclaré nonobstant Docteur infaillible pour conduire l'Eglise universelle en toute
vérité ; — attribut unique de la troisième Personne de la divine Trinité. C'est alors
que le blasphème contre le Saint-Esprit a été commis, — consommation inique que
les hommes ignoraient jusqu'alors, et que les démons mêmes attendaient avec impatience

depuis le grand jour de la Pentecôte
Le caractère irrémissible de ce blasphème est une question qui ne tombe pas

dans le cadre du sujet qui m'occupe actuellement, et qui, si j'essayais de l'élucider,
m'entraînerait trop loin et sur un autre terrain que celui que j'envisage en ce moment.
Qu'il suffise donc d'ajouter ici que le péché contre le Fils de l'Homme, ainsi que
le blasphème contre le Saint-Esprit, d'après ce qui précède, sont des transgressions
des corps enseignants du peuple de Dieu: l'un du Judaïsme et l'autre de la
chrétienté, en agissant chacun dans sa capacité collective et officielle. Le péché du
premier a été l'avant-coureur de la fin de la dispensation mosaïque; et le blasphème
de l'autre, le prélude de la fin de la dispensation évangélique. Dr H.

1) Revue intern, de Th., n" II, 1893, p. 335.
2) Ibid., p. 277 et suiv. Cette étude a paru en brochure au bureau de la

Revue; 1 fr. 50.



— 72 —

Pour répondre avec précision, analysons les termes de la
question posée.

D'abord, approfondissons ce que veut dire le mot
infaillibilité. L'infaillibilité, au sens absolu du terme, veut dire la
vérité éternelle, c'est-à-dire, ce qui est immanquablement vrai
d'éternité en éternité. D'après cette définition (que je crois
être juste), il est évident que l'Eglise, ayant pris naissance
dans le temps (même si, avec Rohrbacher, on en fait remonter
l'origine jusqu'à la création d'Adam), ne peut réclamer qu'une
infaillibilité relative et assez restreinte, par rapport à son
origine temporelle.

Ensuite, pour bien appliquer à l'Eglise cette épithète,
selon sa portée relative, il faut analyser tout ce que veut dire
le mot «Eglise catholique ou universelle».

On comprend par Eglise universelle les trois états où se
trouvent actuellement son chef et les membres qui composent
son corps mystique, à savoir: 1° l'Eglise triomphante, 2° l'Eglise
reposante, 3° l'Eglise militante. Précisons donc ce qu'il y a
de distinctif dans chacune de ces trois grandes divisions de

l'Eglise universelle, telles qu'elles existent actuellement.
L'Eglise triomphante, à l'heure actuelle, se renferme dans

la divine personnalité de notre chef suprême, qui seul
jusqu'ici est parvenu à la gloire céleste, revêtu de la nature
humaine, et qui, par son ascension et sa glorification à la
droite de Dieu le Père tout-puissant, a lié pour jamais
l'infaillibilité relative de l'Eglise à l'infaillibilité absolue de Dieu,
qui était, qui est et qui sera d'éternité en éternité.

Le Saint-Esprit, qui procède du Père, a été envoyé par
le Fils pour être son vicaire universel et comme trait d'union
entre lui-même dans le ciel et les membres qui composent son

corps mystique ici-bas. L'office que le divin vicaire (qui est
aussi infaillible) doit remplir, c'est celui de consoler les fidèles
dans leurs afflictions, tout en leur montrant le chemin étroit
dans lequel ils doivent marcher, avec le flambeau de la vérité,
jusqu'à ce qu'ils parviennent tous à la gloire éternelle.

L'Eglise reposante est composée des âmes de tous les
bienheureux trépassés, qui ne sont pas encore arrivés à cet
état de perfection1). Mais ces âmes ont reçu la divine assu-

l) Hébr. XI, 39, 40; Apoc. VI, 9—II.



— 73 —

rance qu'elles y parviendront immanquablement. On pourra
constater cette assurance, non seulement dans les notes scrip-
turaires que je viens d'indiquer, mais aussi par une des

promesses les plus solennelles qu'ait faites le Seigneur à l'endroit
de son Eglise, à savoir: «Je te dis que tu es Pierre, et sur
cette pierre je bâtirai mon Eglise; et les portes de l'enfer ne

prévaudront point contre elle1).»

Peut-être s'étonnera-t-on, soit de ma hardiesse, soit de ma
naïveté, en appliquant cette promesse à l'Eglise reposante,
composée des âmes des bienheureux trépassés, au lieu de

l'appliquer à l'Eglise militante, comme l'ont fait tant de Pères
et de Docteurs de l'Eglise. Donc, cette singularité d'application

que je viens de faire m'impose la nécessité de faire ici
une courte digression exégétique pour la justifier.

La promesse du Seigneur à cet égard, dans la langue du
texte inspiré, renferme ces mots: «Les portes de l'enfer {nvXai
aâov) ne prévaudront point contre elle. » Le mot 'Aîârjg (dont le
génitif se trouve dans le texte) indique le lieu dans le monde
invisible où se trouvent les âmes des trépassés. Il ne s'agit
point des demeures ténébreuses où sont rélégués Satan et ses

anges rebelles2). «Les portes aâov» signifient donc deux
choses, à savoir: 1° la mort, ou la porte par laquelle l'âme
sort du corps, en se rendant à son lieu dans le monde
invisible; et 2° le sépulcre, ou la porte du tombeau, où l'on
dépose le corps mort, pour qu'il retourne en terre ou tombe
dans la poussière d'où il avait été tiré. Donc cette promesse
a été donnée aux fidèles trépassés, afin de les assurer qu'ils
parviendront immanquablement à la vie et à la gloire
éternelles, par la résurrection d'entre les morts.

Lorsque le Seigneur fit cette promesse, l'Eglise n'était pas
encore fondée. C'était alors une œuvre qu'il devait encore
faire. C'est pourquoi il l'a formulée dans le temps futur, «Je
bâtirai mon Eglise». Il en devait poser la fondation dans un
temps prochain. Où donc la posera-t-il? Il avait déjà dit que
l'homme sage bâtit sa maison sur la roche8). Donc, pour
arriver à une fondation aussi solide, l'architecte habile creuse

Matth., XVI, 18.

2) Jude, 6.

3) Matth., VII, 24.



— 74 —

la terre et descend au-dessous de sa surface ; il enlève le sable
mouvant et le limon glissant jusqu'à ce qu'il pénètre dans la
roche ferme et inébranlable. Alors il y posera les pierres
fondamentales de sa maison. Jésus-Christ, le sage architecte
de son Eglise, en a fait autant. C'est pourquoi il est descendu,
après sa mort, jusque dans les lieux inférieurs de la terre,
comme saint Paul nous le ditJ) ; et là il a évangélisé les morts,
comme saint Pierre nous le raconte 2). Ainsi le Seigneur, après
sa mort, a posé la pierre angulaire de son Eglise dans le
monde invisible; pierre autour de laquelle se sont groupées
les autres pierres fondamentales, c'est-à-dire, celles des apôtres
et des prophètes. Il avait déjà choisi, lors de son vivant, les

apôtres fondateurs, pour qu'ils y occupassent le premier rang.
Il a trouvé dans le monde invisible, après sa mort, les âmes
de tous les anciens prophètes. Il en a fait choix, pour qu'ils
y entrassent aussi, en prenant le deuxième rang parmi les

pierres qui constituent les fondements de son Eglise8).
Cette digression exégétique terminée, je saisirai l'occasion

qu'elle m'offre, pour faire ressortir le fait que les Saintes-Ecritures,

dont pas un iota ne sera retranché4), sont aussi inspirées

même dans le jeu de mots qui y est employé. Le jeu de

mots dont le Seigneur s'est servi en associant le nom de

l'apôtre Pierre avec la roche sur laquelle il allait bâtir son
Eglise, indépendamment de l'assurance qu'il donnait que cet

apôtre serait une des pierres apostoliques dans ces fondements,
prophétisa d'avance que le Saint-Esprit se servirait plus tard
de cet apôtre pour raconter, dans une épître inspirée, l'œuvre
d'évangélisation faite par le Seigneur, après sa mort, parmi
les trépassés, en allant poser sous terre, pour ainsi dire, la
pierre angulaire de l'Eglise Car, parmi tous les écrivains
sacrés du Nouveau-Testament, c'est saint Pierre seul qui nous
raconte clairement cette œuvre évangélisatrice du Seigneur
dans les lieux inférieurs de la terre.

Donc, l'infaillibilité relative de l'Eglise reposante se résume
dans la perfection finale et glorieuse de tous les bienheureux

*) Eph., IV, 9, io.
2) I Pierre, III, 18, 20; IV, 6.

3) Ephes., II, 20; IV, 11.

4) Matth., V, 18.



— 75 —

trépassés, qui y parviendront immanquablement, selon la
promesse de Celui qui ne peut ni mentir, ni se tromper.

Revenons maintenant à l'Eglise militante, afin de constater

les points où l'infaillibilité éternelle touche à cette
organisation temporelle. Ces points sont les divines promesses qui
la lient à son chef dans le ciel, et au Saint-Esprit, vicaire
universel de Jésus-Christ et divin conducteur de son Eglise
sur la terre. La présence du Saint-Esprit au milieu des fidèles

tient le premier rang parmi les promesses du Christ;
promesse capitale, de laquelle dépend l'accomplissement de toutes
les autres. Cette promesse capitale a été accomplie le jour
de la Pentecôte. Résumons donc les autres, qui doivent recevoir

leur accomplissement sous ce conducteur infaillible : —
1° Il doit nous rappeler à l'esprit tout ce que renferment les

livres de Moïse, des psaumes et des prophètes concernant
Jésus-Christ, selon l'explication que Jésus-Christ lui-même en a

donnée, après sa résurrection x) ; explication à l'instar de

laquelle des interprétations des divers endroits de l'Ancien-Testament

sont répandues dans tout le Nouveau-Testament; et
cela, lorsque nous approfondissons les Saintes-Ecritures par
une étude diligente, en conformité avec le commandement du
Seigneur2), et en imitant le louable exemple des dignes croyants
de Bérée8). —¦ 2° Il doit perpétuer le ministère apostolique
dans l'Eglise, ministère doué de la vertu d'en haut pour
prêcher l'évangile dans sa divine intégrité, et pour administrer
validement le sacrement du baptême jusqu'à la fin des siècles
évangéliques4), et intégralement celui de la sainte-cène, comme
mémorial perpétuel de la mort du Seigneur, jusqu'à ce qu'il
revienne dans son royaume éternel et glorieux5).

J'ai parlé de la prédication de l'évangile dans sa divine
intégrité. J'insiste sur l'épithète «divine»: car ce mot nous
donne la clef pour déterminer l'endroit où l'infaillibilité touche
aux conciles appelés œcuméniques. Comme l'infaillibilité absolue

réside en Dieu seul, il est clair que les seules doctrines

Luc, XXIV, 44.
2) Jean, V, 39.

3) Actes, XVII, II.
4) Matth., XXVin, 19, 20.

5) Marc, XIV, 25; I Cor. XI, 26.



— 76 —

que l'Eglise puisse enseigner infailliblement sont celles qu'il
lui a révélées sur lui-même. Cette divine révélation, faite par
Jésus-Christ, a été résumée dans le Nouveau-Testament: par
exemple, celle de la Sainte Trinité, Père, Fils et Saint-Esprit,
subsistant dans la même majesté de l'unité divine indivisible.

Donc, les conciles de l'Eglise, en constatant cette révélation

pure et simple, en se bornant dans les définitions des

dogmes aux termes employés dans les Saintes-Ecritures et en
les consignant clans le Credo de l'Eglise, comme base de ses

enseignements catéchistiques et pastoraux, ces conciles, dis-je,
peuvent être censés, sous ce rapport et dans ces strictes limites,
des conciles infaillibles. Deux de ces conciles dits œcuméniques,
le premier de Nicée et le premier de Constantinople, ont rédigé
le Credo. Les conciles subséquents furent unanimes à défendre

que l'on y ajoutât d'autres définitions. Pourquoi cette défense?
C'est parce que les deux premiers conciles œcuméniques avaient
déjà épuisé toutes les définitions scripturaires se rapportant
au salut de l'homme et se rattachant aux personnes et aux
offices du Père, du Fils et du Saint-Esprit. C'en est donc assez

pour prêcher l'évangile dans toute sa divine intégrité, jusqu'à
la consommation des siècles chrétiens. C'est donc bien le

Saint-Esprit qui a inspiré à ces premiers conciles cette sage
défense, et qui a mis ainsi en quelque sorte un terme à leur
infaillibilité dogmatique.

Telles sont dans le Credo les doctrines théologiques1) proprement

dites. Les conciles œcuméniques suivants sont entrés
dans le domaine anthropologique, domaine au sujet duquel les

Ecritures ne contiennent pas de révélation claire et explicite.
En fait de questions anthropologiques, on a pu philosopher plus
ou moins logiquement. C'est sur cette question qu'ont
commencé les schismes entre les Eglises. La clause filioque a été

ajoutée au Credo dans l'occident, où l'on a confondu la
procession avec la mission temporelle que le Saint-Esprit a reçue
du Fils -de Dieu. Cette mission temporelle, je le répète, a été

confondue avec la procession éternelle du même Esprit-Saint,
procession par laquelle il a subsisté de toute éternité, et par
conséquent avant que l'humanité de Jésus eût été unie à la

*) En fait de technologie, je préfère, contrairement à l'usage de savants
théologiens, appliquer le mot théologie aux doctrines qui ont leur source en Dieu, et le

mot dogme' aux spéculations qui ont leur source dans les savants. DT ff-



— 77 —

divinité. Pour réfuter l'hérésie de Macédonius, le premier
concile œcuménique de Constantinople n'avait pas à constater
la mission du Saint-Esprit dans l'Eglise: car, s'il se fût agi
de cette mission, il aurait suffi d'en constater la dérivation du
Père et du Fils; car le Père a donné le Saint-Esprit à son
Fils incarné et glorifié, et le Fils l'a envoyé comme son vicaire
universel à l'Eglise, pour en être le consolateur et l'esprit de

vérité.
Mais, au contraire, il s'agissait de la divine subsistance

du Saint-Esprit, alors audacieusement révoquée en doute par
cet hérésiarque. C'est pourquoi la seule définition qui convînt
à la circonstance, c'était celle que le Seigneur lui-même avait
donnée, concernant la subsistance éternelle du Saint-Esprit, à

savoir, qu'il «procède du Père»1).
S'il y a eu un peu de confusion dans les esprits au sujet

du terrain dogmatique garanti par l'infaillibilité temporelle de

l'Eglise militante, il doit être clair aujourd'hui que nous devons
non seulement le limiter aux définitions tirées de la révélation
et relatives aux personnes divines et aux fonctions de ces
mêmes personnes, mais encore nous abstenir d'une analyse
trop détaillée des deux natures réunies dans la personne du
Fils, lorsque nous les considérons à part l'une de l'autre.

Les discussions du IIIe concile œcuménique semblent avoir
trop insisté sur la nature divine du Christ et trop effacé sa
nature humaine. Peut-être aurait-on épargné à l'Eglise la longue
persistance de l'hérésie de Nestorius, si l'on avait remplacé le
mot théotokos ou deipara par celui de Christotokos ou Christi-
para, en y ajoutant une explication des deux natures du Christ,
du genre de celle qui se trouve dans le symbole dit de saint
Athanase, afin de bien sauvegarder l'intégrité de la doctrine
orthodoxe sur la divinité du Christ, à savoir que, de même
que l'âme raisonnable et le corps sont un seul homme, ainsi
Dieu et l'homme sont un seul Christ.

A propos de la dissection exagérée que l'on fait quelquefois
de ces dogmes («que l'homme ne sépare point ce que

Dieu a uni»), on me permettra d'observer qu'il serait mieux
de les envisager dans leur ensemble; que la vivisection hu-
mano-divine est aussi néfaste dans l'ordre spirituel que la vivi-

x) Jean, XV, 26.



— 78 —

section animale est cruelle dans l'ordre naturel. Et l'on me
permettra également d'exhorter les chrétiens à ne plus disséquer

le corps vivant de notre chef spirituel, maintenant
ressuscité et devenu esprit vivifiant *). Oui, brisons et jetons loin
de nous le scalpel de cette sorte de théologie, et tâchons de

guérir les blessures qu'il a faites dans le corps mystique du
Christ, en nous efforçant de faire disparaître de la chrétienté
le plus tôt possible le culte anatomique des membres palpitants

mystiquement séparés du corps du Seigneur, comme le
culte du sacré-cœur et la communion sous une seule espèce,
communion dans laquelle les fidèles sont privés du symbole
du sang du Christ. Qu'il me soit permis d'ajouter aussi qu'il
faut remettre dans son fourreau le glaive exterminateur de

l'excommunication mutuelle, et nous conformer à l'exhortation
adressée par le Seigneur à saint Pierre, lorsque celui-ci coupa
l'oreille du serviteur du grand-prêtre2). Ne coupons les oreilles
de personne sous prétexte que nous entendons différemment;
ne pratiquons pas la vivisection sur les membres du corps
mystique du Christ.

Lorsqu'on quitte le champ clos des dogmes théologiques (qui
ont Dieu pour objet) et des dogmes anthropologiques (relatifs
au Christ) et qu'on aborde le simple terrain du culte et de la

discipline ecclésiastique, on entre dans un domaine où les
opinions pieuses peuvent avoir libre jeu, pourvu qu'elles
n'empiètent point sur le domaine sacré du dogme. Sur ce terrain
libre où la raison humaine est le seul guide, on n'a jamais
considéré comme infaillibles les décisions formulées dans les

conciles à la majorité des voix, décisions qui ne sauraient être

comparées aux définitions dogmatiques contenues dans le symbole

de Nicée-Constantinople.
Ce ne sont là que quelques éclaircissements sur ce que

S. Exe. le général Kiréeff a appelé les necessaria qui doivent
servir de base indispensable à la restauration de l'unité dans

l'Eglise. C'est pourquoi, en terminant, je conclurai avec lui,
malgré notre divergence sur l'emploi des mots dogme et
théologie 8) : « Ce qui est en dehors des necessaria devrait être laissé

1) I Cor., XV, 45.
2) Saint Jean, XVIII, II.
3) Voir la note de la page 76.



— 79 —

à la libre spéculation, comme étant du domaine de la
théologie, et comme étant entièrement libre, à condition, certainement,

que cette liberté ne menât pas à des théories contraires
aux vérités élémentaires enseignées dans le catéchisme. Il
serait vraiment malheureux si nous confondions le dogme avec
la spéculation théologique ; choses différentes, et quant à leurs
sources, et quant à leur importance, et quant à leur méthode.
Effectivement, la source du dogme est en Dieu, dans sa
révélation, dans sa parole, à laquelle l'Eglise a rendu témoignage
dans les décisions dogmatiques des conciles œcuméniques. La
source de la théologie est dans les savants».

Dr Holly,
Evêque de l'Eglise orthodoxe apostolique haïtienne.


	L'infaillibilité de l'Église

