Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 5

Artikel: Uber die Ausspriiche Jesu an Petrus : Ev. Matth. 16, 17-19
Autor: Beyschlag, Willibald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403275

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER DIE

AUSSPRUCHE JESU AN PETRUS

EV. MATTH. 16, 17—I9.

Schwerlich giebt es im Neuen Testament Ausspriiche, die
in kirchengeschichtlicher Hinsicht denkwiirdiger waren als die
nach Matth. 16, 17—19 von Jesus an Petrus gerichteten Worte.
Begriffe, welche in der christlichen Weltgeschichte eine gewal-

tige und mitunter furchtbare Rolle gespielt haben, die Begriffe
,Kirche“,  Schliissel des Himmelreiches*, ,Binden und Losen®
treten uns hier entgegen, und das ganze Gewicht dieser Begriffe
wird auf die Schultern Eines Mannes, des Petrus gelegt. Hier
hat das romische Papsttum seine Stiftungsurkunde gefunden,
die Magna charta seiner Erde und Himmel umfassenden Macht-
~ vollkommenheit; mit goldenen Buchstaben hat es die Worte
»Lu es Petrus, et super hanc petram sedificabo ecclesiam meam,
et tibi dabo claves regni coelorum“ um die Riesenkuppel seiner
Triumphkirche geschrieben. Im Verfolg dieser Anwendung hétte
das Papsttum des 19. Jahrhunderts noch mehr herauslesen
konnen als das des 16. Diirften die pépstlichen Theologen mit
der Tradition brechen, dass ,Binden und Losen“ Siindebehalten
und -erlassen bedeute; diirften sie sich die modern-protestan-
tische Auslegung aneignen, dass diese Ausdriicke vielmehr
nach judischem Sprachgebrauch die moralische Gesetzgebung
bezeichneten, das fur verbindlich oder fiir freigelassen Erkld-
ren alles dessen, was im Leben der Kirche fraglich werden
‘kann, dann héitte man hier ja den — bekanntlich bisher ver-
geblich gesuchten — Schriftbeweis der pépstlichen Unfehlbar-
keit. Denn wer dariiber zu entscheiden héitte, was in Lehre



e

und Sitte der Christenheit ,gebunden“ oder ,gelost“, gesetzlich
festgelegt oder freigelassen sei, — dergestalt, dass seine auf
Erden gegebenen Entscheidungen im Himmel jedesmal aner-
kannt sein sollten, der wére gewiss der unfehlbare Lehrer
und Beherrscher der Kirche. — Freilich, wenn irgendwo der
Satz Anwendung findet, Qui nimium probat, nihil probat, so ist
es hier. Also Christus hétte einen stindigen Menschen, der
ihn dreimal verleugnen konnte, zu der Grundlage seiner Kirche
gemacht, welche nach Matth. 21, 42; 1. Cor. 3, 11; 1. Petr. 2, 4
ausschliesslich er selbst ist? Xr héatte, nachdem er die Men-
schen zur Freiheit der Kinder Gottes erlést und das Himmel-
reich ihnen aufgethan, sie wiederum unter das knechtische
Joch eines irdischen Statthalters gestellt, in dessen Macht es
lage, ihnen eben dies Himmelreich aufzuthun- oder zu ver-
schliessen? Und nicht nur er hitte so zu gunsten dieses irdi-
schen Statthalters abdiziert, sondern auch sein himmlischer
Vater, indem er sich im voraus verpflichtet hétte, alle auf
Erden fallenden Entscheidungen jenes Statthalters im Himmel
zu genehmigen? Unmoglich, so gewiss das Evangelium Evan-
gelium ist!

Aber wie kommen wir mit der Schriftstelle, die das alles
auszusagen scheint, zurecht? Ganz gewiss nicht dadurch, dass
wir ihre Beziehung auf die Person des Petrus in Abrede stel-
len. Es ist eine alte Ausflucht der Verlegenheit, als habe
Christus mit den Worten ,Du bist Petrus (der Fels), und auf
diesen Felsen will ich meine Kirche bauen“, sagen wollen:
»Du bist zwar Petrus, aber auf mich, als den wahren Felsen
u. s. w.“ Diese Exegese bedarf heute keiner Widerlegung mehr.
Aber nicht viel besser ist die beliebte Wendung, nicht die
Person des Petrus, sondern sein (tlaube, oder sein Bekenntnis,
- sei der Felsen, auf den die Kirche gebaut sei. So gewiss der
Glaube und das Bekenntnis des Petrus bei der ihm vom Herrn
zugesprochenen Stellung in Betracht kommen, so textwidrig und
verkehrt ist es, die Abstracta ,Glaube“, ,Bekenntnis“ hier im
Gegensatz zu seiner lebendigen Person zu betonen. Man braucht
nicht einmal daran zu erinnern, dass selbst der geringe Unter-
schied, der im Griechischen zwischen der Maskulinform séreos
~ und der Femininform mszoe statthat, im Aramsischen, worin
der Herr urspringlich das ‘Wort geredet hat (Kepha), nicht
existiert: der ganze Nerv der Rede Jesu beruht ja darin, dass



ey o

Jesus den Petrus eben darum, weil derselbe jetzt den ihm gege-
benen Felsennamen bewéahrt hat, als den Felsen bezeichnet, auf
den er seine Kirche bauen will; das émi zavey 5] mwéroe kann
sich nach allen Gesetzen der Sprache schlechterdings nur auf
das vorhergehende ¢v & Hstoos beziehen. — Und was hiilfe es
auch, wenn wir es anders beziehen kénnten, da ja die folgen-
den nicht minder gewichtigen Worte jedenfalls an Petrus ge-
richtet sind: ,Ich will dér des Himmelreichs Schliissel geben,
»Was du auf Erden binden wirst* u. s. w.?

Unter diesen Umstianden hat einige eine Art von Ver-
zweiflung an der- ganzen Stelle angewandelt, und sie haben
versucht, den Knoten zu durchhauen, den sie nicht losen konn-
ten. Nicht bloss protestantischer Kritizismus hat neuerdings
in dem Abschnitt Matth. 16, 13—20 alles, was tber die Paral-
lelen bei Marcus und Lucas hinausgeht, also gerade die Aus-
spriche, auf die es ankommt, fiir apokryph, fiir nachtriagliche
_kirchliche Andichtungen an Jesu Namen erklart: auch ein
freidenkender Katholik wie Frohschammer hat eine seiner
letzten litterarischen Bemiihungen daran gewandt, die ihm
anstossigen Spriiche aus der Reihe der echten Jesusworte auszu-
streichen. !) Das ist meines Erachtens ein Missbrauch der Kritik,
mit dem man den Romischen wenig imponieren wird. Wenn
wir alles kritisch anfechten und fiir unglaubwiirdig erkliren
wollten, was nur ein Evangelium berichtet, wo gerieten wir
hin? Dass nur Matthdus und nicht auch Marcus und Lucas die
betreffenden Ausspriiche hat, erklirt sich recht gut aus den
Ursprungsverhaltnissen der synoptischen Evangelien. Die allen
Dreien gemeinsame Quelle, die man an der Kette der in ihnen
allen fast wortlich identischen Stiicke erkennt (das ,,Urevange-
lium*), enthielt nur die Frage Jesu und die Antwort des Petrus
samt dem Verbot, dieselbe weiterzusagen; wie wir das Marc. 8,
21—30; Luc. 9, 18—21 lesen. Matthius aber besass ausser
dieser gemeinsamen Erzahlquelle noch eine zweite, aus der er
die in seine Erziahlung je und je eingeschalteten grossen Rede-
gruppen (K. b—T; 10—11; 13; 18; 23; 24—25) gebildet hat,
die von Papias bezeugte ,Sammlung von Herrnspriichen“:
aus dieser ohne Zweifel hat er den urevangelistischen Bericht

) Frohschammer. Tu es Petrus, in der deutschen Revue von R. Fleischer,
November und Dezember 1891.

Revue intern. de Théologie. Heft 1, 1894, 4



auch hier erginzt. Allerdings, auch Lucas hat jene Spruch-
sammlung (die Adysr xvpiaxc) besessen und in sein Evangelium
verarbeitet, aber es begreift sich leicht, dass bei dieser Ein-
arbeitung keiner von beiden den ganzen Bestand der Spruch-
sammlung erschopft hat, und dass insonderheit Lucas, der
Paulusfreund, bei der schon im apostolischen Zeitalter vor-
handenen Parteiung zwischen petrinischen und paulinischen
Christen (vgl. 1. Kor. 1, 12) Bedenken tragen konnte, seinen
heidenchristlichen Lesern jene missverstandlichen Auszeich-
nungen des ,Apostels der Beschneidung“ zu wiederholen. Aber
auch wenn Matthéus die fraglichen Worte aus einer dritten,
uns unbekannten Quelle genommen hitte, etwa aus derselben,
welcher auch das auffallend verwandte Stiick Matth. 18, 15—20
entstammte, so lige nicht das geringste Recht vor, die Authentie
jener Jesusworte anzuzweifeln. Das erste Evangelium ist auch
das alteste ; es ist verfasst zu einer Zeit, da die Opfer im Tempel
zu Jerusalem noch bestanden (5, 23), als mit der Zerstérung
Jerusalems zugleich auch das Weltgericht noch erwartet werden
konnte (24, 29 f.): wie in dieser ersten Zeit, gleichsam unter den
Augen der Apostel, dem Herrn Ausspriiche von so auffallendem
Inhalt hatten angedichtet werden und in das &lteste unserer
Evangelien eindringen konnen, ist mir unfasslich. Man darf
noch weitergehen und sagen: der kiirzere Bericht des Marcus
und Lucas fordert geradezu eine solche Ergénzung, wie Matthéus
sie bietet.  Wer wird es wahrscheinlich finden, dass Jesus seinen
Jungern eine grosse Frage gestellt, Petrus ihm eine grosse
Antwort gegeben, und dass Jesus dann sich begniigt hiitte, das
Weitersagen dieser Antwort zu verbieten, ohne sich iiber den
Wert derselben irgendwie auszusprechen und dem Petrus seine
Anerkennung derselben zu erkennen zu geben? Wenn Froh-
schammer dem gegeniiber meint, es sei doch undenkbar, dass
Petrus eine so grosse Anerkennung seinem Schiiler Marcus ver-
sehwiegen haben sollte, so denkt er sich den Apostel prahleri-
scher, als er ohne Zweifel war, und wenn er es unwahrscheinlich
findet, dass Jesus einen Jiinger, der ihn hernach verleugnet habe,
der noch spéterhin (Gal. 2, 11 f.) sich als schwankenden Charak-
ter zeige, ja unmittelbar nach jenem seinem Bekenntnis von Jesu
als ,Satan“ (als Versucher) zuriickgewiesen werde, gleichwohl
als den Felsen bezeichnet haben sollte, auf den er seine Kirche
bauen wolle, so beweist er zu viel. Unerachtet aller Mangel



=G

im Charakter des Petrus muss Jesus doch guten Grund gehabt
haben, ihn nicht nur unter seine zwolf Apostel aufzunehmen,
sondern ihn auch neben den beiden Zebed#dussohnen zu seinem
Vertrauten zu machen. Es ldsst sich auch nicht verkennen,
dass Petrus sowohl bei Lebzeiten des Herrn wie hernach in
der ersten Christenheit als der Fiihrer der Apostelschar, als
Ssule der Kirche, als der erste Mann in der Urgemeinde, den
vor allem kennen zu lernen dem neubekehrten Paulus anlag,
gegolten hat (vgl. Luc. 22, 32; Ap.-G. 2, 14; 3, 6; Gal. 1, 18;
2, 7.8.9). Vor allem steht fest, dass ihm Jesus den Beinamen
,Kephas“ oder ,Petrus“, d. h. Fels, gegeben hat, denn unter
diesem Beinamen kennt ihn die ganze erste Christenheit: so
muss ihn doch Jesus trotz aller ihm unverborgenen Méngel
als den Mann angesehen haben, auf den er vor Tausenden,
auch vor seinen iibrigen weniger gereiften Jiingern bauen und
trauen konne. Wie kann man, wenn man auch nur diese
Eine Thatsache des von Jesu dem Simon Jona-Sohn gegebenen
Petrusnamens bedenkt, einen Ausspruch wie den Matth. 16, 18
berichteten, der ja nur aus diesem Petrusnamen die Konse-
quenz zieht, a priori fiir unwahrscheinlich, fiir ungeschichtlich
erkliren ! :

Eine ganz andere Frage, tber die sich Frohschammer
unbedachterweise weggesetzt hat, ist die, ob der uns glaub-
wiirdig berichtete Spruch Jesu an Petrus das wirklich enthélt,
was das Papsttum aus demselben herausliest. Ja, diese Frage
ist die Hauptfrage, welche erst anhebt, nachdem die Vor-
fragen, ob die Worte wirklich auf Petrus gehen und wirklich
von Jesus stammen, bejahend geldst sind. Vielleicht empfiehlt
es sich zur Losung derselben, zuerst die einzelnen grossen Be-
griffe, welche uns in dem betreffenden Ausspruche iiberraschend
entgegentreten, zu untersuchen, ehe wir letzteren als Ganzes
aus der geschichtlichen Lage und Veranlassung heraus zu
verstehen suchen. Nicht nur wird die Losung der letzteren,
abschliessenden Aufgabe auf diese Weise wesentlich erleichtert,
ja erst grtundlich ermoglicht; — eine Analyse jener Haupt-
begriffe wird uns auch in der Uberzeugung bestirken, dass
wir es mit echten, unerfindbaren Jesusgedanken zu thun haben.
Es handelt sich um die drei in Jesu Munde hier zuerst vor-
kommenden Begriffe ,Kirche* — ,Himmelreichsschliissel —
wBinden und Losen®,



Das Wort éxxdnoie, welches ausser hier nur noch Matth. 18,
17 im Munde Jesu vorkommt, um so héufiger aber in der
Sprache der Apostel uns begegnet, ist mit dem deutschen Worte
Kirche“ nicht zum besten iibersetzt. Denn bei dieser Uber-
setzung legen sich alle moglichen Kirchenbegriffe sofort in das
Wort Jesu hinein, wihrend seine Rede im Grundtext einen
sehr bestimmten Begriff an die Hand giebt. Exxidnoic, das
hebriische kahal oder edah wiedergebend, ist niemals, wie die
Romischen meinen, eine Anstalt, Institution, Hierarchie, son-
dern es heisst und ist eine Versammlung oder — was im
Deutschen urspriinglich ganz dasselbe besagt— eine ,,Gemeinde®.
So steht es Ap.-G. 19, 89 u. 41 im politischen Sinne von einer
Volks- oder Biirgerversammlung, wo denn auch Luther V. 39
ibersetzt hat: ,so soll man es ausmachen in einer ordent-
lichen Gemeinde®, d. h. einer gesetzmé&ssigen Bilirgerversamm-
lung. Dieser Sinn iibertragt sich im Neuen Testament natur-
geméss auf religivse, gottesdienstliche Versammlungen. So heisst
es 1. Kor. 11, 18 von den korinthischen Christen: cvreoyouévmy
vu®y v Sxxlnoie ,wenn ihr in (eurer) Versammlung, wenn
ihr als Gemeinde zusammenkommt“, und so erldutert Jesus
selbst in Matth. 18, 15—20 das Wort: ,Wo zwei oder drei
versammelt sind auf meinen Namen hin“; — zwei oder drei in
Seinem Namen Versammelte sind eben die vorher V. 17 er-
wiahnte ,Gemeinde“ in denkbar kleinster Erscheinung. So ist
der christliche Grundbegriff der ,Kirche“ der einer Versamm-
lung von Personen, die der Name Christi zusammenfiihrt, nédm-
lich um in diesem Namen den Vater anzurufen (Matth. 18, 19),
Gott anzubeten (coetus credentium, congregatio sanctorum).
Nattirlich, dass diese so zum christlichen Gottesdienst zusammen-
kommenden Menschen nicht bloss in den Minuten ihres réaum-
lichen Zusammenseins mit Christo und untereinander in Gemein-
schaft stehen, sondern auf dauernde Weise; und so entwickelt
sich die Bezeichung éxxinoie zu dem Begriff eines Christenver-
eins, einer christlichen Gemeinschaft oder Korporation, die sich
an einem bestimmten Orte befindet und regelméssig zur An-
betung Gottes im Namen Christi zusammenkommt. Es ist dies
die hé&ufigste Anwendung des Wortes in den apostolischen
Briefen: ,die Gemeinde Gottes in Korinth, in Thessalonich, in
Ephesus, in Sardes“ u.s. w., heisst es 1. Kor. 1, 1; 1. Thess. 1,
1; Apok. 2, 1; 3, 1. Dass auch hierbei der Begriff der Gemeinde



— 53 —

als eines Inbegriffes von Personen festgehalten und mit nichten
in den einer Institution iibergegangen ist, zeigt z. B. das 1. Kor.
1, 1 der éxxinoie sofort erliuternd hinzugesetzte fyizousvois v
Xoworg Inoot; die Gemeinde Gottes an diesem oder jenem Ort
sind die &y (Rom. 1, T; Phil. 1, 1), die daselbst wohnen. Wie
nun aber die am nimlichen Orte wohnenden Christen eine
,Gemeinde“ bilden, auch wenn sie nicht gerade réumlich ver-
sammelt sind, so lassen sich endlich auch alle Glaubigen auf
weitem Erdenrund als Eine ideale Gemeinde zusammendenken,
als Eine durch ideale Méchte vor Gott in Christo verbundene
Schar; — , Ein Leib und Ein Geist, Ein Herr, Ein Glaube,
Eine Taufe, Ein Gott und Vater aller* (Eph. 4, 4—6), — und
so bildet sich in der apostolischen Sprache schliesslich éxxArnoie
zur Bezeichnung dessen aus, was wir Deutschen die ,Kirche®
nennen, d. h. der Christenheit, der Gesamtgemeinde der Glau
bigen (vgl 1.:Kor. 11; 2% Keli 1, 18;:Eph. 5, 25)

Nun hat man kritischerseits bezweifelt, dass die Idee der
Gemeinde schon Jesu selbst angehore; weil sie nur zweimal
in seinem Munde vorkommt, hat man sie als die Zuriicktra-
gung eines erst spéter gepriagten Kkirchlichen Begriffs in die
Reden Jesu ansehen wollen. Ganz ohne Grund und Recht. Man
tibersah dabei, dass die Idee der éxxinoie formell keine neue
war, sondern bereits dem Judentum eignete, und zwar in bei-
derlei moglichen Ausprégungen, als Gesamt- und als Einzel-
gemeinde: Israel bildete eine Volksgemeinde Jehovahs auf
weitem Erdenrund, und gliederte sich wiederum in ortliche
Einzelgemeinden, in Synagogenverbande. Allerdings geht Jesus !
von einer weit umfassenderen und hoheren Gemeinschaftsidee
aus, von der des Himmelreiches oder Reiches Gottes, und hitte |
sich dieselbe in dem Volke, welches hierzu in besonderer Weise |
vorgebildet war, verwirklicht, so wiirde eine besondere Ge-
meinde von Christgldubigen innerhalb der grossen jiidischen Volks- |
gemeinde nicht entstanden sein. Erst als dem Messias seine
schliessliche Verwerfung in Israel, der Bruch seiner Reichs-
sache mit dem jiidischen Gemeinwesen als Endergebnis seiner
geschichtlichen Laufbahn in Sicht trat (vgl. Matth. 16, 21 f.),
konnte er die Entstehung einer besonderen Gemeinde seiner '
Glaubigen nach seinem Scheiden ins Auge fassen. Aber nun
musste er das auch, denn in welch anderer Form sollte seine
Reichssache zwischen seinem Scheiden und seiner Wiederkunft



e

fortleben, als in der einer besonderen in Seinem Namen gottes-
dienstlich sich versammelnden Gemeinde? Fir sie stiftete er
vor seinem Scheiden Taufe und Abendmahl als die nétigen
Formen ihres sichtbaren Ausscheidens aus der umgebenden
* Welt und des immer erneuten sichtbaren Vollzugs ihrer Ge-
meinschaft mit Thm und untereinander, — die stiarksten Zeug-
nisse, dass er eine ,Gemeinde seiner (liubigen“ in sichtbarer
Grestalt, in gottesdienstlicher Erscheinung gewollt hat. Anderer-
seits konnte diese seine Gemeinde ins Leben treten erst nach
seinem Scheiden, denn ihre innere Triebkraft, ihre Seele sollte
Jener heilige (teist sein, den er erst kraft seiner Verkldrung
ausgiessen konnte, — jener Geist, in welchem Er selbst, aber
in anderer, erhohter Form und Weise, in ihrer Mitte sein und
sie regieren wollte (Matth. 18, 20). — Bis dahin hatte er keine
aus der israelitischen Volksgemeinde sich loslésende Gemeinde
der Gliubigen, sondern nur eine Jiingerschaft, eine Schule in
Israel, eine Schule von Katechumenen, die er auf den Tag ihrer
Geistestaufe vorbereitete. — Und so kann es uns nicht be-
fremden, dass er unzéhligemal vom Himmelreiche, d. h. der in Thm
nahe herbeigekommenen, erschienenen Gottgemeinschaft redet,
~und nur zweimal, prophetisch, von seiner kiinftigen Gemeinde.
Er redet aber von ihr in derselben zwiefachen Anwendung der
Idee, die bei den Aposteln vorliegt, als von der Einzel- und
von der Gesamtgemeinde. In der Stelle Matth. 18, 15—20 versetzt
er sich wie gegenwértig (vgl. V. 20) in die Zustdnde nach seinem
Scheiden, giebt Gebote, wie die Seinen dann es halten, und
Verheissungen, wie sie dann erfahren und erleben sollen. Wenn
er hier, in seiner Anweisung zur briiderlichen Zucht, von ,der
Gemeinde“ redet — ,Sage es der Gemeinde, — Hort er die
Gemeinde nicht“, — so denkt er die Gemeinde als bereits be-
stehende, némlich tberall bestehend, ,wo zwei oder drei in
Seinem Namen versammelt sind und Br — unsichtbar, im
(Geiste —in ihrer Mitte ist“. Das heisst, er denkt die Gemeinde als
Einzelgemeinde, als Ortsgemeinde, vor die allein der hartnickige
Siinder gestellt, von der er ermahnt, aus der er im Falle der
Halsstarrigkeit ausgeschlossen werden kann, so wie ,der Heide
und Zollner* in der jiudischen Synagogengemeinde kein Biir-
gerrecht besass. Dagegen in unserer Stelle, Matth. 16, 18,
redet er in rein prophetischer Form von der kiinftigen Stiftung
»seiner Gemeinde“ — oixodowriow wov vy Sxxdnoiey — und da denkt



L o

er sie natiirlich in ihrer Idealgestalt, als die eine, neben der keine
zweite besteht, als die Gemeinde der an ihn Glaubigen, die
von Einem Punkte, von Jerusalem aus sich ausbreiten wird
bis an die Enden der Erde (Ap.-G. 1, 8). — Und von hier aus
geht uns schon iber den ganzen V. 17 ein Licht auf, welches
uns denselben in einer von der pépstlichen Exegese sehr ver-
schiedenen Beleuchtung zeigt. Also es handelt sich nicht um
das, was das Papsttum unter ,Kirche“ versteht, um einen
Rechtsstaat, den Christus mittelst Einsetzung einer absoluten
Monarchie hatte stiften wollen, sondern um die Gemeinde der
(Glaubigen, die er in naher Zukunft, offenbar nach seinem den
Jingern sogleich zu weissagenden Scheiden (Matth. 16, 21 f.),
kraft seines Geistes ins Dasein rufen, ,erbauen“ will. Bei die- !
ser geistesmiichtigen Grindung seiner Gemeinde soll.ihm Petrus |
als sichtbarer Vermittler, als schon gesicherter Grundstein |
dienen, — doch wohl nicht dadurch, dass er zum ersten abso-
luten Monarchen ernannt wird! Man braucht nur in Ap.-G. 2,
in der Pfingstgeschichte, zu lesen, wie der Herr seine hiesige
Verheissung an Petrus und durch Petrus erfiillt hat, um schon
hier die vollige Absurditit der papstlichen Auslegung zu be-
greifen,

Auch die nachstfolgenden Worte — ,,Und die Pforten der
Unterwelt werden sie (meine Gemeinde) nicht bewiltigen —
werden herkémmlich missdeutet, wenn auch nicht gerade im
Interesse des Papsttums. Man findet in ihnen gewohnlich einen
Krieg der hollischen Méchte gegen die Kirche Christi geweis-
sagt, in welchem Jetztere unbesiegt bleiben soll. Aber noch
hat uns niemand erklirt, warum die hollischen Michte gerade
ihre Pforten fiur sich sollten streiten lassen, anstatt das selber
zu thun. Es bedarf nur eines Blickes in den Grundtext, um |
das Réitsel zu 1osen: die mider ¢dov, welche tiber die Gemeinde |
Christi nicht Macht gewinnen sollen, sind nicht die Pforten |
des Teufelsreiches, sondern die Pforten des Todesreiches. Da,s—\
- selbe wird vorgestellt als ein festes Schloss oder Gefingnis mit
ehernen Pforten, welche alles Irdische in sich aufnehmen, um
es nicht wieder herauszugeben, — sie , bewiltigen alles Irdische,
d. h. alles Irdische verfillt einmal dem Tode, dem Untergang.
Aber die Gemeinde des Herrn soll diesem allgemeinen Lose
des Irdischen nicht verfallen, sie soll nimmermehr untergehen, E:
denn in ihr walten Kriifte der Ewigkeit; sie wird die zeitliche,



- et

irdische Trigerin des Himmelreiches, des Reiches Gottes sein,
das in Ewigkeit wihrt, — wie das sogleich die nichsten an
Petrus gerichteten Worte in Erinnerung bringen.

,Und ich will dir des Himmelreichs Schliissel geben:
damit wird das zweite grosse Réitsel uns aufgegeben. Viel-
leicht das grossere, denn redet das vorige Wort nur von einer
einmaligen Thatsache, einem FHErbauen auf Petrus, so redet
dieses, wie es scheint, von einer bleibenden Verwaltung, und
von der Verwaltung nicht bloss der Kirche, einer immerhin irdi-
schen Erscheinung, sondern von der Verwaltung des Himmel-
reiches selbst. Wie ein Gespenst tritt die Gestalt des Petrus
mit ihren Himmelsschliisseln vor die Phantasie der Christen-
heit: wie, kann er selig machen und verdammen? Die Pépste
haben es auf dieses Wort hin behauptet und versucht! — In
der That hat Jesus dem Petrus auch hier wieder eine hohe
Wiirdestellung in seinem Reiche zugesprochen. Denn das Bild,
welches seiner Rede zu Grunde liegt, ist gewiss nicht das eines
Pfortners, Thiirschliessers: das wire ein sehr niederer Dienst
im Hause Gottes, und wir wiren in Verlegenheit, was wir
unter einem rein mechanischen und obligatorischen Auf- und
Zuschliessen, wie es ein Thiirhiiter tibt, im Reiche Gottes uns
denken sollten. Sinniger haben andere an das Bild eines Haus-
hofmeisters (olxovimos) gedacht, der die Schliissel zu den Vor-

ratskammern des Hauses in seiner Gewalt hat und die Vor-

rite, Schatze desselben herausgiebt, also eines ,Haushalters
iber Gottes Geheimnisse“, wie Paulus 1. Kor. 4, 1 sagt; aber
dies Bild stimmt nicht mit Jesu sonstiger Rede von ,Schliisseln
des Himmelreichs“. Lue. 11, B2 wirft er den Schriftgelehrten
vor, dass sie den ,Schliissel der Erkenntnis“ weggenommen :
»Sie selber kimen nicht hinein (in das Reich der Erkenntnis),
und hétten die Hineinwollenden daran gehindert“, — ein Wort,
das Matth. 23, 13 geradezu auf das ,Himmelreich* angewendet
wird: ,Thr schliesst das Himmelreich vor den Menschen zu; denn
ihr gehet nicht hinein, und die Hineinwollenden lasst ihr nicht
hinein“. Hiernach wird auch in dem Worte Matth. 16, 19,
welches dasselbe Bild anwendet, nicht von einem Herausgeben
von Vorriten, sondern von einem Hineinlassen oder Nichthin-
einlassen von Menschen die Rede sein. Die Stelle Apok. 3, T
hilft uns weiter: hier wird von Christo selbst gesagt, er habe
»den Schlissel Davids“; ,er thue auf, und niemand schliesse zu:



5

0 . « : e ;
er schliesse zu, und niemand thue auf®, — das muss der Schliissel

sein, den er in unserer Stelle kiinftigchin dem Petrus zu geben
verspricht. Eine alttestamentliche Einrichtung und Symbolik liegt
der Gleichnisrede Jesu zu Grunde. Wir erfahren aus Jesajah 22,
15—25, dass es im Reiche Juda ein oberstes Kronamt gab, ein
konigliches Hausvogtamt, dessen Inhaber ein Alter-ego des Konigs
darstellte (vgl. 2. Kon. 15, 5), und dessen Symbol der Schliissel
war. ,Ich will die Schlissel zum Hause Davids auf seine
Schulter legen — so lautet in der Jesajahstelle die prophe-

tische Bestallung eines solchen Amtstragers, — dass er auf-

thue und niemand zuschliesse, dass er zuschliesse und niemand
aufthue“. Die Schliissel — die Mehrzahl dient ohne Zweifel
zur poetischen Unterscheidung des Auf- und Zuschliessens,
wahrend nach Apok. 3, 7 ebensogut die KEinzahl stehen kann —,
die Schliissel sind aber das Symbol jenes Kronamtes vermut-
lich darum, weil es in dessen Macht stand, den Zugang zum
Konigshause und damit zum Konige selbst zu gewahren oder
zu versagen, — wem dieser Hausminister denselben erschloss,
dem konnte niemand ihn versagen, und wem er ihn versagte,
dem konnte niemand ihn erschliessen. Das ist’s, was in der
Stelle Offenb. 3, 7 und in unsrer ins Geistliche tbertragen wird :
es handelt sich um die Macht, den Eingang ins Himmelreich
und damit den Zugang zum himmlischen Vater zu gewihren,

beziehungsweise zu versagen. Im Verhiltnis zu Gott, dem

ewigen Konige, ist Jesus selbst der Tréger dieser Macht, —

»er hat den Schliussel Davids® und kann sprechen: ,Niemand
kommt zum Vater, denn durch mich“. Im Verhéltnis zu Christus
aber soll nun Petrus dieser Schlisseltrdger werden: hat Jesus

bis dahin .die Schlissel des Himmelreiches selber verwaltet,
so wird er von seinem bevorstehenden Scheiden an hierzu eines
vermittelnden sichtbaren Organs, eines Fortsetzers seiner Wirk-
samkeit auf Erden bediirfen, und der soll eben Petrus sein, —
»lch werde dir die Schliissel des Himmelreichs geben.*

Um von diesem Gedanken jeden moglichen Anstoss weg-
zunehmen, diirfen wir uns nur darauf besinnen, was Jesus unter
dem ,Himmelreich“ versteht und demgeméss unter den Schliisseln
desselben verstehen wird. Fiir den Kenner der Lehre Jesu, wie
sie namentlich in den drei ersten Evangelien vorliegt, kann es
kaum eines Beweises bediirfen, dass das ,Himmelreich* nicht
den jenseitigen Himmel, die kiinftige Seligkeit bezeichnet, so



SEge

dass die ,Schliissel“ desselben die Macht bedeuteten, die Men-
schen bei deren Tode ins jenseitige selige Leben einzulassen
oder davon auszuschliessen. Das ,Himmelreich® ist in den Reden
| Jesu immer und iberall das ,nah herbeigekommene“ Reich
| Glottes (Matth. 4, 17; 10, 7), das in Thm vom Himmel zur Erde
' herabgestiegene, d. h. die Gottesgemeinschaft, welche er auf
| Erden, in der geschichtlichen Menschheit begriindet, und die
allerdings in die Ewigkeit hinaufreicht, in ihrer herrlichen Voll-
endung noch kiinftig und iiberirdisch, aber in ihrem verbor-
genen, senfkorn- und sauerteigartigen Dasein durchaus auf Erden
gegenwiirtig ist. Und so handelt es sich auch hier durchaus darum,
dasselbe hier auf Erden den Menschen zu erschliessen. Was die
dazu anzuwendenden Schliissel sind? Selbstverstindlich die
Mittel, welche Jesus selbst seither angewandt hat, um den
Menschen das Himmelreich aufzuschliessen, d. h. nicht Macht-
spriiche, Willkiirakte, sondern die Thatsachen und Wahrheiten
des FEwvangeliums, das er der Welt verkiindete, und dem die
Gotteskraft (Rom. 1, 16) innewohnte, den Bussfertigen und
Glaubigen die Gemeinschaft des Vatergottes zu erschliessen,
die Unbussfertigen und Ungléubigen dagegen richtend von dersel-
ben auszuschliessen. Also mit einem Worte: die Schliissel des
Himmelreiches, welche Jesus dem Petrus tibergeben will, sind
das im Sinne und in der Kraft Gottes zu predigende Evangelium.
Der spatere kirchliche Sprachgebrauch hat aus unserer Stelle
den Begriff der ,Schliisselgewalt“ hergeleitet, bald in dem
engeren Sinne, in der Beichte Siinden zu vergeben oder zu be-
halten, bald in dem weiteren Sinne der Kirchengewalt tiberhaupt.
Das sind Ableitungen und Anwendungen, die in der Sprache
der Kirche ihr gutes Recht haben; denn was in der Beichte
geschieht, ist ja von Rechts wegen nichts anderes, als die indi-
viduelle Anwendung des Evangeliums auf den entweder buss-
fertig-Glaubigen oder unbussfertig-Ungléubigen, und ebenso
kommt alles, was wir rechtméssigerweise in dem Begriff der
»Kirchengewalt* zusammenfassen, schliesslich auf das Grund-
recht der Kirche, das Evangelium zu verkiindigen, hinaus.
Aber Jesus, als er zu Petrus jene Worte redete, hat nicht an
Beichtehoren oder an die Stiftung einer Kirchengewalt gedacht,
sondern lediglich an die Fortsetzung der Himmelreichspredigt,
die er selbst Zeit seines Erdenlebens tibte. Wie so gar nichts hat
doch die Machtiibertragung, die er hier ankiindigt, mit der des-



potischen Zwangsgewalt gemein, die eine fleischliche Deutung
aus seinen Worten hergeleitet hat! Denn der Himmelreichs-
schliissel, von dem er redet, ist ja, wie er Luc. 11, 52 selbst
sagt, ein ,Schliissel der Erkenntnis®: mit dem geistigsten Macht-
mittel, das es giebt, mit dem Worte, soll Petrus sich an die
freie geistige Empfanglichkeit der Menschen wenden, an ihre
Erkenntnisfihigkeit, und so auf freie, geistige Weise ihnen das
Himmelreich erschliessen, wie er selber, Jesus, gethan hat. Und
nur sofern er ihnen das Wort Gottes verkiindigt, rein und lauter,
so wie es ihm Jesus ilibergeben hat, nicht indem er etwa eigenes
Wort, eigene Satzungen aufrichten wollte, handhabt er des Him-
melreichs Schliissel. Eine tiber das Evangelium Jesu hinaus-
greifende und von ihm abweichende Predigt, und wenn ein
Petrus sie ausgehen lassen wollte, wievielmehr ein angeblicher
Nachfolger desselben, wire ja gar nicht der Himmelreichs-
schliissel, den Jesus dem Petrus iibergeben hitte; wire ein
falscher Schliissel, und dieser falsche Schliissel schlosse in Wahr-
heit niemandem das Himmelreich auf, — schlosse es in Wahr-
heit auch niemandem zu. — Wir sehen, es hat nicht not, dass
das Jesuswort an Petrus ,und ich will dir des Himmelreichs
Schliissel geben“ der Gewaltherrschaft des Papsttums tiber die
Gewissen der Menschheit auch nur ein Haar breit Rechtes ver-
liehe! : :

Nun endlich das bertihmte ,Binden und Losen“, Worte,
an die sich fast ein Schauer heftet, wenn man ihres historischen
Missbrauchs gedenkt, des Bindens der Gewissen, des Losens von
Unterthaneneiden u.s. w. Man hat von alters her das ,Binden

e

und Losen“ als mit dem ,Stinde-behalten und -erlagsen* gleich- |
bedeutend genommen, welches Joh. 20, 23 den Aposteln zu- |
gesprochen wird, und hat im Zusammenhang mit den ebendahin

gedeuteten vorhergehenden Worten den seltsamen Begriff eines
yBinde- und Loseschliissels“ ausgepriagt. Als ob jemals in der
Welt mit Schliisseln gebunden und geldst worden wire! Viel-
mehr spricht der Wechsel der Bilder in den beiden Sitzen des
V. 19 auch fiir eine Verschiedenheit des Gedankens in denselben.
Eine solche wiirde allerdings schon herauskommen, wenn man

die Schliissel des Himmelreichs einfach von der Predigt des

Evangeliums verstinde, das Binden und Losen dagegen von
der besonderen Handhabung dieser Predigt, die in der Beichte
'geschieht, von der Absolution und ,Retention“; wiren nur diese

P
\{, h WA
1



Begriffe in den Worten ,Binden und Losen“ auf natiirliche
Weise zu entdecken. Aber wenn ,Stinde-lésen“ im Sinne von
,otunde-erlassen“ sich allenfalls begreifen liesse, der Ausdruck
sStunde-binden* fur ,Siinde-behalten“ bleibt unerkléirlich und
unerhort; und wer giebt tiberhaupt der Auslegung das Recht, bei
den Worten ,Binden“ und ,Losen“ ohne weiteres das Objekt
L,otunde* zu erganzen? Nicht minder willkiirlich erscheint
die maskulinische Erginzung ,Menschen, Siinder*; wenngleich -
schon der altkirchliche Sprachgebrauch, der hebriischen Wur-
zeln biblischer Begriffe unkundig, auf diesen Ausweg geraten
ist. Ware an Menschen, an Siinder zu denken, wie auffallend,
dass in beiden Stellen, in welchen vom ,Binden und Losen®
die Rede ist (Matth. 16, 19, und 18, 18), nicht ein maskulinisches

‘Objekt steht, sondern ein neutrales (6, 60a), Dazu wird diese

ganze Auslegung vom Siinde-erlassen und -behalten in beiden
Fassungen gedriickt durch den Umstand, dass in beiden Stellen
das ,Binden“, also die Retention, voransteht. Des Himmelreiches
Absicht ist doch in erster Linie, zu befreien, zu entlasten, und
nur notgedrungen, wo hierzu die notigen subjektiven Bedingungen
tehlen, verhaftet und belastet es (vergl. Joh. 3, 17. 18) : so miisste
doch, wie auch Joh. 20, 23 geschieht, das Erlassen der Stinden,
also das ,Liosen%, voranstehen, (felehrte Kenner des Rabbinischen
und Talmudischen wie Lightfoot u. a. haben uns aus diesen
Schwierigkeiten den Ausweg gezeigt. ,Binden“ und ,Losen
war ein gangbarer Ausdruck der jiudischen Schriftgelehrten-
sprache fiir eine moralische Gesetzgebung, vermoge deren ge-
wisse Dinge fur die Gottesfirchtigen festgelegt, sittlich vinculiert,

fir gesetzlich gebunden erklirt, andere fiir freigegeben, fir

sittlich unbedenklich erklirt waren. So kommt im Talmud
nicht selten von irgend einem Punkte des religivs-sittlichen
Handelns die Wendung vor: Schola Hilleliana solvit, Schamma-
Jana ligat, die Schule Hillels giebt es frei, die Schule Schammais
legt es fest. Dass dieser Sprachgebrauch auch schon zu Jesu
Zeiten bestand und in Jesu Reden vorauszusetzen ist, dafiir
zeugt die Anwendung des Adew im Sinne von Unverbindlich-
erklaren in den Stellen Matth. 5, 19, Joh. 10, 35; der entspre-
chende Sinn des ,Bindens“ (dsaw) klingt in dem Matth. 28, 4 den
Schriftgelehrten gemachten Vorwurf unertréglicher Vinculie-
rungen des téglichen Lebens (dsousiovor gogrier fepsa) Wenig-
stens an. Der so sich ergebende Sinn passt auch in unserer



e

Stelle aufs beste in den Zusammenhang. Trat durch geistes-
méchtige, Himmelreich-erschliessende Predigt des Petrus eine
Christengemeinde ins Leben, so war es zunéchst auch seine
Sache, dieser neuentstehenden Gemeinde ihre Lebensordnung
zu geben, also den sich taufen Lassenden zu sagen, was sie als
Christen fiir bindend und was sie flir unverbindlich anzusehen
hatten. Denn obwohl die erste Gemeinde innerhalb des jiidischen
Volkstums entstand und daher die judische Lebensordnung, wie
sie durch Gesetz und Uberlieferung sich ausgebildet hatte, im
ganzen weiter beobachtete, so stellte sich doch naturnotwendig
sehr bald heraus, dass nicht alles, was dem Juden verboten ‘f_
erschien, fir den Christen gewissenbindend sein konnte, und
nicht alles, was dem Juden erlaubt schien, fiir das christliche|
Gewissen ,gelost", freigegeben war; und so musste der, welcher
den christlichen Glauben der werdenden Gemeinde begriindete,
,die Schlissel des Himmelreichs handhabte®, auch die christliche
Sitte, das christliche Leben derselben begriinden, also ,binden
und losen“. Freilich, wer nun vergisst, dass die Worte, welche
Christus redet, allerwege ,Geist und Leben® sind (Joh. 6, 63);
wer sie im fleischlichen, gesetzlichen, unevangelischen Sinne
interpretiert, fiir den ist es ein Leichtes, aus dieser Vollmacht
des Petrus zum Binden und Losen das Mandat eines religivs-
sittlichen Gesetzgeberamtes herauszulesen, welches alle christliche
Freiheit vernichtet und einen unfehlbaren Gewissensdespotismus
aufrichtet. Um so erwiinschter ist es, der Vollmacht des ,Bin-
dens und Losens® in den Reden Jesu noch einmal zu begegnen
und dieselbe hier keineswegs als ein ausschliessliches Vorrecht
des Petrus behandelt zu finden. In der Stelle Matth. 18, 15 bis
20, der anderen klassischen Stelle von der Gemeinde in Jesu Reden,
heisst es V. 18: ,Wahrlich, ich sage euch: was Ihr auf Erden \
binden werdet, soll auch im Himmel gebunden sein, und was
Ihr auf Erden losen werdet, soll auch im Himmel gelost sein.“
Es ist eine ganz willkiirliche und kontextwidrige Auffassung,
dies lediglich zu den Aposteln gesagt sein zu lassen, als deren
Nachfolger dann die Bischife sich prisentieren, um an der
Machtvollkommenheit des Papstes ebenso teilzunehmen, wie
die Apostel an der Machtvollkommenheit des Petrus. Von den
Aposteln als solchen ist in dem ganzen Abschnitt Matth. 18,
15—20 gar keine Rede, sondern von der Gemeinde: ,Hort er
die Gemeinde nicht, heisst es unmittelbar vorher, so sei er dir



o o

wie der Heide und Zollner“, und unmittelbar nachher folgen
die Spriche: ,Wiederum sage ich euch: Wenn zwei von euch
auf Erden eins werden iiber irgend eine Sache, um die sie bitten
wollen, sgo solls ihnen werden von meinem Vater im Himmel;
denn wo zwei oder drei versammelt sind in meinem Namen, da bin
ich mitten unter ihnen%“. Damit sind doch nicht zwei oder drei Apo-
stel, sondern zwei oder drei Christglaubige, Jesusjiinger gemeint.
Zumal aber der Zusammenhang von V. 18 mit dem vorauf-
gehenden 17ten kann nur der sein, dass in dem , IThr* die Glieder
der Gemeinde gedacht sind; das richterliche Verfahren der Ge-
meinde V. 17 ruht auf dem gesetzgebenden V. 18 als auf seinem
im Himmel gutgeheissenen Grund. So wenig also ist das Matth.
16, 18 dem Petrus zugesprochene Binden und Losen ein hier-
archisches Vorrecht, dass es hier ganz ebenso der ganzen Jiinger-
gemeinde, ja jeder wahrhaft im Namen Christi sich versam-
melnden Einzelgemeinde zugesprochen wird. Freilich, ein neues
Ratsel, dass, was dort als Vorrecht des Petrus erscheint, hier
zum allgemeinen Christenrechte wird: wird denn dadurch nicht
die ganze Auszeichnung, die dem Petrus dort offenbar zu teil
werden soll, wieder aufgehoben? Eine letzte grosse Frage, die
sich uns nur losen kann, wenn wir auf den geschichtlichen
Anlass von Matth. 16, 13—20 und damit auf den inneren Grund
eingehen, aus welchem dem Petrus dort alle jene grossen Voll-
machten zu teil werden.

Es sind schon spéte Zeiten im Leben Jesu, in welche das Ge-
sprach Matth. 16, 13 f. fallt, nicht lange vor dem Antritt seines
Todesganges nach Jerusalem (vergl. V. 21 f.). Jesus hat sich
mit den Zwolfen in die Gegend von Césarea Philippi zurtick-
gezogen, an das susserste Nordende des paléstinischen Landes;
seine galildische Wirksamkeit liegt als eine im ganzen geschei-
terte hinter ihm (vergl. Matth. 11, 20—24). In diesem Augen-
blicke richtet er an seine Jiinger eine Doppelfrage: ,Wer sagen
die Leute, dass des Menschen Sohn sei, und wer sagt denn
Ihr, dass ich sei?“ Es ist, wie sogleich die Antwort des Petrus
und deren Aufnahme zeigt, die Frage seiner Messianitdit, die
er hiermit stellt, nachdem er lange mit ihr zuriickgehalten hat
(Marc. 1, 34; Joh. 10, 24). Diese Frage empfangt aus dem Munde
des Volkes verneinende Antwort: man hélt ihn nur mehr fir
einen Vorldufer des Messias, fiir einen Elias oder sonst einen
grossen Propheten; fir den ,Christus“, d. h. den Messias, hélt



& 53

man ihn nicht (V. 14). Nicht immer ist es so gewesen; in den
Erstlingszeiten seiner Wirksamkeit hat das Volk sich wohl ge-
fragt: ,Ist das nicht der (verheissene) Davidssohn ? (Matth. 12, 23).
Was die Besessenen ihm zuschreien, was in spéterer Zeit noch
die Kananiterin, noch der blinde Bettler von Jericho verlauten
lasst (Matth. 15, 22; 20, 31), war nur das Echo der anfanglich
weit verbreiteten Volksmeinung; nach der Speisung der Fiunf-
. tausend hatte die Menge in sinnlichem Enthusiasmus ihn zum
Messiaskonig ausrufen wollen (Joh. 6, 14. 15). Aber das war
kein Glaube, den er brauchen, den er bestitigen und ermutigen
konnte; es war der Glaube an ein sinnliches Messiasreich, das
dem Volke politische Freiheit und irdische Gliickseligkeit bringen
sollte; in diesem Sinne wollte und konnte .er seines Volkes
Messias nicht sein. Und weil er die darauf gerichteten Erwar-
tungen unerfiillt liess, weil er einen derartigen Messiasglauben,
wo er ihm, wie bei der Zeichenforderung (Matth. 12, 38), zu-
dringlich entgegentrat, mit Schérfe zurtickwies, so hatten die
Leute in Galilda ihre Meinung von ihm auf die Urteile, welche
die Jiinger V. 14 wiedergeben, herabgestimmt. Dennoch war
Jesus der Messias, der Gesalbte des Herrn, und wollte auch
als solcher erkannt sein, aber in einem anderen, tieferen und
hoheren Sinne, als der Bringer des wahrhaftigen Himmelreiches,
als der Erloser von Siinde und Tod. Hatte er umsonst gear-
beitet; hatte niemand ihn verstanden, ihn so erkannt, wie er
erkannt sein wollte? Das war die grosse, fiir ihn selbst tief-
bewegende Bedeutung der zweiten Frage, die er an seine Jiinger
richtet: ,Und wer sagt denn Ihr, dass ich sei?“ Auch sie schei-
nen keine sichere Antwort zu haben, sondern noch zweifelnd
hin und her zu schwanken, wie wir denn lesen, dass eben um
diese Zeit viele seiner Jiinger ihn irregeworden verliessen (Joh.
6, 66). Aber Einer hat Antwort, gute, freudige, glaubensgewisse
Antwort: Petrus ruft aus: ,Du bist der Christus (Messias), des
lebendigen Gottes Sohn“.

Man hat den hohen Wert, welchen Jesus auf diese Ant-
wort legt, vielfach in einem besonderen dogmatischen Gehalt
derselben gefunden; indem man den Accent nicht auf das ,du
bist der Christus“ legte, sondern auf den Zusatz ,des leben-
digen Gottes Sohn“; hat man eine besonders tiefe Erfassung
der Gottheit Christi bei Petrus erkennen wollen. Dann héitten
die beiden anderen Evangelisten, welche den Vorgang erzihlen



e

den springenden Punkt desselben nicht verstanden, denn sie
haben das ,Sohn des lebendigen Gottes® gar nicht, sondern
nur das ,du bist der Christus, der Christus Gottes“. Aber auch
bei Matthius zeigt der Schluss des Abschnitts, dass der ganze
Nachdruck in demselben auf dem Begriff , Christus“ liegt; denn
— heisst es v. 20 — Jesus verbot seinen Jiingern, dem Volke
zu sagen, dass er der Christus sei; -— darauf also kam es im
Vorhergehenden an. Der Name ,Gottessohn, Sohn des leben-
digen Gottes“ hatte im Munde des Petrus keinen hoheren Sinn
als der Name ,Messias“: nach Psalm 2 hiess der erwartete
Messias der Gottessohn im Sinne des Lieblings und Auserwéhlten
Gottes unter den Menschenkindern, und so hatte schon ein Na-
thanael bei seiner ersten Begegnung mit Jesu ihm diesen volks-
timlichen Namen gegeben (Joh. 1, 47). So war der Wortlaut
und Wortsinn des Bekenntnisses Petri kein neuer, ausserordent-
licher, — im selben Sinne hatten die Jiinger schon in den Erst-
lingsstunden ihrer Bekanntschaft mit Jesus einander zugerufen:
, Wir haben den Messias gefunden, den Gottessohn, den Konig
Israels“ (Joh. 1, 41. 47). Ja worin lag denn das Ausserordent-
liche, Neue in dem Glaubensbekenntnis des Petrus, das Jesum
_so sehr bewegt und erfreut? Jesus selbst sagt es uns: es lag
in dem besonderen Ursprung, in der hoheren Natur des hier
ausgesprochenen Glaubens: ,Selig bist du, Simon Jona Sohn,
denn Fleisch und Blut hat dir das nicht geoffenbart, sondern
mein Vater im Himmel. Wenn die Jiinger in den Erstlings-
tagen ihrer Nachfolge Jesu ihn als den Messias oder Gottes-
sohn begriisst hatten, so hatte es ,Fleisch und Blut“ ihnen ge-
offenbart, d. h. ein Mensch, der Taufer Johannes (Joh. 1, 29 if.);
auf menschliche Autoritdt hin hatten sie wie Kinder es ange-
nommen. Und auch inhaltlich war ihr Glaube damals ein
Glaube ,aus Fleisch und Blut“, eine Zuversicht des natiirlichen
Menschen; denn die sinnlichen Erwartungen ihres Volkes lebten
auch in ihnen und waren damals noch ganz ungebrochen auf
Jesum gerichtet. Heute, wo diese Hoffnungen enttéiuscht waren,
dieser kindliche Autorititsglaube sich micht bestitigt hatte, —
heute dasselbe Bekenntnis auszusprechen, war ein ganz anderes
Ding. Dazu gehorte eine ,Offenbarung des Vaters im Himmel¥,
eine innere, geistliche Erfahrung, die stirker war als alle dus-
seren Argernisse; die trotz aller Widerspriiche des dusseren An-
scheins das Herz gewiss gemacht hatte, dass Jesus dennoch der



Sisgs

Verheissene, der wahrhaftige Heiland sei. Und das erst war
der Glaube, den Jesus erzielen wollte und musste; der aus
Gott geborene (aube, der die Welt zu tiberwinden, die Schran-
ken des Judentums geistesméchtig zu durchbrechen und eine Ge-
meinde des neuen Bundes zu erzeugen vermochte. Diesen
(lauben hat Petrus dem Herrn, in jener Stunde entgegenge-
bracht, er zuerst und er bis dahin allein. So hat er in jener
Stunde den Ehrennamen wahrgehalten, den der Herr ihm zu
Anfang prophetisch gegeben (Joh. 1, 42): er ist der erste im |
neutestamentlichen Sinne Gldubige, den Jesus gewonnen hat;
er ist mit Einem Worte der erste wirkliche, wahrhaftige Christ. |

Und wie nun alles, was Jesus auf dies aus Gott geborene
Glaubensbekenntnis antwortet, sich wie eine Gegengabe auf
dasselbe zuriickbezieht, so motivieren sich aus demselben auch
alle die einzelnen grossen Zuerkennungen, mit welchen der
Herr den Petrus auszeichnet. ,Auf diesen Felsen werde ich
meine Gemeinde bauen“: das ist durchaus der Art und Weise,
in welcher Jesus tberhaupt seine Reichssache fortpflanzen
wollte, geméss. Er hat seine Gemeinde, die kiinftige Trigerin
seiner Reichssache, nicht griinden wollen auf rechtliche Ein-
richtungen, — er hat keine gestiftet; auch nicht auf formu-
lierte Dogmen, — er hat keine formuliert: — er hat sie griinden
wollen auf lebendige Personlichkeiten, in denen Er Gestalt ge-
wonne, in denen Er durch den Glauben lebte und wirkte; —
»1br seid das Salz der Erde; ihr seid das Licht der Welt.“
Solch eine Personlichkeit war nun Petrus geworden, und wenn
er vorderhand nur die einzige war, — wenn Jesus nur diesen
Einzigen auf Erden zurtickliess, derselbe war Stitzpunkt fiir
den nachmaligen Bau seiner Gemeinde genug. Das versteht
sich von selbst, dass Petrus nie der Grund der Gemeinde wer-
den konnte in dem Sinne, in welchem Christus es selbst ist:
Er, Christus, ist Heilsgrund, neben dem kein anderer gelegt'
werden kann (1. Kor. 3, 11); Petrus ist nicht Heilsgrund, aber
er ist der lebendige Stein (1. Petri, 2, b), der sich zuerst auf
diesen Heilsgrund aufgesetzt hat, und als solcher trigt er in
der Entstehungsgeschichte der Gemeinde als des Gotteshauses
auf Krden die anderen alle. ,Und ich werde dir des Himmel-
reichs Schliissel geben“: damit erklart der Herr, wie er den
Petrus zum Grundstein seiner Gemeinde zu machen gedenke:
er wird ihn zum Verwalter der Gotteskraft seines Evangeliums |

Revue intern. de Théologie. Heft 1, 1894, 5



= 66

machen. Der erste Christglaubige ist auch der geborene erste
Prediger des Evangeliums, und nur ein Solcher, dessen Glaube
aus Gott geboren, ein Erzeugnis des heiligen Geistes im Herzen
ist, wird das Evangelium so predigen konnen, dass dessen
Gotteskraft und Geistesmacht an den Horern offenbar wird,
dass ihnen in der That das Himmelreich erschlossen wird, oder
aber dass sie in ihrem Gewissen gerichtet sind, wenn sie das-
selbe verschméhen. Es bedarf kaum der Erinnerung, wie Petrus
am Pfingsttag, dem Stiftungstag der Gemeinde Christi, eben
. dadurch der Fels gewesen ist, auf den Christus seine Gemeinde
~ griindete, dass er in solcher Weise ,des Himmelreiches Schliissel“
handhabte, d. h. durch seine von der Kraft des heiligen Geistes
getragene Predigt. ,Was du auf Erden binden wirst, das wird
-~ auch im Himmel gebunden, und was du auf Erden ldsen wirst,
- das soll auch im Himmel gelost sein“, d. h. indem du der ent-
- stehenden Gemeinde sagen wirst, was christlichmotwendig und
- was christlich-freigegeben sei, wirst du allezeit die Gedanken
- Gottes treffen, so dass er die Lebensordnung der Gemeinde ge-
nehm halten kann. Nicht als wire der natiirliche Mensch Si-
- mon Jona Sohn unfehlbar, sondern was der Geistesmensch Pe-
trus als sittliche Folgerung aus dem Glauben an Jesum den
Christus herleiten wird, das wird dem Sinne Gottes entsprechen,
so gewiss es eben aus diesem Princip stammt; denn welch an-
deres Princip gébe es fiir die nicht mehr gesetzlich-gebundene,
sondern evangelisch-freie Lebensordnung der Gemeinde, als den
wahrhaftigen, lebendigen Glauben an Ihn? Und. hier 16st sich
denn auch — wiederum aus demselben Grundgedanken unsrer
ganzen Auslegung — der anscheinende Widerspruch zwischen
Matth. 16, 19 und 18, 18, zwischen der Binde- und Losevollmacht
des Petrus und der Binde- und Lésevollmacht der Jesusjiinger
insgemein. Nicht dass die Gesetzgebung der Kirche Einem
obersten Stellvertreter Christi anvertraut, und daneben doch
ein klein wenig auch seinen Beisitzern, den Bischofen, mitein-
gerdumt wére (d. h. den Bischofen vor’m vatikanischen Concil,
denn auf demselben hétten sie ja auf das von Christus ihnen
miteingerdumte Vorrecht zu gunsten des,Petrus“ verzichtet! —);
sondern die Losung ist die: wo nur der einzige Erstling des
~ Glaubens vorhanden ist und in Betracht kommt, da wird die
~ Macht, aus dem Princip des Glaubens heraus zu ,binden und
zu losen® nattrlich diesem Erstling zugesprochen als eine neue



—

bis dahin in der Welt tberhaupt unerhorte Macht; sobald da-
gegen wie Matth. 18 eine Gemeinde der Glaubigen als vorhan-
den gedacht wird, sobald wird ebendieser Gemeinde der Glau-
bigen die Vollmacht zuerkannt, vom Geiste Gottes geleitet, aus
dem Princip des Glaubens an Christum heraus allezeit das
Rechte zu finden. Denn die ,Kirche* ist und bleibt eben die
Gemeinde der Glaubigen, die als solche den Geist des Herrn
hat, und so sind alle Geistesrechte in ihr, weil wesentlich und
ausschliesslich durch den lebendigen Glauben bedingt, allen
wahrhaft Glaubigen gemein. Und das ist der ganze Vorzug,
den Petrus in unserer Stelle vor allen anderen Glaubigen zu-
gesprochen bekommt, — ein Vorzug, wahrlich gross genug in
den Augen des Herrn und seiner Gemeinde — dass er der Erst-
ling aller Glaubigen ist. — |

Ist dies nun nach Wortlaut und Zusammenhang der ein-
fache, nach jeder Seite hin ungezwungene und befriedigende
Sinn unsrer Stelle, dann leuchtet ein, wie vollkommen thoricht
und ganz und gar nichtig es ist, auf dieselbe eine Rechtsnach-
folge Petri in einem Herrscheramt tiber die Kirche begriinden
zu wollen. Abgesehen davon, dass es in einer Kirche, die nicht
Rechts- und Zwangsstaat, sondern Geistes- und Glaubensge-
meinschaft ist, tiberhaupt nichts zu herrschen giebt, sondern
lediglich zu dienen (Matth. 20, 25—28), — wie liesse sich das
innere Erlebnis des Petrus, dem derselbe alle hier ihm zugespro-
chenen Vollmachten verdankt, im Wege einer Rechtsordnung
vererben? Der Grund, auf den hin Jesus hier den Petrus aus-
zeichnet, ist ja ein so personlicher, gehort so sehr dem eigensten
Innenleben des Petrus an, dass, um hier Rechtsnachfolger zu
sein, eben diese inneren Bedingungen, also dieselbe Herzens-
und Glaubensstellung, erforderlich wiren. In gewissem Sinne
kann Petrus tiberhaupt in dem, was ihn zum Felsen der Ge-
meinde macht, keine Nachfolger haben; denn nachdem die
Gemeinde einmal auf diesen Felsen gegriindet worden ist, kann
und braucht sie nicht zum zweiten Male gegriindet zu werden;
im anderen Sinne, sofern der Herr seine Kirche immerfort durch
seine Werkzeuge baut, ist jeder wahrhaft Glaubige und nur
der wahrhaft Glaubige der Nachfolger Petri; die Kirche wird
allezeit durch und auf die lebendig glaubigen Personlichkeiten
in der Christenheit, sie mogen Laien oder Geistliche heissen,
erbaut. — Kaum bedarf es, neben diesem fiir sich allein schon



e

durchschlagenden Gtesichtspunkt, noch weiterer Thatsachen, um
den Anspruch des romischen Stuhles auf eine hier begriindete
Rechtsnachfolge des Petrus in seiner ganzen Nichtigkeit offen-
bar zu machen, doch sollen sie der Vollstindigkeit halber hier
eben angefiihrt sein. 1) In der ganzen Stelle steht von Nach-
folgern des Petrus kein Sterbenswort; auch kntipft dieselbe mit
keinem Worte an einen Amtscharakter des Petrus an, hinsicht-
lich dessen er Nachfolger haben konnte. 2) Petrus kann in
diesen Vollmachten keine Bischéfe zu Amtsnachfolgern haben,
denn er war kein Bischof, sondern ein Apostel. Die &ltesten
,Bischofe“ (Aplg. 20, 17. 28) waren Vorsteher einer Einzelge-
meinde, die spéteren waren Vorsteher einer Ditcese; die Apostel
aber gehorten der ganzen Kirche, ja der ganzen Welt an
(Mth. 28, 19). 3) Insonderheit aber war Petrus kein Amtsvor-
ganger der Bischofe von Rom. Ist Petrus tiberhaupt nach Rom
gekommen, was uns allerdings glaubwirdig bezeugt ist, so ist
er hingekommen in der neronischen Verfolgung, um als Apostel
und Mértyrer in ihr umzukommen; aber der erste Bischof von
Rom hat nach alter zuverlassigster Quelle Linus geheissen.
4) Endliech, die Verheissung, welche Jesus dem Petrus giebt,
yauf diesen Felsen werde ich meine Gemeinde bauen“, hat sich
dem Petrus nicht in Rom erfiillt, sondern am Pfingsttag zu
Jerusalem; in Rom, dessen Gemeinde dunklen und jedenfalls
spateren Ursprunges ist, ist die christliche Kirche gar nicht
gegriindet worden. — Aber allerdings hat diese romische Kirche
nachmals, in einer Zeit, da historische Kritik und verntinftige
Exegese sich auf dem tiefsten Tiefpunkt befanden, den erfolg-
reichen Versuch gemacht, die altromische Weltherrschaftsidee
in kirchlicher Form zu erneuern und zu dem Ende sich zur
Mutterkirche der ganzen Christenheit, die in Wahrheit die jeru-
salemische war, hinaufzudichten, und in der Kette dieser Be-
strebungen bildet dann die Deutung von Matth. 16, 17—19 auf
den romischen Stuhl und dessen von Christus selbst gestiftete
Vorrechte einen ‘wichtigen Ring. Wie wenig diese Deutung,
abgesehen von ihrer vollkommenen Schriftwidrigkeit, auch nur
- eine altkirchliche Tradition fir sich hat, das stellt die von
Dollinger, dem unvergleichlichen Kenner des kirchlichen Alter-
tums, in seinem Buche tiber das ,Papsttum® konstatierte That-
-sache ins Licht, dass von allen Kirchenvitern, welche die Stelle
~ Matth. 16, 13 f. ewegetisch behandelt haben, auch nicht Einer



= g

eine Anwendung derselben auf die Bischofe von Rom als Nach-
folger Petri gemacht hat.

Und so bleibt in dieser ganzen Sache in der That nur Eine
Schwierigkeit, Ein zu loésendes dunkle Rétsel tbrig: das ist
die Macht, welche eine so durch und durch nichtige Missdeu-
tung von Heilandsworten tiber Jahrhunderte der Christenheit
hat ausiiben koénnen und noch heute tiber Millionen derselben
ausiibt. Frohschammer in seinem eingangs erwahnten Aufsatze
sucht dies Ratsel mit den Mitteln einer — wie mir scheint —
etwas konfusen Philosophie zu losen; er verweist auf die ganz
besondere Macht, welche der Phantasie im Geistesleben der
Menschheit tiberhaupt und in ihrem religiosen Leben insonder-
heit eingerdumt sei, und vermoge deren dem Irrtum ein viel
weiteres Reich zustehe als der Wahrheit. Auf einem mehr
biblisch-positiven Standpunkt wird man die Losung vielmehr
in dem johanneischen Ausspruch suchen: ,Das Licht scheinet
in der Hinsternis, und die Finsternis hat es nicht begriffen.®
Die gottliche Offenbarung ist so klar, so einfach und einleuch-
tend wie nur moglich, aber freilich, sie ist durch und durch
geistlich gedacht, und ,der natiirliche Mensch vernimmt nichts
vom Geiste Gottes* (1. Kor. 2, 14). Die in der Welt waltende
fleischliche Finsternis ist so gross und stark, dass die Licht-
strahlen der gottlichen Offenbarung in ihr gebrochen werden
konnen bis zur Unkenntlichkeit; die Worte des Herrn, welche

,Geist und Leben* sind, Werden ins Fleischliche umgedeutet
und aus dem freien Reiche des (}elstes, des Glaubens, der Liebe,
das Er gewollt hat, wird ein Zwangsreich ﬂelbchhcher Gewalt,
blinder Unterwerfung, fanatischen Hasses: — dass in dlesem
der Sinn der Worte Christi auf den Kopf gestellt werden muss,
versteht sich von selbst. Aber das gottliche Licht scheint doch
in der Finsternis, und wenn auch langsam und miihsam, seine
Strahlen besiegen doch die dicken Nebel, die ihnen von unten
her sich entgegengeballt haben. Und ein Strahl dieses Lichtes
ist auch das geistliche, richtige Verstindnis der Worte Jesu
Matth. 16, 17—19. Wenn dieser Lichtstrahl in der Erkenntnis
der abendlindischen Menschheit durchgedrungen sein wird, dann
wird er die Ruinen des ,Stuhles Petri“ in Rom beleuchten.

5. September 1893,
D. WILLIBALD BEYSCHLAG.




	Über die Aussprüche Jesu an Petrus : Ev. Matth. 16, 17-19

