
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 5

Artikel: Über die Aussprüche Jesu an Petrus : Ev. Matth. 16, 17-19

Autor: Beyschlag, Willibald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403275

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


47

ÜBER DIE

AUSSPRÜCHE JESU AN PETRUS

EV. MATTH. 16, 17—19.

Schwerlich giebt es im Neuen Testament Aussprüche, die

in kirchengeschichtlicher Hinsicht denkwürdiger wären als die

nach Matth. 16, 17—19 von Jesus an Petrus gerichteten Worte.
Begriffe, welche in der christlichen Weltgeschichte eine gewaltige

und mitunter furchtbare Rolle gespielt haben, die Begriffe
„Kirche", „Schlüssel des Himmelreiches", „Binden und Lösen"
treten uns hier entgegen, und das ganze Gewicht dieser Begriffe
wird auf die Schultern Eines Mannes, des Petrus gelegt. Hier
hat das römische Papsttum seine Stiftungsurkunde gefunden,
die Magna Charta seiner Erde und Himmel umfassenden
Machtvollkommenheit ; mit goldenen Buchstaben hat es die Worte
„Tu es Petrus, et super hanc petram sedificabo ecclesiam meam,
et tibi dabo claves regni coelorum" um die Riesenkuppel seiner
Triumphkirche geschrieben. Im Verfolg dieser Anwendung hätte
das Papsttum des 19. Jahrhunderts noch mehr herauslesen
können als das des 16. Dürften die päpstlichen Theologen mit
der Tradition brechen, dass „Binden und Lösen" Sündebehalten
und -erlassen bedeute; dürften sie sich die modern-protestantische

Auslegung aneignen, dass diese Ausdrücke vielmehr
nach jüdischem Sprachgebrauch die moralische Gesetzgebung
bezeichneten, das für verbindlich oder für freigelassen Erklären

alles dessen, was im Leben der Kirche fraglich werden
kann, dann hätte man hier ja den — bekanntlich bisher
vergeblich gesuchten — Schriftbeweis der päpstlichen Unfehlbarkeit.

Denn wer darüber zu entscheiden hätte, was in Lehre



_ 48 —

und Sitte der Christenheit „gebunden" oder „gelöst", gesetzlieh
festgelegt oder freigelassen sei, — dergestalt, dass seine auf
Erden gegebenen Entscheidungen im Himmel jedesmal
anerkannt sein sollten, der wäre gewiss der unfehlbare Lehrer
und Beherrscher der Kirche. — Freilich, wenn irgendwo der
Satz Anwendung findet, Qui nimium probat, nihil probat, so ist
es hier. Also Christus hätte einen sündigen Menschen, der
ihn dreimal verleugnen konnte, zu der Grundlage seiner Kirche
gemacht, welche nach Matth. 21, 42; 1. Cor. 3, 11; 1. Petr. 2, 4

ausschliesslich er selbst ist? Er hätte, nachdem er die
Menschen zur Freiheit der Kinder Gottes erlöst und das Himmelreich

ihnen aufgethan, sie wiederum unter das knechtische
Joch eines irdischen Statthalters gestellt, in dessen Macht es

läge, ihnen eben dies Himmelreich aufzuthun oder zu ver-
schliessen? Und nicht nur er hätte so zu gunsten dieses
irdischen Statthalters abdiziert, sondern auch sein himmlischer
Vater, indem er sich im voraus verpflichtet hätte, alle auf
Erden fallenden Entscheidungen jenes Statthalters im Himmel
zu genehmigen? Unmöglich, so gewiss das Evangelium
Evangelium ist!

Aber wie kommen wir mit der Schriftstelle, die das alles

auszusagen scheint, zurecht? Ganz gewiss nicht dadurch, dass

wir ihre Beziehung auf die Person des Petrus in Abrede stellen.

Es ist eine alte Ausflucht der Verlegenheit, als habe
Christus mit den Worten „Du bist Petrus (der Fels), und auf
diesen Felsen will ich meine Kirche bauen", sagen wollen:
„Du bist zwar Petrus, aber auf mich, als den wahren Felsen
u. s. w." Diese Exegese bedarf heute keiner Widerlegung mehr.
Aber nicht viel besser ist die beliebte Wendung, nicht die
Person des Petrus, sondern sein Glaube, oder sein Bekenntnis,
sei der Felsen, auf den die Kirche gebaut sei. So gewiss der
Glaube und das Bekenntnis des Petrus bei der ihm vom Herrn
zugesprochenen Stellung in Betracht kommen, so textwidrig und
verkehrt ist es, die Abstracta „Glaube", „Bekenntnis" hier im
Gegensatz zu seiner lebendigen Person zu betonen. Man braucht
nicht einmal daran zu erinnern, dass selbst der geringe
Unterschied, der im Griechischen zwischen der Maskulinform nscqog
und der Femininform -rtsrqa statthat, im Aramäischen, worin
der Herr ursprünglich das Wort geredet hat (Kepha), nicht
existiert : der ganze Nerv der Rede Jesu beruht ja darin, dass



— 49 —

Jesus den Petrus eben darum, weil derselbe jetzt den ihm
gegebenen Felsennamen bewährt hat, als den Felsen bezeichnet, auf
den er seine Kirche bauen will; das ini ramy xfj nstqa kann
sich nach allen Gesetzen der Sprache schlechterdings nur auf
das vorhergehende o'v sï Ilbrqog beziehen. — Und was hülfe es

auch, wenn wir es anders beziehen könnten, da ja die folgenden

nicht minder gewichtigen Worte jedenfalls an Petrus
gerichtet sind : „Ich will dir des Himmelreichs Schlüssel geben",
„Was du auf Erden binden wirst" u. s. w.?

Unter diesen Umständen hat einige eine Art von
Verzweiflung an der ganzen Stelle angewandelt, und sie haben
versucht, den Knoten zu durchhauen, den sie nicht lösen konnten.

Nicht bloss protestantischer Kritizismus hat neuerdings
in dem Abschnitt Matth. 16, 13—20 alles, was über die Parallelen

bei Marcus und Lucas hinausgeht, also gerade die
Aussprüche, auf die es ankommt, für apokryph, für nachträgliche
kirchliche Andichtungen an Jesu Namen erklärt: auch ein
freidenkender Katholik wie Frohschammer hat eine seiner
letzten litterarischen Bemühungen daran gewandt, die ihm
anstössigen Sprüche aus der Reihe der echten Jesusworte
auszustreichen. x) Das ist meines Erachtens ein Missbrauch der Kritik,
mit dem man den Römischen wenig imponieren wird. Wenn
wir alles kritisch anfechten und für unglaubwürdig erklären
wollten, was nur ein Evangelium berichtet, wo gerieten wir
hin? Dass nur Matthäus und nicht auch Marcus und Lucas die
betreffenden Aussprüche hat, erklärt sich recht gut aus den
Ursprungsverhältnissen der synoptischen Evangelien. Die allen
Dreien gemeinsame Quelle, die man an der Kette der in ihnen
allen fast wörtlich identischen Stücke erkennt (das „Urevange-
Hum"), enthielt nur die Frage Jesu und die Antwort des Petrus
samt dem Verbot, dieselbe weiterzusagen ; wie wir das Marc. 8,
27—30; Luc. 9, 18—21 lesen. Matthäus aber besass ausser
dieser gemeinsamen Erzählquelle noch eine zweite, aus der er
die in seine Erzählung je und je eingeschalteten grossen
Redegruppen (K. 5—7; 10—11; 13; 18; 23; 24—25) gebildet hat,
die von Papias bezeugte „Sammlung von Herrnsprüchen":
aus dieser ohne Zweifel hat er den urevangelistischen Bericht

l) Frohschammer. Tu es Petrus, in der deutschen Revue von R. Fleischer,
November und Dezember 1891.

Revne intern, de Théologie. Heft 1, 189-i. 4



— 50 —

auch hier ergänzt. Allerdings, auch Lucas hat jene
Spruchsammlung (die Xóyia xvqiaxd) besessen und in sein Evangelium
verarbeitet, aber es begreift sich leicht, dass bei dieser
Einarbeitung keiner von beiden den ganzen Bestand der
Spruchsammlung erschöpft hat, und dass insonderheit Lucas, der
Paulusfreund, bei der schon im apostolischen Zeitalter
vorhandenen Parteiung zwischen petrinischen und paulinischen
Christen (vgl. 1. Kor. 1, 12) Bedenken tragen konnte, seinen
heidenchristlichen Lesern jene missverständlichen Auszeichnungen

des „Apostels der Beschneidung" zu wiederholen. Aber
auch wenn Matthäus die fraglichen Worte aus einer dritten,
uns unbekannten Quelle genommen hätte, etwa aus derselben,
welcher auch das auffallend verwandte Stück Matth. 18, 15—20

entstammte, so läge nicht das geringste Recht vor, die Authentie
jener Jesusworte anzuzweifeln. Das erste Evangelium ist auch
das älteste ; es ist verfasst zu einer Zeit, da die Opfer im Tempel
zu Jerusalem noch bestanden (5, 23), als mit der Zerstörung
Jerusalems zugleich auch das Weltgericht noch erwartet werden
konnte (24, 29 f.); wie in dieser ersten Zeit, gleichsam unter den
Augen der Apostel, dem Herrn Aussprüche von so auffallendem
Inhalt hätten angedichtet werden und in das älteste unserer
Evangelien eindringen können, ist mir unfasslich. Man darf
noch weitergehen und sagen: der kürzere Bericht des Marcus
und Lucas fordert geradezu eine solche Ergänzung, wie Matthäus
sie bietet. Wer wird es wahrscheinlich finden, dass Jesus seinen

Jüngern eine grosse Frage gestellt, Petrus ihm eine grosse
Antwort gegeben, und dass Jesus dann sich begnügt hätte, das

Weitersagen dieser Antwort zu verbieten, ohne sich über den
Wert derselben irgendwie auszusprechen und dem Petrus seine

Anerkennung derselben zu erkennen zu geben? Wenn
Frohschammer dem gegenüber meint, es sei doch undenkbar, dass

Petrus eine so grosse Anerkennung seinem Schüler Marcus
verschwiegen haben sollte, so denkt er sich den Apostel prahlerischer,

als er ohne Zweifel war, und wenn er es unwahrscheinHch
findet, dass Jesus einen Jünger, der ihn hernach verleugnet habe,
der noch späterhin (Gal. 2, 11 f.) sich als schwankenden Charakter

zeige, ja unmittelbar nach jenem seinem Bekenntnis von Jesu
als „Satan" (als Versucher) zurückgewiesen werde, gleichwohl
als den Felsen bezeichnet haben sollte, auf den er seine Kirche
bauen wolle, so beweist er zu viel. Unerachtet aller Mängel



— 51 —

im Charakter des Petrus muss Jesus doch guten Grund gehabt
haben, ihn nicht nur unter seine zwölf Apostel aufzunehmen,
sondern ihn auch neben den beiden Zebedäussöhnen zu seinem

Vertrauten zu machen. Es lässt sich auch nicht verkennen,
dass Petrus sowohl bei Lebzeiten des Herrn wie hernach in
der ersten Christenheit als der Führer der Apostelschar, als

Säule der Kirche, als der erste Mann in der Urgemeinde, den

vor allem kennen zu lernen dem neubekehrten Paulus anlag,
gegolten hat (vgl. Luc. 22, 32; Ap.-G. 2, 14; 3, 6; Gal. 1, 18;
2, 7. 8. 9). Vor allem steht fest, dass ihm Jesus den Beinamen
„Kephas" oder „Petrus", d. h. Fels, gegeben hat, denn unter
diesem Beinamen kennt ihn die ganze erste Christenheit: so

muss ihn doch Jesus trotz aller ihm unverborgenen Mängel
als den Mann angesehen haben, auf den er vor Tausenden,
auch vor seinen übrigen weniger gereiften Jüngern bauen und
trauen könne. Wie kann man, wenn man auch nur diese

Eine Thatsache des von Jesu dem Simon Jona-Sohn gegebenen
Petì-usnamens bedenkt, einen Ausspruch wie den Matth. 16, 18

berichteten, der ja nur aus diesem Petrusnamen die Konsequenz

zieht, a priori für unwahrscheinlich, für ungeschichtlich
erklären

Eine ganz andere Frage, über die sich Frohschammer
unbedachterweise weggesetzt hat, ist die, ob der uns
glaubwürdig berichtete Spruch Jesu an Petrus das wirklich enthält,
was das Papsttum aus demselben herausliest. Ja, diese Frage
ist die Hauptfrage, welche erst anhebt, nachdem die
Vorfragen, ob die Worte wirklich auf Petrus gehen und wirklich
von Jesus stammen, bejahend gelöst sind. Vielleicht empfiehlt
es sich zur Lösung derselben, zuerst die einzelnen grossen
Begriffe, welche uns in dem betreffenden Ausspruche überraschend
entgegentreten, zu untersuchen, ehe wir letzteren als Ganzes
aus der geschichtlichen Lage und Veranlassung heraus zu
verstehen suchen. Nicht nur wird die Lösung der letzteren,
abschliessenden Aufgabe auf diese Weise wesentlich erleichtert,
ja erst gründlich ermöglicht; — eine Analyse jener
Hauptbegriffe wird uns auch in der Überzeugung bestärken, dass
wir es mit echten, unerfindbaren Jesusgedanken zu thun haben.
Es handelt sich um die drei in Jesu Munde hier zuerst
vorkommenden Begriffe „Kirche" — „Himmelreichsschlüssel" —¦

„Binden und Lösen".



— 52 —

Das Wort ixxXrjGta, welches ausser hier nur noch Matth. 18,
17 im Munde Jesu vorkommt, um so häufiger aber in der
Sprache der Apostel uns begegnet, ist mit dem deutschen Worte
„Kirche" nicht zum besten übersetzt. Denn bei dieser
Übersetzung legen sich alle möglichen Kirchenbegriffe sofort in das

Wort Jesu hinein, während seine Rede im Grundtext einen
sehr bestimmten Begriff an die Hand giebt. 'ExxXiqGta, das

hebräische kahal oder edah wiedergebend, ist niemals, wie die
Römischen meinen, eine Anstalt, Institution, Hierarchie,
sondern es heisst und ist eine Versammlung oder — was im
Deutschen ursprünglich ganz dasselbe besagt — eine „Gemeinde11.
So steht es Ap.-G. 19, 39 u. 41 im politischen Sinne von einer
Volks- oder Bürgerversammlung, wo denn auch Luther V. 39

übersetzt hat: „so soll man es ausmachen in einer ordentlichen

Gemeinde", d. h. einer gesetzmässigen Bürgerversammlung.

Dieser Sinn überträgt sich im Neuen Testament natur-
gemäss auf religiöse, gottesdienstliche Versammlungen. So heisst
es 1. Kor. 11, 18 von den korinthischen Christen : tìvveqxofisvaiv

vfimv sv ixxXrjGta „wenn ihr in (eurer) Versammlung, wenn
ihr als Gemeinde zusammenkommt", und so erläutert Jesus
selbst in Matth. 18, 15—20 das Wort: „Wo zwei oder drei
versammelt sind auf meinen Namen hin" ; — zwei oder drei in
Seinem Namen Versammelte sind eben die vorher V. 17

erwähnte „Gemeinde" in denkbar kleinster Erscheinung. So ist
der christliche Grundbegriff der „Kirche" der einer Versammlung

von Personen, die der Name Christi zusammenführt, nämlich

um in diesem Namen den Vater anzurufen (Matth. 18, 19),
Gott anzubeten (coetus credentium, congregatio sanctorum).
Natürlich, dass diese so zum christlichen Gottesdienst
zusammenkommenden Menschen nicht bloss in den Minuten ihres
räumlichen Zusammenseins mit Christo und untereinander in Gemeinschaft

stehen, sondern auf dauernde Weise ; und so entwickelt
sich die Bezeichung ixxXrjGta zu dem Begriff eines Christenvereins,

einer christlichen Gemeinschaft oder Korporation, die sich
an einem bestimmten Orte befindet und regelmässig zur
Anbetung Gottes im Namen Christi zusammenkommt. Es ist dies
die häufigste Anwendung des Wortes in den apostolischen
Briefen: „die Gemeinde Gottes in Korinth, in Thessalonich, in
Ephesus, in Sardes" u. s. w., heisst es 1. Kor. 1, 1 ; 1. Thess. 1,

1; Apok. 2, 1; 3, 1. Dass auch hierbei der Begriff der Gemeinde



— 53 —

als eines Inbegriffes von Personen festgehalten und mit nichten
in den einer Institution übergegangen ist, zeigt z. B. das 1. Kor.
1, 1 der ixxXrjGta sofort erläuternd hinzugesetzte rjyiuG^svoig sv

Xqiotoi 'IijGov; die Gemeinde Gottes an diesem oder jenem Ort
sind die ayioi (Rom. 1, 7 ; Phil. 1, 1), die daselbst wohnen. Wie
nun aber die am nämlichen Orte wohnenden Christen eine

„Gemeinde" bilden, auch wenn sie nicht gerade räumlich
versammelt sind, so lassen sich endlich auch alle Gläubigen auf
weitem Erdenrund als Eine ideale Gemeinde zusammendenken,
als Eine durch ideale Mächte vor Gott in Christo verbundene
Schar; — „Ein Leib und Ein Geist, Ein Herr, Ein Glaube,
Eine Taufe, Ein Gott und Vater aller" (Eph. 4, 4—6), — und
so bildet sich in der apostolischen Sprache schliesslich ixxlrjGla
zur Bezeichnung dessen aus, wras wir Deutschen die „Kirche"
nennen, d. h. der Christenheit, der Gesamtgemeinde der Gläu
bigen (vgl. 1. Kor. 11, 2; Kol. 1, 18; Eph. 5, 25).

Nun hat man kritischerseits bezweifelt, dass die Idee der
Gemeinde schon Jesu selbst angehöre; weil sie nur zweimal
in seinem Munde vorkommt, hat man sie als die Zurücktragung

eines erst später geprägten kirchlichen Begriffs in die
Reden Jesu ansehen wollen. Ganz ohne Grund und Recht. Man
übersah dabei, dass die Idee der ixxXrjGta formell keine neue
war, sondern bereits dem Judentum eignete, und zwar in
beiderlei möglichen Ausprägungen, als Gesamt- und als
Einzelgemeinde: Israel bildete eine Volksgemeinde Jehovahs auf
weitem Erdenrund, und gliederte sich wiederum in örtliche
Einzelgemeinden, in Synagogenverbände. Allerdings geht Jesus
von einer weit umfassenderen und höheren Gemeinschaftsidee
aus, von der des Himmelreiches oder Reiches Gottes, und hätte
sich dieselbe in dem Volke, welches hierzu in besonderer Weise
vorgebildet war, verwirklicht, so würde eine besondere
Gemeinde von Christgläubigen innerhalb der grossen jüdischen
Volksgemeinde nicht entstanden sein. Erst als dem Messias seine
schliessliche Verwerfung in Israel, der Bruch seiner Reichssache

mit dem jüdischen Gemeinwesen als Endergebnis seiner
geschichtlichen Laufbahn in Sicht trat (vgl. Matth. 16, 21 f.),
konnte er die Entstehung einer besonderen Gemeinde seiner
Gläubigen nach seinem Scheiden ins Auge fassen. Aber nun
musste er das auch, denn in welch anderer Form sollte seine
Reichssache zwischen seinem Scheiden und seiner Wiederkunft



— 54 —

fortleben, als in der einer besonderen in Seinem Namen
gottesdienstlich sich versammelnden Gemeinde? Für sie stiftete er
vor seinem Scheiden Taufe und Abendmahl als die nötigen
Formen ihres sichtbaren Ausscheidens aus der umgebenden
Welt und des immer erneuten sichtbaren Vollzugs ihrer
Gemeinschaft mit Ihm und untereinander, — die stärksten Zeugnisse,

dass er eine „Gemeinde seiner Gläubigen" in sichtbarer
Gestalt, in gottesdienstlicher Erscheinung gewollt hat. Andererseits

konnte diese seine Gemeinde ins Leben treten erst nach
seinem Scheiden, denn ihre innere Triebkraft, ihre Seele sollte
jener heilige Geist sein, den er erst kraft seiner Verklärung
ausgiessen konnte, — jener Geist, in welchem Er selbst, aber
in anderer, erhöhter Form und Weise, in ihrer Mitte sein und
sie regieren wollte (Matth. 18, 20). — Bis dahin hatte er keine
aus der israelitischen Volksgemeinde sich loslösende Gemeinde
der Gläubigen, sondern nur eine Jüngerschaft, eine Schule in
Israel, eine Schule von Katechumenen, die er auf den Tag ihrer
Geistestaufe vorbereitete. — Und so kann es uns nicht
befremden, dass er unzähligemal vom Himmelreiche, d. h. der in Ihm
nahe herbeigekommenen, erschienenen Gottgemeinschaft redet,
und nur zweimal, prophetisch, von seiner künftigen Gemeinde.
Er redet aber von ihr in derselben zwiefachen Anwendung der
Idee, die bei den Aposteln vorliegt, als von der Einzel- und
von der Gesamtgemeinde. In der Stelle Matth. 18,15—20 versetzt
er sich wie gegenwärtig (vgl. V. 20) in die Zustände nach seinem
Scheiden, giebt Gebote, wie die Seinen dann es halten, und
Verheissungen, wie sie dann erfahren und erleben sollen. Wenn
er hier, in seiner Anweisung zur brüderlichen Zucht, von „der
Gemeinde" redet — „Sage es der Gemeinde, — Hört er die
Gemeinde nicht", — so denkt er die Gemeinde als bereits
bestehende, nämlich überall bestehend, „wo zwei oder drei in
Seinem Namen versammelt sind und Er — unsichtbar, im
Geiste—in ihrer Mitte ist". Das heisst, er denkt die Gemeinde als
Einzelgemeinde, als Ortsgemeinde, vor die allein der hartnäckige
Sünder gestellt, von der er ermahnt, aus der er im Falle der
Halsstarrigkeit ausgeschlossen werden kann, so wie „der Heide
und Zöllner" in der jüdischen Synagogengemeinde kein
Bürgerrecht besass. Dagegen in unserer Stelle, Matth. 16, 18,

redet er in rein prophetischer Form von der künftigen Stiftung
„seiner Gemeinde" — oixoaoß-rjGoo fiov rrjv ixxXrjaiav — und da denkt



— 00 —

er sie natürlich in ihrer Idealgestalt, als die eine, neben der keine

zweite besteht, als die Gemeinde der an ihn Gläubigen, die

von Einem Punkte, von Jerusalem aus sich ausbreiten wird
bis an die Enden der Erde (Ap.-G. 1, 8). — Und von hier aus

geht uns schon über den ganzen V. 17 ein Licht auf, welches

uns denselben in einer von der päpstlichen Exegese sehr
verschiedenen Beleuchtung zeigt. Also es handelt sich nicht um

das, was das Papsttum unter „Kirche" versteht, um einen

Rechtsstaat, den Christus mittelst Einsetzung einer absoluten
Monarchie hätte stiften wollen, sondern um die Gemeinde der

Gläubigen, die er in naher Zukunft, offenbar nach seinem den

Jüngern sogleich zu weissagenden Scheiden (Matth. 16, 21 f.),
kraft seines Geistes ins Dasein rufen, „erbauen" will. Bei die-!

ser geistesmächtigen Gründung seiner Gemeinde soll ihm Petrus
als sichtbarer Vermittler, als schon gesicherter Grundstein
dienen, — doch wohl nicht dadurch, dass er zum ersten
absoluten Monarchen ernannt wird! Man braucht nur in Ap.-G. 2,

in der Pfingstgeschichte, zu lesen, wie der Herr seine hiesige
Verheissung an Petrus und durch Petrus erfüllt hat, um schon
hier die völlige Absurdität der päpstlichen Auslegung zu
begreifen.

Auch die nächstfolgenden Worte — „Und die Pforten der
Unterwelt werden sie (meine Gemeinde) nicht bewältigen" —
werden herkömmlich missdeutet, wenn auch nicht gerade im
Interesse des Papsttums. Man findet in ihnen gewöhnlich einen
Krieg der höllischen Mächte gegen die Kirche Christi geweissagt,

in welchem -letztere unbesiegt bleiben soll. Aber noch
hat uns niemand erklärt, warum die höllischen Mächte gerade
ihre Pforten für sich sollten streiten lassen, anstatt das selber
zu thun. Es bedarf nur eines Blickes in den Grundtext, um!
das Rätsel zu lösen : die nvXai adov, welche über die Gemeinde ;

Christi nicht Macht gewinnen sollen, sind nicht die Pforten!
des Teufelsreiches, sondern die Pforten des Todesreiches.
Dasselbe wird vorgestellt als ein festes Schloss oder Gefängnis mit
ehernen Pforten, welche alles Irdische in sich aufnehmen, um
es nicht wieder herauszugeben, —sie „bewältigen alles Irdische",
d. h. alles Irdische verfällt einmal dem Tode, dem Untergang.
Aber die Gemeinde des Herrn soll diesem allgemeinen Lose
des Irdischen nicht verfallen, sie soll nimmermehr untergehen,
denn in ihr walten Kräfte der Ewigkeit; sie wird die zeitliche,



irdische Trägerin des Himmelreiches, des Reiches Gottes sein,
das in Ewigkeit währt, — wie das sogleich die nächsten an
Petrus gerichteten Worte in Erinnerung bringen.

„Und ich will dir des Himmelreichs Schlüssel geben" :

damit wird das zweite grosse Rätsel uns aufgegeben.
Vielleicht das grössere, denn redet das vorige Wort nur von einer
einmaligen Thatsache, einem Erbauen auf Petrus, so redet
dieses, wie es scheint, von einer bleibenden Verwaltung, und
von der Verwaltung nicht bloss der Kirche, einer immerhin
irdischen Erscheinung, sondern von der Verwaltung des Himmelreiches

selbst. Wie ein Gespenst tritt die Gestalt des Petrus
mit ihren Himmelsschlüsseln vor die Phantasie der Christenheit:

wie, kann er selig machen und verdammen? Die Päpste
haben es auf dieses Wort hin behauptet und versucht! — In
der That hat Jesus dem Petrus auch hier wieder eine hohe

Würdestellung in seinem Reiche zugesprochen. Denn das Bild,
welches seiner Rede zu Grunde liegt, ist gewiss nicht das eines

Pförtners, Thürschliessers : das wTäre ein sehr niederer Dienst
im Hause Gottes, und wir wären in Verlegenheit, was wir
unter einem rein mechanischen und obligatorischen Auf- und
Zuschliessen, wie es ein Thürhüter übt, im Reiche Gottes uns
denken sollten. Sinniger haben andere an das Bild eines
Haushofmeisters (olxovó/wg) gedacht, der die Schlüssel zu den
Vorratskammern des Hauses in seiner Gewalt hat und die
Vorräte, Schätze desselben herausgiebt, also eines „Haushalters
über Gottes Geheimnisse", wie Paulus 1. Kor. 4, 1 sagt; aber
dies Bild stimmt nicht mit Jesu sonstiger Rede von „Schlüsseln
des Himmelreichs". Luc. 11, 52 wirft er den Schriftgelehrten
vor, dass sie den „Schlüssel der Erkenntnis" weggenommen:
„sie selber kämen nicht hinein (in das Reich der Erkenntnis),
und hätten die Hineinwollenden daran gehindert", — ein Wort,
das Matth. 23, 13 geradezu auf das „Himmelreich" angewendet
wird: „Ihr schliesst das Himmelreich vor den Menschen zu; denn
ihr gehet nicht hinein, und die Hineinwollenden lasst ihr nicht
hinein". Hiernach wird auch in dem Worte Matth. 16, 19,
welches dasselbe Bild anwendet, nicht von einem Herausgeben
von Vorräten, sondern voiï einem Hineinlassen oder Nichthin-
einlassen von Menschen die Rede sein. Die Stelle Apok. 3, 7

hilft uns weiter: hier wird von Christo selbst gesagt, er habe
„den Schlüssel Davids" ; „er thue auf, und niemand schliesse zu;



— 57 —

er schliesse zu, und niemand thue auf", — das muss der Schlüssel

sein, den er in unserer Stelle künftighin dem Petrus zu geben

verspricht. Eine alttestamentliche Einrichtung und Symbolik Hegt
der Gleichnisrede Jesu zu Grunde. Wir erfahren aus Jesajah 22,

15—25, dass es im Reiche Juda ein oberstes Kronamt gab, ein
königliches Hausvogtamt, dessen Inhaber ein Alter-ego des Königs
darstellte (vgl. 2. Kön. 15, 5), und dessen Symbol der Schlüssel

war. „Ich will die Schlüssel zum Hause Davids auf seine

Schulter legen — so lautet in der Jesajahstelle die prophetische

Bestallung eines solchen Amtsträgers, — dass er auf-
thue und niemand zuschliesse, dass er zuschliesse und niemand
aufthue". Die Schlüssel — die Mehrzahl dient ohne Zweifel
zur poetischen Unterscheidung des Auf- und Zuschliessens,
während nach Apok. 3, 7 ebensogut die Einzahl stehen kann —,
die Schlüssel sind aber das Symbol jenes Kronamtes vermutlich

darum, weil es in dessen Macht stand, den Zugang zum
Königshause und damit zum Könige selbst zu gewähren oder
zu versagen, — wem dieser Hausminister denselben erschloss,
dem konnte niemand ihn versagen, und wem er ihn versagte,
dem konnte niemand ihn erschliessen. Das ist's, was in der
Stelle Offenb. 3, 7 und in unsrer ins Geistliche übertragen wird :

es handelt sich um die Macht, den Eingang ins Himmelreich
und damit den Zugang zum himmlischen Vater zu gewähren,
beziehungsweise zu versagen. Im Verhältnis zu Gott, dem
ewigen Könige, ist Jesus selbst der Träger dieser Macht, —¦

„er hat den Schlüssel Davids" und kann sprechen: „Niemand
kommt zum Vater, denn durch mich". Im Verhältnis zu Christus
aber soll nun Petrus dieser Schlüsselträger werden: hat Jesus
bis dahin, die Schlüssel des Himmelreiches selber verwaltet,
so wird er von seinem bevorstehenden Scheiden an hierzu eines
vermittelnden sichtbaren Organs, eines Fortsetzers seiner
Wirksamkeit auf Erden bedürfen, und der soll eben Petrus sein, •—

„Ich werde dir die Schlüssel des Himmelreichs geben."
Um von diesem Gedanken jeden möglichen Anstoss

wegzunehmen, dürfen wir uns nur darauf besinnen, was Jesus unter
dem „Himmelreich" versteht und demgemäss unter den Schlüsseln
desselben verstehen wird. Für den Kenner der Lehre Jesu, wie
sie namentlich in den drei ersten Evangelien vorliegt, kann es
kaum eines Beweises bedürfen, dass das „Himmelreich" nicht
den jenseitigen Himmel, die künftige Seligkeit bezeichnet, so



— 58 —

dass die „Schlüssel" desselben die Macht bedeuteten, die
Menschen bei deren Tode ins jenseitige selige Leben einzulassen
oder davon auszuschliessen. Das „Himmelreich" ist in den Reden
Jesu immer und überall das „nah herbeigekommene" Reich
Gottes (Matth. 4, 17; 10, 7), das in Ihm vom Himmel zur Erde
herabgestiegene, d. h. die Gottesgemeinschaft, welche er auf
Erden, in der geschichtlichen Menschheit begründet, und die

allerdings in die Ewigkeit hinaufreicht, in ihrer herrlichen
Vollendung noch künftig und überirdisch, aber in ihrem verborgenen,

senfkorn- und sauerteigartigen Dasein durchaus auf Erden
gegenwärtig ist. Und so handelt es sich auch hier durchaus darum,
dasselbe hier auf Erden den Menschen zu erschliessen. Was die
dazu anzuwendenden Schlüssel sind? Selbstverständlich die

Mittel, welche Jesus selbst seither angewandt hat, um den
Menschen das Himmelreich aufzuschliessen, d. h. nicht
Machtsprüche, Willkürakte, sondern die Thatsachen und Wahrheiten
des Evangeliums, das er der Welt verkündete, und dem die

Gotteskraft (Rom. 1, 16) innewohnte, den Bussfertigen und
Gläubigen die Gemeinschaft des Vatergottes zu erschliessen,
die Unbussfertigen und Ungläubigen dagegen richtend von derselben

auszuschliessen. Also mit einem Worte : die Schlüssel des

Himmelreiches, welche Jesus dem Petrus übergeben will, sind
das im Sinne und in der Kraft Gottes zu predigende Evangelium.
Der spätere kirchliche Sprachgebrauch hat aus unserer Stelle
den Begriff der „Schlüsselgewalt" hergeleitet, bald in dem

engeren Sinne, in der Beichte Sünden zu vergeben oder zu
behalten, bald in dem weiteren Sinne der Kirchengewalt überhaupt.
Das sind Ableitungen und Anwendungen, die in der Sprache
der Kirche ihr gutes Recht haben ; denn was in der Beichte
geschieht, ist ja von Rechts wegen nichts anderes, als die
individuelle Anwendung des Evangeliums auf den entweder
bussfertig-Gläubigen oder unbussfertig-Ungläubigen, und ebenso
kommt alles, was wir rechtmässigerweise in dem Begriff der
„Kirchengewalt" zusammenfassen, schliesslich auf das Grundrecht

der Kirche, das Evangelium zu verkündigen, hinaus.
Aber Jesus, als er zu Petrus jene Worte redete, hat nicht an
Beichtehören oder an die Stiftung einer Kirchengewalt gedacht,
sondern lediglich an die Fortsetzung der Himmelreichspredigt,
die er selbst Zeit seines Erdenlebens übte. Wie so gar nichts hat
doch die Machtübertragung, die er hier ankündigt, mit der des-



— 59 —

potischen Zwangsgewalt gemein, die eine fleischliche Deutung
aus seinen Worten hergeleitet hat! Denn der Himmelreichsschlüssel,

von dem er redet, ist ja, wie er Luc. 11, 52 selbst

sagt, ein „Schlüssel der Erkenntnis" : mit dem geistigsten Machtmittel,

das es giebt, mit dem Worte, soll Petrus sich an die

freie geistige Empfänglichkeit der Menschen wenden, an ihre
Erkenntnisfähigkeit, und so auf freie, geistige Weise ihnen das

Himmelreich erschliessen, wie er selber, Jesus, gethan hat. Und

nur sofern er ihnen das Wort Gottes verkündigt, rein und lauter,
so wie es ihm Jesus übergeben hat, nicht indem er etwa eigenes

Wort, eigene Satzungen aufrichten wollte, handhabt er des

Himmelreichs Schlüssel. Eine über das Evangelium Jesu
hinausgreifende und von ihm abweichende Predigt, und wenn ein
Petrus sie ausgehen lassen wollte, wievielmehr ein angeblicher
Nachfolger desselben, wäre ja gar nicht der Himmelreichsschlüssel,

den Jesus dem Petrus übergeben hätte; wäre ein
falscher Schlüssel, und dieser falsche Schlüssel schlösse in Wahrheit

niemandem das Himmelreich auf, — schlösse es in Wahrheit

auch niemandem zu. — Wir sehen, es hat nicht not, dass

das Jesuswort an Petrus „und ich will dir des Himmelreichs
Schlüssel geben" der Gewaltherrschaft des - Papsttums über die
Gewissen der Menschheit auch nur ein Haar breit Rechtes
verliehe

Nun endlich das berühmte „Binden und Lösen", Worte,
an die sich fast ein Schauer heftet, wenn man ihres historischen
Missbrauchs gedenkt, des Bindens der Gewissen, des Lösens von
Unterthaneneiden u. s. w. Man hat von alters her das „Binden \

und Lösen" als mit dem „Sünde-behalten und -erlassen" gleich-
bedeutend genommen, welches Joh. 20, 23 den Aposteln
zugesprochen wird, und hat im Zusammenhang mit den ebendahin
gedeuteten vorhergehenden Worten den seltsamen Begriff eines
„Binde- und Löseschlüssels" ausgeprägt. Als ob jemals in der ^ u C Ö ¦

Welt mit Schlüsseln gebunden und gelöst worden wäre!
Vielmehr spricht der Wechsel der Bilder in den beiden Sätzen des
V. 19 auch für eine Verschiedenheit des Gedankens in denselben.
Eine solche würde allerdings schon herauskommen, wenn man
die Schlüssel des Himmelreichs einfach von der Predigt des

Evangeliums verstünde, das Binden und Lösen dagegen von
der besonderen Handhabung dieser Predigt, die in der Beichte
-geschieht, von der Absolution und „Retention" ; wären nur diese



— 60 —

Begriffe in den Worten „Binden und Lösen" auf natürliche
Weise zu entdecken. Aber wenn „Sünde-lösen" im Sinne von
„Sünde-erlassen" sich allenfalls begreifen Hesse, der Ausdruck
„Sünde-binden" für „Sünde-behalten" bleibt unerklärlich und
unerhört ; und wer giebt überhaupt der Auslegung das Recht, bei
den Worten „Binden" und „Lösen" ohne weiteres das Objekt
„Sünde" zu ergänzen? Nicht minder willkürlich erscheint
die maskulinische Ergänzung „Menschen, Sünder" ; wenngleich
schon der altkirchliche Sprachgebrauch, der hebräischen Wurzeln

biblischer Begriffe unkundig, auf diesen Ausweg geraten
ist. Wäre an Menschen, an Sünder zu denken, wie auffallend,
dass in beiden Stellen, in welchen vom „Binden und Lösen"
die Rede ist (Matth. 16, 1.9, und 18, 18), nicht ein maskulinisches
Objekt steht, sondern ein neutrales (o, oaa). Dazu wird diese

ganze Auslegung vom Sünde-erlassen und -behalten in beiden
Fassungen gedrückt durch den Umstand, dass in beiden Stellen
das „Binden", also die Retention, voransteht. Des Himmelreiches
Absicht ist doch in erster Linie, zu befreien, zu entlasten, und
nur notgedrungen, wo hierzu die nötigen subjektiven Bedingungen
fehlen, verhaftet und belastet es (vergi. Joh. 3, 17. 18) : so musste
doch, wie auch Joh. 20, 23 geschieht, das Erlassen der Sünden,
also das „Lösen", voranstehen. Gelehrte Kenner des Rabbinischen
und Talmudischen wie Lightfoot u. a. haben uns aus diesen
Schwierigkeiten den Ausweg gezeigt. „Binden" und „Lösen"
war ein gangbarer Ausdruck der jüdischen Schriftgelehrtensprache

für eine moralische Gesetzgebung, vermöge deren
gewisse Dinge für die Gottesfürchtigen festgelegt, sittlich vinculiert,
für gesetzlich gebunden erklärt, andere für freigegeben, für
sittlich unbedenklich erklärt waren. So kommt im Talmud
nicht selten von irgend einem Punkte des religiös-sittlichen
Handelns die Wendung vor : Schola Hilleliana solvit, Schamma-
jana ligat, die Schule Hillels giebt es frei, die Schule Schammais
legt es fest. Dass dieser Sprachgebrauch auch schon zu Jesu
Zeiten bestand und in Jesu Reden vorauszusetzen ist, dafür
zeugt die Anwendung des Xvsiv im Sinne von Unverbindlich-
erklären in den Stellen Matth. 5, 19, Joh. 10, 35; der entsprechende

Sinn des „Bindens" (âs'siv) klingt in dem Matth. 23, 4 den
Schriftgelehrten gemachten Vorwurf unerträglicher Vinculie-
rungen des täglichen Lebens (âsGiisvovGi cpoq-cia ßaqs'a) wenigstens

an. Der so sich ergebende Sinn passt auch in unserer



— 61 —

Stelle aufs beste in den Zusammenhang. Trat durch
geistesmächtige, Himmelreich-erschliessende Predigt des Petrus eine

Christengemeinde ins Leben, so war es zunächst auch seine

Sache, dieser neuentstehenden Gemeinde ihre Lebensordnung
zu geben, also den sich taufen Lassenden zu sagen, was sie als
Christen für bindend und was sie für unverbindlich anzusehen
hätten. Denn obwohl die erste Gemeinde innerhalb des jüdischen
Volkstums entstand und daher die jüdische Lebensordnung, wie
sie durch Gesetz und Überlieferung sich ausgebildet hatte, im
ganzen weiter beobachtete, so stellte sich doch naturnotwendig
sehr bald heraus, dass nicht alles, was dem Juden verboten
erschien, für den Christen gewissenbindend sein konnte, und
nicht alles, was dem Juden erlaubt schien, für das christliche
Gewissen „gelöst", freigegeben war; und so musste der, welcher
den christlichen Glauben der werdenden Gemeinde begründete,
„die Schlüssel des Himmelreichs handhabte", auch die christliche
Sitte, das christliche Leben derselben begründen, also „binden
und lösen". Freilich, wer nun vergisst, dass die Worte, welche
Christus redet, allerwege „Geist und Leben" sind (Joh. 6, 63) ;

wer sie im fleischlichen, gesetzlichen, unevangelischen Sinne
interpretiert, für den ist es ein Leichtes, aus dieser Vollmacht
des Petrus zum Binden und Lösen das Mandat eines
religiössittlichen Gesetzgeberamtes herauszulesen, welches alle christliche
Freiheit vernichtet und einen unfehlbaren Gewissensdespotismus
aufrichtet. Um so erwünschter ist es, der Vollmacht des „Bin-
dens und Lösens" in den Reden Jesu noch einmal zu begegnen
und dieselbe hier keineswegs als ein ausschliessliches Vorrecht
des Petrus behandelt zu finden. In der Stelle Matth. 18, 15 bis
20, der anderen klassischen Stelle von der Gemeinde in Jesu Reden,
heisst es V. 18: „Wahrlich, ich sage euch: was Ihr auf Erden
binden werdet, soll auch im Himmel gebunden sein, und was
Ihr auf Erden lösen werdet, soll auch im Himmel gelöst sein."
Es ist eine ganz willkürliche und kontextwidrige Auffassung,
dies lediglich zu den Aposteln gesagt sein zu lassen, als deren
Nachfolger dann die Bischöfe sich präsentieren, um an der
Machtvollkommenheit des Papstes ebenso teilzunehmen, wie
die Apostel an der Machtvollkommenheit des Petrus. Von den
Aposteln als solchen ist in dem ganzen Abschnitt Matth. 18,
15—20 gar keine Rede, sondern von der Gemeinde: „Hört er
die Gemeinde nicht, heisst es unmittelbar vorher, so sei er dir



— 62 —

wie der Heide und Zöllner", und unmittelbar nachher folgen
die Sprüche: „Wiederum sage ich euch: Wenn zwei von euch
auf Erden eins werden über irgend eine Sache, um die sie bitten
wollen, so soils ihnen werden von meinem Vater im Himmel;
denn wo zwei oder drei versammelt sind in meinem Namen, da bin
ich mitten unter ihnen". Damit sind doch nicht zwei oder drei Apostel,

sondern zwei oder drei Christgläubige, Jesusjünger gemeint.
Zumal aber der Zusammenhang von V. 18 mit dem
voraufgehenden 17ten kann nur der sein, dass in dem „Ihr" die Glieder
der Gemeinde gedacht sind ; das richterliche Verfahren der
Gemeinde V. 17 ruht auf dem gesetzgebenden V. 18 als auf seinem
im Himmel gutgeheissenen Grund. So wenig also ist das Matth.
16, 18 dem Petrus zugesprochene Binden und Lösen ein
hierarchisches Vorrecht, dass es hier ganz ebenso der ganzen
Jüngergemeinde, ja jeder wahrhaft im Namen Christi sich
versammelnden Einzelgemeinde zugesprochen wird. Freilich, ein neues
Rätsel, dass, was dort als Vorrecht des Petrus erscheint, hier
zum allgemeinen Christenrechte wird : wird denn dadurch nicht
die ganze Auszeichnung, die dem Petrus dort offenbar zu teil
werden soll, wieder aufgehoben Eine letzte grosse Frage, die
sich uns nur lösen kann, wenn wir auf den geschichtlichen
Anlass von Matth. 16, 13—20 und damit auf den inneren Grund
eingehen, aus welchem dem Petrus dort alle jene grossen
Vollmachten zu teil werden.

Es sind schon späte Zeiten im Leben Jesu, in welche das
Gespräch Matth. 16, 13 f. fällt, nicht lange vor dem Antritt seines

Todesganges nach Jerusalem (vergi. V. 21 f.). Jesus hat sich
mit den Zwölfen in die Gegend von Cäsarea Philippi
zurückgezogen, an das äusserste Nordende des palästinischen Landes ;

seine galiläische Wirksamkeit liegt als eine im ganzen gescheiterte

hinter ihm (vergi. Matth. 11, 20—24). In diesem Augenblicke

richtet er an seine Jünger eine Doppelfrage: „Wer sagen
die Leute, dass des Menschen Sohn sei, und wer sagt denn
Ihr, dass ich sei?" Es ist, wie sogleich die Antwort des Petrus
und deren Aufnahme zeigt, die Frage seiner Messianität, die
er hiermit stellt, nachdem er lange mit ihr zurückgehalten hat
(Marc. 1, 34; Joh. 10, 24). Diese Frage empfängt aus dem Munde
des Volkes verneinende Antwort: man hält ihn nur mehr für
einen Vorläufer des Messias, für einen Elias oder sonst einen
grossen Propheten; für den „Christus", d. h. den Messias, hält



man ihn nicht (V. 14). Nicht immer ist es so gewesen; in den

Erstlingszeiten seiner Wirksamkeit hat das Volk sich wohl
gefragt: „Ist das nicht der (verheissene) Davidssohn? (Matth. 12,23).
Was die Besessenen ihm zuschreien, was in späterer Zeit noch

die Kananiterin, noch der blinde Bettler von Jericho verlauten
lässt (Matth. 15, 22; 20, 31), war nur das Echo der anfänglich
weit verbreiteten Volksmeinung; nach der Speisung der
Fünftausend hatte die Menge in sinnlichem Enthusiasmus ihn zum
Messiaskönig ausrufen wollen (Joh. 6, 14. 15). Aber das war
kein Glaube, den er brauchen, den er bestätigen und ermutigen
konnte ; es war der Glaube an ein sinnliches Messiasreich, das
dem Volke politische Freiheit und irdische Glückseligkeit bringen
sollte; in diesem Sinne wollte und konnte er seines Volkes
Messias nicht sein. Und weil er die darauf gerichteten Erwartungen

unerfüUt liess, weil er einen derartigen Messiasglauben,
wo er ihm, wie bei der Zeichenforderung (Matth. 12, 38),
zudringlich entgegentrat, mit Schärfe zurückwies, so hatten die
Leute in Galiläa ihre Meinung von ihm auf die Urteile, welche
die Jünger V. 14 wiedergeben, herabgestimmt. Dennoch war
Jesus der Messias, der Gesalbte des Herrn, und wollte auch
als solcher erkannt sein, aber in einem anderen, tieferen und
höheren Sinne, als der Bringer des wahrhaftigen Himmelreiches,
als der Erlöser von Sünde und Tod. Hatte er umsonst
gearbeitet; hatte niemand ihn verstanden, ihn so erkannt, wie er
erkannt sein wollte? Das war die grosse, für ihn selbst
tiefbewegende Bedeutung der zweiten Frage, die er an seine Jünger
richtet: „Und wer sagt denn Ihr, dass ich sei?" Auch sie scheinen

keine sichere Antwort zu haben, sondern noch zweifelnd
hin und her zu schwanken, wie wir denn lesen, dass eben um
diese Zeit viele seiner Jünger ihn irregeworden verHessen (Joh.
6, 66). Aber Einer hat Antwort, gute, freudige, glaubensgewisse
Antwort : Petrus ruft aus : „Du bist der Christus (Messias), des
lebendigen Gottes Sohn".

Man hat den hohen Wert, welchen Jesus auf diese
Antwort legt, vielfach in einem besonderen dogmatischen Gehalt
derselben gefunden ; indem man den Accent nicht auf das „du
bist der Christus" legte, sondern auf den Zusatz „des lebendigen

Gottes Sohn" ; hat man eine besonders tiefe Erfassung
der Gottheit Christi bei Petrus erkennen wollen. Dann hätten
die beiden anderen Evangelisten, welche den Vorgang erzählen



— 64 —

den springenden Punkt desselben nicht verstanden, denn sie

haben das „Sohn des lebendigen Gottes" gar nicht, sondern

nur das „du bist der Christus, der Christus Gottes". Aber auch
bei Matthäus zeigt der Schluss des Abschnitts, dass der ganze
Nachdruck in demselben auf dem Begriff „Christus" Hegt; denn

— heisst es v. 20 — Jesus verbot seinen Jüngern, dem Volke
zu sagen, dass er der Christus sei ; — darauf also kam es im
Vorhergehenden an. Der Name „Gottessohn, Sohn des lebendigen

Gottes" hatte im Munde des Petrus keinen höheren Sinn
als der Name „Messias": nach Psalm 2 hiess der erwartete
Messias der Gottessohn im Sinne des Lieblings und Auserwählten
Gottes unter den Menschenkindern, und so hatte schon ein Na-
thanael bei seiner ersten Begegnung mit Jesu ihm diesen
volkstümlichen Namen gegeben (Joh. 1, 47). So war der Wortlaut
und Wortsinn des Bekenntnisses Petri kein neuer, ausserordentlicher,

— im selben Sinne hatten die Jünger schon in den
Erstlingsstunden ihrer Bekanntschaft mit Jesus einander zugerufen:
„Wir haben den Messias gefunden, den Gottessohn, den König-
Israels" (Joh. 1, 41. 47). Ja worin lag denn das Ausserordentliche,

Neue in dem Glaubensbekenntnis des Petrus, das Jesum
so sehr bewegt und erfreut? Jesus selbst sagt es uns: es lag
in dem besonderen Ursprung, in der höheren Natur des hier
ausgesprochenen Glaubens: „Selig bist du, Simon Jona Sohn,
denn Fleisch und Blut hat dir das nicht geoffenbart, sondern
mein Vater im Himmel." Wenn die Jünger in den Erstlingstagen

ihrer Nachfolge Jesu ihn als den Messias oder Gottessohn

begrüsst hatten, so hatte es „Fleisch und Blut" ihnen
geoffenbart, d. h. ein Mensch, der Täufer Johannes (Joh. 1, 29 ff.);
auf menschliche Autorität hin hatten sie wde Kinder es

angenommen. Und auch inhaltlich war ihr Glaube damals ein
Glaube „aus Fleisch und Blut", eine Zuversicht des natürlichen
Menschen; denn die sinnlichen Erwartungen ihres Volkes lebten
auch in ihnen und waren damals noch ganz ungebrochen auf
Jesum gerichtet. Heute, wo diese Hoffnungen enttäuscht waren,
dieser kindliche Autoritätsglaube sich nicht bestätigt hatte, —
heute dasselbe Bekenntnis auszusprechen, war ein ganz anderes
Ding. Dazu gehörte eine „Offenbarung des Vaters im Himmel",
eine innere, geistliche Erfahrung, die stärker war als alle
äusseren Ärgernisse ; die trotz aller Widersprüche des äusseren
Anscheins das Herz gewiss gemacht hatte, dass Jesus dennoch der



_ 65 —

Verheissene, der wahrhaftige Heiland sei. Und das erst war
der Glaube, den Jesus erzielen wollte und musste; der aus
Gott geborene Glaube, der die Welt zu überwinden, die Schranken

des Judentums geistesmächtig zu durchbrechen und eine
Gemeinde des neuen Bundes zu erzeugen vermochte. Diesen
Glauben hat Petrus dem Herrn.in jener Stunde entgegengebracht,

er zuerst und er bis dahin allein. So hat er in jener
Stunde den Ehrennamen wahrgehalten, den der Herr ihm zu
Anfang prophetisch gegeben (Joh. 1, 42): er ist der erste im I

neutestamentlichen Sinne Gläubige, den Jesus gewonnen hat;
er ist mit Einem Worte der erste wirkliche, wahrhaftige Christ. I

Und wie nun alles, was Jesus auf dies aus Gott geborene
Glaubensbekenntnis antwortet, sich wie eine Gegengabe auf
dasselbe zurückbezieht, so motivieren sich aus demselben auch
alle die einzelnen grossen Zuerkennungen, mit welchen der
Herr den Petrus auszeichnet. „Auf diesen Felsen werde ich
meine Gemeinde bauen" : das ist durchaus der Art und Weise,
in welcher Jesus überhaupt seine Reichssache fortpflanzen
wollte, gemäss. Er hat seine Gemeinde, die künftige Trägerin
seiner Reichssache, nicht gründen wollen auf rechtliche
Einrichtungen, — er hat keine gestiftet ; auch nicht auf formulierte

Dogmen, —- er hat keine formuliert: — er hat sie gründen
wollen auf lebendige Persönlichkeiten, in denen Er Gestalt
gewönne, in denen Er durch den Glauben lebte und wirkte; —
„Ihr seid das Salz der Erde; ihr seid das Licht der Welt."
Solch eine Persönlichkeit war nun Petrus geworden, und wenn
er vorderhand nur die einzige war, — wenn Jesus nur diesen
Einzigen auf Erden zurückliess, derselbe war Stützpunkt für
den nachmaligen Bau seiner Gemeinde genug. Das versteht
sich von selbst, dass Petrus nie der Grund der Gemeinde werden

konnte in dem Sinne, in welchem Christus es selbst ist:
Er, Christus, ist Heilsgrmid, neben dem kein anderer gelegt
werden kann (1. Kor. 3, 11); Petrus ist nicht Heilsgrund, aber
er ist der lebendige Stein (1. Petri, 2, 5), der sich zuerst auf
diesen Heilsgrund aufgesetzt hat, und als solcher trägt er in
der Entstehungsgeschichte der Gemeinde als des Gotteshauses
auf Erden die anderen alle. „Und ich werde dir des Himmelreichs

Schlüssel geben" : damit erklärt der Herr, wie er den
Petrus zum Grundstein seiner Gemeinde zu machen gedenke:
er wird ihn zum Verwalter der Gotteskraft seines Evangeliums

Revue intern, de Théologie. Heft 1, 1894. 5



— 66 -
machen. Der erste Christgläubige ist auch der geborene erste
Prediger des Evangeliums, und nur ein Solcher, dessen Glaube
aus Gott geboren, ein Erzeugnis des heiligen Geistes im Herzen
ist, wird das Evangelium so predigen können, dass dessen
Gotteskraft und Geistesmacht an den Hörern offenbar wird,
dass ihnen in der That das Himmelreich erschlossen wird, oder
aber dass sie in ihrem Gewissen gerichtet sind, wenn sie
dasselbe verschmähen. Es bedarf kaum der Erinnerung, wie Petrus
am Pfingsttag, dem Stiftungstag der Gemeinde Christi, eben
dadurch der Fels gewesen ist, auf den Christus seine Gemeinde
gründete, dass er in solcher Weise „des Himmelreiches Schlüssel"
handhabte, d. h. durch seine von der Kraft des heiligen Geistes

getragene Predigt. „Was du auf Erden binden wirst, das wird
auch im Himmel gebunden, und was du auf Erden lösen wirst,
das soll auch im Himmel gelöst sein", d. h. indem du der
entstehenden Gemeinde sagen wirst, was christlich-notwendig und
was christlich-freigegeben sei, wirst du allezeit die Gedanken
Gottes treffen, so dass er die Lebensordnung der Gemeinde
genehm halten kann. Nicht als wäre der natürliche Mensch
Simon Jona Sohn unfehlbar, sondern was der Geistesmensch
Petrus als sittliche Folgerung aus dem Glauben an Jesum den
Christus herleiten wird, das wird dem Sinne Gottes entsprechen,,
so gewiss es eben aus diesem Princip stammt ; denn welch
anderes Princip gäbe es für die nicht mehr gesetzlich-gebundene,
sondern evangelisch-freie Lebensordnung der Gemeinde, als den

wahrhaftigen, lebendigen Glauben an Ihn Und. hier löst sich
denn auch — wiederum aus demselben Grundgedanken unsrer
ganzen Auslegung — der anscheinende Widerspruch zwischen
Matth. 16, 19 und 18, 18, zwischen der Binde- und Lösevollmacht
des Petrus und der Binde- und Lösevollmacht der Jesusjünger
insgemein. Nicht dass die Gesetzgebung der Kirche Einem
obersten Stellvertreter Christi anvertraut, und daneben doch
ein klein wenig auch seinen Beisitzern, den Bischöfen,
miteingeräumt wäre (d. h. den Bischöfen vor'm vatikanischen Concil,
denn auf demselben hätten sie ja auf das von Christus ihnen
miteingeräumte Vorrecht zu gunsten des „Petrus" verzichtet! —)j
sondern die Lösung ist die: wo nur der einzige Erstling des

Glaubens vorhanden ist und in Betracht kommt, da wird die
Macht, aus dem Princip des Glaubens heraus zu „binden und
zu lösen" natürlich diesem Erstling zugesprochen als eine neue



— 67 —

bis dahin in der Welt überhaupt unerhörte Macht; sobald

dagegen wie Matth. 18 eine Gemeinde der Gläubigen als vorhanden

gedacht wird, sobald wird ebendieser Gemeinde der
Gläubigen die Vollmacht zuerkannt, vom Geiste Gottes geleitet, aus

dem Princip des Glaubens an Christum heraus allezeit das

Rechte zu finden. Denn die „Kirche" ist und bleibt eben die

Gemeinde der Gläubigen, die als solche den Geist des Herrn
hat, und so sind alle Geistesrechte in ihr, weil wesentlich und
ausschliesslich durch den lebendigen Glauben bedingt, allen
wahrhaft Gläubigen gemein. Und das ist der ganze Vorzug,
den Petrus in unserer Stelle vor allen anderen Gläubigen
zugesprochen bekommt, — ein Vorzug, wahrlich gross genug in
den Augen des Plerrn und seiner Gemeinde — dass er der Erstling

aller Gläubigen ist. —
Ist dies nun nach Wortlaut und Zusammenhang der

einfache, nach jeder Seite hin ungezwungene und befriedigende
Sinn unsrer Stelle, dann leuchtet ein, wie vollkommen thöricht
und ganz und gar nichtig es ist, auf dieselbe eine Rechtsnachfolge

Petri in einem Herrscheramt über die Kirche begründen
zu wollen. Abgesehen davon, dass es in einer Kirche, die nicht
Rechts- und Zwangsstaat, sondern Geistes- und Glaubensgemeinschaft

ist, überhaupt nichts zu herrschen giebt, sondern
lediglich zu dienen (Matth. 20, 25—28), — wie Hesse sich das
innere Erlebnis des Petrus, dem derselbe alle hier ihm zugesprochenen

Vollmachten verdankt, im Wege einer Rechtsordnung
vererben Der Grund, auf den hin Jesus hier den Petrus
auszeichnet, ist ja ein so persönlicher, gehört so sehr dem eigensten
Innenleben des Petrus an, dass, um hier Rechtsnachfolger zu
sein, eben diese inneren Bedingungen, also dieselbe Herzensund

Glaubensstellung, erforderlich wären. In gewissem Sinne
kann Petrus überhaupt in dem, was ihn zum Felsen der
Gemeinde macht, keine Nachfolger haben; denn nachdem die
Gemeinde einmal auf diesen Felsen gegründet worden ist, kann
und braucht sie nicht zum zweiten Male gegründet zu werden ;

im anderen Sinne, sofern der Herr seine Kirche immerfort durch
seine Werkzeuge baut, ist jeder wahrhaft Gläubige und nur
der wahrhaft Gläubige der Nachfolger Petri; die Kirche wird
allezeit durch und auf die lebendig gläubigen Persönlichkeiten
in der Christenheit, sie mögen Laien oder Geistliche heissen,
erbaut. — Kaum bedarf es, neben diesem für sich allein schon



— 68 —

durchschlagenden Gesichtspunkt, noch weiterer Thatsachen, um
den Anspruch des römischen Stuhles auf eine hier begründete
Rechtsnachfolge des Petrus in seiner ganzen Nichtigkeit offenbar

zu machen, doch sollen sie der Vollständigkeit halber hier
eben angeführt sein. 1) In der ganzen Stelle steht von
Nachfolgern des Petrus kein Sterbenswort ; auch knüpft dieselbe mit
keinem Worte an einen Amtscharakter des Petrus an, hinsichtlich

dessen er Nachfolger haben könnte. 2) Petrus kann in
diesen Vollmachten keine Bischöfe zu Amtsnachfolgern haben,
denn er war kein Bischof, sondern ein Apostel. Die ältesten
„Bischöfe" (Aplg. 20, 17. 28) waren Vorsteher einer Einzelgemeinde,

die späteren waren Vorsteher einer Diöcese ; die Apostel
aber gehörten der ganzen Kirche, ja der ganzen Welt an
(Mth. 28, 19). 3) Insonderheit aber war Petrus kein Amtsvorgänger

der Bischöfe von Rom. Ist Petrus überhaupt nach Rom

gekommen, was uns allerdings glaubwürdig bezeugt ist, so ist
er hingekommen in der neronischen Verfolgung, um als Apostel
und Märtyrer in ihr umzukommen ; aber der erste Bischof von
Rom hat nach alter zuverlässigster Quelle Linus geheissen.
4) Endlich, die Verheissung, welche Jesus dem Petrus giebt,
„auf diesen Felsen werde ich meine Gemeinde bauen", hat sich
dem Petrus nicht in Rom erfüllt, sondern am Pfingsttag zu
Jerusalem; in Rom, dessen Gemeinde dunklen und jedenfalls
späteren Ursprunges ist, ist die christliche Kirche gar nicht
gegründet worden. — Aber allerdings hat diese römische Kirche
nachmals, in einer Zeit, da historische Kritik und vernünftige
Exegese sich auf dem tiefsten Tiefpunkt befanden, den
erfolgreichen Versuch gemacht, die altrömische Weltherrschaftsidee
in kirchlicher Form zu erneuern und zu dem Ende sich zur
Mutterkirche der ganzen Christenheit, die in Wahrheit die
jerusalemische war, hinaufzudichten, und in der Kette dieser
Bestrebungen bildet dann die Deutung von Matth. 16, 17—19 auf
den römischen Stuhl und dessen von Christus selbst gestiftete
Vorrechte einen wichtigen Ring. Wie wenig diese Deutung,
abgesehen von ihrer vollkommenen Schriftwidrigkeit, auch nur
eine altkirchliche Tradition für sich hat, das stellt die von
Döllinger, dem unvergleichlichen Kenner des kirchlichen Altertums,

in seinem Buche über das „Papsttum" konstatierte
Thatsache ins Licht, dass von allen Kirchenvätern, welche die Stelle
Matth. 16, 13 f. exegetisch behandelt haben, auch nicht Einer



— 69 —

eine Anwendung derselben auf die Bischöfe von Rom als Nachfolger

Petri gemacht hat.
Und so bleibt in dieser ganzen Sache in der That nur Eine

Schwierigkeit, Ein zu lösendes dunkle Rätsel übrig: das ist
die Macht, welche eine so durch und durch nichtige Missdeutung

von Heilandsworten über Jahrhunderte der Christenheit
hat ausüben können und noch heute über Millionen derselben
ausübt. Frohschammer in seinem eingangs erwähnten Aufsatze
sucht dies Rätsel mit den Mitteln einer — wie mir scheint —
etwas konfusen Philosophie zu lösen ; er verweist auf die ganz
besondere Macht, welche der Phantasie im Geistesleben der
Menschheit überhaupt und in ihrem religiösen Leben insonderheit

eingeräumt sei, und vermöge deren dem Irrtum ein viel
weiteres Reich zustehe als der Wahrheit. Auf einem mehr
biblisch-positiven Standpunkt wird man die Lösung vielmehr
in dem johanneischen Ausspruch suchen: „Das Licht scheinet
in der Finsternis, und die Finsternis hat es nicht begriffen."
Die göttliche Offenbarung ist so klar, so einfach und einleuchtend

wie nur möglich, aber freilich, sie ist durch und durch
geistlich gedacht, und „der natürliche Mensch vernimmt nichts
vom Geiste Gottes" (1. Kor. 2, 14). Die in der Welt waltende
fleischliche Finsternis ist so gross und stark, dass die
Lichtstrahlen der göttlichen Offenbarung in ihr gebrochen werden
können bis zur Unkenntlichkeit ; die Worte des Herrn, welche
„Geist und Leben" sind, werden ins Fleischliche umgedeutet,
und aus dem freien Reiche des Geistes, des Glaubens, der Liebe,
das Er gewollt hat, wird ein Zwangsreich fleischlicher Gewalt,
blinder Unterwerfung, fanatischen Hasses: — dass in diesem
der Sinn der Worte Christi auf den Kopf gestellt werden muss,
versteht sich von selbst. Aber das göttliche Licht scheint doch
in der Finsternis, und wenn auch langsam und mühsam, seine
Strahlen besiegen doch die dicken Nebel, die ihnen von unten
her sich entgegengeballt haben. Und ein Strahl dieses Lichtes
ist auch das geistliche, richtige Verständnis der Worte Jesu
Matth. 16, 17—19. Wenn dieser Lichtstrahl in der Erkenntnis
der abendländischen Menschheit durchgedrungen sein wird, dann
wird er die Ruinen des „Stuhles Petri" in Rom beleuchten.

5. September 1893.
D. Willibald Beyschlag.


	Über die Aussprüche Jesu an Petrus : Ev. Matth. 16, 17-19

