
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 5

Artikel: Die Schule des Hierotheus [Schluss]

Autor: Langen, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


28 —

DIE SCHULE DES HIEROTHEUS.
(Schluss.)

§ 3.

Charakter und Tendenz der Schriften des Dionysius.

1. Dass die Schriften des Dionysius durch ihre ganze
Haltung sich von den Werken der Kirchenväter unterscheiden,
wurde bereits angedeutet. Philosophisch-mystisches Raisonnement

beherrscht alle Ausführungen ; das biblisch-homiletische
Gepräge fehlt. Polemik wird, wozu sich der Verfasser auch
ep. 6 sq. bekennt, grundsätzlich vermieden; Irrlehren werden
kaum erwähnt. Im engsten Anschluss an seinen Lehrer Hierotheus

errichtet Dionysius sein spekulatives Gebäude, Lehre,
Verfassung und Kultus enthaltend, ohne sich von seiner
Umgebung, weder der rechtgläubigen noch der irrgläubigen, stören
zu lassen. Auch seine Redeweise ist eigenartig, indem er sich
nicht der patristischen Terminologie bedient, sondern der der
platonischen Philosophen.

Das göttliche Licht, beginnt er (C. h. I, 1), ist die Eins
machende Kraft (svojtoioç ôvvafuç), welche uns hinzieht zu der
vergöttlichenden Einfachheit (9-eoitowg anXo'c-qg) des Vaters. Nur
in Symbolen offenbart er sich uns, um uns zu sich hinaufzuziehen
(I, 2). Wegen unserer Vergottung (-d-éwaig) hat er uns symbolisch
die himmlische Hierarchie der Engel geoffenbart und die unsrige
ihr ähnlich organisiert (I, 3). Das Sein Gottes ist anders als das
der Geschöpfe; die Negationen in der Gotteserkenntnis sind
wahr, die positiven Behauptungen unzutreffend (II, 3). Aber
alles kann vergleichungsweise zur Darstellung des Göttlichen
herangezogen werden, weil Gott allem die Spuren seiner Schön-



— 29 —

heit aufgedrückt hat (II, 4). Die Hierarchie ist nicht bloss eine

Ordnung, sondern auch Erkenntnis und Thätigkeit, welche zur
Gottähnlichkeit und Gottvereinigung führt. Sie verleiht das

von Gott ausstrahlende Licht, um es satzungsgemäss weiter zu
verbreiten. Die ihr Angehörigen nehmen es wie Spiegel in sich
auf und strahlen es wieder; die ihrer Stufe entsprechende
Erleuchtung ist Gegenstand ihres priesterlichen Dienstes, dessen

Zweck Reinigung, Erleuchtung, Vollendung bildet (III, 1 f.).
Der Reiniger teilt seine Reinheit mit, der Erleuchter sein Licht,
und der Vollender verleiht die höchste Erkenntnis (III, 3).

Durch das Sein nimmt alles teil an der Gottheit, welche über das
Sein erhaben ist (IV, 1). Die Engel empfangen dadurch ihre
Erkenntnis, welche sie nach unten, auch den Menschen, mitteilen
(IV, 2). Weil durch ihre Zurückgezogenheit von der Menge
gereinigt, waren es die Hirten, welche bei der Geburt Christi die
Botschaft der Engel empfingen (IV, 4). Die oberste Stufe der
menschlichen tlierarchie, die gotterfüllten Bischöfe werden durch
die niedrigste Engelordnung zur Erkenntnis Gottes hinaufgeführt,
und diese wieder durch die höhern. Wie die höchsten Engel
von Gott selbst ihre Erkenntnis erhalten, so pflanzen sie
dieselbe nach unten fort (VII, 3 ; X, 1 ; XIII, 3). So durchdringt
die dreipersönliche Alleinheit und Einheit alles, von den Engeln
bis zu den niedrigsten Geschöpfen, mit ihrer Einsicht als Anfang
(vTTSQüQxiog ùqxv) und Ursache von allem und alles umfassend
(VII, 4). Wie Gott trinitarisch ist, so giebt es auch drei Stufen
von Engeln, die wieder in je drei Ordnungen zerfallen (VI, 2 ;

VIII, 1; IX, 2), desgleichen drei Stufen in der kirchlichen
Hierarchie (Bischöfe, Priester und Diener) nach Analogie der
alttestamentlichen und himmlischen (E. h. V, 1, 1 f.), wiederum
drei Ordnungen in der Laienschaft: die Unreinen, Büsser und
Schwachen, welche von den Dienern gereinigt werden, die
Mittlern, welche die Priester erleuchten, die Mönche, welche
der Bischof vollendet (E. h. VI, 1, 1 ff.), und ebenfalls besitzt
jeder himmlische und irdische Geist drei Ordnungen oder Kräfte:
erste, mittlere und letzte (C. h. X, 3). Dem entsprechend
gestaltet sich auch die Wirksamkeit der Hierarchie dreifach : die
Diener bewirken die Reinigung, die Priester die Erleuchtung,
die Bischöfe die Vollendung (E. h. V, 1, 6). Und wieder giebt
es drei Sakramente : die Taufe für Reinigung und Erleuchtung,
die Eucharistie und die Salbung für die Vollendung (E. h. V, 1, 3).



— 30 —

Die Offenbarungslehren sind nicht bestimmt, der Menge,.
die nicht eingeweiht ist, mitgeteilt zu werden (C. h. II, 5;
E. h. I, 1). Der Bischof ist gotterfüllt und besitzt die höchste,
dem Menschen mögliche Erkenntnis; seine Vergottung soll er
den andern mitteilen (E. h. I, 3). Was diese gotterfüllten Bischöfe
der Schrift gemäss entwickelt haben, will denn auch Dionysius
kund thun (III, 3, 11). Nur wer nach der Lehre sein Leben
einrichtet, kann als Führer für andere auftreten (III, 3, 14). Die
Weihen dürfen darum auch nicht nach Belieben, sondern nur
nach göttlicher Auswahl erteilt werden (V, 3, 5). Weil der
Bischof inspiriert ist, wird er stets erhört und urteilt auch immer
richtig beim Binden und Lösen. Denn Christus sprach:
empfanget den h. Geist, wem ihr die Sünden erlasset u. s. w.,
und zu dem, der vom Vater belehrt worden, sagte er : was du
binden wirst auf Erden u. s. w. Wie die Bischöfe also gemäss
ihrer Inspiration zu handeln haben, so müssen die andern ihnen
gehorchen nach dem Worte : wer euch verachtet, der verachtet
mich (VII, 3, 7). Das Mitzuteilende steht teils in der h. Schrift,
teils wird es mündlich von den Lehrern überliefert, aber nur
in Symbolen, weil nicht jeder heilig und der Erkenntnis fähig
ist (I, 4). Die noch nicht Eingeweihten dürfen keine Kunde
davon erhalten, und darum ist auch der Inhalt gegenwärtiger
Schrift strenge geheim zu halten und nur für die auf gleicher
Stufe Stehenden (pj.io%uyelg) bestimmt (I, 5 ; Div. nom. I, 8). Die
Erklärung der sakramentalen Anrufungen darf D. auch hier
nicht mitteilen ; wenn der Adressat sie durch geheime Belehrung
in Erfahrung bringe, werde er zur höchsten Stufe der Erkenntnis

emporsteigen (VII, 3, 10). Überhaupt ist das Höchste in der
Schrift noch nicht enthalten, vielmehr Gegenstand der Erkenntnis

der höhern Ordnungen bis zu Gott selbst hinauf, der allein
alles weiss (VII, 3, 11). Die Vereinigung mit Gott wird
begründet durch die Neuschaffung oder Gottesgeburt in der Taufe,
bei welcher kein Uneingeweihter anwesend sein darf (II, 1). Der
Bischof, der alle durch die Gottähnlichkeit retten will, verkündet
das wahre Evangelium, dass Gott Mensch geworden, damit die
Menschen Kinder Gottes werden sollen (II, 2, 1). Wer darauf
eingehen will, muss sich an einen Eingeweihten (d. i. Christen)
wenden, der ihn zum Bischof führt und seine Aufnahme
veranlasst (II, 2, 2). Der Feier der Taufe und der Firmung folgt
die der Eucharistie, des Sakramentes der Sakramente. Nur die



— 31 —

ganz Heiligen dürfen an derselben teilnehmen. Ausgeschlossen

von ihr sind die Katechumenen, welche die letzte Stufe der
Hierarchie einnehmen; desgleichen die vorletzte Stufe der

Besessenen, d. h. die von dem vollkommenen Leben sich abwendend
die Gesinnung der Dämonen annahmen ; ebenso, die aus Furcht
vor den Schreckbildern der Gegner (Heiden) unzuverlässig sind ;.

dann die, welche dem gegnerischen Leben entsagt, aber von
dessen Phantasien noch nicht völlig gereinigt sind ; endlich die,,

welche nicht ganz einheitlich und fleckenlos erscheinen (III,.
3, 6 f.).

Gott selbst ist erhaben über alles Sein und kann insofern
das Nichtseiende (/.try ov) genannt werden (Div. nom. 1,1). Wir
dürfen darum nichts über ihn denken, als was der h. Schrift
entsprechend unsere Lehrer in geheimer Tradition überliefert
haben (I, 4). Unsere Denkthätigkeit stille stellend, blicken wir
hin auf den das Sein überragenden Strahl, den wir nicht fassen
und aussprechen können (I, 4). Nur so gelangen wir zur Einheit

mit Gott, der durch Lossagung von allem gepriesen werden
muss, da er, die Ursache von allem, selbst alles Sein überragt
(I, 5). Die Namen für den das Sein überragenden Verborgenen
bezeichnen nur die von ihm ausfliessenden Kräfte, er selbst ist nur
zu erreichen durch Aufhebung des Denkens, infolge deren nichts
mehr an ihm wahrgenommen wird (II, 7 ; VII, 1, 3 ; Myst. theol.
I, 1 ; II). In solcher Ekstase (nced-wv rd -d-sta) hat Hierotheus
auch besondere Offenbarungen über die Christologie empfangen,
die er neben den aus Schrift und Überlieferung geschöpften
Kenntnissen in seinen „ theologischen Elementen " niederlegte
(II, 9). Gott bleibt Eins, wenn er auch allem das Sein aus sich mitteilt

(vgl. IV, 23 ; V, 9) und sich so zu vervielfältigen scheint,
indem er geteilt unteilbar ist als über alles Sein erhaben (II, 11).
Alles aber nimmt an ihm teil und besteht in ihm (V, 5). Wie
die Engel aus der Trinität und in ihr ihr gottähnliches Sein
besitzen, gleichsam in ihrem Vorhofe befindlich, so alles übrige
in absteigender Linie. „ Aus ihm, in ihm, für ihn " ist alles.
Die Bilder (naqaòslyiiaia) von allem existierten vorher in ihm,
als er ihnen das Dasein verlieh (V, 8; VI, 1. 3; VII, 2; IX, 9;
X, 1). Alles Seiende in sich begreifend, nimmt er doch an
demselben nicht teil (V, 10). Seine Einheit und Dreiheit ist anders
als bei uns. Weder Zahlen noch irgend etwas anderes verdeutlicht

das Geheimnis der vnsqovGtcog vnsqovorjg vnsq&sóiiqTog (XIII, 3).



— 32 —

2. Übersehen wir dieses hier in seinen Hauptgedanken
mitgeteilte System des Dionysius, so fassen sich dieselben in wenige,
aber charakteristische Punkte zusammen.

a. Das Wesen Gottes ist in ein undurchdringliches Dunkel
gehüllt ; alles, was von ihm ausgesagt wird, sind nur Analogien
und Symbole. Aber in dem geschöpflichen Sein erblicken wir
¦das Bild und den Ausfluss der Gottheit: in ihm hat er sich
sichtbar gemacht, ohne das eigene, das Sein überragende Wesen
zu verlieren. Dieses Ausstrahlen der Gottheit geht stufenweise

vor sich, von den Engeln, die im Vorhofe derselben sich
befinden, bis herab zu den niedrigsten Geschöpfen.

b. Das Ziel des geschöpflichen Seins ist darum auch das

Einswerden mit Gott, die Vergottung.
c. Nach dem freilich unerfassbaren Urbilde der Trinität

wird alles durch die Dreizahl beherrscht. Die Engel zerfallen
in drei Ordnungen, welche wieder je drei Klassen umfassen.
Gemäss dieser himmlischen Hierarchie giebt es auch in der
irdischen des A. wie des N. T. drei Stufen, und ebenfalls in
der Laienschaft. Selbst der einzelne Geist besitzt drei Klassen
von Kräften. Dreifach ist wiederum die sakramentale
Wirksamkeit der Hierarchen in Reinigung, Erleuchtung, Vollendung,
wie es auch drei Sakramente giebt: Taufe, Eucharistie, Salbung.

d. Gottes Offenbarung ergeht unmittelbar nur an die obersten
Engel und wird dann weiter nach unten und mit stets abnehmendem

Inhalt verbreitet ; die niedrigsten Engel sind die Erleuchter
der Menschen. Auch diesen wird die Erkenntnis stufenweise zu
teil, je nach ihrer Stellung in der Hierarchie. Die Bischöfe
sind inspiriert ; infolgedessen irren sie nie bei ihrem Binden und
Lösen, und sind ihre Untergebenen unweigerlich gehalten, ihnen
zu folgen. Werden aber die Mitglieder der Hierarchie ihrem
Berufe untreu, so verlieren sie alle Macht, und ihr Segen
verwandelt sich in Blasphemie. Die nicht einmal zur letzten Stufe
der Laien gehören, die Ausserkirchlichen, dürfen nur so viel
von der Wahrheit hören, um übertreten zu können; die
Geheimnisse der Offenbarung sind ihnen als Uneingeweihten
vorzuenthalten.

e. Die Höhe des geistigen Daseins wird nicht durch
Erkenntnis erreicht, sondern durch Ekstase, in welcher die Denk-
thätigkeit stille steht, und der Geist in unaussprechlicher Weise
-mit der Gottheit sich vereinigt. Der am meisten Begnadigte auf



— 33 —

diesem Gebiete war Hierotheus (der Lehrer des Dionysius), dessen

Schriften darum auch als eine zweite Bibel (âevvsqa Xóyw)

angesehen werden.
Jeder Kenner der patristischen Litteratur sieht, dass wir

¦es hier mit einer ganz eigenartigen, die gewöhnliche Tradition
durchbrechenden oder vielmehr beiseite schiebenden Auffassungsweise

zu thun haben. Dieser Originalität des Inhaltes
entspricht die der Form. Dionysius bewegt sich in einer durchaus
abnormen Ausdrucksweise1). Am auffallendsten tritt dies hervor
in seiner theologischen Terminologie. Die h. Schrift nennt er
Xóyia, leqòg Xóyog, leqoyqacpixal toùv Xoyluav GvvD-s'Gsig, al rcòv Xoyiwv

ìsqoyqagn'ai, excpawoqixwv Xoyiwv [ipGïixçà naqadÓGsig, xqvipia xaì

îeqaiixrj TcaqdâoGig, die biblischen Schriftsteller d-soXóyoi, (.ivCtixoì
¦D-soXóyot, llsoGÓcfOt xal trjg xqv<p(ag èmnvoìag vrco(fft%ai, den Inhalt
der Bibel lleoGocpia oder S-soXoyia. Statt sjiîGxotcoi, nqsGßvTsqoi,
aidxovoi sagt er konsequent leqaq%ai, leqeTg, Xsnovqyot. Die
religiösen Funktionen heissen nsXsrai, die Eucharistie teXevmv %sXs%y];

die Heilsordnung rs).svdq%ig Isqod-sola oder %eXe%aq%ia; der
hierarchische Lehrer Irsiog IsqoTsXsGTrjg, /.wGraywyóg, xa&rjysfjkmv, IsqoXo-

yog; die Ungetauften df.ivrjToi oder (xtsXsGtoi. Die Vorliebe für
Wortbildungen mit aq%siv geht so weit, dass nicht bloss leqaqxla,
isqâqynqç, lsqaq%ixóg stehende Ausdrücke sind, sondern auch statt
d-sóg gesagt wird :>saq%la, und Jesus die Bezeichnung d-saq%ixw-

ravog erhält.
Aber Dionysius ist weder der Schöpfer dieser originellen

öedankenwelt, noch dieser von der kirchlichen abweichenden
Sprache gewesen. Wiederholt beruft er sich auf seinen
„inspirierten" Lehrer Hierotheus als seine Quelle. Dieser hatte
auch Schriften verfasst, welche man nach seinem Urteile für
eine „zweite Bibel" ansehen kann, wie auch Bischöfe ihn wegen
seiner Ekstasen unmittelbar den inspirierten biblischen
Schriftstellern folgen Hessen. Namentlich erwähnt er dessen
„theologische Elemente", einen kurzen Abriss, den er selbst nur zu

*) Bichtig bemerkt Hatch, Griechentum und Christentum, Übers, v. Preuschen,
Freiburg 1892, S. 225, dass bei D. „alle christlichen Bräuche mit Ausdrücken
bezeichnet sind, die nur auf die Mysterien passen. Dieses ganz extreme Streben,
das er erkennen lässt, ist vielleicht eine besondere Eigentümlichkeit von ihm";
jedoch ebenso unrichtig fährt er fort: „aber er wusste sich doch dabei in
Übereinstimmung mit seiner Zeit". Mit diesem „extremen Streben" trat er vielmehr
in Gegensatz selbst zu den platonisierenden Vätern, und es kann sich nur um die
Frage handeln, was er damit wollte.

Revue intern, de Théologie. Heft 1, 1S94. 3



— 34 —

erläutern und weniger Einsichtigen mundgerecht zu machen
suche (D. n. II, 9; III, 2), sowie die „Liebeshymnen" (D. n.

IV, 14), ekstatischen Inhaltes. Er selbst aber scheint ein weit
fruchtbarerer Schriftsteller gewesen zu sein, wenn er sich auch
strenge an die Überlieferung seines Lehrers hielt. Ausser den
noch erhaltenen Werken schrieb er „über die göttlichen Hymnen"

(C. h. VII, 4), „symbolische Theologie" (D. n. I, 8; IV, 5;
IX, 5; XIII, 4; M. th. c. 3; Ep. IX, 1. 6), „über die Eigenschaften
und Ordnungen der Engel", „über die Seele" (D. n. IV, 2), „über
das gerechte und göttliche Gericht" (D. n. IV, 35). Wie das
Buch über die Eigenschaften und Ordnungen der Engel mit dem
uns erhaltenen Werke über die himmlische Hierarchie identisch
sein könnte, so will Dionysius mit dem „theologischen Leitfaden"
D. n. I, 1. 5; II, 1. 3. 7; XI, 5; M. th. c. 3 vielleicht seine beiden
ersten uns überlieferten Werke bezeichnen. Ob das E. h. II, 3, 2
citierte Buch „über das Ideelle und das Sinnliche" von ihm
selbst herrührt, ist nicht sicher zu erkennen1). Der Verfasser
dieser ganzen Litteratur, der sich in steten Wiederholungen
gefällt und in immer neuen Wendungen, oft mit vielem und
schwer zu entwirrendem Wortschwall auf die wenigen von ihm
entwickelten Gedanken seines Lehrers zurückkommt, scheint
sich des Charakters seiner Schriftstellerei bewusst gewesen zu
sein. Er verspricht D. n. XI, 6, wiederholen zu wollen, was
bereits tausendmal gesagt sei.

Wenn Dionysius für uns eine originelle und vereinzelte
Erscheinung in der Litteratur ist, so war er das in der
Wirklichkeit nicht. Seine Ideen führt er selbst, wie wir sahen, auf
den ekstatischen Hierotheus zurück, der keinen andern Meister

') Die nach Fragmenten und gänzlich unsicheren Angaben vermuteten
anderweitigen Schriften des D. bei Hipler, S. 111 ff., haben schwerlich existiert. Dräseke,

S. 68 ff., vermutet in den unter dem Namen des Hippolytus kursierenden
Fragmenten „über die Theologie und die Menschwerdung" Stücke aus dem
„theologischen Leitfaden" (OsoXoyixai vnovimojGsig). Aber dass die Schrift, der die
Fragmente entnommen sind, mit der Stelle bei Isaias über das Dreimalheilig der
Seraphim begonnen haben soll, ist nicht beweisend. Dass die Fragmente unter
jenem andern Namen citiert werden, polemischen Inhaltes sind und schon die durch
den Monophysitismus hervorgerufene Terminologie kennen, spricht gegen die Bich-
tigkeit der Hypothese. Viel zutreffender urteilte bereits Döllinger, Hippolytus und
Kallistus, Regensburg 1853, S. 318 ff., wenn er dieselben dem 6. oder 7.
Jahrhundert zuschrieb. Insofern die Ausdrucksweise an D. erinnert, kann man eine
Benutzung desselben wie der Neuplatoniker annehmen.



— 35 —

über sich hatte als die inspirierten Urheber der h. Schriften.
Nur weil ein Teil seiner Werke erhalten blieb, nahm er in der

Literaturgeschichte die Stelle ein, welche eigentlich Hierotheus

gebührte. Aber er war auch nicht der einzige Schüler des bald

vergessenen Meisters. Sein „Mitpresbyter" Timotheus, an
welchen er seine Hauptschriften richtete, stand in litterarischem
Briefwechsel mit ihm (D. n. III, 2; XI, 6); er hofft sogar, von
ihm mit der Zeit höhere Erleuchtung zu empfangen, zu welcher
er seinerseits nur Funken in ihm geweckt haben will (E. h.

VII, 3, 11). Wenn Dionysius die von ihm überlieferten Briefe
wirklich so adressiert haben sollte, wie sie nun überschrieben
sind — den notorisch unechten an den Apostel Johannes schliessen
wir aus — so würde er eine lebhafte Korrespondenz mit
Gesinnungsgenossen geführt haben. Er behandelt in derselben zum
Teil Gegenstände der Theosophie des Hierotheus, erteilt (ep. 6

und 7) Anweisung, die Wahrheit zu verteidigen ohne Polemik,
übersendet dem Adressaten des 9. Briefes (n. 6) seine „symbolische

Theologie", und weist den von ihm eingesegneten Mönch
Demophilus nach den von ihm sonst theoretisch entwickelten
Lehren strenge zurecht, dass er sich herausgenommen, gegen
einen Priester wegen der milden Behandlung eines Büssers
aufzutreten (ep. 8). Offenbar haben wir es also mit einer von
Hierotheus begründeten Schule zu thun, welche, von der
gewöhnlichen patristischen Lehrweise absehend, ihre eigenen Wege
wandelte.

Welche Richtung die Schule des Hierotheus im allgemeinen
verfolgte, darüber kann kein Zweifel sein. Es war eine
griechisch-philosophische, der neuplatonischen analog. Nicht nur
die Terminologie, sondern auch die Ideen des Dionysius
berühren sich vielfach mit denen der griechischen Mysterien,
Piatos und der Neuplatoniker. In alter Zeit hat man infolge
dieses Verhältnisses sogar eine Benutzung unserer Schriften
durch die neuplatonischen Philosophen, speciell durch Proklus
(f 485), angenommen und das späte Auftauchen der Werke des

angeblichen Areopagiten durch die eifersüchtige Unterdrückung
seitens der Neuplatoniker naiv genug zu erklären versucht1).
Neuerdings gilt richtiger Plato selbst als die beiderseitige Quelle

*) So der am Schlüsse seines Prologs zu Dionysius von Maximus erwähnte
Scholiast.



— 36 —

in Ausdrücken und Gedanken1). Und wenn auch wohl die
Benutzung der patristischen Litteratur, speciell der Werke des

Dionysius, durch die neuplatonische Schule zugestanden werden muss,
so offenbart sich gerade im Gegensatz zu den Leistungen der
übrigen Kirchenväter bei Dionysius der Charakter der specifisch
neuplatonischen Spekulation. Zum Beweise hierfür machen
wharf die wesentlichsten Übereinstimmungen aufmerksam, indem
wir als Repräsentanten der letztern insbesondere Proklus
benutzen 2).

Auch dem Neuplatoniker ist die Dreiheit heilig. Sie findet
im göttlichen Wesen ihren Ausdruck, wie schon nach Plato im
Geiste des Menschen. Anderseits erscheint bei den Neuplato-
nikern das Göttliche ânXovg und êvosiâsg. Die Einheit der
göttlichen Ideen verwirklicht sich in der Welt nach dem Ausspruch
des Orpheus: sv sysvsro. Dieses AUeins umfasst Götter, Dämonen,
Heroen, Menschen, Tiere, Pflanzen u. s. w. in absteigender Linie.
Das göttliche Sein ist vneqovotog. Alles strebt der ZvwGig

entgegen, welche durch den l'qwg3) vermittelt wird und die ß-i'wGig

bewirkt. Aber der isXsiottjç, welche in der Teilnahme an dem

göttlichen Wesen besteht, geht die xdD-aqoig vorher. Die
Dämonen zerfallen in verschiedene Ordnungen, xad-aqrcixrh ysvvrj-

tixrj, tsXeGiovqyòg, âTj/Movqyixij. Andere haben als Speerträger4)

') Vgl. besonders Jahn, Dionysiaca, sprachliche und sachliche plat. Blütenlese

aus D., dem sog. Areopagiten, während noch Montet, Les livres du Ps.-Dion.,
Paris 1848, p. 107 ff., Proklus zur Quelle des Areopagiten machte.

2) Auf Herenmus (zuerst veröffentlicht durch Mai, Class, auct. IX, Romse

1837, dann verwertet von Hipler, Österr. Vierteljahrsschr., Wien 1869, S. 161 if.)
nehmen wir keine Rücksicht, da dessen Schrift eine wertlose Kompilation ist, nicht
vor der Mitte des 14. Jahrhunderts entstanden. Vgl. Heitz, Sitzungsber. der Beri.
Akad., Berlin 1889, II, 1167 ff. — Parallelen zwischen D. und Plotin bei Skworzow,
S. 126 ff.

3) Den Gebrauch dieses christlichen Ohren bedenklich klingenden Wortes
rechtfertigt D. ausdrücklich D. n. IV, 11, gegen den Vorwurf, dass dasselbe
unbiblisch sei. Er beruft sich hierbei auf Ignatius von Antiochien. Aber den
Gebrauch selbst wie die Rechtfertigung desselben mit der Berufung auf Ignatius
hat er dem Kommentare des Origenes zum Hohenlied entnommen, ohne ihn zu
erwähnen. (Prol. in Cant, ex interpret. Ruf. p. 70 Migne.)

4) Proklus, p. 674, ed. Cousin : âoqvyoqovoi. Wir machen darauf aufmerksam,

dass D. C. h. II, 1, unter den bildlichen Formen für die Engel auch aoqvcpó-
qoi (xqybGiqairjyoi erwähnt etwa nach 2. Makk. 3, 26, Jos. 5, 13, wo doqvcpóqoi
aber nicht vorkommt. Er scheint also hier eine neuplatonische Vorstellung mit
biblischen Bildern verbunden zu haben.



— 37 —

die Götter zu begleiten, wegen Teilnahme an deren Wesen

auch selbst Götter genannt. Die dyysXixol %6qoi sind mit der

Offenbarung des Göttlichen erfüllt. Die Götter offenbaren sich

nur in Symbolen, wie denn auch bei den religiösen Funktionen

(vsXezai) GvfißoXa zur Anwendung kommen. Darum will schon

Plato, dass die göttlichen Geheimnisse vor den Profanen geheim

gehalten werden. Enthaltsamkeit ist die Vorbedingung der

Gotteserkenntnis, deren höchste Stufe aber die Ekstase. Die

Quelle der richtigen Gotteserkenntnis sind die Aussprüche
ekstatischer Lehrer, wie Orpheus; in der von Plato begründeten
Überlieferung {naqdêooig) wHrd sie fortgepflanzt durch die
Succession der Lehrer, welche darum âidôo%oi genannt werden.

Ausser den bereits angeführten Ausdrücken erinnern an
Dionysius noch manche andere, die der neuplatonischen Schule

geläufig waren : Xóyia für Offenbarung, D-soXóyog für die Lehrer
der göttlichen Weisheit, wie Plato und die andern Meister der

Schule, nvGxaywyia für den Unterricht in derselben u. s. w. Wir
schliessen mit dem Hinweis auf den Titel der Hauptschrift des

Porphyrius (f 304) ix %mv Xoyloav <ptXoGo<p(a — ganz analog dem

Streben des D., aus den biblischen Xóyìa die christliche
Philosophie zu konstruieren.

Kann also darüber nicht gestritten werden, dass die Schule
des Hierotheus die Sprache der griechischen Mysterien und der
Neuplatoniker führte, und ebensowenig, dass sie sich wesentlich

von der gewöhnlichen patristischen Überlieferung
unterscheidet1), so erhebt sich von selbst die Frage, welchem Zwecke

*) Hierdurch ist nicht ausgeschlossen, dass von D. einige ältere Väter citiert
und mehr noch benutzt werden. Wir denken besonders an Klemens v. Alexandrien,

der selbst Platoniker war. Bei ihm finden sich die Grundideen dieser Schule

zum Teil bereits vor. Derselbe vergleicht die christlichen Mysterien mit den
heidnischen in drei Stufen. In der ersten stellt er die Lustration mit der Taufe
gleich; in der zweiten die kleinen Mysterien mit dem christlichen Unterricht; in
der dritten die grossen Mysterien mit der Eucharistie (Strom. V, 11). Hierbei
denkt jeder sofort an des D. Kategorien: Läuterung, Erleuchtung und Vollendung.

Desgleichen betont Klemens (Strom. V, p. 575 Sylb.) die geheime Tradition

in den griech. phil. Schulen wie bei den Juden, sowie die Verhüllung dieser
Geheimlehren in den Mysterien, ganz nach der Art des D. Endlich finden wir
dessen Hauptlehren Strom. VI, 8. 13 wieder: Die volle, in geheimer Tradition
überlieferte Erkenntnis haben die, denen die Prophétie zu teil wurde, wie die

Apostel. Die ganz nach dem Evangelium und gnostisch leben, kann man auch den

Aposteln zuzählen. Der ist in Wahrheit Presbyter und Diakon, der dem Willen
Gottes gemäss lebt; und wenn er auch hier auf Erden als solcher nicht geehrt



— 38 —

diese fremdartige Umgestaltung des christlichen Lehrstoffes
dienen sollte. Und da möchten wir die Vermutung aussprechen,
Hierotheus und seine Schüler hätten den Versuch unternommen,
dem heidnischen Neuplatonismus einen christlichen entgegenzustellen.

Ernste und gewichtige Gründe für dieses gefahrvolle
Unternehmen lagen in der Zeit. Waren die schon in den ersten
Jahrhunderten entstandenen dogmatischen Streitigkeiten nicht
geeignet, die Verbreitung des Christentums unter den Gebildeten

zu befördern, so mussten die in der konstantinischen
Periode in weit grösserem Umfang entbrennenden Kämpfe den
Spott der nun als Reichsfeinde behandelten hellenischen
Philosophen geradezu herausfordern. Durch das Hinauszerren der
endlosen theologischen Zänkereien selbst vor das gemeinste
Publikum empört klagt beispielsweise Gregor v. Nazianz, bei
solchen Zuständen könne man die Bekehrung der Heiden zu der
christlichen Philosophie nicht erwarten1). War es zu verwundern,
wenn etwa neuplatonisch, gebildete Männer, die trotzdem das
Christentum angenommen, daran dachten, alle gehässige
Polemik vermeidend, durch einfache und schöne Darstellung der
christlichen Lehren für dieselben Propaganda zu machen, ja
dem vielbewunderten, die Schulen von Athen und Alexandrien
beherrschenden Neuplatonismus dadurch die Spitze abzubrechen,
dass sie ihn auf die christliche Theologie übertrugen"?

§ 4.

Die Persönlichkeit des Dionysius.

Von Hierotheus wissen wir nichts, als was sein Schüler
Dionysius von ihm meldet. Nach dieser Meldung ist zu schliessen,

wird, so doch im Himmel. Die Stufen der Bischöfe, Presbyter und Diakonen sind
eine Nachbildung der Engelordnungen im Himmel. VII, 2, 9: Von Gott abwärts
folgen einander die geistigen Wesen wie Glieder einer zusammenhängenden Kette.
VII, 16: Wer zur h. Schrift zurückkehrt, wird gleichsam aus einem Menschen
Gott. Andere, weniger beweisende Übereinstimmungen, wie die von der bloss negativen

Erkennbarkeit Gottes bei Halloice Quaest. in Dion. II (ed. Migne II, 887).
Über die von den Aposteln her überlieferte geheime Lehrtradition gemäss den
Alexandrinern, namentlich Klemens, vgl. Bigg, The christ. Platonists of Alex.
Oxford 1886, p. 56 sq. Hinsichtlich des Dionysius aber angesichts seiner Benutzung

des Klemens und Origenes darf man sagen, er wurzle theologisch in der
alexandrinischen Katechetenschule, zu welcher der christliche Neuplatoniker sich
naturgemäss am meisten hingezogen fühlen musste.

i) Orat. XXVII, 6.



— 39 —

dass er, aus der neuplatonischen Schule hervorgegangen, sich
dem Christentum zugewandt hatte, und infolgedessen seine
ekstatischen Zustände eine christliche Richtung nahmen. Wann und

wo er lebte, und was ihn veranlasste, eine christlich
neuplatonische Schule zu gründen, ist unmittelbar nicht festzustellen.
Mittelbar vielleicht, wenn es gelänge, den Namen seines Schülers

Dionysius mit Fleisch und Blut zu umgeben x).

Dionysius war nicht als Christ geboren und gehörte früher
auch der neuplatonischen Schule an. Beweis hierfür ist die eigene
Aussage (C. h. IX, 3), dass er aus den Heiden hervorgegangen,
der Inhalt seiner Schriften, sowie der Bericht über sein Zusammensein

mit dem „Sophisten" Apollophanes, seinem früheren Freunde,
in der durch ihre priesterliche Weisheit berühmten Stadt Helio-
polis (ep. VII, 2). Die hier erwähnte Feindseligkeit des Sophisten

gegen ihn wegen seiner Bekämpfung der heidnischen Philosophie
lässt darauf schliessen, dass die Konversion des Dionysius die alte
Freundschaft zerstörte. Christ geworden, hat er es der Aufschrift
seiner Bücher gemäss bis zumPresbyter gebracht. Ob er mit einem
der früher erwähnten Dionysius aus der zweiten Hälfte des
4. Jahrh. identisch ist, oder mit dem Dionysius, der von Apol-
linaris v. Laodicea (f 390) Briefe empfing, wie Dräseke*) will,
kann man nicht wissen. Desgleichen darf es nur als Vermutung

ausgesprochen werden, dass er in dem Abte D. von Rhino-
kolura wieder zu finden sei, der eine angesehene Rolle unter
den Einsiedlern Ägyptens gespielt zu haben scheint. Man
könnte dafür geltend machen, dass unter den Mönchen in der
Thebais ein Dorotheus aufgeführt wird, und an einen Diakon
dieses Namens der fünfte Brief des Dionysius gerichtet ist.
Ferner, dass dort eine Mönchsschule bestanden zu haben scheint,
aus der auch die dortigen Bischöfe hervorgingen. Ein Bischof
Melos wird genannt, dem sein Bruder Solon folgte, und bemerkt,
dass jene Kirche von Anfang an diesem Kreise angehörige Bi-

a) Slcworzoio, S. 133 ff., sucht zu zeigen, dass Hierotheus niemand anders als
Origenes sei. Allein seine Gründe erscheinen nicht stichhaltig. Übereinstimmungen
zwischen D. und Origenes können nicht bestritten werden, beweisen aber nur, dass

theologisch die Schule des D. (resp. des Hierotheus) sich an die der Alexandriner
als der christlichen Philosophen anlehnte. — Die von Mai, Spicil. Rom. III, 704 sqq.,
herausgegebenen arabischen Fragmente des H. als „Schülers der Apostel und
Bischofs von Athen" sind offenbar erst während der christol. Kämpfe des 6.

Jahrhunderts erdichtet worden.
2) Ges. patrist. Unters., S. 55, u. Apoll, v. Laod., Leipzig 1892, S. 31.



— 40 —

schöfe gehabt habe. Auch führten die Geistlichen daselbst ein

gemeinsames Lebenx).
Fragen wir aber weiter, was gerade in jener Zeit das

seltsame Unternehmen hervorgerufen haben könnte, der christlichen

Lehre eine neuplatonische Gestalt zu geben, so liegt es

am nächsten, an die kurze Periode des Kaisers Julian zu denken,
der einen solchen Versuch durch die neuplatonische, mit christlichen

Ideen befruchtete Wiederherstellung des antiken Götterkultus

zu provozieren schien. Nicht auf dem Wege roher
Gewalt, sondern auf dem gründlicher und humaner Bildung, sowie
durch weise Übertragung der als wohlthätig erwiesenen
Einrichtungen der christlichen Kirche trachtete der hellenisch wie
christlich unterrichtete Neffe Konstantins das ihm in den aria-
nischen Wirren zum Ekel gewordene Christentum zu zerstören.
Nach christlichem Vorbild reformierte er die Hierarchie, indem
er mit dem Priesterdienst Lehramt und Erziehung durch Wort
und Beispiel verband. So sollten christliche Elemente dem
Neuplatonismus helfen, das Christentum überflüssig zu machen und
zu beseitigen. Die nahe liegende Antwort auf dieses
Unternehmen war christlicherseits, ohne Polemik der christlichen
Religion die Gestalt des Neuplatonismus zu verleihen, wie zum
Beweise, dass es heidnischen Neuplatonismus und einer
Herstellung heidnischer Mysterien nicht bedürfe. Es Hesse sich
also vermuten, wenn auch nicht beweisen, dass in der Zeit
Julians, in der dieser Geisterkampf entbrannte, die Schule des
Hierotheus entstand. So würde es sich auch erklären, dassT

wie sie durch eine nur kurz herrschende Richtung hervorgerufen

wurde, so auch ihrerseits als nicht mehr zeitgemäss bald
wieder verschwand. An sich war der Versuch dieser Schule
zu unnatürlich, und nahm er sich innerhalb der kirchlichen
Überlieferung zu fremdartig aus, als dass er, ohne mehr einem
Zeitbedürfnis zu entsprechen, sich auf die Dauer hätte
behaupten können. Nicht ohne Bedeutung ist es, dass die Erzeugnisse

dieser Schule während des ganzen 5. Jahrhunderts so

wenig benutzt wurden, und die ersten Citate aus Dionysius
bei Gregor v. Nazianz und Hieronymus anonym erscheinen als
Anführungen eines unbekannten Schriftstellers ohne Autorität2).

*) Sozom., H. E. VI, 29. 31.

a) Eine Analogie hierzu besitzen wir in den Versuchen der beiden Apoüinaris,
den christlichen Lehren eine antike Gestalt zu geben, resp. die klassische Bildung



— 41 —

Eine Unterstützung für diese Hypothese dürfte in einem

Briefe liegen, den der Kaiser Julian an den Senator Dionysius
von Athen richtete (ep. 59). Er tadelt ihn strenge wegen seiner

Widerspenstigkeit, dass er seinen Befehl missachte, sich für
einen Anhänger des Konstanz und Magnentius ausgebe, sich
für den grössten Weisen halte und ihn (Julian) sehr beschimpfe,
aber dem Feind wie der Wahrheit bei dem ersten Anblick den
Rücken gewandt habe. Von diesem athenischen Senator
Dionysius wissen wir sonst nichts. Aber aus jenem Briefe lernen
wir ihn kennen als Feind Julians, als einen Mann, der sich mit
Philosophie beschäftigt, und auch auf diesem, dem religiös-
philosophischen Gebiete, vielleicht gerade vorzugsweise auf
diesem, zu den Gegnern des reformierenden Kaisers zählte.
Wenn in jener Zeit Hierotheus seine Schule gründete, so wäre
es wohl denkbar, dass der Senator bald zu ihr übertrat, um
seine philosophische Bildung in ihren Dienst zu stellen. Die
dunkle Kunde davon, dass der Presbyter, vielleicht spätere
Abt Dionysius ehemals Senator von Athen gewesen, könnte
dann seit dem Beginne des 6. Jahrhunderts, wo die Verwechslung

zuerst auftaucht, mit dazu beigetragen haben, den
Verfasser unserer Schriften mit dem von Paulus bekehrten
Areopagiten zu identifizieren.

§ 5.

Die Fälschung der Schriften des Dionysius.

Wie oben bereits gezeigt wurde, hat man in späterer Zeit
D. n. III, 2 eine Stelle eingeschoben, durch welche Dionysius
als Zeitgenosse der Apostel sich ausweisen sollte. Zu gleichem

in die christlichen Schulen einzuführen, weil Julian den Christen den Besuch der
Rhetorenschulen wenigstens faktisch unmöglich machte. Sokrat. III, 16 (cf. Sozom.
V, 18) erzählt: Der ältere Apollinaris habe die Grammatik für Christen umgearbeitet

und die Bücher Moses in Hexameter gebracht, der jüngere die Evangelien
und die Apostelgeschichte in die Form platonischer Dialoge, um die Schlauheit
des K. Julian zu paralysieren. Dräseke, Apollinarios v. Laodicea, Leipzig 1892,
S. 16, giebt der Erzählung des Sozomenus den Vorzug, nach welcher der jüngere
Apollinaris allein alle Arbeiten dieser Richtung angefertigt hätte. Sokrates
bedauert dann, dass man von denselben keine Notiz genommen und nach dem Tode
Julians zu den antiken Schriften zurückgekehrt sei. Hat nicht die Schule des
Hierotheus dasselbe Schicksal gehabt?



- 42 —

Zwecke wurde der Brief an den Apostel Johannes unterschoben
und als letzter der Briefsammlung des Dionysius beigefügt.
Aber wann geschah dies und zu welchem Zwecke?

Noch um 500 benutzt Andreas von Cäsarea in seinem
Kommentar zur Apokalypse an mehreren Stellen, besonders
c. 67, die Schriften des Dionysius, ohne ihn, wie andere Väter,
zu nennen1). Denn die Erwähnung der Cherubim und der
Mitteilung der Gnade von den höhern Ordnungen an die niedern
ist offenbar ihnen entnommen. Dem Andreas scheint also

Dionysius noch keine hervorragende Autorität, geschweige ein
Apostelschüler gewesen zu sein.

Das erste Mal wird der Areopagite Dionysius als theologische
Autorität citiert von dem Monophysiten Severus von Antiocbien
(um 517), der ihn nicht 'AqsionayiTrjç, sondern AqsionayrjTixóg
nennt2). Ohne auf diese Abweichung Gewicht legen zu wollen,
darf man doch wohl aus derselben schliessen, dass Dionysius
damals den Beinamen 'AqsioTzayirrjg noch nicht besass, Severus
ihn also wahrscheinlich zuerst mit dem Apostelschüler
identifizierte. Dasselbe geschah dann ausdrücklich bei einer
Verhandlung zwischen den Severianern und den Katholiken zu
Konstantinopel 533. Die Monophysiten beriefen sich auf ihn
für die Lehre von der Einheit der Naturen in Christus nach
der Menschwerdung. Im Namen der Katholiken erwiderte ihnen
Bischof Hypatius von Ephesus, die Schriften des vorgeblichen
Areopagiten seien unecht, wTeil sie weder von Cyrill noch von
Athanasius angeführt worden seien, obwohl sie so brauchbares
Material für deren Lehren besessen; sie seien von den
Apollinaristen unterschoben. Die Monophysiten replizierten, Cyrill
habe in einer (nun verlorenen) Schrift gegen Diodor v. Tarsus
und Theodor v. Mopsuestia allerdings den Areopagiten bereits
citiert. Die Katholiken dagegen bestritten auch deren Echtheit

oder vielmehr Integrität. Man entnimmt hieraus, dass

Dionysius, wohl eben wegen seiner abweichenden Haltung und
des raschen Verblühens seiner Schule, ein wenig gekannter
Schriftsteller war. Die Katholiken behaupteten, die übrigen
von ihren Gegnern hervorgezogenen Schriften (des Athanasius,
der römischen Bischöfe Felix und Julius, des Gregor Thauma-

*) Bibl. max. vet. patr. V, 632.
2) Bei Mai, Script, vet. nov. coli. VII, 1, 71.



— 43 -
turgus) seien von den Apollinaristen unterschoben, weil es

hauptsächlich Arbeiten des Apollinaris von Laodicea waren,
welche man fälschlicherweise mit jenen berühmten Namen
schmückte. Stimmten die Apollinaristen doch auch insofern
mit den Monophysiten überein, als sie die Einheit in Christus

vollständiger hergestellt wissen wollten, als es die ihnen
widerspruchsvoll scheinende Lehre von Chalcedon ermöglichte. Nun
fand sich gerade in der von uns als eingeschoben betrachteten
Stelle ein Ausdruck, der genau die apollinaristische Lehre zu
enthalten schien. Der Leib Christi wird dort d-eodó%og, der
„Gott enthaltende" genannt, was mit einer Leugnung des

menschlichen Geistes in Christus gleichbedeutend genommen
werden konnte. Für uns liegt es freilich näher, an eine
Fälschung durch die Monophysiten selbst zu denken, die hier
zuerst die Schriften des Dionysius als des Apostelschülers
produzierten1). Passte doch auch zu ihrer Lehre jener Ausdruck,
wie die starke Betonung der einheitlichen, gottmenschlichen
Wirkungsweise überhaupt, welche uns allenthalben in den
Schriften des Dionysius begegnet.

Es ist bekannt, dass die Dionysiusfrage seit 533 nicht mehr
zur Ruhe kam. Allmählich bürgerten sich zwar die Schriften
unter dem Namen des Areopagiten ein; aber der Abt Maximas2)
sieht sich noch veranlasst, ihre Echtheit gegen die Ansicht zu
verteidigen, dass sie von Apollinaris stammten oder von
Dionysius von Alexandrien3), und noch im 9. Jahrhundert verfasste
ein Presbyter Theodor eine besondere Schrift zur Verteidigung
ihrer areopagitischen Herkunft. Auch fuhr man im Orient mit
Fälschungen fort, das Ansehen des Areopagiten zu befestigen.
Ein armenisch erhaltener Brief des „Dionysius vom Areopag,
ersten Bischofs von Athen, an Titus, Bischof von Kreta" ent-

*) Dies that auch schon bezüglich der andern Autoritäten Evagrius, H. E. III, 31.

Vgl. Langen, Gesch. d. röm. Kirche I, 459.

2) Weshalb Hipler S. 40 die Echtheit der nach diesem benannten Scholien
zu D. bezweifelt, die er geneigt ist, erst dem 8. Jahrhundert zuzuweisen, ist uns
nicht bekannt.

3) Dieser ist seltsamerweise in unserer Zeit wieder von Skworzoio, S. 150 ff.,
als Verfasser vermutet worden. Da stimmt eigentlich nichts als der To/ito-D-eog

naXg bei Eus. VII, 26, während dogmen- und litterargeschichtlich diese
Identifizierung unmöglich ist.



— 44 —

hält die erwähnte Stelle von dem Gott einschliessenden Leibex).
Weit bedeutender ist ein von Pitra herausgegebener syrischer
Brief des Dionysius an Timotheus über den Tod der Apostel
Petrus und Paulus nach der römischen Überlieferung2).
Derselbe existierte bereits im 7. Jahrhundert mit einem Zusätze,
den er von einer zweiten Hand erhalten. In diesem ist
nachdrucksvoll hervorgehoben, dass die Reliquien Petri und Pauli
sich in Rom befänden, und kein Teil derselben anderswo.
Es wird dann erzählt, wie der Kopf des h. Paulus, von Glanz
umflossen, in späterer Zeit aufgefunden worden sei, und, nachdem

derselbe wunderbar sich mit dem Leibe verbunden, der
„Patriarch" Xystus den Leichnam habe bestatten lassen. Offenbar

ist Xystus IL hier gemeint, der nach römischer Überlieferung

im Jahr 258 die Reliquien Petri in den Katakomben
beisetzen Hess. Wenn in einer lateinischen Version statt des

Xystus der „Patriarch Fabellius" genannt wird, so soll dies
der römische Bischof Fabian sein, dessen Vater Fabius hiess,
und der nach dem Papstbuch die Notare einsetzte zur
Aufzeichnung der Martyrerakten. Hier haben wir es offenbar mit
römischen Traditionen zu thun, welche ein Orientale im Orient
einführte. Derjenigen über den Tod der Apostelfürsten in Rom
sollte dadurch eine besondere Autorität verliehen werden, dass

man sie auf den Bericht eines Zeitgenossen, des Areopagiten,
gründete. Dass auch hier Dionysius in die Zeit der Apostel
versetzt wurde, entnimmt man leicht aus der Klage: „Wie
viele Kirchen entbehren nun euern Umgang, wie viele Priester
euern Segen. Wie viele Schüler eilen von allen Seiten zu euch
herbei; wie viele Trostbriefe überbringen euern Segen. Mit
dem heutigen Tage hören die Schüler auf, nach Rom zu
kommen; denn heute sind sie Waisen geworden. Wer wird die
Inseln lehren Frieden halten? Wer wird jetzt die h. Bücher
erklären? Wir werden nicht mehr nach Rom kommen und
nicht mehr sagen: lasst uns zu Paulus gehen, seine Erklärungen

zu hören. Was bedürfen wir noch der Propheten, da uns

') Zuerst veröffentlicht Theol. Quart.-Sehr., Tübingen 1887, S. 134. Dass der

Areopagite nach einem bekannten Zuge der kirchlichen Legendenbildung bald als

Apostelschüler zum ersten Bischof von Athen (und zum Märtyrer) gemacht wurde,
wissen wir aus Eùseb. H. E. III, 4. Jetzt kommt dazu ein vorgebliches Zeugnis
von Gregor Thaumaturgus bei Pitra, Anal, sacra (1883) IV, 412.

2) L. c. IV, 261.



— 45 —

die Erklärer der prophetischen Bücher fehlen? Wem hast du

deine Schüler anvertraut, o Lehrer der Wahrheit? Glückliches

Rom, welches eine solche Grösse erlangte: in Wahrheit sind

Schwestern Jerusalem und Rom, jenes tötete Christus, dieses

die Apostel Christi ; Jerusalem betet den an, den es kreuzigte,
und Rom feiert die, welche es tötete."

Noch wichtiger ist ein anderer unterschobener Brief des

Dionysius v. Alexandrien an den römischen Bischof Xystus IL,
in welchem die Echtheit der areopagitischen Schriften verteidigt
wird A Die, welche sie leugneten, heisst es dort, könnten sich

leicht durch die Lektüre derselben überzeugen, dass der

inspirierte, erste Bischof von Athen der Verfasser sei. Niemand
nach Hierotheus sei des Wortes so mächtig gewesen wie er.
In dem Briefe an Polykarp lege er selbst für sich Zeugnis ab.

Dionysius v. Alexandrien wird sicher dieses Schriftstück
unterschoben, weil nach Maximus viele ihn für den Verfasser der
areopagitischen Bücher hielten. Er sollte nun selbst bezeugen,
dass dem nicht so sei, dass dieselben vielmehr von keinem
Geringern als dem grossen Apostelschüler stammten. Schrieb
man doch auch Scholien zu dem Areopagiten, die vermutlich
von einem Dionysius Rhetor, etwa aus dem 6. Jahrh., stammten,
vielleicht schon nach dem Zeugnis des Maximus, dem B. Dionysius

v. Alexandrien zu2). Da des alexandrinischen Dionysius
Zeitgenosse auf dem römischen Stuhle Xystus war, so ergab
sich die Adresse um so eher von selbst, als man aus Eusebius
wTusste, dass diese beiden Bischöfe fleissig miteinander
korrespondiert hatten. Bedenkt man aber, dass gleich im Beginne
des Monotheletenstreites der Patriarch Cyrus v. Alexandrien
sich auf Dionysius berufen, anderseits der Abt Maximus ihn

i) Bei Pitra 1. c, p. 414.

2) Maxim, in Coel. hier. c. 5: Der Erzbischof D. v. Alex, ó ano qrjróqwv
bemerke, der Areopagite setze hier äyevvrjiog und ovGia missbräuchlich gemäss
dem Gebrauch der ausserkirchlichen Philosophie. Vor dem 6. Jahrh. sind sicher
diese Scholien nicht geschrieben worden, weil der Areopagite bis dahin zu wenig
beachtet war. Zuerst erwähnt sie Anastasius v. Sinai, dessen Worte Maximus
wiederholt. Allein Hipler, S. 120, macht darauf aufmerksam, dass bei Anastasius
wie bei Maximus die Stelle handschriftlich nicht völlig gesichert sei, und Nicetas
Choniates um 1200 eine ähnliche Bemerkung biete, bloss mit Anführung des Rhetors
Dionysius v. Alexandrien. Da liegt allerdings^ der Verdacht nahe, dass erst später
dieser Rhetor zum Erzbischof v. Alexandrien gemacht und unter diesem Titel die
Stelle in Anastasius und Maximus eingeschoben wurde.



— 46 —

für die orthodoxe Lehre ins Feld führte und sogar Scholien zu
seinen Schriften verfasste, ferner mit dem Patriarchen Sophronius
von Jerusalem eng befreundet wrar und wiederum in Rom seine
Stütze suchte, so dürfte man mit der Vermutung wohl nicht
fehl greifen, dass aus seinen Kreisen die unterschobenen
syrischen Schriftstücke hervorgingen. Sein Aufenthalt in Rom
machte ihn mit den römischen Überlieferungen bekannt, und
die Verherrlichung Roms neben Jerusalem, wie die
Geltendmachung der Autorität des Areopagiten entsprechen durchaus
seinem Geiste. Auch meldet er in der Vorrede seiner Scholien
zu Dionysius, dass ein Diakon Petrus ihm mitgeteilt habe, die
sämtlichen Werke des Dionysius würden unter den Büchern
der Heiligen zu Rom aufbewahrt. Er scheint sich also in Rom
nach den Werken des Areopagiten erkundigt zu haben. Dass
Maximus selbst die Briefe verfasst habe, braucht man deshalb
nicht zu behaupten ; aber unter dem Einfluss der von ihm
ausgehenden Richtung scheinen sie geschrieben zu sein.

Joseph Langen,
in Bonn.


	Die Schule des Hierotheus [Schluss]

