
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 5

Artikel: Priscillian

Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403273

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PRISCILLIAN.

^Der Katholik", Jahrgang 1886, Nr. 2—5 (Bern, Druck von Jent & Reinert):
„Eine fünfzehnhundertjährige Gedenkfeier", akademischer Vortrag yon Bischof
Dr. Herzog.

Priscillian, ein neuaufgefundener lateinischer Schriftsteller des 4. Jahrhunderts,
Vortrag gehalten am 18. Mai 1886 von Prof. Dr. G. Schepss. Würzburg, A.
Stuber, 1886.

Priscilliani quce supersunt, recens. G. Schepss (vol. XVIII des Corp. scriptorum
ecclesiast. lat.). Vindobonse, F. Tempsky, 1889.

Priscillianus, ein Reformator des 4. Jahrhunderts, von Dr. Friedrich Paket.
Würzburg, A. Stuber, 1891.

„Journal des savants", Jahrg. 1891, Februar-, April- und Mainummer, Priscilliani,
quod superest. Artikel von Aimé Puech.

„Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie", 35. Jahrg., I. Heft, S. 1—85 (Leipzig,
1892), Priscillianus und seine neuentdeckten Schriften. Von Prof. A. Hilgen-
eeld in Jena.

„Le Temps" vom 17. und 18. Februar 1891. Une Résurrection. Artikel von
André Lavertttjon.

„Der Kirchenfreund", Jahrg. 1893, Nr. 9 und 10 (Verlag von R. Reich in Basel),
Priscillianus, Ein Konflikt zwischen Landeskirche und Pietismus im 4.

Jahrhundert, Vortrag von Prof. Fr. Barth in Bern.

Die zufällige Erinnerung daran, dass im Jahre 1885
fünfzehnhundert Jahre verflossen waren, seitdem die ersten christlichen

„Ketzer" durch eine dem Hamen nach christliche
Regierung hingerichtet worden sind, veranlasste mich, im Herbst
1885 einige Ferientage dem Studium der priscillianistischen
Bewegung zu widmen. Da machte ich zunächst die Wahrnehmung,
dass in den mir zugänglichen kirchenhistorischen Handbüchern
der eine dem andern, unter Berufung auf dieselben Quellen,
dieselbe Beurteilung des Priscillianismus nachschreibt. (Nur
der alte Ketzerhistoriker Arnold ist von der Schuld der Pris-
¦cillianisten nicht überzeugt. Vergi. Hilgenfeld, S. 1 f.). Auffälliger

war mir, die gleiche Erscheinung auch in den Quellen
Revue intern, de Theologie. Heft 1, 1894. 1



zu finden, aus denen die Kirchenhistoriker ihre Kenntnis der
priscülianistischen Ketzerei herleiten. Je näher ich aber
derzeit kam, in der die Priscillianisten offen hervortreten durften,
desto unbestimmter, bezw. bodenloser wurden die gegen sie
erhobenen Anklagen, desto gewichtiger dagegen die Entlastungsmomente.

Die Prüfung des Prozesses, der in Trier mit der
Polterung und Hinrichtung Priscillians und seiner Genossen
endete, brachte mich zur Überzeugung, dass die Unterlegenen
„vielleicht nicht frei von gewissen Einseitigkeiten, aber tausendmal

besser waren als ihre Ankläger", Opfer einer verkommenen

Hierarchie und einer ebenso brutalen wie gewissenlosen
Politik.

Im November 1885 habe ich in einer öffentlichen Vorlesung
über die Resultate meiner Studien Aufschluss gegeben. Ich
äusserte dabei das Bedauern, dass die priscülianistischen Schriften

gänzlich verloren seien und wir fast nur noch gegnerische
Zeugen hören könnten.

Da überraschte Prof. Schepss in Würzburg am 18. Mai
1886 in einem Vortrag die gelehrte Welt mit der Nachricht,
dass von den „multa opuscula" Priscillians, die noch Hieronymus

teilweise gekannt hat, in einer Würzburger Uncialhand-
schrift wenigstens 11 erhalten seien. Schon Döllinger hatte
einige Jahre vorher eine Kopie der Handschrift in Händen
gehabt und als Verfasser der Traktate Priscillian bezeichnet, dann
aber die Sache nicht weiter verfolgt. Die nun von Schepss in
mustergültiger Weise edierten Traktate rühren zweifellos von
einem und demselben Verfasser her, und ebenso zweifellos ist
dieser Verfasser Priscillian. Mit dem Erscheinen dieser Schriften

war auch die Frage gelöst, von wem die 90 canones epis-
tularum Pauli apostoli (aus den „14 Briefen des Apostels Paulus"

abstrahierte Glaubens- und Lebensregeln) herstammten:
der von (dem unbekannten Bischof) Peregrinus im Procemium
genannte Verfasser Priscillian ist kein anderer als der 385 in
Trier hingerichtete Bischof von Avila. Schepss hat daher seiner
Ausgabe der Traktate mit Recht auch den kritisch gereinigten
Text der canones beigefügt. Daran schloss er eine kritische
Ausgabe des famosen Commonitorium, das Orosius über die
Priscillianisten an den heiligen Augustin gerichtet und das für
die spätere Beurteilung der in Frage stehenden Bewegung ganz
unverdient entscheidende Bedeutung erhalten hat.



Auf Grund der nun vorliegenden authentischen Dokumente
ist es möglich, den vor anderthalb Jahrtausenden inscenierten
Ketzerprozess einer Revision zu unterwerfen. Für den Herausgeber

der wieder entdeckten Schriften Priscillians war das
Resultat einer solchen Revision sofort klar : „Fanatische Feinde
haben ihn (Priscillian) gerichtet ; nach genau anderthalb
Jahrtausenden feiert er die verdiente Auferstehung." Der für die

spätere Beurteilung hauptsächlich massgebende heilige Augustin

hat sich gegenüber Orosius einer erstaunlichen
Leichtgläubigkeit schuldig gemacht. Das gleiche Ergebnis hatte sich
mir 1885 aus der Prüfung der gegen Priscillian und seine
Genossen erhobenen Anschuldigungen aufgedrängt.

F. Paret in Tübingen ist der Erste, der auf ein genaues
Studium der Schriften P.s selbst einging und die zur richtigen
Beurteilung des Verfassers wichtigsten Traktate übersetzt und
erklärt hat. Wie schon der Titel seiner sorgfältigen,
scharfsinnigen und gediegenen Studie sagt, ist ihm P. kein Ketzer,
sondern ein „Reformator". Während die einflussreichen Gegner
dem für sie gefährlichen Manne das Stigma eines Manichäers
aufzudrücken suchen, wehrt er in seinen Schriften namentlich
die manichäische Verunstaltung des Christentums ab.

Allein als gerechtfertigt erscheint P. noch keineswegs in
den Augen aller, die sich mit den von Schepss veröffentlichten
Schriften beschäftigt haben. Hilgenfeld ist zwar „fern davon,
das leidenschaftliche und gehässige Verfahren der Gegner
irgendwie zu billigen, aber durch die neuentdeckten Schriften
P.s nur bestärkt in der Überzeugung, dass er (P.) keineswegs
die reine, bis zur Hinrichtung verfolgte Unschuld darstellt und
in der Lehre einen thatsächlichen Zusammenhang mit gnosti-
scher und manichäischer Häresie darbietet" (S. 85). Auch für
Puech ist P. immer noch ein „Ketzer", der allerdings nicht
wegen Ketzerei, sondern wegen „Zauberei", die er von Jugend
an getrieben und deren er sich schliesslich schuldig erklärt
hat, nach Massgabe der Gesetzgebung seiner Zeit zum Tode
verurteilt worden ist. Ebenso sind die andern Verbrechen, zu
denen sich P. unter den Qualen der Tortur bekannte,
demselben Autor wenigsten „nicht unwahrscheinlich". Prof. Barth
ist zwar der Meinung, dass das durch die Folter erpresste
Geständnis „wenig geschichtlichen Wert" habe ; allein im übrigen
hält er ziemlich alle Vorwürfe aufrecht, die man bisher gegen



Priscillian und seine Richtung zu erheben pflegte. Er hat es

leider nicht für nötig gehalten, Belegstellen für seine Urteile
anzugeben; da er aber doch seinen Vortrag mit der Erwähnung

des wichtigen Fundes beginnt, der in Würzburg gemacht
worden ist, muss der Leser annehmen, er habe seine Meinung
über Priscillian auf Grund der neuentdeckten 11 Traktate
gebildet. Danach hätten dann Schepss und Paret mit ihren
Forschungen einfach bestätigt, was man schon bisher in jedem
kirchenhistorischen Handbuch lesen konnte!

Puech und Barth ergänzen einander. Während Puech auf
die dogmatischen Verirrungen Priscillians weniger Gewicht legt,
dagegen das in Trier abgelegte Geständnis für entscheidend
hält, ist nach Barth „leicht zu ermessen", was man von
diesem Geständnis zu halten hat, dagegen das Register der
Irrlehren so gross und so systematisch, dass man P. füglich als
ein „Sektenhaupt" bezeichnen darf, das die „Landeskirche"
zum Kampfe gezwungen hat und in diesem Kampfe notwendig-
unterliegen musste.

Ich beabsichtige nun, zunächst die Behauptung Puechs
zu prüfen, dass P. „wahrscheinlich" der ihm in Trier zur Last
gelegten Dinge schuldig gewesen sei, und sodann zu
untersuchen, inwiefern etwa die von Barth aufrecht erhaltenen
Anschuldigungen begründet seien.

1. Die Anklage. Den Hauptpunkt des auf der Folter er-
pressten Geständnisses bildete nach Puech (a. a. O., S. 249) P.s

Bekenntnis, er habe Zauberei getrieben. Zauberei habe als
todeswürdiges Verbrechen gegolten. Puech hält für ausgemacht,
dass sich P. vor seiner Bekehrung zum Christentum mit
Zauberei abgegeben habe. (On ne peut douter qu'il ne s'en soit
en effet plus ou moins occupé.) Was er davon ins Christentum

herüber genommen hat, will Puech nicht entscheiden.
Immerhin bleibt die Thatsache interessant, dass im Jahr 1893
das „Journal des savants" den Vorwurf der Zauberei auf einem
Opfer des Fanatismus und Aberglaubens wenigstens halbwegs
ruhen lässt.

P. wurde unzweifelhaft schon lange vor dem Prozess in
Trier der Magie beschuldigt. Er redet davon im ersten Traktat



(Schepss, p. 17 u. 24; Paret, S. 214, vergi. 231) und verflucht,
ohne näher auf die Sache einzugehen, nicht nur den, der solche

Dinge treibe, sondern auch den, der so unerhörten Verdacht
vorgebracht habe. Vor Puech (und dem „Journal des savants"
dürften die malefìci des Mittelalters auch heute noch Mühe
haben, sich zu rechtfertigen.

Aber P. hat auf der Tortur nicht bloss Zauberei zugestanden.

Puech fügt bei : Evodius (der kaiserliche Präfekt in Trier)
fit encore confesser à Priscillien, paraît-il, deux autres crimes :

celui d'avoir tenu des réunions nocturnes auxquelles assistaient
des femmes, et celui d'avoir coutume de prier nu. Von diesem
Geständnis sagt Puech : Le fait de conciliabules nocturnes n'est

pas invraisemblable; mais il l'est davantage qu'ils fussent,
comme on a dû le conclure à Trêves, entachés d'immoralité.
Warum das „nicht unwahrscheinlich" sei, giebt er nicht an.
Als er den ersten Teil seines Artikels schrieb, hatte er noch
eine bessere Meinung von P. ; da sagte er : Il est vraisemblable
que ces graves accusations (d'infâmes débauches) furent dues
surtout à la violence des haines religieuses (p. 113). Auch ist
anzuerkennen, dass Puech die schwersten Anschuldigungen
dieser Art nicht einmal erwähnt, also offenbar nicht für
„wahrscheinlich" hält. Und doch ist der Vorwurf, P. habe
nächtlicherweile unzüchtige Gebetsversammlungen abgehalten, nicht
besser begründetx).

*) Sulpieius Severus, dem Puech folgt, sagt (Hist, sacr., 1. H, n. 65) : Con-
victum maleflcii, nee diffitentem obscœnis se studuisse doctrinis, nocturnos etiam

turpium feminarum egisse conventus, nudumque orare solitum. Danach also war
P. auf der Folter der Zauberei überführt; der andern Dinge aber war er nicht
überführt und auch nicht geständig ; er liess nur die gräulichsten Anschuldigungen
schweigend über sich ergehen (non diffitentem). Puech versteht dieses Schweigen
wie die Ketzerrichter zu Trier! Ist ihm entgangen, dass derselbe Sulpieius
Severus noch ärgere Dinge notiert? Über die Romreise Priscillians und seiner
Genossen berichtet nämlich Sulp. Sev. (Hist, sacr., 1. II, n. 63) : In agro Euchrotiœ
aliquantisper morati infecere nonnullos suis erroribus. Inde iter cœptum ingressi,
turpi sane pudibundoque comitatu, cum uxoribus atque alienis etiam feminis in
quìs erat Euchrotia ac Alia ejus Procula, de qua fuit in sermone hominum,
Priscilliani stupro gravidam, partum sibi graminibus abegisse. So wüsten Klatsch
sollte man freilich in einer „sacra historia" nicht erwarten; allein Sulpieius
Severus war über die infamis ilia Gnosticorum hseresis intra Hispanias deprehensa,
die superstitio exitiabilis, arcanis occultata secretis (1. c. n. 61) so erbittert, dass er
nichts verschwieg, was geeignet war, deren Urheber in ein hässliches Licht zu
stellen.



— 6 —

Wie wenig zuverlässig die von Spätem gegen P. erhobenen
Vorwürfe sind, zeigt Hieronymus. In seiner Schrift De vir. ill.,
cap. 121, sagt er noch : Hie (P.) usque hodie a nonnullis gnos-
ticae id est Basilidis vel Marci, de quibus Irenaeus scribit,
haereseos aecusatur, defendentibus aliis non ita eum sensisse

ut arguitur. Als er so schrieb (392), waren seit der Hinrichtung

Priscillians 7 Jahre verflossen. Noch 5 Jahre später
verwechselt er (Ep. 75) den Gnostiker Markus, den Irenäus
erwähnt, mit dem 300 Jahre spätem angeblichen Lehrer
Priscillians. Von da an, meint Puech (S. 313), sei Hieronymus
über P. im klaren gewesen. Allein das ist eine leere
Vermutung. Erst 415 eignet sich Hieronymus (Ep. 133) die schmutzige

Fabel an. Sie hatte inzwischen eine etwas veränderte
Gestalt angenommen : Die Konventikel haben sich in separate
Zusammenkünfte verwandelt (Soli cum solis clauduntur mulier-
culis); man unterhält sich dabei nicht mehr mit Gebeten,
sondern mit obseönen Liedern. Dass sich Hieronymus früher
anders geäussert, ist für Puech nur ein Beweis für die Richtigkeit

seiner jetzigen Aussage : er verdamme P. so rücksichtslos,
gerade weil er ihn früher geschont habe *)

2. Die Ankläger. Die Vorwürfe waren von Ithacius, Bischof
von Ossonoba, und Hydatius, Bischof von Merida, ausgegangen.
Schon bevor diese einflussreichen Männer hoffen durften, ihren
Gegner auf die Folter zu bringen, hatten sie Priscillian genötigt,
den Verdacht von sich abzuwehren, dass er von den dogmatischen

und moralischen Verirrungen der Gnostiker, bezw. Mani-
chäer angesteckt sei. (Vrgl. Schepss, pag. 22 seq. ; 35 seq. ; 39 ;

Paret, S. 212 ff.; 214; 235; 239 ff.) P. behandelt im allgemeinen
seine Verleumder mit grosser Schonung. Dagegen entwirft Sulpieius

Severus, der sie persönlich kannte und der für P. gar nicht
voreingenommen ist, von ihnen ein sehr ungünstiges Bild.
Mehr als die Angeklagten missfielen ihm die Ankläger. Von
Ithacius insbesondere sagt er: Nihil pensi, nihil saneti habuisse

*) Hieronymus weiss sogar den Liedertext anzugeben, den die Priscillianisten
in ihren unsaubern Zusammenkünften je zu zweien gesungen haben. Er war aus

Virgil. Georg. 2 genommen und lautet: Tum pater omnipotens foeeundis imbribus
aether conjugis in gremium laetae descendit; et omnes magnus alit, magno com-
mixtus corpore, foetus (Ep. 133, n. 3; Ed. Vallarsi!, T. I, p. 1029). Dass sich
die Priscillianisten dieser Verse bedienten, ist genau so wahr, wie der Vorwurf,
sie hätten in ihrer Moral den Grundsatz gehabt : Jura, perjura ; secretum prodere noli.



definio. Fuit enim audax, loquax, impudens, sumptuosus, ventri
¦et gulae plurimum impertiens. Wer Lektüre oder Fasten
geliebt, habe ihm als Anhänger Priscillians gegolten (Sacr. Hist.
1. 2, n. 64). Ignoranz, Schlemmerei, Brutalität sind nach dem

Zeugnis eines Parteigenossen die charakteristischen
Eigenschaften dieses Bischofs. Allerdings scheint er mehr nur das

Werkzeug in der Hand des fanatischen Bischofs Hydatius von
Merida gewesen zu sein. Dieser hat den Kampf eröffnet; ich
werde später Gelegenheit finden, von den Beweggründen zu
reden, die ihn leiteten.

Es war P. und seinen Freunden gelungen, sich vor Kaiser
Gratian, dem sie als pseudoepiscopi und Manichaei denunziert
worden waren (Schepss, p. 40 seq.), zu rechtfertigen und so wieder
in den Besitz ihrer Kirchen zu gelangen. *) Da aber wurde
Gratian ermordet. In Trier, wo der Mörder als Kaiser einzog,
hatte sich bereits auch Ithacius eingefunden. Selbstverständlich
erneuerte er hier die Vorwürfe, die er für die wirksamsten
hielt. Dass P. unter Anwendung der Tortur auf die vulgären
manichäischen Verirrungen hin inquiriert wurde, war
hauptsächlich sein Werk. Das Verhalten der beiden Bischöfe erfüllte
•den Heiden Drepanius Pacatus mit solchem Abscheu, dass er
in einer 389 vor Kaiser Theodosius gehaltenen Rede von ihnen
sagt, sie seien nominibus antistites, revera autem satellites,
immo carnifices, nur dem Namen nach Bischöfe, in Wirklichkeit
.Spiessgesellen, nein, Schinderknechte (des Maximus) gewesen.

Es ist tröstlich, dass wenigstens Ithacius auch in der Kirche
-der verdienten Verachtung nicht entging. Er wurde bald des
Bischofsamtes entsetzt. Umsonst suchte er sich dadurch zu
halten, dass er sich auf seine Ratgeber (wohl besonders auf
Hydatius) berief (in eos retorquebat, quorum id mandato et

l) André Lavertujon, der im Gegensatz zu seinem Landsmann Aimé Puech
von der Grundlosigkeit der gegen die Priscillianisten in Trier erhobenen Anklagen
überzeugt ist, nimmt es doch als Thatsache hin, dass P. seinen vorübergehenden
Sieg über die Gegner nur errungen habe en corrompant un ministre de Gratien.
Maximus aber habe den Geschenken das ganze Vermögen der Priscillianisten
vorgezogen. Was Sulp. Sev. (Sacr. Hist. 1. H, n. 63) über die Bestechung des Ma-
cedonius, magister offlciorum, berichtet, beruht natürlich auch auf purer
Verleumdung. Der bald darauf mit seinem Kaiser in Lyon ermordete Macedonius
wird schwerlich Dokumente hinterlassen haben, mit denen Sulpieius Severus seine

Anschuldigung hätte belegen können. Auf seine Notiz aber stützen sich die

spätem Historiker.



— 8 —

consiliis effecerat. Sacr. Hist. 1. II, 65). Schon als er, gleich
nach dem blutigen Ereignis, die in Trier anwesenden Bischöfe
zu einer Synode versammelte, um sich ihrer formellen Zustimmung

zu seinem Verhalten zu versichern, trat ihm ein Bischof
Namens Theognistus scharf entgegen und kündigte ihm die
Kirchengemeinschaft auf. Und als noch im gleichen Jahr (385)
anlässlich der Ordination des Bischofs Felix von Trier der hL
Martin von Tours zum zweitenmal nach Trier kam, um den
Kaiser Maximus von weitem Gewaltmassregeln abzuhalten,
waren die Ithacianer schon so isoliert, dass sie jammerten, mit
Priscillians Tod sei gar nichts erreicht, wenn Martin als sein
Rächer erscheine (nihil actum morte Priscilliani, si Martinus
exerceat illius ultionem. Sulpic. Sever. Dial. Ill, n. 15). Auch
dem von ihnen eingesetzten Bischof Felix gelang es nicht, die
kirchliche Anerkennung zu erlangen, trotzdem er nach dem

Zeugnis desselben Geschichtschreibers ein sehr würdiger Mann
war (sanctissimus sane vir et plane dignus, qui meliore
tempore sacerdos fieret. 1. c). Noch 397 beschloss eine Turiner
Synode, gallischen Bischöfen nur dann die Kirchengemeinschaft
zu gewähren, wenn sie sich von Felix lossagten (Mansi, torn. Ill,
p. 862). Ambrosius war kurz vor dieser Synode gestorben ; die
Versammlung berief sich aber für ihren Beschluss auf frühere
Schreiben dieses Bischofs und Hess dieselben bei der Verhandlung

vorlesen. Schon 385 war nämlich Ambrosius als Gesandter
des Kaisers Valentinian IL nach Trier gekommen. Am Schlüsse-
seines Berichtes (Ep. 24, n. 12) bemerkt er, dass er von
Maximus fortgejagt worden sei, weil er die Kirchengemeinschaft
mit den Bischöfen in Trier gemieden habe; er habe nämlich
nicht kommunizieren wollen mit Leuten, die andere, auch wenn
diese vom Glauben abwichen (devios licet a fide), in den Tod
gebracht hatten. Auf der Rückreise habe ihn nur das Eine
geschmerzt, dass der greise Bischof Hyginus, der nur noch den
letzten Atemzug hätte thun müssen, ins Exil geschickt worden
sei. Als er gegen die grausame Art, wie man den alten Mann
behandelte, Vorstellungen gemacht, sei er selbst hinausgeworfen,
worden (extrusus ipse sum).

3. Die Angeklagten. Dieser Hyginus ist der damalige Bischof
von Cordova. Er war der Erste gewesen, der den Bischof
Hydatius von Merida darauf aufmerksam machte, dass die ihm
benachbarten Bischöfe Instantius und Salmanus Anhänger der



Bestrebungen Priscillians seien (Sulp. Sev., Hist. sacr. 1. II,
n. 62). Allein schon auf der Synode von Saragossa (380),

die sich zum erstenmal mit der priscillianischen Sache befasste,

war er nicht mehr erschienen; er war inzwischen (postea

turpiter depravatus, sagt Sulp. Sev. 1. c.) selbst ein Anhänger
Priscillians geworden und blieb es bis zu seinem Tode. Es

ist wenig wahrscheinlich, dass er bei näherer Bekanntschaft
mit P. selbst auch in Bande der Zauberei und Unzucht
geraten war. Ebensowenig wie Hyginus waren die Bischöfe
Instantius und Salvianus durch die Synode von Saragossa eines
Bessern belehrt worden; vielmehr weihten sie erst jetzt ihren
Führer Priscillian zum Bischof von Avila. Sulpieius Sev. weiss
dafür nur den seltsamen Grund : rati nimirum, si hominem ac-

rem et callidum sacerdotali auetoritate armassent, tutiores fore
sese (1. c, n. 63). Salvianus starb zu Rom, als er sich mit P.

zu Bischof Damasus begeben wollte, und erlebte folglich die
Katastrophe von Trier nicht mehr. Instantius wurde auf die

Scilly-Inseln verbannt. Ob wegen Zauberei oder Unzucht, sagt
Sulpieius Severus nicht ; man wird annehmen dürfen, dass auch
er sich dieser Vergehen nicht schuldig gemacht hatte. Nach
Sulp. Sev. sind die Bischöfe Instantius und Salvianus und die

(damaligen) Laien Helpidius und Priscillian schon 380 von der
Synode zu Saragossa verurteilt worden (Hist. sacr. 1. II, n. 62).

Zuverlässig ist diese Nachricht gar nicht. Gewiss aber ist, dass
die genannte Synode strenge Verordnungen erliess gegen (nicht
näher bezeichnete) Leute, die in der Weihnachtszeit, in der
Fastenzeit und zu Ostern nicht in der Kirche erscheinen wollten
und, wenn sie kommunizierten, das hl. Brot nicht genossen
(nur in die Hand nahmen und damit weggingen. Mansi, t. Ill,
p. 633). Damit wollte man allerdings die Priscillianisten treffen.
Aber offenbar hielt sie die Synode von Saragossa nicht für
Zauberer und nicht für unzüchtige Leute; denn man will sie

ja zwingen, am Gottesdienst und an der Kommunion
teilzunehmen; man fühlt sich beschämt, dass sie vom Gottesdienst
fernbleiben

Was wissen wir sonst von den zu Trier Verurteilten?
Nach Drepanius Pacatus ist Euchrotia, die Witwe eines
hervorragenden gallischen Rhetors Helvidius, nicht wegen
Zauberei, noch wegen unsittlichen Wandels, sondern wegen „nimia
religio et diligentius eulta Divinitas" hingerichtet worden.



— 10 —

I)ie beiden Priester Felicissimus und Armenius, die gleichzeitig
mit P. enthauptet wurden, können sich der „Zauberei" ihres
Meisters, die nach Puech entscheidend gewesen ist, auch nicht
wohl schuldig gemacht haben; ebensowenig waren sie für die
nächtlichen Zusammenkünfte u. s. w. verantwortlich zu machen ;

denn Sulpieius Severus sagt von ihnen, sie hätten sich nur
kurz vorher P. angeschlossen (qui nuper a catholicis clerici
Priscillianum secuti; 1. c. n. 65). Was hatten sie verübt? Auch
von Latronianus (Matronianus?), den Hieronymus (De vir. illustr.
c. 122) einen vir valde eruditus et in metrico opere veteribus
comparandus nennt, weiss man sonst nichts Böses. Soll auch
er Zauberei und Unzucht getrieben haben? In seinen
Dichtungen stand davon offenbar nichts. Exstant ejus ingenü opera
diversis metris edita, sagt Hieronymus nur. Ganz unbekannt
sind meines Wissens der Priester Asarinus und der Diakon
Aurelms, die ebenfalls enthauptet wurden. Wie Instantius wurde
auch Tiberianus, ein spanischer Dichter, der litterarisch für
Priscillian in die Schranken getreten war, exiliert. Sulp. Sev.

fügt bei „ademptis bonis"; für Tiberianus scheint das Vermögen
ebenso gefährlich gewesen zu sein wie die Wissenschaft. Llie-

ronymus hat diesem Manne hauptsächlich vorzuwerfen, dass

er, ein canis reversus ad vomitum suum, eine Tochter, die sich
schon Christo geweiht hatte, veranlasste, in die Ehe zu treten. *)

An einem Priscillianisten ist dies, wie man beachten wolle, ganz
besonders bemerkenswert. Tertullus, Potamius und Johannes,

„viliores personae", wie Sulp. Sev. schreibt, wurden milde
bestraft, da sie sich selbst und ihre Genossen freiwillig angezeigt
hatten. Wer diese Leute waren und worin ihr Verbrechen
bestand, vernehmen wir nicht.

Die Persönlichkeit Priscillians selbst scheint den Zeitgenossen

nur die grösste Achtung eingeflösst zu haben. Als Sulpieius

Severus seine Geschichte schrieb, waren 15 Jahre seit P.s

*) Protestantische Kirchenhistoriker verstanden die Worte: Filiam devotam
Christo virginem matrimonio copulavit, bisweilen in dem abscheulichen Sinne,
Tiberianus habe seine eigene Tochter geheiratet, während das Verbrechen, dessen

Hieronymus ihn beschuldigt, einfach darin besteht, eine Tochter veranlasst zu

haben, ihrem Virginitätsgelübde untreu zu werden und einen Mann zu nehmen.
Von. seiner schriftstellerischen Befähigung spricht Hieronymus mit Anerkennung:
Scripsit pro suspicione, qua cum Priscilliano aecusabatur, haereseos apologeticum
tumenti compositoque sermone. De vir. ili. c. 123.



_ 11 _
Tode verflossen (1. II, n. 66); er verabscheut die exitiabilis
doctrina und verzeichnet jedes schlimme Gerücht, das über
deren Urheber in Umlauf gesetzt wird; aber er kann von P.

selbst nur mit Ausdrücken der Bewunderung reden. Familia
nobilis, preedives opibus, acer, inquies, facundus, multa lectione
eruditus, disserendi ac disputandi promptissimus sind die
Prädikate, die er ihm zuerkennt. Er kann nur beklagen, dass P.
sein optimum ingenium durch verkehrtes Studium verdorben
habe. Schlaflose Nächte, Hunger und Durst habe er ertragen ;

nach Besitz habe er gar nicht begehrt, für sich selbst äusserst

wenig gebraucht (utendi parcissimus). Nur sei er sehr
hochmütig gewesen, habe jedoch in Rede und Haltung den Schein
der Demut gewahrt (humilitatis speciem ore et habitu prseten-
dens) und so allen Leuten, namentlich auch den Frauen, Achtung

und Ehrfurcht vor seiner Person (honorem sui et reve-
rentiam) eingeflösst (Hist, sacr., 1. II, n. 61). Im wesentlichen
muss auch Ithacius von P. eine solche Meinung gehabt haben ;

denn wer an gelehrten Studien und enthaltsamer Lebensweise
Geschmack fand, galt ihm als Anhänger P.s ut quibus aut
Studium inerat lectionis aut propositum erat certare jejuniis,
tanquam Priscilliani socios aut discipulos in crimen arcesseret)
(1. c. n. 64). Die wiedergefundenen Werke P..s bestätigen die
gute Meinung seiner Feinde vollkommen. Prof. Barth scheint
diese Werke noch nicht näher angesehen zu haben, sonst könnte
er nicht sagen: „Priscillian besass keine theologische Bildung".
Die '

„theologische Bildung" bestand damals hauptsächlich in
der Kenntnis der hl. Schrift; darin übertraf P. wohl alle
spanischen und gallischen Zeitgenossen. In der Methode der
Schriftauslegung folgt er dem hl. Hilarius von Poitiers (vergi. Paret,
S. 265 ff.). Wenn ihm Barth die „abenteuerlichsten, allegorischen

Schriftauslegungen" vorwirft, so scheint er zu vergessen,
dass in dieser Hinsicht schon der Apostel Paulus ziemlich weit
geht und dass die Kirchenväter des vierten und fünften
Jahrhunderts vielfach der Meinung waren, eine solche Auslegung
werde durch das inspirierte Schriftwort gefordert. Barth würde
bei Augustin noch viel „abenteuerlichere" Auslegungen finden.
P.s Schriften atmen tiefen religiösen und sittlichen Ernst und
sind überreich an Gedanken ; seine Sprache aber ist die eines
Denkers, der je nach Umständen Worte und Sätze dehnt und
presst und eine solche Fülle von Geist in die Formen zu gies-



— 12 —

sen hat und zu giessen vermag, dass es keiner geringen
Anstrengung bedarf, ihm denkend zu folgen. Wer das aber
versucht, empfindet nur immer mehr Ekel vor der Niederträchtigkeit,

die in Trier über P. gesiegt hat.
In den Augen der Anhänger P.s verklärte sich das Bild

des geächteten Meisters und seiner Genossen zu dem heiliger
Märtyrer. (Sectatores ejus, qui eum prius ut sanctum honora-
verant, postea ut martyrem colere cœperunt. Sulp. Sev., Hist,
sacr., 1. II, n. 66.) Die Leiber der Hingerichteten wurden nach
Spanien gebracht und dort mit höchsten Ehren bestattet. Es
kam die Sitte auf, beim Namen Priscillians wie bei dem eines

göttlichen Wesens zu schwören. (Quin et jurare per Priscillia-
num summa religio putabatur, 1. c.) Sulpieius Severus, dem
diese Märtyrer als homines luce indignissimi erschienen waren,
schliesst 15 Jahre nach dem Tode Priscillians seinen Bericht
mit Klagen über die grenzenlose Verwirrung, deren Ende gar
nicht abzusehen sei. Der hl. Martin aber fand sich gar nicht
mehr zurecht. Um den Kaiser Maximus milder zu stimmen,
hatte er sich bewegen lassen, mit den siegreichen Ithacianern
an der Weihe des Bischofs Felix von Trier teilzunehmen ; dann
war er nach Tours zurückgeeilt ; aber unter Thränen klagte er,
dass er seit jenem Gottesdienst eine empfindliche Einbusse an
Gnadengaben erlitten habe. Er lebte von da an noch 16 Jahre,
besuchte aber keine Synode mehr und hielt sich fern von allen
bischöflichen Versammlungen (nullam synodum adiit, ab
omnibus episcoporum conventibus se removit. Sulp. Sev., Dial. Ill,
n. 15). Seiner Einfalt musste ein Mann wie P. gefährlich
vorkommen ; aber mit dessen Gegnern wollte er noch weniger zu
thun haben; so blieb ihm nichts übrig, als sich selbst zu
exkommunizieren. Auch mit dem Bischof von Rom hatte er nichts
mehr zu schaffen.

4. Der Richter. Die Bemühungen Martins am kaiserlichen
Hofe zu Trier schildert Sulpieius Severus (De vita b. Mart. n. 23;
Dial. II, n. 7 ; Dialog. III, n. 15) sehr ausführlich. Der Spanier
Maximus, 383 vom Heer in Britannien zum Kaiser ausgerufen,
hatte in kurzer Zeit Britannien, Gallien, Spanien an sich
gerissen, in Lyon den jugendlichen Kaiser Gratian und dessen

Reichskanzler Macedonius hinterlistig abfangen und ermorden
lassen und war um 385 in der kaiserlichen Residenzstadt Trier
eingezogen. Sulpieius Severus urteilt nicht sehr ungünstig über



— 13 —

ihn : er war sonst gut, sagt er, aber durch die Ratschläge der
Geistlichen verdorben (depravatus consiliis sacerdotum. Dial.

Ill, n. 15); auch nahm er sich gegen Habsucht zu wenig in
acht (adversus avaritiam parum consuluisse. Ibid.). Doch
entschuldige ihn in dieser Hinsicht die leere Staatskasse, sowie die

Notwendigkeit, zu seinen Feldzügen die nötigen Mittel zu
beschaffen. Den durch Kriegsglück zu Macht gelangten unbändigen

Mann (ferocis ingenii virum, De vita Mart., n. 23) umgab
in Trier sofort eine widerwärtige Schmeichlerbande geistlicher
Würdenträger, unter denen nur der hl. Martin apostolische
Würde zu wahren verstand (Ibid.). Er soll es auch gewagt
haben, den Usurpator vor einem Krieg gegen Valentinian IL,
den in Mailand residierenden Bruder des ermordeten Kaisers
Gratian, zu warnen (Ibid.). Mit Friedensanträgen war auch
Ambrosius im Auftrage Valentinians II. am Hofe erschienen.
Ein um den katholischen Glauben so verdienter und in der

ganzen abendländischen Kirche so angesehener Bischof wie der
hl. Ambrosius musste, wenn irgend einer, Eindruck auf Maximus

machen. Dieser war zwar bis zu seiner Erhebung gegen
den rechtmässigen Kaiser Heide gewesen, gerierte sich nun
aber sofort als Beschützer der Orthodoxie. Als Verteidiger der
katholischen Kirche wollte er über die Alpen ziehen; denn
Justina, die einflussreiche Mutter des jugendlichen Valentinian IL,
war arianisch. Maximus liess sich jede Beeinträchtigung der
Katholiken im Reiche Valentinians melden und versäumte nicht,
den Kaiser zur Rechenschaft zu ziehen, wie wenn er dessen
Vormund wäre (vergi. Epist. Maximi ad Valentinianum ; Mansi,
torn. Ill, p. 673). An ihn schrieb auch der römische Bischof
Siricius. Das päpstliche Schreiben ist nicht auf uns gekommen,
wohl aber die Antwort des Usurpators (Mansi, torn. Ill, p. 671.).
Barth ist der Meinung, Siricius habe den Kaiser wegen des
Justizmordes zur Rede gestellt, und er nimmt auch an, dass
die kaiserliche Antwort „wenig Eindruck" gemacht habe (S. 152).
Das letztere weiss Barth ebensowenig wie sonst jemand; dass
aber Siricius den Kaiser wegen des Justizmordes nicht zur
Rede gestellt hat, ersieht man aus der Antwort. Der Mann
ferocis ingenii beginnt sein Schreiben mit den Worten: Accepi-
mus litteras sanctitatis tuse, quae nobis fixere gratissimœ. So

verbindlich würde Maximus eine Aufforderung, sich wegen eines
vielfachen Mordes zu rechtfertigen, nicht verdankt haben. Der



— 14
'

—

eben erst auf den päpstlichen Stuhl erhobene Siricius hatte den

Usurpator ersucht, sich des „katholischen Glaubens" anzunehmen.

Er konnte ja wissen, dass der siegreiche Heerführer
demnächst auch über die Alpen kommen werde. Maximus
verspricht, für den katholischen Glauben um so mehr sorgen zu
wollen, je deutlicher er Gottes Beistand erfahre. Unmittelbar
aus dem Taufbad sei er zur kaiserlichen Würde emporgestiegen

und habe sich seither bei allen Unternehmungen der Huld
Gottes erfreut. Den Priester Agricius, dessen ungesetzliche
Ordination der Papst erwähne, wolle er einem geistlichen Gericht
überweisen. Dann fährt er fort: „Übrigens erklären wir es als

unsern Wunsch und Willen, dass mit Beseitigung jeder
Meinungsverschiedenheit und mit Herstellung völliger Übereinstimmung
und einträchtiger Gottesverehrung unter allen Priestern
(Bischöfen) der katholische Glaube unverletzt und unversehrt
erhalten bleibe." Bei seiner Ankunft (in Trier) habe er so arge
Dinge vorgefunden, dass daraus eine schlimme Spaltung erfolgt
wäre, wenn er nicht Vorsorge getroffen und Abhülfe geschaffen
hätte. Was übrigens die „Manichäer" verübten, „das möge,
sagt er zum Schlüsse, deine Heiligkeit lieber aus den
Gerichtsverhandlungen als aus meinem Munde erfahren; denn Dinge
solcher Art, nicht bloss schändlich zu verüben, sondern auch ekelhaft

zu sagen, können wir nicht ohne Erröten über die Lippen
bringen." Dass er auch wegen der „Manichäer" interpelliert worden

sei, sagt Maximus mit keiner Silbe ; er beruft sich auf sein
Einschreiten gegen diese Leute bloss, um dem Papst zu
beweisen, wie ernsthaft er für die Reinerhaltung des katholischen
Glaubens und die Bewahrung der kirchlichen Eintracht besorgt
sei. Das wollte Siricius wissen.

Maximus darf von Puech als klassischer Zeuge angerufen
werden; er bestätigt auf Grund der Prozessakten, dass die
Priscillianisten als „Manichäer" verurteilt und hingerichtet worden

sind, und unter den factu turpia, fœda dictu, die selbst ein
Maximus nicht ohne Erröten über die Lippen bringt, kann
man sich füglich jede Scheusslichkeit vorstellen. Und verübte
Schändlichkeiten, nicht Irrlehren, haben dem kaiserlichen
Reskript zufolge das Todesurteil motiviert. Welchen Eindruck
dieser Brief auf Siricius selbst gemacht hat, sagt kein päpstliches

Schreiben; aber Leo I. konnte noch ganz gut wissen,
wie man in Rom das Verfahren des Maximus von Anfang an



— 15 —

beurteilt hatte: in einem Schreiben an Turribius, Bischof von
Astorga, vom 21. Juli 447 billigt und rechtfertigt er ausführlich
die in Trier zur Anwendung gekommenen blutigen Massregeln
(Mansi, t. V, p. 1288 ss.). Ich bin der Meinung, dass sich Leo
in voller Übereinstimmung mit seinem Vorgänger Siricius ge-
wusst habe. Als auch der Papst gegen die Priscillianisten Partei

genommen hatte, war es für diese schwer, wenigstens ihre
persönliche Ehre zu retten.

Allein was Ithacius in Trier den Priscillianisten zur Last
legte, ist eine an sich alberne Auffrischung der früher gegen
die Christen im allgemeinen erhobenen Vorwürfe. Ebensosehr
wie die Persönlichkeit der Ankläger für die Böswilligkeit,
sprechen Bildung, Charakter, Ruf und Haltung der Angeschuldigten

für die Grundlosigkeit der Anklage. Maximus aber liess
sich von Priscillians Feinden gerne gebrauchen: seine Hände
waren schon hinlänglich mit Blut befleckt; ein Einschreiten
gegen die Priscillianisten versprach ihm verschiedene Vorteile :

es stellte seinen Eifer für den katholischen Glauben in gutes
Licht, verschaffte ihm einflussreiche Freunde in Italien, öffnete
ihm den Weg über die Alpen und trug ihm namentlich viel
Geld ein. Was diesen letztern Punkt betrifft, so ist es ja sehr
zart, wenn Sulpieius Severus ihm nur das eine vorwirft, dass

„er sich gegen Habsucht zu wenig in acht genommen habe".
Diese Schwäche musste ihn, den Spanier, daran erinnern, dass
Priscillian und seine vornehmsten Anhänger sehr reiche Leute
waren. Daher konfiszierte er nicht bloss das Vermögen der zu
Trier Hingerichteten, sondern setzte, trotz der Fürsprache des
naivfrommen und herzensguten heiligen Martin, auch in Spanien

die Verteidigung des katholischen Glaubens in der Weise
fort, dass er die Güter der Anhänger Priscillians konfiszieren
liess. Der kaiserliche Palast zu Trier glich einer Räuberhöhle,
bemerkt der Heide Drepanius Pacatus*).

') Pacat. Drep. Paneg. in Theodos.: Stabat ipse purpuratus ad lances et
momenta ponderum, nutusque trutinarum pallens atque inhians exigebat. Com-

portabantur interim spolia provineiarum, exuviae exsulum, bona peremptorum.
Hie aurum matronarum manibus extractum ; illic raptae pupillorum cervieibus bullae ;

istic dominorum cruore perfusum appendebatur argentana : numerari ubique pecuniae,

fisci repleri, sera cumulari, vasa concidi, cuivis ut non Imperatoris domici-
lium, sed latronis receptaculum videretur.



16

II.
Wie verhält es sich nun aber mit der Rechtgläubigkeit

Priscillians
Schepss und Paret beweisen mit ihren verdienstvollen

Publikationen namentlich zwei Dinge : Erstens ist P. in allen seinen
Traktaten ängstlich bestrebt, in genauer Übereinstimmung mit
der apostolischen und katholischen Lehre zu bleiben; aber er
ist zweitens kein Systematiker und schon deshalb vom
Verdachte frei, ein Anhänger des theosophischen Systems der
Manichäer gewesen zu sein.

Ich beschränke mich nun aber darauf, kurz die Punkte
zu beleuchten, in welchen der „Pietist" P. mit der „Landeskirche"

in „Konflikt" gekommen und dadurch zum „Sektenhaupt"

geworden sein soll, wie Barth annimmt.
1. Zunächst sei der „lichtscheuen Geheimthuerei gegenüber

den andern Christen" gedacht, die so weit gegangen sein soll,
dass man auch einen falschen Eid für erlaubt erklärte, „wenn
es galt, die Geheimlehren der Sekte vor Unbekehrten sicherzustellen"

(Barth, S. 153). Barth klagt nicht Priscillian selbst,
sondern nur dessen Anhänger dieses „unschönen Zuges" an
und entschuldigt sie halbwegs mit der „Empörung über das
Schicksal des Stifters". Augustinus, der meines Wissens der
Erste ist, der sagt, die Priscillianisten hätten unter ihren
„Dogmen" auch den Satz gehabt: Jura, perjura; secretimi
prodere noli (Schwöre und schwöre auch falsch; nur verrate
mir nicht das Geheimnis), urteilt nicht so milde wie Barth,
sondern meint, die Häretiker hätten diesen Grundsatz
angenommen propter occultandas contaminationes et turpitudines
suas (De haeres. 70). Die gleiche Erklärung wiederholt er Ep.
237 ad Cerei, n. 3. Über die Verwerflichkeit solcher Unwahr-
haftigkeit schreibt er das ganze Buch contra mendacium ad
Consentium (vrgl. Retract. 1. II, n. 60). Wenn die Priscillianisten

jenen Satz wirklich adoptiert (und — vielleicht zur leichtern

Einprägimg — in die Form eines Hexameters gebracht!)
hatten, so wird man dafür wohl auch schon den Stifter der
Sekte verantwortlich machen müssen. Ich betrachte meinerseits
den den Priscillianisten ein halbes Jahrhundert nach P.s Tode
buchstäblich angedichteten Grundsatz lediglich als ein Zeugnis



— 17 —

dafür, dass niemand zu sagen wusste, loas die verrufenen Ketzer

eigentlich lehrten. Die Priscillianisten ihrerseits hätten mit
besserm Grund ihren Gegnern nachsagen können, sie hätten
den Grundsatz: Calumniare audacter; semper aliquid haeret.
(Schimpfe nur tapfer drauf los; am Ende bleibt immer was
hängen.) Ich halte es darum auch nicht für nötig, mich mit
Hilgenfelds gelehrter Arbeit einlässlicher zu befassen. Hieronymus,

dem P. noch 392 einer der viri illustres der christlichen
Kirche ist, kannte gewiss auch die wiedergefundenen Schriften.
Er weiss wohl, dass P. von den einen der gnostischen Häresie

beschuldigt, von andern aber verteidigt wird (defendentibus
aliis non ita eum sensisse ut arguitur. De vir. ili. c. 121); wer
Recht hatte, konnte man, wie es scbeint, aus P.s „multa opus-
cula" schon damals nicht ersehen. Keiner seiner Gegner —
von einer nicht verwendbaren Notiz im Commonit. des Orosius
(Schepss, p. 153) abgesehen — beruft sich auf die von ihm
verfassten Schriften. Aus den wenigen wieder ans Licht gezogenen
Traktaten P.s Ketzerei nachweisen zu wollen, ist ein von vorneherein

aussichtsloses Beginnen.
2. Manichäische Dogmatik. Barth weiss, dass sich P. in

den heftigsten Ausdrücken und Wendungen gegen den Ma-
nichäismus äussert; allein er bemerkt: „Wir müssen ihm
das wohl glauben; woher aber dann die Übereinstimmung
zwischen seinem Dualismus in Lehre und Leben und dem der
Manichäer? Es wird hier der Grundsatz gelten: Gleiche
Ursachen, gleiche Wirkungen." Seine asketische Richtung habe
ihn zum Dualismus geführt. Dazu komme, „dass P. bei seiner
ungenügenden theologischen Orientierung und planlosen Lektüre
leicht manichäische Gedanken in sich aufnehmen konnte, ohne
ihre Herkunft zu merken" (S. 147). Zu diesen Gedanken
gehören folgende: „die Seele sei ein Stück von Gottes Wesen, der
Leib dagegen ein Werk des Teufels, welcher als Feind Gottes
aus dem Chaos hervorgegangen sei; das physische Leben des
Menschen sei abhängig vom Lauf der Gestirne und von
dämonischen Einflüssen, eine Last und Befleckung für den unsterblichen

Geist" (S. 133).
Dass ein so scharfsinniger und belesener Mann wie P.

solche Gedanken in sich aufnehmen kann, ohne deren Herkunft
und Falschheit zu merken, ist sehr auffällig und wenig
wahrscheinlich. Ich weiss nicht, aus welchen Quellen Barth seine

Eevue intern, äe Théologie. Heft 1, 1894. 2



— 18 —

Kenntnis der priscillianischen Lehre geschöpft hat; aber
bekannt ist, dass schon Augustin und Leo I. Priscillians Häresie
in angegebener Weise charakterisieren. So sagt z. B. Augustin
(De haeres. n. 70) : Hi animas dicunt ejusdem naturae atque
substantiae, cujus est Deus, ad agonem quemdam per
septem coelos gradatim descendere et in malignum principem
incurrere, a quo istum mundum factum volunt, atque ab hoc
principe per diversa carnis corpora seminari. Astruunt etiam
fatalibus stellis homines colligatos (Vrgl. Hieron., Ep. 126,1.)
Auf Augustin stützt sich Leo L, der noch einige weitere Züge
beifügt, z. B. : Eos (Priscillianistas) dicere, quod diabolus nunquam
fuerit bonus, nee natura ejus opifleium Dei sit, sed eum ex
chao et tenebris emersisse (Epist. 15, ad Turrib., n. 6; Mansi,
t. V, p. 1293). Ferner: Plasmationem humanorum corporum
diaboli esse figmentum, propter quod resurrectionem
carnis non esse credendam, quia concretio corporis non sit

congruens animae dignitati (Ibid. n. 8). Auf der Synode von
Braga vom Jahr 563 wurde das Schreiben Leos I. vom Jahr
447 wieder vorgelesen und in neu formulierten (17) Sätzen
unter die Synodalbeschlüsse aufgenommen, weil man dort „am
Ende der Welt" (in ipsa extremitate mundi) im Laufe der Zeit
leicht habe vergessen können, wie es sich mit dem (längst
verschwundenen) Priscillianismus verhalte (Mansi, t. IX, p. 773

ss.). Dass Leo I. seine Kenntnis der gefährlichen Häresie aus
den Schriften Augustins geschöpft hatte, war, wie es scheint,
der spanischen Synode unbekannt.

Augustin aber war durch den Spanier Orosius informiert,
dessen Schriftchen Schepss neu herausgegeben hat. Im ersten
der vier kleinen Kapitel erzählt Orosius, er wisse gar nicht,
warum und wie er nach Afrika gekommen sei ; aber allmählich
werde ihm klar, dass ihn Gott wunderbar hergeführt habe, um
sich durch Augustin über Priscillian belehren zu lassen. Dann
folgt ein wüstes Durcheinander mehr verrückter als
ketzerischer Sätze; im ersten Satze aber heisst es, dass Priscillian,
„elender noch als die Manichäer, seine Ketzerei auch aus
dem alten Testament begründe". Im vierten Kapitel kommt
er wieder auf das Wunder zu sprechen, dass ihn Gott nach
Afrika gebracht habe. Schriftliches hatte er nicht bei sich,
da er ja gar nicht vorhatte, nach Afrika zu fahren. Er
berichtet aus dem Gedächtnisse (hsec sicut retinere potui, breviter



— 19 —

expositum est); sein Gedächtnis scheint aber ebenso schwach

gewesen zu sein, wie sein Verstand. (Vrgl. die treffliche
Würdigung dieser kuriosen Schrift bei Paret, S. 293 f.)

Für Augustin war es genug, zu wissen, dass die
Priscillianisten noch schlimmer seien als die Manichäer, um sich über
die ihm bisher unbekannte Sekte ein Urteil zu bilden; denn
die Manichäer, zu denen er früher selbst gehört hatte, kannte
er wohl. Sofort übertrug er auf die Priscillianisten, was er von
den Manichäern wusste. „Deine Frage, liebster Sohn Orosius,"
schrieb er umgehend, „brauche ich weder in allen Einzelheiten,
die du in deiner Denkschrift niedergelegt hast, zu beantworten,
noch auch darf ich dich ganz ohne Antwort lassen, weil es so

den Anschein hätte, ich missachte deinen mir so hocherfreulichen
Eifer. In einigen meiner Büchlein, die du wohl gelesen hast
oder doch lesen kannst, ist nämlich schon mancherlei gesagt,
was zur Widerlegung der Ketzerei der Priscillianisten dient,
obwohl ich mir gar nicht vorgenommen hatte, sie zu bekämpfen.
Dass ich auch das gethan habe, während ich anderes that,
erkenne ich nun, da ich von dir höre, was jene Leute für
Anschauungen haben." (Ad Oros. contra Priscillianistas et Ori-
genistas, n. 1. Coli. sei. Patr. ed. Caillau, t. 136, p. 439.) Das
Antwortschreiben an Orosius wurde im Jahr 415 verfasst. Bisher
hatte Augustin von den Priscillianisten keine Kenntnis. Er hat
sich auch, später mit dieser Häresie nur äusserst oberflächlich
beschäftigt. (Vrgl. meinen Vortrag, S. 17 ff.) Weitere
Erkundigungen schienen ihm völlig zwecklos zu sein, da ja die
Priscillianisten Manichäer waren und er gegen die Manichäer mehr
Bücher geschrieben hatte, als vermutlich Orosius in seiner
ganzen Bibliothek besass. Vom Jahr 415 an ist es für alle
katholischen Kirchenschriftsteller feststehende Thatsache, dass
die Priscillianisten manichäischen Anschauungen gehuldigt haben.
In einer seiner letzten Schriften (De haeres., verf. um d. Jahr
428) weiss Augustin die Grundzüge der manichäischen
Dogmatik der Priscillianisten systematisch zusammenzustellen. Leo I.
behandelt dieselben 447 in besondern Paragraphen und leistet
zudem den (ebenso leichten wie überflüssigen) Nachweis, dass
diese Lehren mit dem katholischen Glauben gar nicht im
Einklang stehen. Damit diese Auseinandersetzung nicht in
Vergessenheit gerate, nimmt sie die Synode von Braga 563 in die
Synodalakten auf. Professor Barth aber ist meines Wissens



— 20 —

der letzte Kirchenhistoriker, der wirklich glaubt, Priscillian
habe jeue unsinnigen Theorien wirklich vorgetragen.

Barth würde in den Schriften Priscillians auch nicht eine

einzige Steile finden, in der ein manichäischer Dualismus
gelehrt wird. Gerade daraufhin hat Paret sowohl die Canones

wie die elf Traktate sorgfältig geprüft; das Resultat dieser

Untersuchung giebt er an mit den Worten : „Die manichäische
Lehre oder doch eine danach gestimmte Ansicht vom Leben und

Glauben, die uns fast ausnahmslos bei allen Traktaten als der,
oft ungenannte, Beziehungspunkt erschienen ist, steht
auch beim zehnten Traktat vor dem Gedanken des Redners
als ein unsichtbarer Feind, dem er an jeder halbwegs zioeifelhaften
Stelle den Zugang verbauen mttssu (S. 167). Ich möchte freilich
nicht behaupten, dass P. überall, wo Paret eine polemische
Beziehung entdeckt, wirklich an den „unsichtbaren Feind"
gedacht habe; aber viel willkürlicher ist es, wenn Hügenfeld
vielfach die gleichen Äusserungen, auf die sich Paret beruft,
manichäisch deutet. (Vgl. S. 56 ff., S. 63 ff.)

Ebenso grundlos wie der Satz, P. habe manichäischen
Dualismus gelehrt, ist Barths Behauptung: „Seine (Priscillians)
Begeisterung für Christus führte ihn dazu, in pantheistischer
Weise ihn als das Wesen aller Dinge zu verherrlichen und
sein menschliches Leben und Wirken beinahe zu vergessen."
Vom menschlichen Leben und Wirken Jesu redet bekanntlich
auch der Apostel Paulus nicht oft, ohne dass er deswegen
des Pantheismus verdächtig wäre. Auf die paulinischen Briefe
aber stützt P. vorzüglich seine Christologie, namentlich gilt
dies von den Canones. Ich vermag weder Manichäismus noch
Pantheismus zu entdecken, wenn ich lese: „Christus, im Fleische
für uns gestorben, zugleich Gott und Mensch, ist Mittler zwischen
Gott und Menschen" (Can. XIII). „Fundament des apostolischen
Glaubens ist Christus, der Eckstein, unser Haupt" (Can. 14).

„Der Mensch Christus wird vom Apostel Gott und Herr genannt,
und nicht nach der Gottheit (sondern nach der Menschheit)
heisst es von ihm, dass er geworden sei aus dem Samen Davids
und aus dem Weibe" (Can. 17) u. s. w. Von einer doketischen
Verflüchtigung der Person Christi findet sich bei P. keine Spur.
(Vrgl. Paret, S. 138 ff.; 267 ff.) Barth könnte sich für seine
Behauptung nicht auf P. selbst, sondern eben nur wieder etwa auf
Leo I. berufen, der meinte, zum priscillianischen System gehöre



— 21 —

namentlich auch die Leugnung des Begräbnisses und der
Auferstehung Christi. Ita se Christum simulant confiteri, ut incar-
nationis et mortis et resurrectionis auferant veritatem (Ep. ad

Turrib. n. 17, 1. c.). „Die nicänische Formel steht durchgehend
im Mittelpunkt des P.schen Denkens, und das nach ihr formulierte

apostolische Symbol ist die Grundkraft in seiner
Gedankenwelt und Lebenswelt." Aber „P.s Theologie ist das

Gegenteil einer Schultheologie, sie ist ihm die Blüte des Glaubens,

nicht ein Höheres über dem Glauben". (Paret, S. 269.)
Daher wäre es allerdings nicht schwer, da und dort einen Satz

herauszugreifen, der sich manichäisch oder pantheistisch deuten
Hesse. Barth wird wissen, dass man z. B. auch in den pauli-
nischen Briefen und in der Apostelgeschichte mit Leichtigkeit
solcher Deutung fähige Sätze fände. Wenn die plenitudo ecclesiae

Priscillians (Can. 20) pantheistisch ist, so dürfte auch
Ephes. 1, 22. 23 Bedenken erregen.

Über P.s Rechtgläubigkeit urteilt Puech viel vorsichtiger
als Barth. Zwar ist Puech naiv genug, den puer Orosius ernst
zu nehmen (Journal des savants, 1891, p. 316); aber er muss
schliesslich auch betonen, die Priscillianisten hätten leider ihre
Ketzereien sehr geheim gehalten, und man wisse eigentlich
nicht, in welchen Punkten namentlich Priscillian selbst vom
katholischen Glauben abgewichen sei. Namentlich dass er
Manichäer gewesen, sei „peu probable" (a. a. 0. S. 317), — sage
man lieber: pure Verleumdung.

3. Askese. Nach Barth (S. 133) fand P. „das Hauptkennzeichen

eines von der Weltfreundschaft befreiten Wandels in
einem besitzlosen, ehelosen und möglichst bedürfnislosen
Asketenleben ; er eiferte gegen den Genuss von Fleisch und Wein,
da der Wein eine Quelle aller Ausschweifung sei; er erlaubte
sogar Ehegatten, ihren Bund aufzulösen, und Eltern, ihre Kinder
zu verlassen um des Herrn willen". Das sagen freilich auch
wieder Augustin (De hseres. n. 70) und Leo I. (Epist. 15, ad
Turrib., n. 7) und noch bestimmter die Synode von Braga vom
Jahr 563 (cap. 11 ss. contra Priscillianam hseresim). Hätten
aber die Priscillianisten nicht selbst so grossen Besitz gehabt,
so hätte sich Maximus weniger um sie bekümmert. Aus der
Bemerkung des Sulpieius Severus, die drei Bischöfe Instantius,
Salvianus und Priscillianus (von andern ist nicht die Rede)
seien turpi sane pudibundoque comitatu, cum uxoribus atque



— 22 —

alienis etiam feminis (Hist, sacr., 1. II, 63) nach Rom gereist,
muss man wohl schliessen, die drei Genannten seien verheiratet

gewesen und hätten bis zum Tod in der Ehe gelebt. Gewiss

ist, dass P. es nach Can. 57 als Pflicht der incontinentes
anerkennt, in die Ehe zu treten, und dass er sich auch Can. 59

zu der apostolischen Lehre von der Ehe bekennt. Wenn er
Entsagung und Enthaltsamkeit fordert, so geschieht es mit
biblischen Ausdrücken und in biblischem Sinn. Schepss, der jeden
von P.s Schriften noch vorhandenen Buchstaben angesehen
hat, erklärt: „Wir haben in den Traktaten nichts gefunden,
was für sein angebliches Bestreben, Eheschliessungen möglichst
zu verhindern, oder was für sein vermeintliches Vegetarianer-
tum sprechen könnte" (Vortrag, S. 25).

Im Can. 35 sagt P. allerdings: „Wenn sich einige von
Fleisch und Wein enthalten, sollen sie weder von andern
gerichtet werden, noch selbst andere richten, denn den Reinen
ist alles rein und Speise und Trank empfehlen niemand11. Aber
so kann doch nur ein paulinischer Theologe, nicht aber ein
Manichäer reden. Bedenklicher lautet Can. 36 : „Der Wein ist
Ursache aller Ausschweifung ; deshalb soll man sich desselben
enthalten, da er (Paulus) bloss gestattet, ihn gegen die Schwäche
und auch da nur massig zu gebrauchen11. Allein es ist doch klar,
dass P. hier nur die apostolischen Mahnungen Ephes. 5, 18 und
1. Tim. 5, 23 wiedergeben will. Auf eine aus manichäischem
Dualismus gefolgerte Askese lässt auch dieser Satz nicht
schliessen. Unleugbar aber hat P. sehr enthaltsam gelebt. An
der Vorliebe für gelehrte Studien und Fasten erkannten ja die
Trierer Hofbischöfe seine Anhänger Dass aber auch Hilgen-
feld auf Grund der berührten Äusserungen P. der
Übereinstimmung mit den Manichäern beschuldigen kann (S. 48 ff.),
verstehe ich nicht.

4. Die Apokryphen. P. hat, wie ebenfalls zuzugeben ist,
auch solche Schriften gelesen, die nicht zum biblischen Kanon
gehören. Das gab seinen Feinden Veranlassung, ihn für alle
möglichen Dinge, die in apokryphischen Schriften standen,
verantwortlich zu machen. Wie sich aus dem Traktat an Papst
Damasus ergiebt (Schepss, 41 s. ; Paret, 245 ff. ; 288 ff. ; vergi.
193 ff.), hatte namentlich der Hauptgegner Priscillians auf der
Synode von Saragossa (380), Bischof Hydatius von Merida,
„aus seiner eigenen Bücherei einige Werke hervorgeholt und



— 23 —

daraus verleumderische Märchen" abgeleitet. P. leugnet nicht,
dass er solche Schriften lese; doch handelt es sich nicht um
einen kirchlichen Gebrauch. Er versichert, dass er sie kritisch
lese und die ketzerischen Dinge, die etwa darin seien, keineswegs

billige. Er beruft sich auf den Brief Judä, in dem ja
auch das Buch Henoch citiert sei. Wie bestimmt er aber
unterscheidet zwischen den von der Kirche anerkannten heiligen
Schriften und den damals viel verbreiteten Apokryphen, zeigt
hinlänglich die Thatsache, dass er in seinen Canones und Traktaten

die kanonischen Bücher unzähligemal citiert, ja seine
Gedanken oft ganz in biblische Worte kleidet, sich aber auf
apokryphische Schriften nicht ein einziges Mal beruft. Dass er
die deuterokanonischen Bücher des A. T. (Tobias, Sapientia, Jesu

Sirach, Baruch) zu den heiligen Schriften rechnet, wird man
ihm ebensowenig verübeln, wde der afrikanischen Kirche seiner
Zeit und wie der heutigen römischen Kirche. Im übrigen weiss

man nicht einmal, welche Schriften Hydatius im Auge gehabt
hat. Später (415) nennt allerdings Orosius eine „memoria apos-
tolorum"', aus der P. beweise, dass die Sternbilder auch am
menschlichen Körper vorhanden seien, der Widder auf dem
Kopf, der Stier auf dem Nacken, die Zwillinge in den Armen,
der Krebs auf der Brust, u. s. w., und dass das Weltprinzip aus
der Finsternis hervorgegangen sei (Schepss, 154). Augustin
seinerseits bespricht einen „Hymnus", von dem er glaubt, dass
ihn auch die Priscillianisten gebrauchten. Wenn sie denselben
im Sinne der kanonischen Bücher auslegten, so ändere das
nichts an der Sache (Epist. 237, ad Ceret. n. 5); das sei eben
das Schlimme, dass die Priscillianisten die sämtlichen kanonischen

Bücher annähmen und denen, die sie fürchteten, „auch
den katholischen Glauben predigten, freilich nicht den, den sie
haben, sondern den, unter dem sie sich verbergen" (n. 3) ;

lehrten sie ja, dass man sogar mit falschen Eiden gegen
Uneingeweihte sich schützen müsse! —¦ „Memoria apostolorum"
und „Hymnus" scheinen nicht sehr gefährliche Bücher gewesen
zu sein. Indessen steht es doch für Barth fest, dass P. durch
„planlose Lektüre" auf Abwege geraten ist. Zu diesen für P.
verhängnisvollen Schriften rechnet er ausser der „memoria
apostolorum" das (Jud. 14 citierte Buch Henoch, das (als
Anhang den offiziellen Ausgaben der Vulgata gewöhnlich beigefügte)

4. Buch Esdras und den (dem Epheserbrief nachgebildeten



— 24 —

und noch in die ersten gedruckten Bibeln aufgenommenen)
Brief an die Laodicener (vrgl. Kol. 4, 16). Das ist äusserst
unschuldige Lektüre ; aber für Inquisitoren bot sie, wie es scheint,
hinreichende Anhaltspunkte. Auch mit kirchlicher Satzung kam
P. bei dieser Lektüre nicht in Konflikt. Die erste Synode
(Hippo 393), welche den Kanon kirchenamtlich fixierte, kam
nicht „gerade damals", wie Barth sagt, sondern erst acht Jahre
nach P.s Tode zusammen ; zum Kanon hat dieselbe auch die
(von P. gelesenen) sog. deuterokanonischen (apokryphischen)
Bücher des A. T. gerechnet ; dagegen hat die römische Kirche
damals noch den Hebräerbrief meistens für ein häretisches
Buch gehalten. Hat sich vielleicht P. auch dadurch in den
Ruf eines Ketzers gebracht, dass er den Hebräerbrief als kanonisch

anerkannte?
5. Missachtung der kirchlichen Disciplin. In dieser Hinsicht

erneuert Barth folgende Vorwürfe: „Seinen Grundsatz der
Gleichberechtigung aller Christen vor Gott machte er (P.) in
verletzendem Gegensatz zur Kirche beim Gottesdienst geltend: er
trat nicht nur selbst (vor seiner Ordination) als Prediger auf,
sondern gestattete auch Frauen dasselbe. — Er ignorierte mit
Absicht die kirchliche Festordnung, indem er seine Anhänger
in der Weihnachts- und Osterzeit die Kirchen nicht besuchen
liess. Er riet ihnen, beim kirchlichen Abendmahl das Brot zwar
entgegenzunehmen, aber nicht zu verzehren, damit sie nicht
unrein würden durch Gemeinschaft der Speise mit dem Kirchenvolk."

Das sind nun Anklagen, die schon zu Lebzeiten P.s
erhoben worden sind und die einer thatsächlichen Unterlage wenigstens

nicht ganz entbehren. Sie betreffen nämlich Dinge, auf
welche offenbar auch die acht Beschlüsse der Synode von Saragossa

(Mansi, t. Ill, p. 633 ss.; vergi, die Beschlüsse der
Synode von Toledo vom Jahre 400. Ibid. p. 997 ss.) Bezug haben.
Genannt aber ist in diesen Beschlüssen P. nicht. Er war nach
Sulpieius Severus (Hist, sacr., 1. II, 62) i.. J. 380, als die Synode
von Saragossa gehalten wurde, noch Laie und wurde nach
demselben Berichterstatter mit dem Laien Helpidius und den
Bischöfen Instantius und Salvianus verurteilt. Der Bischof Hydatius

erhielt von der Synode den Auftrag, die Beschlüsse
bekannt zu machen und namentlich (maxime) den inzwischen
zu P. übergegangenen Bischof Hyginus zu exkommunizieren.



— 25 —

An der Synode von Saragossa hatten P.s Freunde nicht
teilgenommen. Auf derselben, sagt P. im Schreiben an Papst
Damasus (Schepss, 35; Paret, 237 ff., 253 ff.), habe Hydatius
eine Art Disciplinarverordnung vorgebracht. Aber gemäss der
brieflichen Mahnung des Bischofs Damasus selbst sei dort
niemand ungehört verurteilt, keiner der Freunde P.s persönlich
kritisiert worden. Übrigens hätten es sich diese stets angelegen

sein lassen, schlechte Sitten und üble Gewohnheiten, die
dem Glauben an die Gottheit Christi widersprächen, zu
unterdrücken. Hydatius selbst hätte vor seiner Abreise zur Synode
in ihren Kirchen kommuniziert, und als er von der Synode
zurückgekommen, habe er nichts gegen sie Gerichtetes
mitgebracht (Schepss, 39; Paret, 240).

Sulpieius Severus und P. widersprechen einander, wem ist
zu glauben Die Geschichte des erstem wurde 20 Jahre nach
der Synode von Saragossa geschrieben; P. referiert mitten aus
dem Kampf heraus, ist aber persönlich beteiligt. Ich halte
seinen Bericht für getreu, aber auch die Darstellung des
Sulpieius Severus nicht für ganz unrichtig. Die Synode von Saragossa

wollte unzweifelhaft die Priscillianisten treffen ; aber sie
hatte so wenig bewiesenes Material, dass sie sich auf eine
allgemeine Disciplinarverordnung beschränken musste. Mit vollem
Recht konnten nun die Priscillianisten sagen: Das berührt uns
nicht; denn die verurteilten Dinge kommen bei uns nicht vor;
ihre Feinde hingegen, die jeden Klatsch glaubten: Jetzt sind
die Priscillianisten gerichtet!

Eine Bestätigung der in Saragossa 380 gegen P.
vorgebrachten (indirekten) Anschuldigungen sucht man natürlich in
den wiederaufgefundenen Schriften vergebens. Was daran
Wahres ist, lässt sich nur noch vermuten. Dass P. und seine
Freunde private Zusammenkünfte hielten und dass in diesen
Versammlungen auch Laien (wie P. selbst), ja vielleicht sogar
Frauen an Schriftlesung und Betrachtung sich beteiligten, wird
wohl wahr sein. Von Frauenpredigten in der Kirche redet die
Synode nicht. Das Fernbleiben von der Kirche gerade in der
Zeit der höchsten Feste, wie vielleicht sogar die blosse
Scheinkommunion, wird wohl auch vorgekommen sein. Das hing
mit der Verachtung zusammen, die Bischöfe, wie Hydatius und
Ithacius, auf sich gezogen hatten. Man wollte vielfach keine
Gemeinschaft mit ihnen haben, fürchtete sich aber aus sehr nahe-



_ 26 —

liegenden Gründen, einen förmlichen Bruch zu vollziehen. Dafür

kann P. nur indirekt verantwortlich gemacht werden. Vor
der Feier der hl. Eucharistie hegte er die allergrösste
Ehrfurcht. (Vergi. Can. 42, Paret, S. 30, 71.) Aus der Wertschätzung

der Eucharistie dürfte sich auch das sonntägliche Fasten
•erklären, von dem die Synode von Saragossa spricht. Der 4.

und 6. Traktat sind Fastenpredigten, die beweisen, wie ernst
P. die Gläubigen seiner Diocèse auf Ostern vorbereitete. (Vrgl.
Paret, S. 117 ff.)

6. Durchbrechung der bischöflichen Jurisdiktion. — Nach Barth
Latte P. (obwohl er „keine theologische Bildung besass" „ein
Reformator im Geiste Zwingiis und Calvins werden können",
wurde aber wegen seiner übertriebenen Askese nur ein „Sektenhaupt"

; seine Anhängerschaft gestaltete sich mehr und mehr
zu „einer separierten Gemeinde". Was P. hätte „werden
können", will ich dahingestellt sein lassen; dass er kein „Sektenhaupt"

war und keine „separierte Gemeinde" stiften wollte, ist
gewiss. Er hat sich der allgemeinen Kirchenordnung' ebensowenig

wie der bürgerlichen Ordnung entzogen. Noch in der
Zuschrift an Damasus verlangt er nichts weiter als eine
unparteiische Synode, auf der er seinem Kollegen, dem Bischof
Hydatius, antworten und Vorhaltungen machen könne. Wie er
sah, dass er ein nutzloses Opfer des Fanatismus würde, appellierte

er an den Kaiser und stellte sich samt seinen intimsten
Freunden vor dem kaiserlichen Gerichtshof, obwohl er ahnen
konnte, dass er auch hier kein Recht finden werde. Er war
rechtmässiger Bischof von Avila, und seine Kirche hielt zu
ihm, auch nachdem ihn seine Feinde mit unsäglicher Schmach
überschüttet und zum Tode gebracht hatten.

Und doch liegt in Barths Vorwurf ein richtiger Kern. Es
ergiebt sich auch aus P.s Schreiben an Damasus, dass die von
P. geleitete Bewegung, namentlich in der Diöcese Merida, zur
Erhebung gegen den Bischof Hydatius führte (vergi. Paret,
S. 242 ff.). P. gesteht auch, dass er mit Genossen nach Merida
selbst gekommen sei. Er will nichts anderes als eine brüderliche

Verständigung beabsichtigt haben, sei aber mit Schlägen
empfangen und am Betreten der Kirche verhindert worden. In
der Folge schieden in Merida selbst Priester und Laien aus
der Jurisdiktion des Bischofs Hydatius aus (auch auf solche
Vorkommnisse nimmt die Synode von Saragossa Bezug), und es



— 27 —

kam sogar zum Versuch, einen Gegenbischof einzusetzen (vergi.
Paret, S. 257 ff. ; 280 ff.). Wie Paret vermutet, war Hydatius
.auch sonst in diesem Punkt besonders empfindlich : er trachtete
nach der Würde und Machtstellung eines Metropoliten und hatte
sich dadurch sogar mit hervorragenden Bischöfen (wie Hyginus
und Symposius) entzweit. P.s Eingriff in das Jurisdiktionsgebiet
•des Bischofs Hydatius wird für diesen die erste und wichtigste
Veranlassung gewesen sein, auf Vernichtung des für ihn
gefährlichen Mannes zu denken. Unter kirchenpolitischem
Gesichtspunkt hat auch Rom die Angelegenheit betrachtet und
behandelt (Paret, 261 f.).

Paret forscht überall nach dem tiefern Gegensatz, der
zwischen der Richtung Priscillians und der Reichskirche
vorhanden war. Seinem Scharfsinne zolle ich alle Anerkennung;
allein von einem solchen Gegensatz hatte P. wohl schwerlich
eine Ahnung. Er weiss von nichts anderm, als dass er zur
allgemeinen Kirche gehört, deren Glauben er bekennt, unter deren
allgemeiner Ordnung er steht und der er mit allem, was er ist
und hat und vermag, zu dienen sucht.

Gesiegt hat über ihn weder theologische Wissenschaft, noch
Frömmigkeit, noch Tugend, noch kirchlicher Eifer, sondern
hierarchische Eifersucht im Bunde mit einer heuchlerischen,
jeder Schlechtigkeit fähigen „Realpolitik".

Nachdem aber das Verbrechen in Trier einmal geschehen
war, mussten auch heilige Männer, wie Augustin, geneigt sein,
jeder Verleumdung Glauben zu schenken, welche die Missethat
-der Vertreter der Reichskirche in einem mildern Lichte
erscheinen liess.

Die Publikationen der beiden Gelehrten Schepss und Paret
sind eine Rehabilitation des Geächteten.

Eduard Herzog.


	Priscillian

