Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 2 (1894)

Heft: 5

Artikel: Priscillian

Autor: Herzog, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403273

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PRISCILLIAN.

sDer Katholik®, Jahrgang 1886, Nr. 2—5 (Bern, Druck von Jent & Reinert):
»Hine fimfzehmhundertiihrige Gedenkfeier, akademischer Vortrag von Bischof
Dr. Hrrzog.

Priscillian, ein neuaufgefundener lateinischer Schriftsteller des 4, Jahrhunderts,
Vortrag gehalten am 18. Mai 1886 von Prof. Dr. G. Scmerss. Wirzburg, A
Stuber, 1886. '

Priscilliani que supersunt, recens. G. Scuepss (vol. XVIII des Corp. scriptorum
ecclesiast, lat.). Vindobonz, F. Tempsky, 1889.

Priscillionus, ein Reformator des 4. Jahrhuwnderts, von Dr. FrEpricE PARET.
Wiirzburg, A. Stuber, 1891.

yJournal des savants®, Jahrg. 1891, Februar-, April- und Mainummer, Priscilliant,
quod superest. Artlkel von At Purca.

Zeitschrift fir wissenschaftliche Theologie“, 35. Jahrg., I. Heft 8. 1——85 (Leipzig,

- 1892), Priscillionus wund seine neuentdeckten Schrszen Yon Prof. A. Hiteex-
FELD in Jena.

nLe Temps* vom 17. und 18. Februar 1891. Une Résurrection. Artikel von
ANDRE LAVERTUJON. :

»Der Kirchenfreund“, Jahrg. 1893, Nr. 9 und 10 (Verlag von R. Reich in Basel),
Priscillianus, Ein Kopflikt zwischen Landeskirche und Piefismus im 4. Jahr-
hundert, Vortrag von Prof. Fr. BaArTE in Bern.

Die zufillige Frinnerung daran, dass im Jahre 1885 fiinf-
zehnhundert Jahre verflossen waren, seitdem die ersten christ-
lichen ,Ketzer“ durch eine dem Namen nach christliche Re-
gierung hingerichtet worden sind, veranlasste mich, im Herbst
1885 einige Ferientage dem Studium der priscillianistischen Be-
wegung zu widmen. Da machte ich zunédchst die Wahrnehmung,
dass in den mir zuginglichen kirchenhistorischen Handbiichern
der eine dem andern, unter Berufung auf dieselben Quellen,
dieselbe Beurteilung des Priscillianismus nachschreibt. (Nur
der alte Ketzerhistoriker Arnold ist von der Schuld der Pris-
«cillianisten nicht tiberzeugt. Vergl. Hilgenfeld, S. 1 f£.). Auffal-
liger war mir, die gleiche Erscheinung auch in den Quellen

~ Revue intern, de Théologie. Heft 1, 1894 : 1



=9

zu finden, aus denen die Kirchenhistoriker ihre Kenntnis der
priscillianistischen Ketzerei herleiten. Je néher ich aber der
Zeit kam, in der die Priscillianisten offen hervortreten durften,
desto unbestimmter, bezw. bodenloser wurden die gegen sie
erhobenen Anklagen, desto gewichtiger dagegen die Entlastungs-
momente. Die Priifung des Prozesses, der in Trier mit der Fol-
terung und Hinrichtung Priscillians und seiner (Genossen en-
dete, brachte mich zur Uberzeugung, dass die Unterlegenen
,Vielleicht nicht frei von gewissen Einseitigkeiten, aber tausend-
mal besser waren als ihre Ankliger“, Opfer einer verkomme-
nen Hierarchie und einer ebenso brutalen wie gewissenlosen
Politik. ‘

Im November 1885 habe ich in einer offentlichen Vorlesung
iiber die Resultate meiner Studien Aufschluss gegeben. Ich
susserte dabei das Bedauern, dass die priscillianistischen Schrif-
ten ganzlich verloren seien und wir fast nur noch gegnerische
Zeugen horen konnten. , '

Da tiiberraschte Prof. Schepss in Wiirzburg am 18. Mai
1886 in einem Vortrag die gelehrte Welt mit der Nachricht,
dass von den ,multa opuscula“ Priscillians, die noch Hierony-
mus teilweise gekannt hat, in einer Wiirzburger Uncialhand-
schrift wenigstens 11 erhalten seien. Schon Dillinger hatte:
einige Jahre vorher eine Kopie der Handschrift in Hénden ge-
habt und als Verfasser der Traktate Priscillian bezeichnet, dann
aber die Sache nicht weiter verfolgt. Die nun von Schepss in
mustergiiltiger Weise edierten Traktate riihren zweifellos von
einem und demselben Verfasser her, und ebenso zweifellos ist
dieser Verfasser Priscillian. Mit dem FErscheinen dieser Schrif-
ten war auch die Frage gelost, von wem die 90 canones epis-
tularum Pauli apostoli (aus den ,14 Briefen des Apostels Pau-
lus“ abstrahierte Glaubens- und Lebensregeln) herstammten :
der von (dem unbekannten Bischof) Peregrinus im Procmium
genannte Verfasser Priscillian ist kein anderer als der 385 in
Trier hingerichtete Bischof von Avila. Schepss hat daher seiner
Ausgabe der Traktate mit Recht auch den kritisch gereinigten.
Text der canones beigefiigt. Daran schloss er eine kritische
Ausgabe des famosen Commonitorium, das Orosius tber die
Priscillianisten an den heiligen Augustin gerichtet und das fiir
die spitere Beurteilung der in Frage stehenden Bewegung ganz
unverdient entscheidende Bedeutung erhalten hat. -



= =

Auf Grund der nun vorliegenden authentischen Dokumente
ist es moglich, den vor anderthalb Jahrtausenden inscenierten
Ketzerprozess einer Revision zu unterwerfen. Fiir den Heraus-
geber der wieder entdeckten Schriften Priscillians war das
Resultat einer solchen Revision sofort klar: ,Fanatische Feinde
haben ihn (Priscillian) gerichtet; nach genau anderthalb Jahr-
tausenden feiert er die verdiente Auferstehung.“ Der fiir die
spitere Beurteilung hauptséchlich massgebende heilige Augus-
tin hat sich gegentiber Orosius einer erstaunlichen Leicht-
glaubigkeit schuldig gemacht. Das gleiche Ergebnis hatte sich
mir 1885 aus der Priifung der gegen Priscillian und seine Ge-
nossen erhobenen Anschuldigungen aufgedréngt.

I'. Paret in Tibingen ist der Erste, der auf ein genaues
Studium der Schriften P.s selbst einging und die zur richtigen
Beurteilung des Verfassers wichtigsten Traktate tibersetzt und
erklart hat. Wie schon der Titel seiner sorgfiltigen, scharf-
sinnigen und gediegenen Studie sagt, ist ithm P. kein Ketzer,
sondern ein ,Reformator“. Wahrend die einflussreichen Gegner
dem fiir sie gefahrlichen Manne das Stigma eines Manichiers
aufzudriicken suchen, wehrt er in seinen Schriften namentlich
die manichiische Verunstaltung des Christentums ab.

Allein als gerechtfertigt erscheint P. noch keineswegs in
den Augen aller, die sich mit den von Schepss verdsffentlichten
Schriften beschéftigt haben. Hilgenfeld ist zwar ,fern davon,
das leidenschaftliche und gehéssige Verfahren der Gegner
irgendwie zu billigen, aber durch die neuentdeckten Schriften
P.s nur bestirkt in der Uberzeugung, dass er (P.) keineswegs
die reine, bis zur Hinrichtung verfolgte Unschuld darstellt und
in der Lehre einen thatséchlichen Zusammenhang mit gnosti-
scher und manichéischer Héresie darbietet (S. 85). Auch fir
Puech ist P. immer noch ein ,Ketzer“, der allerdings nicht
wegen Ketzerei, sondern wegen ,Zauberei“, die er von Jugend
an getrieben und deren er sich schliesslich schuldig erklirt
hat, nach Massgabe der Gesetzgebung seiner Zeit zum Tode
verurteilt worden ist. Ebenso sind die andern Verbrechen, zu
denen sich P. unter den Qualen der Tortur bekannte, dem-
selben Autor wenigsten ,nicht unwahrscheinlich“. Prof. Barth
ist zwar der Meinung, dass das durch die Folter erpresste Ge-
standnis ,wenig geschichtlichen Wert“ habe; allein im tibrigen
- halt er ziemlich alle Vorwiirfe aufrecht, die man bisher gegen



=

Priscillian und seine Richtung zu erheben pflegte. Er hat es
leider nicht fiir notig gehalten, Belegstellen fiir seine Urteile
anzugeben; da er aber doch seinen Vortrag mit der Erwah-
nung des wichtigen Fundes beginnt, der in Wiirzburg gemacht
worden ist, muss der Leser annehmen, er habe seine Meinung
tiber Priscillian auf Grund der neuentdeckten 11 Traktate ge-
bildet. Danach hétten dann Schepss und Paret mit ihren
~ Forschungen einfach bestétigt, was man schon bisher in jedem
kirchenhistorischen Handbuch lesen konnte!

Puech und Barth ergidnzen einander. Wahrend Puech auf
die dogmatischen Verirrungen Priscillians weniger Gewicht legt,
dagegen das in Trier abgelegte Gestidndnis fir entscheidend
halt, ist nach Barth ,leicht zu ermessen“, was man von die-
sem Gestindnis zu halten hat, dagegen das Register der Irr-
lehren so gross und so systematisch, dass man P. fliglich als
ein ,Sektenhaupt“ bezeichnen darf, das die ,Landeskirche“
zum Kampfe gezwungen hat und in diesem Kampfe notwendig
unterliegen musste. S

Ich beabsichtige nun, zunidchst die Behauptung Puechs
zu priifen, dass P. ,wahrscheinlich* der ihm in Trier zur Last
gelegten Dinge schuldig gewesen sei, und sodann zu unter-
suchen, inwiefern etwa die von Barth aufrecht erhaltenen An-
schuldigungen begriindet seien.

1

1. Die Anklage. Den Hauptpunkt des auf der Folter er-
pressten Gestandnisses bildete nach Puech (a. a. O., S. 249) P.s
Bekenntnis, er habe Zauberei getrieben. Zauberei habe als
todeswiirdiges Verbrechen gegolten. Puech halt fiir ausgemacht,
dass sich P. vor seiner Bekehrung zum Christentum mit Zau-
berei abgegeben habe. (On ne peut douter qu’il ne s’en soit
en effet plus ou moins occupe.) Was er davon ins Christen-
tum heriiber genommen hat, will Puech nicht entscheiden.
Immerhin bleibt die Thatsache interessant, dass im Jahr 1893
das ,Journal des savants“ den Vorwurf der Zauberei auf einem
Opfer des Fanatismus und Aberglaubens wenigstens halbwegs
ruhen lasst. o - :

P. wurde unzweifelhaft schon lange vor dem Prozess in
Trier der Magie beschuldigt. Er redet davon im ersten Traktat



(Schepss, p. 17 u. 24; Paret, S. 214, vergl. 231) und verflucht,
ohne ndher auf die Sache einzugehen, nicht nur den, der solche
Dinge treibe, sondern auch den, der so unerhorten Verdacht
vorgebracht habe. Vor Puech (und dem ,Journal des savants“ ?)
diirften die malefici des Mittelalters auch heute noch Miihe
haben, sich zu rechtfertigen.

Aber P. hat auf der Tortur nicht bloss Zauberel zugestan-
den. Puech fiigt bei: Evodius (der kaiserliche Prafekt in Trier)
fit encore confesser & Priscillien, parait-il, deux autres crimes:
celui d’avoir tenu des réunions nocturnes auxquelles assistaient
des femmes, et celui d’avoir coutume de prier nu. Von diesem
Gestandnis sagt Puech: Le fait de conciliabules nocturnes n’est
pas invraisemblable; mais il I'est davantage qu’ils fussent,
comme on a da le conclure & Tréves, entachés d’immoralite.
Warum das ,nicht unwahrscheinlich® sei, giebt er nicht an.
Als er den ersten Teil seines Artikels schrieb, hatte er noch
eine bessere Meinung von P.; da sagte er: Il est vraisemblable
que ces graves accusations (d’infames débauches) furent dues
surtout & la violence des haines religieuses (p. 113). Auch ist
anzuerkennen, dass Puech die schwersten Anschuldigungen
dieser Art nicht einmal erwahnt, also offenbar nicht fiir ,wahr-
scheinlich* halt. Und doch ist der Vorwurf, P. habe né&cht-
licherweile unziichtige Gebetsversammlungen abgehalten, nicht
besser begriindet!).

') Sulpicius Severus, dem Puech folgt, sagt (Hist. sacr., 1. II, n. 65): Con-
victum maleficii, nec diffitentem obsceenis se studuisse doctrinis, nocturnos etiam
turpium feminarum egisse conventus, nudumque orare solitum. Danach also war
P. auf der Folter der Zauberei iiberfithrt; der andern Dinge aber war er nicht
itberfithrt und auch nicht gestindig; er liess nur die graulichsten Anschuldigungen
schweigend iiber sich ergehen (non diffitentem). Puech versteht dieses Schweigen
wie die Ketzerrichter zu Trier! Ist ihm entgangen, dass derselbe Sulpiciug Se-
verus noch #rgere Dinge notiert? Uber die Romreise Priscillians und seiner Ge-
nossen berichtet n#mlich Sulp. Sev. (Hist. sacr., 1. II, n. 63): In agro Kuchrotie
aliquantisper morati infecere nonnullos suis erroribus. Inde iter ceeptum ingressi,
turpi sane pudibundoque comitatu, cum uxoribus atque alienis etiam feminis in
quis erat Kuchrotia ac filia ejus Procula, de qua fwit in sermone homwinwm,
Priscilliani stupro gravidam, partum sibi graminibus abegisse. So wiisten Klatsch
sollte man freilich in einer ,sacra historia® nicht erwarten; allein Sulpicius
Severus war tiber die infamis illa Gnosticorum heeresis intra Hispanias deprehensa,
die superstitio exitiabilis, arcanis occultata secretis (1. c¢.n.61) so erbittert, dass er
nichts verschwieg, was ‘geeignet war, deren Urheber in ein héssliches Licht zu
stellen.



5

Wie wenig zuverlassig die von Spétern gegen P. erhobenen
Vorwiirfe sind, zeigt Hieronymus. In seiner Schrift De vir. ill.,
cap. 121, sagt er noch: Hic (P.) usque hodie a nonnullis gnos-
ticae id est Basilidis vel Marci, de quibus Irenaeus scribit,
haereseos accusatur, defendentibus aliis non ita eum sensisse
ut arguitur. Als er so schrieb (392), waren seit der Hinrich-
tung Priscillians 7 Jahre verflossen. Noch 5 Jahre spéter ver-
wechselt er (Ep. 75) den Gnostiker Markus, den Irendus
erwahnt, mit dem 300 Jahre spatern angeblichen Lehrer Pris-
cillians. Von da an, meint Puech (S. 313), sei Hieronymus
tiber P. im Kklaren gewesen. Allein das ist eine leere Ver-
mutung. Krst 415 eignet sich Hieronymus (Ep. 133) die schmu-
tzige Fabel an. Sie hatte inzwischen eine etwas veridnderte
Gestalt angenommen: Die Konventikel haben sich in separate
Zusammenkiinfte verwandelt (Soli cum solis clauduntur mulier-
culis); man unterhélt sich dabei nicht mehr mit Gebeten,
sondern mit obsconen Liedern. Dass sich Hieronymus friiher
anders gedussert, ist fur Puech nur ein Beweis fir die Richtig-
keit sciner jetzigen Aussage: er verdamme P. so ricksichtslos,
gerade weil er ihn friher geschont habe!?)

2. Die Ankldger. Die Vorwirfe waren von Ithacius, Bischof
von Ossonoba, und Hydatius, Bischof von Merida, ausgegangen.
Schon bevor diese einflussreichen Manner hoffen durften, ihren
Gegner auf die Folter zu bringen, hatten sie Priscillian genétigt,
den Verdacht von sich abzuwehren, dass er von den dogma-
tischen und moralischen Verirrungen der Gnostiker, bezw. Mani-
chier angesteckt sei. (Vrgl. Schepss, pag. 22 seq.; 3b seq.; 39;
Paret, S. 212 ff.; 214; 235; 239 ff.) P. behandelt im allgemeinen
seine Verleumder mit grosser Schonung. Dagegen entwirft Sulpi-
cius Severus, der sie personlich kannte und der fiir P. gar nicht
voreingenommen ist, von ihnen ein sehr ungiunstiges Bild.
Mehr als die Angeklagten missfielen ihm die Ankléger. Von
Ithacius insbesondere sagt er: Nihil pensi, nihil sancti habuisse

1) Hieronymus weiss sogar den Liedertext anzugeben, den die Priscillianisten
in ihren unsaubern Zusammenkiinften je zu zweien gesungen haben. Er war aus
Virgil. Georg. 2 genommen und lautet: Tum pater omnipotens foecundis imbribus
aether conjugis in gremium laetae descendit; et ommnes magnus alit; magno com-
mixfus corpore, foetus (Ep. 133, n. 3; Ed. Vallarsii, T.I, p. 1029). Dass sich
die Priscillianisten dieser Verse bedienteﬂ, ist genau so wahr, wie der Vorwurf,
sie hitten in ihrer Moral den Grundsatz gehabt : Jura, perjura; secretum prodere noli.



o

definio. Fuit enim audax, loquax, impudens, sumptuosus, ventri
et gulae plurimum impertiens. Wer Lektire oder Fasten ge-
liebt, habe ihm als Anhédnger Priscillians gegolten (Sacr. Hist.
1. 2, n. 64). Ignoranz, Schlemmerei, Brutalitit sind nach dem
Zeugnis eines Parteigenossen die charakteristischen Eigen-
schaften dieses Bischofs. Allerdings scheint er mehr nur das
- Werkzeug in der Hand des fanatischen Bischofs Hydatius von
Merida gewesen zu sein. Dieser hat den Kampf eroffnet; ich
werde spiter Gelegenheit finden, von den Beweggriinden zu
reden, die ihn leiteten.

Es war P. und seinen Freunden gelungen, sich vor Kaiser
Gratian, dem sie als pseudoepiscopi und Manichaei denunziert
worden waren (Schepss, p. 40seq.), zu rechtfertigen und so wieder
in den Besitz ihrer Kirchen zu gelangen.') Da aber wurde
Gratian ermordet. In Trier, wo der Morder als Kaiser einzog,
hatte sich bereits auch Ithacius eingefunden. Selbstverstandlich
erneuerte er hier die Vorwirfe, die er fur die wirksamsten
hielt. Dass P. unter Anwendung der Tortur auf die vulgiren
- manichéischen Verirrungen hin inquiriert wurde, war haupt-
- séchlich sein Werk. Das Verhalten der beiden Bischofe erfiillte
den Heiden Drepanius Pacatus mit solchem Abscheu, dass er
in einer 389 vor Kaiser Theodosius gehaltenen Rede von ihnen
sagt, sie seien nominibus antistites, revera autem satellites,
immo carnifices, nur dem Namen nach Bischofe, in Wirklichkeit
Spiessgesellen, nein, Schinderknechte (des Maximus) gewesen.

Es ist trostlich, dass wenigstens Ithacius auch in der Kirche
der verdienten Verachtung nicht entging. Er wurde bald des
Bischofsamtes entsetzt. Umsonst suchte er sich dadurch zu
halten, dass er sich auf seine Ratgeber (wohl besonders auf
Hydatius) berief (in eos retorquebat, quorum id mandato et

1) André Lowertujon, der im Gegensatz zu seinem Landsmann Aimé Puech
von der Grundlosigkeit der gegen die Priscillianisten in Trier erhobenen Anklagen
tiberzeugt ist, nimmt es doch als Thatsache hin, dass P. seinen voriibergehenden
Sieg iiber die Gegner nur errungen habe en corrompant un ministre de Gratien.
Maximus aber habe den Geschenken das ganze Vermogen der Priscillianisten vor-
gezogen. Was Sulp. Sev. (Sacr. Hist. 1. IT, n. 63) iiber die Bestechung des Ma-
cedonius, magister officiorum, berichtet, beruht natirlich auch auf purer Ver-
leumdung. Der bald darauf mit seinem Kaiser in Lyon ermordete Macedonius
wird schwerlich Dokumente hinterlassen haben, mit denen Sulpicius Severus seine
Anschuldigung hétte belegen konnen. Auf seine Notiz aber stitzen sich die
spatern Historiker.



- g

congsiliis effecerat. Sacr. Hist. 1. IL, 65). Schon als er, gleich
nach dem blutigen Ereignis, die in Trier anwesenden Bischofe
zu einer Synode versammelte, um sich ihrer formellen Zustim-
mung zu seinem Verhalten zu versichern, trat ihm ein Bischof
Namens Theognistus scharf entgegen und kindigte ihm die
Kirchengemeinschaft auf. Und als noch im gleichen Jahr (385)
. anlésslich der Ordination des Bischofs Felixz von Trier der hl.
Martin von Tours zum zweitenmal nach Trier kam, um den
Kaiser Maximus von weitern Gewaltmassregeln abzuhalten,
waren die Ithacianer schon so isoliert, dass sie jammerten, mit
Priscillians Tod sei gar nichts erreicht, wenn Martin als sein
Racher erscheine (nihil actum morte Priscilliani, si Martinus
exerceat illius ultionem. Sulpic. Sever. Dial. III, n. 15). Auch
dem von ihnen eingesetzten Bischof Felix gelang es nicht, die
kirchliche Anerkennung zu erlangen, frotzdem er nach dem:
Zeugnis desselben Geschichtschreibers ein sehr wiirdiger Mann
war (sanctissimus sane vir et plane dignus, qui meliore tem-
pore sacerdos fieret. 1. ¢.). Noch 397 beschloss eine Turiner
Synode, gallischen Bischofen nur dann die Kirchengemeinschaft
zu gewahren, wenn sie sich von Felix lossagten (Mansi, tom. ITI,
p. 862). Ambrosius war kurz vor dieser Synode gestorben; die
Versammlung berief sich aber fiir ihren Beschluss auf frihere
Schreiben dieses Bischofs und liess dieselben bei der Verhand-
lung vorlesen. Schon 885 war nidmlich Ambrosius als Gesandter
des Kaisers Valentinian II. nach Trier gekommen. Am Schlusse
seines Berichtes (Ep. 24, n. 12) bemerkt er, dass er von Ma-
ximus fortgejagt worden sei, weil er die Kirchengemeinschaft
mit den Bischéfen in Trier gemieden habe; er habe namlich
nicht kommunizieren wollen mit Leuten, die andere, auch wenn
diese vom Glauben abwichen (devios licet a fide), in den Tod
gebracht hatten. Auf der Riickreise habe ihn nur das Eine
geschmerzt, dass der greise Bischof Hyginus, der nur noch den
letzten Atemzug hitte thun mtissen, ins Exil geschickt worden
‘sei. Als er gegen die grausame Art, wie man den alten Mann
behandelte, Vorstellungen gemacht, sei er selbst hinausgeworfen
worden (extrusus ipse sum).

3. Die Angeklagten. Dieser Hyginus ist der damalige Bischof
von Cordova. Er war der Erste gewesen, der den Bischof
Hydatius von Merida darauf aufmerksam machte, dass die ihm
benachbarten Bischofe Instantius und Salvianus Anhinger der



=g

Bestrebungen Priscillians seien (Sulp. Sev., Hist. sacr. 1. II,
- n. 62). Allein schon auf der Synode von Saragossa (380),
die sich zum erstenmal mit der priscillianischen Sache befasste,
war er nicht mehr erschienen; er war inzwischen (postea
turpiter depravatus, sagt Sulp. Sev. 1. c.) selbst ein Anhénger
Priscillians geworden und blieb es bis zu seinem Tode. Es
ist wenig wahrscheinlich, dass er bei nidherer Bekanntschaft
mit P. selbst auch in Bande der Zauberei und Unzucht ge-
raten war. Ebensowenig wie Hyginus waren die Bischofe
- Instantius und Salvianus durch die Synode von Saragossa eines
Bessern belehrt worden; vielmehr weihten sie erst jetzt ihren
Fiithrer Priscillian zum Bischof von Avila. Sulpicius Sev. weiss
dafiir nur den seltsamen Grund: rati nimirum, si hominem ac-
rem et callidum sacerdotali auctoritate armassent, tutiores fore
sese (1. ¢., n. 63). Salvianus starb zu Rom, als er sich mif P.
zu Bischof Damasus begeben wollte, und erlebte folglich die
Katastrophe von Trier nicht mehr. Instantius wurde auf die
Scilly-Inseln verbannt. Ob wegen Zauberei oder Unzucht, sagt
Sulpicius Severus nicht; man wird annehmen dirfen, dass auch
er sich dieser Vergehen nicht schuldig gemacht hatte. Nach
Sulp. Sev. sind die Bischofe Instantius und Salvianus und die
(damaligen) Laien Helpidius und Priscillian schon 380 von der
Synode zu Saragossa verurteilt worden (Hist. sacr. 1. I1, n. 62).
Zuverlassig ist diese Nachricht gar nicht. Gewiss aber ist, dass
die genannte Synode strenge Verordnungen erliess gegen (nicht
ngher bezeichnete) Leute, die in der Weihnachtszeit, in der
Fastenzeit und zu Ostern nicht in der Kirche erscheinen wollten
und, wenn sie kommunizierten, das hl. Brot nicht genossen
(nur in die Hand nahmen und damit weggingen. Mansi, t. IIT,
p. 633). Damit wollte man allerdings die Priscillianisten treffen.
Aber offenbar hielt sie die Synode von Saragossa nicht fir
Zauberer und nicht fiir unziichtige Leute; denn man will sie
Ja zwingen, am Gottesdienst und an der Kommunion teilzu-
nehmen; man fithlt sich beschdmt, dass sie vom Gottesdienst
fernbleiben! |

Was wissen wir sonst von den zu Trier Verurteilten ?
Nach Drepanius Pacatus ist Fuchrotia, die Witwe eines her-
vorragenden gallischen Rhefors Helvidius, nicht wegen Zau-
berei, noch wegen unsittlichen Wandels, sondern wegen ,nimia
religio et diligentius culta Divinitas® hingerichtet worden.



Die beiden Priester Felicissimus und Armenius, die gleichzeitig
mit P. enthauptet wurden, konnen sich der ,Zauberei“ ihres
Meisters, die nach Puech entscheidend gewesen ist, auch nicht
wohl schuldig gemacht haben; ebensowenig waren sie fir die
nichtlichen Zusammenkiinfte u. s. w. verantwortlich zu machen;
denn Sulpicius Severus sagt von ihnen, sie hétten sich nur
kurz vorher P. angeschlossen (qui nuper a catholicis eclerici
Priscillianum secuti; 1. ¢. n. 65). Was hatten sie veriibt? Auch
von Latronianus (Matronianus?), den Hieronymus (De vir. illustr.
c. 122) einen vir valde eruditus et in metrico opere veteribus
comparandus nennt, weiss man sonst nichts Boses. Soll auch
er Zauberei und Unzucht getrieben haben? In seinen Dich-
tungen stand davon offenbar nichts. Exstant ejus ingenii opera
diversis metris edita, sagt Hieronymus nur. Ganz unbekannt
sind meines Wissens der Priester Asarinus und der Diakon
Aurelius, die ebenfalls enthauptet wurden. Wie Instantius wurde
auch Tiberianus, ein spanischer Dichter, der litterarisch fir
Priscillian in die Schranken getreten war, exiliert. Sulp. Sev.
figt bei ,ademptis bonis*; fur Tiberianus scheint das Vermogen
ebenso gefsahrlich gewesen zu sein wie die Wissenschaft. Hie-
ronymus hat diesem Manne hauptsidchlich vorzuwerfen, dass
er, ein canis reversus ad vomitum suum, eine Tochter, die sich
schon Christo geweiht hatte, veranlasste, in die Ehe zu treten.?)
An einem Priscillianisten ist dies, wie man beachten wolle, ganz
besonders bemerkenswert. Tertullus, Potamius und Johannes,
,Viliores personae“, wie Sulp. Sev. schreibt, wurden milde be-
straft, da sie sich selbst und éhre Genossen freiwillig angezeigt
hatten. Wer diese Leute waren und worin ihr Verbrechen
bestand, vernehmen wir nicht.

Die Personlichkeit Priscillians selbst scheint den Zeitgenos-
-sen nur die grosste Achtung eingeflosst zu haben. Als Sulpi-
cius Severus seine Geschichte schrieb, waren 15 Jahre seit P.s

1) Protestantische Kirchenhistoriker verstanden die Worte: Filiam devotam
Christo virginem matrimonio copulavit, bisweilen in dem abscheulichen Sinne,
Tiberianus habe seine eigene Tochter geheiratet, wihrend das Verbrechen, dessen
Hieronymus ihn beschuldigt, einfach darin besteht, eine Tochter veranlasst zu
haben, ihrem Virginititsgelibde untreu zu werden und einen Mann zu nehmen.
VYon. seiner schriftstellerischen Befahigung spricht Hieronymus mit Anerkennung:
Scripsit pro suspicione, qua cum Priscilliano accusabatur, haereseos apologeticum
tumenti compositoque sermone. De vir. ill. c. 123, '



Tode verflossen (I. II, n. 66); er verabscheut die exitiabilis
doctrina und verzeichnet jedes schlimme Gerticht, das tiber
deren Urheber in Umlauf gesetzt wird; aber er kann von P.
selbst nur mit Ausdriicken der Bewunderung reden. Familia
nobilis, preedives opibus, acer, inquies, facundus, multa lectione
eruditus, disserendi ac disputandi promptissimus sind die Pré-
dikate, die er ihm zuerkennt. Er kann nur beklagen, dass P.
sein optimum ingenium durch verkehrtes Studium verdorben
habe. Schlaflose Nachte, Hunger und Durst habe er ertragen;
nach Besitz habe er gar nicht begehrt, fir sich selbst dusserst
wenig gebraucht (utendi parcissimus). Nur sei er sehr hoch-
miitiz gewesen, habe jedoch in Rede und Haltung den Schein
der Demut gewahrt (humilitatis speciem ore et habitu preeten-
dens) und so allen Leuten, namentlich auch den Frauen, Ach-
tung und Ehrfurcht vor seiner Person (honorem sui et reve-
rentiam) eingeflosst (Hist. sacr., 1. II, n. 61). Im wesentlichen
muss auch Ithacius von P. eine solche Meinung gehabt haben;
denn wer an gelehrten Studien und enthaltsamer Lebensweise
Geschmack fand, galt ihm als Anhénger P.s (. .. ut quibus aut
studium inerat lectionis aut propositum erat certare jejuniis,
tanquam Priscilliani socios aut discipulos in crimen arcesseret)
(1. ¢. n. 64). Die wiedergefundenen Werke P.s bestitigen die
gute Meinung seiner Feinde vollkommen. Prof. Barth scheint
diese Werke noch nicht ﬂahér angesehen zu haben, sonst konnte
er nicht sagen: ,Priscillian besass keine theologische Bildung¥.
Die ' ,theologische Bildung“ bestand damals hauptsichlich in
der Kenntnis der hl. Schrift; darin tbertraf P. wohl alle spa-
nischen und gallischen Zeitgenossen. In der Methode der Schrift-
auslegung folgt er dem hl. Hilarius von Poitiers (vergl. Paret,
S. 2650 ff.). Wenn ihm Barth die ,abenteuerlichsten, allegori-
schen Schriftauslegungen® vorwirft, so scheint er zu vergessen,
dass in dieser Hinsicht schon der Apostel Paulus ziemlich weit
geht und dass die Kirchenvater des vierten und finften Jahr-
hunderts vielfach der Meinung waren, eine solche Auslegung
werde durch das inspirierte Schriftwort gefordert. Barth wiirde
bei Augustin noch viel ,abenteuerlichere“ Auslegungen finden.
P.s Schriften atmen tiefen religiosen und sittlichen Ernst und
sind tiberreich an Gedanken; seine Sprache aber ist die eines
Denkers, der je nach Umsténden Worte und Sitze dehnt und
presst und eine solche Fiille von Geist in die Formen zu gies-



=

sen hat und zu giessen vermag, dass es keiner geringen An-
strengung bedarf, ihm denkend zu folgen. Wer das aber ver-
sucht, empfindet nur immer mehr Ekel vor der Niedertréich-
tigkeit, die in Trier tiber P. gesiegt hat.

In den Augen der Anh#énger P.s verklérte sich das Bild
des geidchteten Meisters und seiner Genossen zu dem heiliger
Martyrer. (Sectatores ejus, qui eum prius ut sanctum honora-
verant, postea ut martyrem colere ceoeperunt. Sulp. Sev., Hist.
sacr., 1. II, n. 66.) Die Leiber der Hingerichteten wurden nach
Spanien gebracht und dort mit hochsten Ehren bestattet. Hs
kam die Sitte auf, beim Namen Priscillians wie bei dem eines
gottlichen Wesens zu sehwfjr_en. (Quin et jurare per Priscillia-
num summa religio putabatur, 1. ¢.) Sulpicius Severus, dem
diese Martyrer als homines luce indignissimi erschienen waren,
schliesst 15 Jahre nach dem Tode Priscillians seinen Bericht
mit Klagen tber die grenzenlose Verwirrung, deren Ende gar
nicht abzusehen sei. Der hl. Martin aber fand sich gar nicht
‘mehr zurecht. Um den Kaiser Maximus milder zu stimmen,
hatte er sich bewegen lassen, mit den siegreichen Ithacianern
an der Weihe des Bischofs Felix von Trier teilzunehmen; dann
war er nach Tours zurtckgeeilt; aber unter Thranen klagte er,
dass er seit jenem Gottesdienst eine empfindliche Einbusse an
Gnadengaben erlitten habe. Er lebte von da an noch 16 Jahre,
besuchte aber keine Synode mehr und hielt sich fern von allen
bischoflichen Versammlungen (nullam synodum adiit, ab om-
nibus episcoporum conventibus se removit. Sulp. Sev., Dial. III,
n. 15). Seiner Einfalt musste ein Mann wie P. gefshrlich vor-
kommen ; aber mit dessen Gegnern wollte er noch weniger zu
thun haben; so blieb ihm nichts ubrig, als sich selbst zu ex-
kommunizieren. Auch mit dem Bischof von Rom hatte er nichts
mehr zu schaffen. _

4. Der Richter. Die Bemiihungen Martins am kaiserlichen:
Hofe zu Trier schildert Sulpicius Severus (De vita b. Mart. n. 23;
Dial. II, n. 7; Dialog. III, n. 15) sehr ausfiihrlich. Der Spanier
Maximus, 383 vom Heer in Britannien zum Kaiser ausgerufen,
hatte in kKurzer Zeit Britannien, Gallien, Spanien an sich ge-
rissen, in Lyon den jugendlichen Kaiser Gratian und dessen
Reichskanzler Macedonius hinterlistie abfangen und ermorden
lassen und war um 385 in der kaiserlichen Residenzstadt Trier
eingezogen. Sulpicius Severus urteilt nicht sehr ungiinstig uber,



s

ihn: er war sonst gut, sagt er, aber durch die Ratschlége der
(Geistlichen verdorben (depravatus consiliis sacerdotum. Dial.
IIT, n. 15); auch nahm er sich gegen Habsucht zu wenig in
acht (adversus avaritiam parum consuluisse. Ibid.). Doch ent-
schuldige ihn in dieser Hinsicht die leere Staatskasse, sowie die
Notwendigkeit, zu seinen Feldziigen die notigen Mittel zu be-
schaffen. Den durch Kriegsgliick zu Macht gelangten unbén-
digen Mann (ferocis ingenii virum, De vita Mart., n. 23) umgab
in Trier sofort eine widerwirtige Schmeichlerbande geistlicher
Wiirdentriger, unter denen nur der hl. Martin apostolische
Wiirde zu wahren verstand (Ibid.). FEr soll es auch gewagt
haben, den Usurpator vor einem Krieg gegen Valentinian II.,
den in Mailand residierenden Bruder des ermordeten Kaisers
Gratian, zu warnen (Ibid.). Mit Friedensantrigen war auch
~Ambrosius im Auftrage Valentinians II. am Hofe erschienen.
Ein um den katholischen Glauben so verdienter und in der
ganzen abendlédndischen Kirche so angesehener Bischof wie der
hl, Ambrosius musste, wenn irgend einer, Eindruck auf Maxi-
mus machen. Dieser war zwar bis zu seiner Erhebung gegen
den rechtméssigen Kaiser Heide gewesen, gerierte sich nun
aber sofort als Beschiitzer der Orthodoxie. Als Verteidiger der
katholischen Kirche wollte er iiber die Alpen ziehen; denn
Justina, die einflussreiche Mutter des jugendlichen Valentinian II.,
war arianisch. Maximus liess sich jede Beeintrachtigung der
Katholiken im Reiche Valentinians melden und versédumte nicht,
den Kaiser zur Rechenschaft zu ziehen, wie wenn er dessen
Vormund wire (vergl. Epist. Maximi ad Valentinianum; Mansi,
tom. III, p. 673). An ihn schrieb auch der romische Bischof
Sirictus. Das péapstliche Schreiben ist nicht auf uns gekommen,
wohl aber die Antwort des Usurpators (Mansi, tom. ITI, p. 671.).
Barth ist der Meinung, Siricius habe den Kaiser wegen des
Justizmordes zur Rede gestellt, und er nimmt auch an, dass
die kaiserliche Antwort ,wenig Eindruck“ gemacht habe (S. 152).
Das letztere weiss Barth ebensowenig wie sonst jemand; dass
aber Siricius den Kaiser wegen des Justizmordes nicht zur
Rede gestellt hat, ersieht man aus der Antwort. Der Mann fe-
rocis ingenii beginnt sein Schreiben mit den Worten: Accepi-
mus litteras sanctitatis tue, quee nobis fuere gratissimee. So
~ verbindlich wiirde Maximus eine Aufforderung, sich wegen eines
vielfachen Mordes zu rechtfertigen, nicht verdankt haben. Der



=i

eben erst auf den pépstlichen Stuhl erhobene Siricius hatte den
Usurpator ersucht, sich des ,katholischen Glaubens“ anzuneh-
men. Er konnte ja wissen, dass der siegreiche Heerfiihrer dem-
nichst auch iiber die Alpen kommen werde. Maximus ver-
spricht, fiir den katholischen (lauben um so mehr sorgen zu
wollen, je deutlicher er Gottes Beistand erfahre. Unmittelbar
aus dem Taufbad sei er zur kaiserlichen Wiirde emporgestie-
gen und habe sich seither bei allen Unternehmungen der Huld
Gottes erfreut. Den Priester Agricius, dessen ungesetzliche Or-
dination der Papst erwihne, wolle er einem geistlichen Gericht
tiberweisen. Dann fihrt er fort: ,Ubrigens erkliren wir es als
unsern Wunsch und Willen, dass mit Beseitigung jeder Meinungs-
verschiedenheit und mit Herstellung volliger Ubereinstimmung
und eintriachtiger Gottesverehrung unter allen Priestern (Bi-
schofen) der katholische Glaube unverletzt und unversehrt er-
halten bleibe.“ Bei seiner Ankunft (in Trier) habe er so arge
Dinge vorgefunden, dass daraus eine schlimme Spaltung erfolgt
ware, wenn er nicht Vorsorge getroffen und Abhiilfe geschaffen
hitte. Was tbrigens die .Manichder“ veriibten, ,das moge,
sagt er zum Schlusse, deine Heiligkeit lieber aus den Gerichts-
verhandlungen als aus meinem Munde erfahren; denn Dinge
solcher Art, wmicht bloss schindlich zu veriiben, sondern auch ekel-
haft zu sagen, komnen wir wnicht ohne Krriten diber die Lippen
bringen.“ Dass er auch wegen der ,, Manichder interpelliert wor-
den sei, sagt Maximus mit keiner Silbe; er beruft sich auf sein
Einschreiten gegen diese Leute bloss, um dem Papst zu be-
weisen, wie ernsthaft er fiir die Reinerhaltung des katholischen
Glaubens und die Bewahrung der kirchlichen Hintracht besorgt
sei. Das wollte Siricius wissen.

Maximus darf von Puech als klassischer Zeuge angerufen
werden; er bestitigt auf Grund der Prozessakten, dass die
Priscillianisten als ,,Manichder" verurteilt und hingerichtet wor-
den sind, und unter den factu turpia, foeda dictu, die selbst ein
Maximus nicht ohne Erréten tiber die Lippen bringt, kann
man sich fiiglich jede Scheusslichkeit vorstellen. Und veriibte
Schandlichkeiten, nicht Irrlehren, haben dem kaiserlichen Re-
skript zufolge das Todesurteil motiviert. Welchen Eindruck
dieser Brief auf Siricius selbst gemacht hat, sagt kein papst-
liches Schreiben; aber Leo I. konnte noch ganz gut wissen,
wie man in Rom das Verfahren des Maximus von Anfang an



beurteilt hatte: in einem Schreiben an Turribius, Bischof von
Astorga, vom 21. Juli 447 billigt und rechtfertigt er ausfiithrlich
die in Trier zur Anwendung gekommenen blutigen Massregeln
(Mansi, t. V, p. 1288 ss.). Ich bin der Meinung, dass sich Leo
in voller Ubereinstimmung mit seinem Vorgénger Siricius ge-
wusst habe. Als auch der Papst gegen die Priscillianisten Par-
tei genommen hatte, war es fiir diese schwer, wenigstens ihre
personliche Ehre zu retten.

Allein was Ithacius in Trier den Priscillianisten zur Last
legte, ist eine an sich alberne Auffrischung der frither gegen
die Christen im allgemeinen erhobenen Vorwiirfe. KEbensosehr
wie die Personlichkeit der Ankliager fiur die Boswilligkeit,
sprechen Bildung, Charakter, Ruf und Haltung der Angeschul-
digten fiir die Grundlosigkeit der Anklage. Maximus aber liess
sich von Priscillians Feinden gerne gebrauchen: seine Héinde
waren schon hinldnglich mit Blut befleckt; ein Einschreiten
gezen die Priscillianisten versprach ihm verschiedene Vorteile:
es stellte seinen Eifer fir den katholischen Glauben in gutes
Licht, verschaffte ihm einflussreiche Freunde in Italien, tffnete
ihm den Weg uber die Alpen und trug ibhm namentlich viel
Geld ein. Was diesen letztern Punkt betrifft, so ist es ja sehr
zart, wenn Sulpicius Severus ihm nur das eine vorwirft, dass
ser sich gegen Habsucht zu wenig in acht genommen habe¥.
Diese Schwiiche musste ihn, den Spanier, daran erinnern, dass
Priscillian und seine vornehmsten Anhénger sehr reiche Leute
waren. Daher Konfiszierte er nicht bloss das Vermdgen der zu
Trier Hingerichteten, sondern setzte, trotz der Fursprache des
naivfrommen und herzensguten heiligen Martin, auch in Spa-
nien die Verteidigung des katholischen Glaubens in der Weise
fort, dass er die Guter der Anhénger Priscillians konfiszieren
liess. Der kaiserliche Palast zu Trier glich einer Rauberhohle,
bemerkt der Heide Drepanius Pacatus?).

') Pacat. Drep. Paneg. in Theodos.: Stabat ipse purpuratus ad lances et
momenta ponderum, nutusque trutinarum pallens atque inhians exigebat. Com-
portabantur interim spolia provinciarum, exuvie exsulum, bona peremptorum.
Hic aurum matronarum manibus extractum ; illic raptae pupillorum cervicibus bullse ]
istic dominorum cruore perfusum appendebatur argentum : numerari ubique pecu-
nie, fisci repleri, sra cumulari, vasa concidi, cuivis wt non Imperatoris domici-
liwm, sed latromis receptaculum videretur.



LE

Wie verhélt es sich nun aber mit der Rechtglaubigkeit
Priscillians ?

Schepss und Paret beweisen mit ihren verdienstvollen Pub-
likationen namentlich zwei Dinge: Erstens ist P. in allen seinen
 Traktaten &ngstlich bestrebt, in genauer Ubereinstimmung mit
der apostolischen und katholischen Lehre zu bleiben; aber er
ist zweitens kein Systematiker und schon deshalb vom Ver-
dachte frei, ein Anhiinger des fheosopluschen Systems der Ma-
‘nichéer gewesen zu sein.

Ich beschrinke mich nun aber darauf, kurz die Punkte
zu beleuchten, in welchen der ,Pietist® P. mit der ,Landes-
kirche“ in ,Konflikt gekommen und dadurch zum ,Sekten-
haupt* geworden sein soll, wie Barth annimmnit.

1. Zuniichst sei der ,lichtscheuen Geheimthuerei gegeniiber
den andern Christen“ gedacht, die so weit gegangen sein soll,
dass man auch einen falschen Eid fur erlaubt erklarte, ,wenn
es galt, die Geheimlehren der Sekte vor Unbekehrten sicherzu-
stellen“ (Barth, S. 153). Barth klagt nicht Priscillian selbst,
sondern nur dessen Anhénger dieses ,unschonen Zuges“ an
und entschuldigt sie halbwegs mit der ,Emporung iber das
Schicksal des Stifters“. Augustinus, der meines Wissens der
Erste ist, der sagt, die Priscillianisten hitten unter ihren
,<Dogmen“ auch den Satz gehabt: Jura, perjura; secretum
prodere noli (Schwore und schwore auch falsch; nur verrate
mir nicht das (Geheimnis), urteilt nicht so milde wie Barth,
sondern meint, die Héaretiker héatten diesen Grundsatz ange-
nommen propter occultandas contaminationes et turpitudines
suas (De haeres. 70). Die gleiche Erklarung wiederholt er Ep.
237 ad Ceref., n. 3. Uber die Verwerflichkeit solcher Unwahr-
haftigkeit schreibt er das ganze Buch contra mendacium ad
Consentium (vrgl. Retract. 1. IT, n. 60). Wenn die Priscillia-
nisten jenen Satz wirklich adoptiert (und — vielleicht zur leich-
tern Einpragung — in die Form eines Hexameters gebracht!)
hatten, so wird man dafiir wohl auch schon den Stifter der
Sekte verantwortlich machen miissen. Ich betrachte meinerseits
den den Priscillianisten ein halbes Jahrhundert nach P.s Tode
buchstablich angedichieten Grundsatz lediglich als ein Zeugnis



o

dafiir, dass niemand zu sagen wusste, was die verrufenen Ketzer
eigentlich lehrten. Die Priscillianisten ihrerseits hétten mit
besserm Grund ihren Gegnern nachsagen konnen, sie hétten
den Grundsatz: Calumniare audacter; semper aliquid haeret.
(Schimpfe nur tapfer drauf los; am Ende bleibt immer was
hingen.) Ich halte es darum auch nicht fir nétig, mich mit
Hilgenfelds gelehrter Arbeit einlédsslicher zu befassen. Hierony-
mus, dem P. noch 392 einer der viri illustres der christlichen
Kirche ist, kannte gewiss auch die wiedergefundenen Schriften.
Er weiss wohl, dass P. von den einen der gnostischen Héresie
beschuldigt, von andern aber verteidigt wird (defendentibus
aliis non ita eum sensisse ut arguitur. De vir. ill. ¢. 121); wer
Recht hatte, konnte man, wie es scbeint, aus P.s ,multa opus-
cula“ schon damals nicht ersehen. Keiner seiner Gegner —
von einer nicht verwendbaren Notiz im Commonit. des Orosius
(Schepss, p. 153) abgesehen — beruft sich auf die von ihm ver-
fagsten Schriften. Aus den wenigen wieder ans Licht gezogenen
Traktaten P.s Ketzerei nachweisen zu wollen, ist ein von vorne-
herein aussichtsloses Beginnen.

2. Manichdische Dogmatik. DBarth weiss, dass sich P. in
den heftigsten Ausdriicken und Wendungen gegen den Ma-
nichaismus &ussert; allein er bemerkt: ,Wir miissen ihm
das wohl glauben; woher aber dann die Ubereinstimmung
zwischen seinem Dualismus in Lehre und Leben und dem der
Manichier? Es wird hier der Grundsatz gelten: Gleiche Ur-
sachen, gleiche Wirkungen.“ Seine asketische Richtung habe
ihn zum Dualismus gefiithrt. Dazu komme, ,dass P. bei seiner
ungentigenden theologischen Orientierung und planlosen Lektiire
leicht manichéische Gedanken in sich aufnehmen konnte, ohne
ihre Herkunft zu merken“ (S. 147). Zu diesen Gedanken ge-
horen folgende: ,die Seele sei ein Stiick von Gottes Wesen, der
Leib dagegen ein Werk des Teufels, welcher als Feind Gottes
aus dem Chaos hervorgegangen sei; das physische Leben des
Menschen sei abhingig vom Lauf der Gestirne und von dédmo-
nischen Einflussen, eine Last und Befleckung fiir den unsterb-
lichen Geist® (S. 133).

Dass ein so scharfsinniger und belesener Mann wie P.
solche Gedanken in sich aufnehmen kann, ohne deren Herkunft
und Falschheit zu merken, ist sehr auffillic und wenig wahr-
scheinlich. Ich weiss nicht, aus welchen Quellen Barth seine

Revue intern, de Théologie. Heft 1, 1894, _ 2



&gl

Kenntnis der priscillianischen Lehre geschopft hat; aber be-
kannt ist, dass schon Augustin und Leo I. Priscillians Héresie
in angegebener Weise charakterisieren. So sagt z. B. Augustin
(De haeres. n. 70): Hi animas dicunt ejusdem naturae atque
substantiae, cujus est Deus, ad agonem quemdam . ... per
septem coelos gradatim descendere et in malignum principem
incurrere, a quo istum mundum factum volunt, atque ab hoc
principe per diversa carnis corpora seminari. Astruunt etiam
fatalibus stellis homines colligatos . . . (Vrgl. Hieron., Ep. 126, 1.)
Auf Augustin stiitzt sich Leo 1., der noch einige weitere Ziige
beifiligt, z. B.: Eos (Priscillianistas) dicere, quod diabolus nunquam
fuerit bonus, nec natura ejus opificium Dei sit, sed eum ex
chao et tenebris emersisse (Epist. 15, ad Turrib., n. 6; Mansi,
t. V, p. 1293). Ferner: Plasmationem humanorum corporum
diaboli esse ﬁgmeﬂtum, ..... propter quod resurrectionem
carnis non esse credendam, quia concretio corporis non sit
congruens animae dignitati (Ibid. n. 8). Auf der Synode von
Braga vom Jahr 563 wurde das Schreiben Leos I. vom Jahr
447 wieder vorgelesen und in neu formulierten (17) Sétzen
unter die Synodalbeschliisse aufgenommen, weil man dort ,am
Ende der Welt“ (in ipsa extremitate mundi) im Laufe der Zeit
leicht habe vergessen konnen, wie es sich mit dem (langst
verschwundenen) Priscillianismus verhalte (Mansi, t. IX, p. 773
ss.). Dass Leo I. seine Kenntnis der gefahrlichen Héresie aus
den Schriften Augustins geschopft hatte, war, wie es scheint,
der spanischen Synode unbekannt.

Augustin aber war durch den Spanier Orosius informiert,
dessen Schriftchen Schepss neu herausgegeben hat. Im ersten
der vier kleinen Kapitel erzéhlt Orosius, er wisse gar nicht,
warum und wie er nach Afrika gekommen sei; aber allméahlich
werde ihm Klar, dass ihn Gott wunderbar hergefiithrt habe, um
sich durch Augustin tber Priscillian belehren zu lassen. Dann
folgt ein wiistes Durcheinander mehr verriickter als ketze-
rischer Satze; im ersten Satze aber heisst es, dass Priscillian,
yelender noch als die Manichder, seine Ketzerei auch aus
dem alten Testament begriinde“. Im vierten Kapitel kommt
er wieder auf das Wunder zu sprechen, dass ihn Gott nach
Afrika gebracht habe. Schriftliches hatte er nicht bei sich,
da er ja gar nicht vorhatte, nach Afrika zu fahren. Er be-
richtet aus dem Gedéchtnisse (heec sicut retinere potui, breviter



e

expositum est); sein Gedéchtnis scheint aber ebenso schwach
gewesen zu sein, wie sein Verstand. (Vrgl. die treffliche Wiir-
digung dieser kuriosen Schrift bei Paret, S. 293 f.)

Fiir Augustin war es genug, zu wissen, dass die Priscil-
lianisten noch schlimmer seien als die Manichder, um sich tiber
die ihm bisher unbekannte Sekte ein Urteil zu bilden; denn
die Manichéder, zu denen er frither selbst gehoért hatte, kannte
er wohl. Sofort ibertrug er auf die Priscillianisten, was er von
den Manichéiern wusste. ,Deine Frage, liebster Sohn Orosius,* -
schrieb er umgehend, ,brauche ich weder in allen Einzelheiten,
die du in deiner Denkschrift niedergelegt hast, zu beantworten,
noch auch darf ich dich ganz ohne Antwort lassen, weil es so
den Anschein hitte, ich missachte deinen mir so hocherfreulichen
Eifer. In einigen meiner Bichlein, die du wohl gelesen hast
oder doch lesen kannst, ist namlich schon mancherlei gesagt,
was zur Widerlegung der Ketzerei der Priscillianisten dient,
obwohl ich mir gar nicht vorgenommen hatte, sie zu bekdmpfen.
Dass ich auch das gethan habe, wéahrend ich anderes that,
erkenne ich nun, da ich von dir hore, was jene Leute fiir
Anschauungen haben.“ (Ad Oros. contra Priscillianistas et Ori-
genistas, n. 1. Coll. sel. Patr. ed. Caillau, t. 136, p. 439.) Das
Antwortschreiben an Orosius wurde im Jahr 415 verfasst. Bisher
hatte Augustin von den Priscillianisten keine Kenntnis. Er hat
sich auch spater mit dieser Héaresie nur dusserst oberfliachlich
beschéaftigt. (Vrgl. meinen Vortrag, S. 17 ff.) Weitere Erkun-
digungen schienen ihm vo6llig zwecklos zu sein, da ja die Pris-
cillianisten Manichdaer waren und er gegen die Manichéer mehr
Bilicher geschrieben hatte, als vermutlich Orosius in seiner
ganzen Bibliothek besass. Vom Jahr 415 an ist es fiir alle
katholischen Kirchenschriftsteller feststehende Thatsache, dass
die Priscillianisten manichéaischen Anschauungen gehuldigt haben.
In einer seiner letzten Schriften (De haeres., verf. um d. Jahr
428) weiss Augustin die Grundziige der manichéischen Dog-
matik der Priscillianisten systematisch zusammenzustellen. Leo I.
behandelt dieselben 447 in besondern Paragraphen und leistet
zudem den (ebenso leichten wie tiberfliissigen) Nachweis, dass
diese Lehren mit dem katholischen Glauben gar nicht im Ein-
klang stehen. Damit diese Auseinandersetzung nicht in Ver-
gessenheit gerate, nimmt sie die Synode von Braga 563 in die
'Synodaflakten auf. Professor Barth aber ist meines Wissens



L gy

der letzte Kirchenhistoriker, der wirklich glaubt, Priscillian
habe jene unsinnigen Theorien wirklich vorgetragen.

Barth wiirde in den Schriften Priscillians auch nicht eine
einzige Stelle finden, in der ein manichéischer Dualismus ge-
lehrt wird. Gerade daraufhin hat Paret sowohl die Canones
wie die elf Traktate sorgfiltiz gepriift; das Resultat dieser
Untersuchung giebt er an mit den Worten: ,Die manichéische
Lehre oder doch eine danach gestimmte Ansicht vom Leben und
Glauben, die uns fast ausnahmslos bei allen Traktaten als der,
oft ungenannte, Beziehungspunkt erschienen ist, . .. . steht
auch beim zehnten Traktat vor dem Gedanken des Redners
als ein unsichtbarer Feind, dem er an jeder halbwegs zweifelhaften
Stelle den Zugong verbauwen muss* (S. 167). Ich mochte freilich
nicht behaupten, dass P. tiberall, wo Paret eine polemische
Beziehung entdeckt, wirklich an den ,unsichtbaren Feind*
gedacht habe; aber viel willkirlicher ist es, wenn Hilgenfeld
vielfach die gleichen Ausserungen, auf die sich Paret beruft,
manichédisch deutet. (Vgl. S. 56 ff., S. 63 ff.)

Ebenso grundlos wie der Satz, P. habe manichéischen
Dualismus gelehrt, ist Barths Behauptung: ,Seine (Priscillians)
Begeisterung fir Christus fithrte ihn dazu, in pantheistischer
Weise ihn als das Wesen aller Dinge zu verherrlichen und
sein menschliches Leben und Wirken beinahe zu vergessen.“
Vom menschlichen Leben und Wirken Jesu redet bekanntlich
auch der Apostel Paulus nicht oft, ohne dass er deswegen
des Pantheismus verddchtig wire. Auf die paulinischen Briefe
aber stiutzt P. vorziglich seine Christologie, namentlich gilt
dies von den Canones. Ich vermag weder Manichiismus noch
Pantheismus zu entdecken, wenn ich lese: »Christus, im Fleische
fiir uns gestorben, zugleich Gott und Mensch, ist Mittler zwischen
Gott und Menschen“ (Can. XIII). ,Fundament des apostolischen
Glaubens ist Christus, der Eckstein, unser Haupt“ (Can. 14).
»,Der Mensch Christus wird vom Apostel Gott und Herr genannt,
und nicht nach der Gottheit (sondern nach der Menschheit)
heisst es von ihm, dass er geworden sei aus dem Samen Davids
und aus dem Weibe“ (Can. 17) u. s. w. Von einer doketischen
~ Verfliichtigung der Person Christi findet sich bei P. keine Spur.
(Vrgl. Paret, S. 138 ff.; 267 ff.) Barth konnte sich fiir seine
Behauptung nicht auf P. selbst, sondern eben nur wieder etwa auf
Leo I. berufen, der meinte, zum priscillianischen System gehore



namentlich auch die Leugnung des Begriabnisses und der Auf-
erstehung Christi. Ita se Christum simulant confiteri, ut incar-
nationis et mortis et resurrectionis auferant veritatem (Ep. ad
Turrib. n. 17, L ¢.). ,Die nicinische Formel steht durchgehend
im Mittelpunkt des P.schen Denkens, und das nach ihr fermu-
lierte apostolische Symbol ist die Grundkraft in seiner Ge-
dankenwelt und Lebenswelt.* Aber ,P.s Theologie ist das Ge-
genteil einer Schultheologie, . .. sie ist ihm die Blite des Glau-
bens, nicht ein Hoheres iiber dem Glauben“. (Paret, S.269.)
Daher wire es allerdings nicht schwer, da und dort einen Satz
herauszugreifen, der sich manichiisch oder pantheistisch deuten
liesse. Barth wird wissen, dass man z. B. auch in den pauli-
nischen Briefen und in der Apostelgeschichte mit Leichtigkeit
solcher Deutung fiahige Satze fande. Wenn die plenitudo eccle-
siae. Priscillians (Can. 20) pantheistisch ist, so dirfte auch
Ephes. 1, 22. 23 Bedenken erregen. :

Uber P.s Rechtgliubigkeit urteilt Puech viel vorsichtiger
als Barth. Zwar ist Puech naiv genug, den puer Orosius ernst
zu nehmen (Journal des savants, 1891, p. 316); aber er muss
schliesslich auch betonen, die Priscillianisten hatten leider ihre
Ketzereien sehr geheim gehalten, und man wisse eigentlich
nicht, in welchen Punkten namentlich Priscillian selbst vom
 katholischen Glauben abgewichen sei. Namentlich dass er
Manichaer gewesen, sei ,peu probable“ (a. a. O. S. 317), — sage
man lieber: pure Verleumdung. ‘

3. Askese. Nach Barth (S. 133) fand P. ,das Hauptkenn-
zeichen eines von der Weltfreundschaft befreiten Wandels in
einem besitzlosen, ehelosen und moglichst bediirfnislosen As-
ketenleben ; er eiferte gegen den Genuss von Fleisch und Wein,
da der Wein eine Quelle aller Ausschweifung sei; er erlaubte
sogar Ilhegatten, ihren Bund aufzulosen, und Eltern, ihre Kinder
zu verlassen um des Herrn willen“. Das sagen freilich auch
wieder Augustin (De heeres. n. 70) und Leo I. (Epist. 15, ad
Turrib., n. 7) und noch bestimmter die Synode von Braga vom
Jahr 563 (cap. 11 ss. contra Priscillianam heeresim). Hatten
aber die Priscillianisten nicht selbst so grossen Besitz gehabt,
so hatte sich Maximus weniger um sie bekiimmert. Aus der
Bemerkung des Sulpicius Severus, die drei Bischofe Instantius,
Salvianus und Priscillianus (von andern ist nicht die Rede)
seien turpi sane pudibundoque comitatu, cum wuxoribus atque



~ 9y

alienis etiam feminis (Hist. sacr., 1. II, 63) nach Rom gereist,
muss man wohl schliessen, die drei Genannten seien verheiratet
gewesen und hitten bis zum Tod in der Ehe gelebt. Gewiss
ist, dass P. es nach Can. 57 als Pflicht der incontinentes an-
erkennt, in die Ehe zu treten, und dass er sich auch Can. 59
zu der apostolischen Lehre von der Ehe bekennt. Wenn er
Entsagung und Enthaltsamkeit fordert, so geschieht es mit bib-
lischen - Ausdriicken und in biblischem Sinn. Schepss, der jeden
von P.s Schriften noch vorhandenen Buchstaben angesehen
hat, erklart: ,Wir haben in den Traktaten nichts gefunden,
was fiir sein angebliches Bestreben, Eheschliessungen moéglichst
zu verhindern, oder was fiir sein vermeintliches Vegetarianer-
tum sprechen konnte* (Vortrag, S. 25).

Im Can. 30 sagt P. allerdings: ,Wenn sich einige von
Fleisch und Wein enthalten, sollen sie weder von andern ge-
richtet werden, noch selbst andere richten, denn den Reinen
ist alles rein und Speise und Trank empfehlen niemand“. Aber
so kann doch nur ein paulinischer Theologe, nicht aber ein
Manichéer reden. Bedenklicher lautet Can. 36: ,Der Wein ist
Ursache aller Ausschweifung; deshalb soll man sich desselben
enthalten, da er (Paulus) bloss gestattet, ihn gegen die Schwdiche
und auch da nur mdssig zu gebrauchen®. Allein es ist doch klar,
dass P. hier nur die apostolischen Mahnungen Ephes. 5, 18 und
1. Tim. b, 23 wiedergeben will. Auf eine aus manichéischem
Dualismus gefolgerte Askese ldsst auch dieser Satz nicht
schliessen. Unleugbar aber hat P. sehr enthaltsam gelebt. An
der Vorliebe fiir gelehrte Studien und Fasten erkannten ja die
Trierer Hofbischofe seine Anhénger! Dass aber auch Hilgen-
feld auf Grund der beriihrten Ausserungen P. der Uberein-
stimmung mit den Manichéern beschuldigen kann (S. 48 ff.),
verstehe ich nicht. :

4. Die Apokryphen. P. hat, wie ebenfalls zuzugeben ist,
auch solche Schriften gelesen, die nicht zum biblischen Kanon
gehoren. Das gab seinen Feinden Veranlassung, ihn fiir alle
moglichen Dinge, die in apokryphischen Schriften standen, ver-
antwortlich zu machen. Wie sich aus dem Traktat an Papst
Damasus ergiebt (Schepss, 41 s.; Paret, 245 ff.; 288 ff.; vergl.
193 ff.), hatte namentlich der Hauptgegner Priscillians auf der
Synode von Saragossa (380), Bischof Hydatius von Merida,
»aus seiner eigenen Biicherei einige Werke hervorgeholt und



— 23 —

daraus verleumderische Mirchen% abgeleitet. P. leugnet nicht,
dass er solche Schriften lese; doch handelt es sich nicht um
einen Fkirchlichen Gebrauch. Er versichert, dass er sie Kkritisch
lese und die ketzerischen Dinge, die etwa darin seien, keines-
wegs billige. Er beruft sich auf den Brief Judd, in dem ja
auch das Buch Henoch citiert sei. Wie bestimmt er aber unter-
scheidet zwischen den von der Kirche anerkannten heiligen
Schriften und den damals viel verbreiteten Apokryphen, zeigt
hinléanglich die Thatsache, dass er in seinen Canones und Trak-
taten die kanonischen Biicher unz#hligemal citiert, ja seine
Gedanken oft ganz in biblische Worte kleidet, sich aber auf
apokryphische Schriften nicht ein einziges Mal beruft. Dass er
die deuterokanonischen Biicher des A. T. (Tobias, Sapientia, Jesu
Sirach, Baruch) zu den heiligen Schriften rechnet, wird man
ihm ebensowenig veriibeln, wie der afrikanischen Kirche seiner
Zeit und wie der heutigen romischen Kirche. Im tibrigen weiss
man nicht einmal, welche Schriften Hydatius im Auge gehabt
hat. Spater (415) nennt allerdings Orosius eine ,memoria apos-
tolorum“’; aus der P. beweise, dass die Sternbilder auch am
menschlichen Korper vorhanden seien, der Widder auf dem
Kopf, der Stier auf dem Nacken, die Zwillinge in den Armen,
der Krebs auf der Brust, u. s. w., und dass das Weltprinzip aus
der Finsternis hervorgegangen sei (Schepss, 154). Augustin
seinerseits bespricht einen ,Hymnus“, von dem er glaubt, dass
ihn auch die Priscillianisten gebrauchten. Wenn sie denselben
im Sinne der kanonischen Biicher auslegten, so &dndere das
nichts an der Sache (Epist. 237, ad Ceret. n. b); das sei eben
das Schlimme, dass die Priscillianisten die sdmtlichen kanoni-
schen Biicher anngdhmen und denen, die sie fiirchteten, ,auch
den katholischen Glauben predigten, freilich nicht den, den sie
haben, sondern den, unter dem sie sich verbergen“ (n. 3);
lehrten sie ja, dass man sogar mit falschen Eiden gegen Un-
eingeweihte sich schiitzen miisse! — ,Memoria apostolorum"
und ,Hymnus“ scheinen nicht sehr gefahrliche Biicher gewesen
zu sein. Indessen steht es doch fiir Barth fest, dass P. durch
»planlose Lektiire“ auf Abwege geraten ist. Zu diesen fiir P.
verhdngnisvollen Schriften rechnet er ausser der ,memoria
apostolorum“ das (Jud. 14 citierte!) Buch Henoch, das (als An-
hang den offiziellen Ausgaben der Vulgata gewohnlich beige-
fugte) 4. Buch Esdras und den (dem Epheserbrief nachgebildeten



= e

und noch in die ersten gedruckten Bibeln aufgenommenen)
Brief an die Laodicener (vrgl. Kol. 4, 16). Das ist dusserst un-
schuldige Lektiire; aber fiir Inquisitoren bot sie, wie es scheint,
hinreichende Anhaltspunkte. Auch mit kirchlicher Satzung kam
P. bei dieser Lektiire nicht in Konflikt. Die erste Synode
(Hippo 393), welche den Kanon kirchenamtlich fixierte, kam
nicht ,gerade damals®, wie Barth sagt, sondern erst acht Jahre
nach P.s Tode zusammen ; zum Kanon hat dieselbe auch die
(von P. gelesenen) sog. deuterokanonischen (apokryphischen)
Biicher des A. T. gerechnet; dagegen hat die romische Kirche
damals noch den Hebraerbrief meistens fiir ein haretisches
Buch gehalten. * Hat sich vielleicht P. auch dadurch in den
Ruf eines Ketzers gebracht, dass er den Hebrierbrief als kano-
nisch anerkannte ? - '

5. Missachtung der kirchlichen Disciplin. In dieser Hinsicht
erneuert Barth folgende Vorwiirfe: ,Seinen Grundsatz der Gleich-
berechtigung aller Christen vor Gott machte er (P.) in ver-
letzendem Gegensatz zur Kirche beim Gottesdienst geltend: er
trat nicht nur selbst (vor seiner Ordination) als Prediger auf,
- sondern gestattete auch Frauen dasselbe. — Er ignorierte mit
Absicht die kirchliche Festordnung, indem er seine Anhénger
in der Weihnachts- und Osterzeit die Kirchen nicht besuchen
liess. Er riet ihnen, beim kirchlichen Abendmahl das Brot zwar
entgegenzunehmen, aber nicht zu verzehren, damit sie nicht
unrein wiirden durch Gemeinschaft der Speise mit dem Kirchen-
volk.“

Das sind nun Anklagen, die schon zu Lebzeiten P.s er-
hoben worden sind und die einer thatséichlichen Unterlage wenig-
stens nicht ganz entbehren. Sie betreffen namlich Dinge, auf
welche offenbar auch die acht Beschliisse der Synode von Sara-
gossa (Mansi, t. III, p. 633 ss.; vergl. die Beschliisse der Sy-
node von Toledo vom Jahre 400. Ibid.p. 997 ss.) Bezug haben.
Genannt aber ist in diesen Beschliissen P. nicht. Er war nach
Sulpicius Severus (Hist. sacr., 1. IT, 62) i, J. 380, als die Synode
von Saragossa gehalten wurde, noch Laie und wurde nach dem-
selben Berichterstatter mit dem Laien Helpidius und den Bi-
schofen Instantius und Salvianus verurteilt. Der Bischof Hyda-
tius erhielt von der Synode den Auftrag, die Beschliisse be-
kannt zu machen und namentlich (maxime) den inzwischen
zu P. ibergegangenen Bischof Hyginus zu exkommunizieren.



e

An der Synode von Saragossa hatten P.s Freunde nicht
teilgenommen. Auf derselben, sagt P. im Schreiben an Papst
Damasus (Schepss, 35; Paret, 237 ff., 253 ff.), habe Hydatius
eine Art Disciplinarverordnung vorgebracht. Aber geméss der
_brieflichen Mahnung des Bischofs Damasus selbst sei dort nie-
mand ungehort verurteilt, keiner der Freunde P.s personlich
kritisiert worden. Ubrigens hitten es sich diese stets ange-
legen sein lassen, schlechte Sitten und tible Gewohnheiten, die
dem Glauben an die Gottheit Christi widersprichen, zu unter-
driicken. Hydatius selbst hitte vor seiner Abreise zur Synode
in ihren Kirchen kommuniziert, und als er von der Synode
zuriickgekommen, habe er nichts gegen sie Gerichtetes mitge-
bracht (Schepss, 39; Paret, 240).

Sulpicius Severus und P. widersprechen einander, wem ist
zu glauben? Die Geschichte des erstern wurde 20 Jahre nach
der Synode von Saragossa geschrieben; P. referiert mitten aus
dem Kampf heraus, ist aber personlich beteiligt. Ich halte
seinen Bericht fir getreu, aber auch die Darstellung des Sul-
picius Severus nicht fiir ganz unrichtig. Die Synode von Sara-
gossa wollte unzweifelhaft die Priscillianisten treffen; aber sie
hatte so wenig bewiesenes Material, dass sie sich auf eine all-
gemeine Disciplinarverordnung beschranken musste. Mit vollem
Recht konnten nun die Priscillianisten sagen: Das berithrt uns
nicht; denn die verurteilten Dinge kommen bei uns nicht vor;
ihre Feinde hingegen, die jeden Klatsch glaubten: Jetzt sind
die Priscillianisten gerichtet!

Eine Bestatigung der in Saragossa 380 gegen P. vorge-
brachten (indirekten) Anschuldigungen sucht man natiirlich in
den wiederaufgefundenen Schriften vergebens. Was daran
Wabhres ist, ldsst sich nur noch vermuten. Dass P. und seine
Freunde private Zusammenkiinfte hielten und dass in diesen
Versammlungen auch Laien (wie P. selbst), ja vielleicht sogar
Frauen an Schriftlesung und Betrachtung sich beteiligten, wird
wohl wahr sein. Von Frauenpredigten in der Kirche redet die
Synode nicht. Das Fernbleiben von der Kirche gerade in der
Zeit der hochsten Feste, wie vielleicht sogar die blosse Schein-
kKommunion, wird wohl auch vorgekommen sein. Das hing
mit der Verachtung zusammen, die Bischofe, wie Hydatius und
Ithacius, auf sich gezogen hatten. Man wollte vielfach keine
Gemeinschaft mit ihnen haben, fiirchtete sich aber aus sehr nahe:



liegenden Griinden, einen formlichen Bruch zu vollziehen. Da-
fiir kann P. nur indirekt verantwortlich gemacht werden. Vor
der Feier der hl. Eucharistie hegte er die allergrosste Ehr-
furcht. (Vergl. Can. 42, Paret, S. 30, 71.) Aus der Wertschit-
zung der Eucharistie diirfte sich auch das sonntégliche Fasten
erkldren, von dem die Synode von Saragossa spricht.. Der 4.
und 6. Traktat sind Fastenpredigten, die beweisen, wie ernst
P. die Glaubigen seiner Ditcese auf Ostern vorbereitete. (Vrgl.
Paret, 8. 11711 : -

6. Durchbrechung der bischiflichen Jurisdiktion. — Nach Barth
hatte P. (obwohl er ,keine theologische Bildung besass“!) ,ein
Reformator im Geiste Zwinglis und Calvins werden koénnen*,
wurde aber wegen seiner tbertriebenen Askese nur ein ,Sekten-
haupt“; seine Anhéngerschaft gestaltete sich mehr und mehr
zu yeiner separierten Gemeinde“. Was P. hitte ,werden kin-
nen, will ich dahingestellt sein lassen; dass er kein ,Sekten-
haupt* war und keine ,separierte Gemeinde“ stiften wolite, ist
gewiss. Er hat sich der allgemeinen Kirchenordnung ebenso-
wenig wie der biirgerlichen Ordnung entzogen. Noch in der
Zuschrift an Damasus verlangt er nichts weiter als eine un-
parteiische Synode, auf der er seinem Kollegen, dem Bischof
Hydatius, antworten und Vorhaltungen machen konne. Wie er
sah, dass er ein nutzloses Opfer des Fanatismus wiirde, appel-
lierte er an den Kaiser und stellte sich samt seinen intimsten
Freunden vor dem kaiserlichen Gerichtshof, obwohl er ahnen
konnte, dass er auch hier kein Recht finden werde. Er war
rechtméssiger Bischof von Avila, und seine Kirche hielt zu
ihm, auch nachdem ihn seine Feinde mit unséglicher Schmach
tiberschiittet und zum Tode gebracht hatten.

Und doch liegt in Barths Vorwurf ein richtiger Kern. HEs
ergiebt sich auch aus P.s Schreiben an Damasus, dass die von
P. geleitete Bewegung, namentlich in der Diécese Merida, zur
Erhebung gegen den Bischof Hydatius fithrte (vergl. Paret,
S. 242 ff.). P. gesteht auch, dass er mit Genossen nach Merida
selbst gekommen sei. Er will nichts anderes als eine briider-
liche Verstdndigung beabsichtigt haben, sei aber mit Schligen
empfangen und am Betreten der Kirche verhindert worden. In
der Folge schieden in Merida selbst Priester und Laien aus
der Jurisdiktion des Bischofs Hydatius aus (auch auf solche
Vorkommnisse nimmt die Synode von Saragossa,'Bezug), und es



=gy

kam sogar zum Versuch, einen Glegenbischof einzusetzen (vergl.
Paret, S. 257 ff.; 280 ff.). Wie Paret vermutet, war Hydatius
auch sonst in diesem Punkt besonders empfindlich: er trachtete
nach der Wiirde und Machtstellung eines Metropoliten und hatte
sich dadurch sogar mit hervorragenden Bischofen (wie Hyginus
und Symposius) entzweit. P.s Eingriff in das Jurisdiktionsgebiet
.des Bischofs Hydatius wird fiir diesen die erste und wichtigste
Veranlassung gewesen sein, auf Vernichtung des fir ihn ge-
fahrlichen Mannes zu denken. Unter kirchenpolitischem Ge-
sichtspunkt hat auch Rom die Angelegenheit betrachtet und
‘behandelt (Paret, 261 f.).

Paret forscht tiberall nach dem tiefern Gegensatz, der
zwischen der Richtung Priscillians und der Reichskirche vor-
handen war. Seinem Scharfsinne zolle ich alle Anerkennung;
allein von einem solchen Gegensatz hatte P. wohl schwerlich
eine Ahnung. Er weiss von nichts anderm, als dass er zur all-
gemeinen Kirche gehort, deren Glauben er bekenht, unter deren
allgemeiner Ordnung er steht und der er mit allem, was er ist
und hat und vermag, zu dienen sucht.

Gresiegt hat tiber ihn weder theologische Wissenschaft, noch
Frommigkeit, noch Tugend, noch Kkirchlicher Eifer, sondern
hierarchische Eifersucht im Bunde mit einer heuchlerischen,
Jjeder Schlechtigkeit fihigen ,Realpolitik.

Nachdem aber das Verbrechen in Trier einmal geschehen
war, mussten auch heilige Ménner, wie Augustin, geneigt sein,
Jeder Verleumdung Glauben zu schenken, welche die Missethat
-der Vertreter der Reichskirche in einem mildern Lichte er-
scheinen liess. :

Die Publikationen der beiden Gelehrten Schepss und Paret
sind eine Rehabilitation des Geichteten.

EpUuArRD HERZOG.




	Priscillian

