
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


700

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

La France et Rome de 1700 à 1715, Histoire diplomatique
de la Bulle Unigenitus jusqu'à la mort de Louis XIV, d'après
des documents inédits, par Albert Le Roy; Paris, Perrin,
1892, 1 vol. in-8°, 794 pages.

Ce premier volume d'une Histoire du gallicanisme au
XVIIIe siècle est extrêmement intéressant. Il serait l'un des

romans les plus captivants qui aient été écrits en ce siècle,
s'il n'était une œuvre historique, toute composée de documents
positifs et absolument authentiques. L'auteur a puisé dans le
Dépôt des affaires étrangères à Paris (fonds Rome, du tome
370 au tome 555) ; dans la collection de recueils et de manuscrits

jansénistes, formée au siècle dernier par Adrien Le Paige,
bailli du Temple; dans les riches archives d'Amersfoort, et aussi
dans les archives du Vatican qui furent transférées à Paris de
1811 à 1814 et déposées à l'hôtel Soubise, sous la garde de
Daunou.1 Donc le moindre soupçon ne saurait être élevé.
D'autre part, l'impartialité de l'auteur éclate dans tout le
volume. Tout en étant un homme de foi, plein d'une légitime
admiration pour les héros du devoir et de la conscience, il
ne dissimule ni les fautes de ses amis, ni les reproches qu'il
croit devoir adresser aux jansénistes pour leur indiscipline,
leurs imprudences et même leurs contradictions. Ni le cardinal
de Noailles, ni même Quesnel ne trouvent absolument grâce

1 A cette époque, à l'instigation de M. Siivy (auteur de quelques écrits contre
les jésuites), M. Beaucamp, curé de Sucy-en-Brie, et M. Contrault, instituteur, ont
dépouillé et analysé, avec de fort longs extraits, les documents rassemblés sous cette
rubrique : Francia, Giansenismo.



— 701 —

devant lui (p. 117—118). Il est d'une indépendance de juge-
irient égale à sa perspicacité.

Son ouvrage est une sorte d'appendice au Port-Royal de

Sainte-Beuve, avec cette différence qu'il y met du cœur et de
la foi, tandis que Sainte-Beuve n'y apportait guère que de la
curiosité et de l'intérêt littéraire. Il nous annonce la prochaine
publication de la Correspondance de Quesnel, comme complément

à ce premier volume ; nous applaudissons d'avance.
Chemin faisant, il signale des documents inédits à publier, par
exemple les lettres de M. Vuillart (p. 136), celles du cardinal
de Bouillon à Louis XIV, les réponses du roi (p. 78), ainsi
qu'une série de manuscrits fort curieux relatifs à ce même
cardinal (p. 622). Nul ne serait plus apte que M. Le Roy à les
publier; serait-ce abuser que de l'en prier?

Quoique le titre de son volume n'embrasse que les quinze
premières années du XVIIIe siècle, il est remonté, dans ses
deux premiers chapitres, jusqu'à l'an 1671, époque de la
publication des Réflexions morales sur le Àrouveau- Testament du
P. Quesnel. Il a raconté comment cet ouvrage a été approuvé
par plusieurs évêques, notamment par L.-A. de Noailles, alors
évêque de Châlons-sur-Marne et plus tard cardinal et archevêque

de Paris; comment, ce dernier ayant condamné en 1696
YExposition de la foi de l'Eglise touchant la grâce et la
prédestination par l'abbé de Barcos, neveu de Saint-Cyran, un
bénédictin moliniste, dorn Thierry de Viaixne, lança, en
décembre 1698, une brochure intitulée: Problème ecclésiastique,
où il prétendait que la doctrine condamnée par l'archevêque
de Paris était la même que celle qu'il avait approuvée dans
les Réflexions morales; et, enfin, comment par ce conflit fut
ranimée toute la querelle du jansénisme, évidemment mal
apaisée par la Paix de l'Eglise de 1669.

Après cette sorte d'introduction, l'auteur étudie le fameux
Cas de conscience de 1701 sur la suffisance du silence respectueux

envers les décisions du pape et la non-obligation d'une
soumission intérieure, même de simple foi humaine (p. 94 et 105);
théorie émise par Arnauld, adoptée par l'école de Port-Royal,
condamnée par Clément XI le 13 février 1703 et par l'instruction

pastorale du cardinal de Noailles du 5 mars suivant. Ce
Cas de conscience fut l'occasion de la bulle Vineam (1705), qui,
à son tour, fut l'origine et la cause de la destruction de Port-



— 702 —

Royal en 1709 et 1710, et aussi l'occasion et la préparation
de la bulle Unigenitus du 8 septembre 1713. Par quelle série
d'incidents ces faits sont enchaînés, l'auteur le montre avec
une grande abondance de détails, exposant minutieusement les
intrigues, les passions, les débats, les idées. Rien d'intéressant
n'échappe à son observation.

Dans le récit se glissent en 1700 l'élection de Clément XI
(Albani), qui succéda à Innocent XII (Pignatelli), et en 1715 la
maladie et la mort de Louis XIV, qui brisa les projets des
molinistes au moment même où ils allaient triompher. S'il est
permis de voir le doigt de Dieu dans une catastrophe, c'est
bien dans celle-ci. Le récit est palpitant. C'est un véritable
drame.

Et puis, que d'autres faits que je puis à peine indiquer ici
L'assemblée de 1705, qui accepte la bulle Vineam, mais par
voie de jugement, et qui excite ainsi la colère de Clément XI,
dans la prétention qu'il a d'être le seul évêque ayant droit de

juger; — l'assemblée de 1710, qui, à la grande tristesse de

d'Aguesseau, consent à ajouter en forme d'annexé au procès-
verbal primitif une Explication qui, toute papiste qu'elle est,
ne réussit pas encore à satisfaire le pape; — l'assemblée
spéciale d'évêques de 1713 et 1714, sa curieuse composition,
ses intrigues, l'opposition des neuf qui refusent de signer le
procès-verbal, leur châtiment; — puis la bulle Unigenitus en
Sorbonne, les fraudes du syndic Le Rouge, les lettres de

cachet contre les docteurs rebelles, les négociations à Rome

pour la décardinalisation et la dénaturalisation du cardinal de

Noailles, la mission d'Amelot à Rome, la résistance des

parlementaires, notamment de d'Aguesseau et de l'avocat général
Joly de Fleury. Et encore, comment oublier l'incroyable évasion
de Quesnel de Bruxelles à Liège en 1703, les détails plus
incroyables encore sur les mœurs des cardinaux et des évêques
à cette époque, la barbarie des agents du roi et du roi lui-
même, c'est-à-dire du jésuite Tellier et de M.me de Maintenon,
contre les pauvres religieuses de Port-Royal, etc.?

M. Le Roy élève sans cesse le sujet, en faisant toujours
ressortir la véritable portée des débats. Là où il semblerait
qu'il ne se fût agi que de la haine personnelle de Fénelon et
du P. Tellier contre le cardinal de Noailles et contre Quesnel,
il montre les deux courants qui partagent l'Eglise de France



— 703 —

à cette époque: d'une part le courant gallican, fortifié par
Port-Royal, et, d'autre part, le courant ultramontain, fortifié
par le molinisme, que le roi et le pape soutiennent, le roi
entre les bras du P. Tellier et de Mme de Maintenon, le pape
entre ceux du cardinal Fabroni et du capucin Timothée. Ce
qui se débat, c'est bien, si l'on veut, la question de savoir
laquelle des deux interprétations du dogme de la grâce est
vraie, celle de Molina et des jésuites, ou celle d'Augustin et
des jansénistes (p. 37—38) ; mais ce qui est plus encore en jeu,
dans le fond des passions et des intrigues, c'est de savoir si
le pape est infaillible et omnipotent, ou si, conformément aux
vieilles traditions, on peut ne croire ni à son infaillibilité ni à

son omnipotence. Voilà la vraie question, celle qu'on sent
posée à toutes les pages de ce volume si sérieux et si
substantiel.

Lorsqu'on se demande quel intérêt Louis XIV, Mme de
Maintenon et les jésuites pouvaient bien avoir à écraser le
jansénisme et ruiner Port-Royal, il faut répondre qu'ils étaient
blessés par la sévérité chrétienne, dogmatique et morale, du
jansénisme, ainsi que par l'austérité pratique des religieuses
de Port-Royal, et que Quesnel, l'apôtre de cette austérité, était
non moins odieux qu'Arnauld à Versailles et à Rome (p. 451).
De la part de Louis XIV et de Mme de Maintenon, il ne s'agissait

ni de religion ni de politique, mais simplement d'alcôve,
et de la part du jésuite Tellier, de domination.

Cet ouvrage est terrible contre tout le parti ultramontain
et moliniste, mais surtout contre le vieux Louis XIV, aussi
irritable qu'orgueilleux, voulant faire le pape comme il avait
fait le roi, refusant de voir son archevêque et obéissant
comme un valet à son directeur (et quel directeur!). Non, ce

n'est plus là le Louis XIV de 1682, si fier et si indépendant;
ce n'est plus qu'un vieillard usé, stupidement dévot, préférant
un Tellier à un Bossuet, et sollicitant en 1711 une bulle contre
les Réflexions morales après avoir interdit en 1709 la réception
du bref de Clément XI contre ce même livre C'est un pauvre
cacochyme que la gangrène va bientôt envahir, et qui, dans

une conversation avec d'Aguesseau, prononce déjà des paroles
dépourvues de sens, ne peut plus raisonner, s'entête ridiculement

et ne sait plus que répéter «je veux», comme un enfant
(p. 670—671).



— 704 —

Mme de Maintenon fait aussi triste figure en présence de
tous les documents amassés contre elle: «La servante
substituée à la maîtresse, la veuve Scarron, demi-reine de France,
devenue l'abbesse universelle, profitant des sortilèges seniles
de son esprit ou de son amour pour mettre hors la loi des

protestants, des jansénistes, des évêques et des cardinaux,
pour charger d'un tel faix et rendre à ce point impitoyable
l'âme d'un prince tant et tant de fois adultère (p. 688) »

Fénelon, lui aussi, est littéralement écrasé. Pas un mot
ne reste de la trop fameuse légende. M. Le Roy accumule
documents sur documents, prend le malheureux archevêque
en flagrant délit de mensonge, d'hypocrisie, de fourberie. Son
affectation de modestie n'était positivement que de la pose;
il ne rêvait que vengeance contre Bossuet et Noailles, retour
à la cour, domination, écartement de tout ce qui refusait de

le servir. Il n'y a plus à en douter, tel fut le vrai Fénelon.
Et le cardinal de Rohan, avec son luxe scandaleux et ses

dîners à cinquante francs par tête Et Bissy, évêque de Meaux,
bombardé cardinal, lui aussi, dans la bagarre, on sait comment
et pourquoi Et Tellier, « avec ses yeux d'un travers farouche
qui eussent fait peur au coin d'un bois, et qui lui donnaient
une physionomie affreuse, fausse, profonde, toute telle enfin
qu'il était en dedans..., profondément faux, trompeur, caché

sous mille plis et replis, exigeant tout, ne donnant rien, se

moquant des paroles les plus expressément données, lorsqu'il
ne lui importait plus de les tenir, et poursuivant avec fureur
ceux qui les avaient reçues; c'était un homme terrible, qui
n'allait rien moins qu'à destruction (p. 268)». Etc., etc.

Bref, ce volume s'impose par la gravité des documents
dont il abonde. C'est un dernier mot auquel les jésuites ne
peuvent pas répliquer. Outre les mérites du fond, je devrais
signaler aussi ceux de la forme ; mais ceux-ci, quelque grands
qu'ils soient, sont si peu de chose en comparaison des premiers!
Je me bornerai, en terminant ce compte rendu beaucoup trop
insuffisant, à remarquer que toute cette agitation produite
autour des Réflexions morales et de la bulle Unigenitus aurait
été évitée à la France et à l'Eglise, avec toutes ses funestes
conséquences, si Bossuet, en 1682, avait été plus ferme, et si,
au lieu de sacrifier la vérité sous prétexte de sauver l'unité,
il avait replacé le centre de l'unité là où il est vraiment, dans



— 705 —

la fidélité au Christ et à son Eglise universelle, et non dans
la soumission à la papauté. En faisant des concessions à Rome,
il n'a fait qu'exciter son insatiable ambition, et il a rendu
possibles, sans le vouloir, toutes les luttes postérieures. Aussi ne
puis-je souscrire à tous les éloges que M. Le Roy lui décerne ;

c'est le seul point, je crois, sur lequel je me permets d'être en
dissentiment avec lui. E. Michaud.

La Vie et l'Enseignement de Jésus, par M. Jules Bovon,
prof, à la Faculté de théologie de l'Eglise évangélique libre
du canton de Vaud; Lausanne, Bridel, 1893, 1 vol. gr. in-8,
549 p., 10 fr.

Ce volume n'est que le tome 1er d'un grand ouvrage sur
VŒuvre de la Rédemption, ouvrage divisé en trois parties:
1° Jésus-Christ (le fondement historique, ou théologie du
Nouveau-Testament). ¦— 2° Jésus-Christ, la Vérité (la formule
dogmatique, ou Dogmatique chrétienne). — 3° Jésus-Christ, la
Vie (les conséquences pratiques, ou Morale chrétienne). Ces
trois parties formeront six volumes, qui paraîtront année pat-
année.

L'auteur veut d'abord rattacher l'enseignement du Sauveur
à sa personne, en esquissant sa doctrine à la lumière de ses
actes. Donc, distinguant le Christ des apôtres, il traite d'abord
de l'activité du Christ, puis de sa doctrine, l'une expliquant
l'autre, et toutes deux étant saisies autant que possible dans
leur indissoluble unité. — Le second volume traitera de

l'enseignement apostolique et de l'histoire de l'Eglise primitive,
d'après le plan suivant: 1° Le Judéo-christianisme: tableau de

l'Eglise primitive, de sa vie et de la prédication chrétienne
avant l'entrée en scène de Paul; 2° Le Paulinisme: étude de

la vie religieuse et de la doctrine de l'apôtre, et résumé de

l'épître aux Hébreux; 3° Les Epîtres catholiques: celle de

Jacques, la lre de Pierre, celle de Jude et la 2e de Pierre,
groupe d'écrits de tendances analogues; 4° L'Apocalypse; 5°

La théologie johannique.
Avant d'exposer la vie de Jésus, M. Bovon éprouve le

besoin de se demander quelles sont les conditions d'une telle
étude, et d'examiner les documents historiques de cette Vie:



— 706 —

les synoptiques, leur origine, leurs rapports entre eux, le
quatrième évangile, son auteur, etc. Après cette étude préliminaire,

il raconte l'attente du monde antique et la naissance
de Jésus, puis son enfance, son baptême, sa tentation, son
ministère, sa mort, sa résurrection et son ascension. Ce n'est
qu'alors qu'il aborde son enseignement : d'abord son enseignement

d'après les synoptiques, puis son enseignement d'après
le quatrième évangile. Cette dernière distinction pourrait faire
croire qu'il y a deux enseignements de Jésus-Christ. Il n'en
est rien. Loin de les opposer, M. Bovon les concilie. «On
pourrait, dit-il, caractériser la diversité des deux documents
et leur rapport, en disant que, si les synoptiques présentent
essentiellement Yœuvre de J.-C. et la narration johannique sa

personne, l'œuvre et la personne demeurent pourtant inséparables

Ainsi s'expliquent les apparentes contradictions de

ces récits si souvent opposés par la critique, mais qui, loin de

se contrarier, se fondent dans l'unité d'un portrait historique
à la fois net de contours, ferme de traits et merveilleusement
nuancé... Et quant aux divergences de détail, qu'il n'est pas
difficile, me paraît-il, de ramener à l'intuition centrale, elles
montrent d'autant mieux la richesse incomparable de cet
Evangile de vérité qui répond vraiment à tous les besoins de

l'homme, parce qu'il est à la portée de toutes les intelligences
et qu'il fait vibrer toutes les cordes du cœur (p. 545).» Dans
les synoptiques, M. Bovon voit surtout la proclamation du

royaume de Dieu, sa justice, son fondateur, ses membres et
sa consommation; dans le quatrième évangile, le Père et le
Fils, le monde, l'œuvre du Fils dans le monde, la vie
éternelle, le jugement et le siècle à venir.

Ce premier volume est donc une œuvre très importante.
L'étude sur les synoptiques et sur le quatrième évangile me
semble particulièrement intéressante. L'auteur cite surtout les

sources allemandes; il les discute avec une grande indépendance.

Très modéré dans ses appréciations, il cherche à résoudre
les difficultés plutôt par la conciliation que par un exclusivisme

tranchant et cassant. Esprit excellent, de foi et de

raison, de libre discussion et de charité. L'exposition est méthodique,

le style grave ; peut-être certaines pages sont-elles trop
délayées et le ton trop oratoire pour un ouvrage didactique.
«L'historien doit être aussi poète», dit l'auteur (p. 61); il a



— 707 —

mis souvent cette doctrine en pratique, ce qui plaira beaucoup

aux fidèles qui veulent s'édifier, mais moins peut-être
aux théologiens qui cherchent avant tout la précision.

Du moment que l'auteur n'a pas voulu faire un cours
complet de théologie, il serait injuste de lui reprocher des
lacunes dans son plan. Mais peut-être est-il aussi quelque
peu injuste de sa part de jeter la pierre aux théologiens qui,
pour mieux défendre le christianisme, commencent par établir
philosophiquement la nécessité d'une religion, montrent ensuite
les erreurs des religions autres que la religion chrétienne,
exposent les motifs de crédibilité de celle-ci, et entrent seulement

alors dans l'étude de ses dogmes et de sa morale (p. 7—9).
Pour ma part, je trouve cette dernière méthode plus ample,
plus complète, plus logique, plus ferme, plus péremptoire,
surtout lorsqu'il s'agit d'amener au christianisme les esprits qui
le rejettent.

L'auteur, au lieu de prendre la foi comme point d'arrivée,
la prend comme point de départ, conformément à l'ancienne
formule: fides quœrens intellectum. «Deux conditions, dit-il,
sont requises pour que l'homme croie à l'Evangile : la
première, c'est qu'il se sente esclave et coupable; la seconde,
qu'il reçoive Jésus comme son Sauveur. Il faut donc le
concours de la repentance et de la foi (p. 9) Tant qu'on ne
s'est pas donné au Sauveur, on ne saurait obtenir l'intelligence

de sa personne et de son œuvre, et si le non-croyant
peut critiquer le contenu des documents bibliques, seul le
disciple de Christ est en mesure de grouper en une figure réelle
leurs traits épars (p. 62) La foi ne saurait dépendre de la
preuve historique et dogmatique (p. 13).» On voit par ces
citations quel est le point de vue dominant de l'auteur.

Toutefois M. Bovon n'est pas de ceux qui pensent que la
foi se suffit et qu'elle n'a rien à chercher. Il pense, au
contraire, que «la piété aspire à se rendre compte d'elle-même
en se légitimant par la recherche scientifique et par le travail
de la raison (p. 13)». Il admet formellement «une science de

l'Evangile». Il déclare que la soumission au Christ ne doit
pas être aveugle ; qu'il est faux que la théologie n'ait d'autre
méthode que celle de l'autorité; que, pour le chrétien comme
pour le non-chrétien, «il n'y a de science que celle qui se
fonde sur l'expérience des faits»; qu'il n'y a point d'antithèse



— 708 —

irréductible entre l'autorité et la raison; que «la science ne
connaît d'autre autorité que celle des faits (p. 14—15)»; que
l'histoire, la philologie, l'archéologie, la critique, les efforts de

systématisation, la morale, la théorie de l'Eglise et de ses
fonctions diverses, sont aujourd'hui « nécessaires à l'intelligence
du fait chrétien (p. 22) » ; que l'étude des origines du christianisme

doit être soumise aux mêmes procédés scientifiques que
celle d'un événement quelconque de l'histoire profane (p. 50). Etc.

On aura remarqué, dans une des phrases qui précèdent,
que M. Bovon réclame, de la part des théologiens, des « efforts
de systématisation ». Voici, entre autres efforts, comment il
systématise lui-même l'histoire de la littérature apostolique. Il
distingue: 1° une période épistolaire, dans laquelle il place avant
tout les « quatre grandes épîtres pauliniennes (Galates,
Corinthiens, Romains)», de l'an 55 à 58, puis l'épître aux Hébreux,
celle de Jacques et la première de Pierre ; 2° une période
narrative, qui vit éclore les évangiles (dont le plus ancien serait
de 40 ans environ postérieur à la mort de Jésus), ainsi que
les Actes des Apôtres ; 3° une période johannique, à laquelle
appartient l'Apocalypse (vers l'an 68). « Ce qui se dégage des

ouvrages de la période épistolaire, c'est, me paraît-il, la figure
du Christ selon l'esprit, c'est-à-dire le fait évangélique saisi
dans sa portée religieuse universelle. Les écrits de la période
narrative esquissent, d'autre part, le portrait du Christ selon
la chair, c'est-à-dire du Jésus historique, tel qu'il s'était montré

aux foules durant son ministère. Jusqu'ici la littérature
apostolique pose donc les termes d'une dualité: c'est à Jean
qu'il était réservé d'en révéler l'unité ou d'opérer la synthèse...
en attestant au monde et à l'Eglise que l'être divin qu'avait
prêché S. Paul est aussi celui qui a vécu sur la terre et dont
il a été, lui Jean, le confident et l'ami. Telle est l'idée
génératrice du quatrième évangile, le joyau de la littérature
chrétienne, systématiquement dénigré par ceux qui séparent le Jésus
historique du Christ idéal, mais qui triomphe et qui proclame
avec tant d'autorité l'indissoluble union de l'idéal et du réel
dans le christianisme (p. 66—70).»

Relativement aux synoptiques, dont les trois auteurs ont
travaillé sur une source commune (p. 106), M. Bovon s'exprime
ainsi : « Durant les trente années qui suivirent la mort de Jésus,
la tradition vivante était assez flexible encore pour se plier à



— 709 —

toutes les exigences et pour répondre à la soif de connaissance

des chrétiens, jusqu'à ce que le temps, en s'écoulant,
finit par amener une nouvelle situation qui détermina
l'épanouissement de la littérature évangélique proprement dite
{p. 68)— En résumé, les synoptiques reproduisent, dans ses
traits principaux, la tradition primitive orale et surtout écrite
qui circulait vers l'an 70 dans l'Eglise. Ces récits, limités aux
souvenirs le plus souvent répétés, n'ont point la prétention de

tout embrasser; de fait, ils ne nous donnent qu'une partie de
l'activité miraculeuse et de l'enseignement du Sauveur, les
écrivains qui les ont rédigés étant les premiers à reconnaître
ou à laisser supposer le caractère incomplet, qui frappe bien
plus encore quand on compare leur narration avec celle du
quatrième évangile (p. 132).»

On ne saurait reconnaître plus sincèrement, d'une part,
l'existence d'une tradition orale et vivante à la base même de

l'Eglise, et bien antérieurement avant la rédaction de nos
évangiles; et, d'autre part, le caractère incomplet de ces
derniers.

Puisse l'auteur continuer son œuvre avec le même succès
Tous ceux qui étudieront ce premier volume avec soin attendront

les suivants avec une vive impatience. E. M.

Epîtres de Paul, par L. Bonnet, docteur en théologie;
Lausanne, Bridel, 1892, l vol. gr. in-8°, 590 pages, 10 francs.

Ce volume est le tome III du grand ouvrage intitulé: Le
Nouveau Testament de N. S. J.-C, expliqué au moyen
d'introductions, d'analyses et de notes exégétiques. Le premier
comprend les évangiles de Mathieu, de Marc et de Luc ; le second,
celui de Jean et les Actes ; le quatrième, l'épître aux Hébreux,
les épîtres catholiques et l'Apocalypse.

Cette troisième édition est considérablement augmentée.
L'auteur, qui a été pasteur à Londres, puis à Francfort, et
qui est mort le 15 mars 1892 à l'âge de 87 ans, a été secondé
dans son travail de revision par son petit-fils, M. A. Schrœder,
pasteur de l'Eglise libre de Lausanne; il a utilisé surtout les
commentaires nouvellement parus de M. le professeur Godet et
-quelques autres publications récentes. Cette œuvre est vivement

Eevuc intern, de Théologie. Heft i, 1893. 47



— 710 —

appréciée dans les Eglises protestantes de langue française, et
les catholiques la liront aussi avec profit, à cause de l'esprit de
consciencieuse recherche, de sage modération et de profonde
piété qui en pénètre toutes les pages. Il n'y faut pas chercher
les commentaires des Pères; ils font complètement défaut.
Mais on y trouvera la Bible expliquée par elle-même, dans
un esprit de foi chrétienne. Les notes explicatives sont très
nombreuses, toutes écrites dans un style simple et clair, à la
portée de tous les lecteurs intelligents.

Dans les Introductions, l'auteur s'est efforcé de recueillir
les données historiques, biographiques ou archéologiques
nécessaires à l'intelligence de chaque livre. «Mais, dit-il, c'eût
été dépasser les limites de ce travail, que de suivre la
critique négative dans ce fouillis de combinaisons et d'hypothèses
qui font de cette science, en nos jours, une sorte (Yart
divinatoire, au moyen duquel on peut tout affirmer ou tout nier,
et dont les résultats sont plus que problématiques. Le but le
plus utile qu'ait à poursuivre l'introduction est plutôt de faire
converger vers le livre qu'il s'agit d'étudier tous les rayons
de lumière qu'y projettent les documents de son histoire,
combinés avec ceux dont il s'éclaire lui-même: de là jaillit la vérité
et se forme la conviction...» Tels sont les principes que l'auteur

a suivis.
On remarquera également les divisions qu'il a introduites

dans l'étude de chaque épître, et les analyses logiques qu'il a
faites de ces sections, de manière à rendre toujours présente
la pensée principale de l'écrivain sacré. L'expression de cette
pensée, ses raisons, ses preuves, ses développements, ses
applications peuvent ainsi être embrassés d'un coup d'œil dans
chaque section. C'est un grand avantage pour les lecteurs.

E. M.

Le Dogme grec, par M. H. Bois, prof, à la Faculté de
théologie protestante de Montauban; Paris, Fischbacher, 1893,1 vol.
in-18, 300 pages, 3 fr. 50.

Les dogmes chrétiens sont aujourd'hui attaqués par deux
catégories d'adversaires, cependant fort dissemblables : les incrédules,

qui au nom de la civilisation, de la science et de
l'évolution rejettent tout dogme et toute religion; et certains pro-



— 711 —

testants appelés néo-mystiques, qui, sous prétexte que les
dogmes sont fondés sur l'intellectualisme, le dogmatisme et le
relativisme historique — trois grosses erreurs à leurs yeux, —
les rejettent en bloc, pour ne plus mettre en avant que le
sentiment chrétien et la vie chrétienne.

C'est contre ces adversaires, les derniers surtout, que
M. H. Bois a écrit son livre, qui est divisé en six chapitres,
dans lesquels il étudie successivement l'intellectualisme, le
dogmatisme, l'essence du christianisme, la civilisation, la science
et enfin l'évolution, par rapport au «dogme grec». Suivent
trois appendices intitulés : Religion et théologie ou fait et idée,
Philosophie et science, le Dilemme du Dr Hatch.

Je ne sais plus qui a dit que les philosophes, même en
s'admirant, doivent encore se critiquer. Il en est de même
des théologiens, et, même en admirant beaucoup le volume de
M. Bois, je me permettrai de faire quelques restrictions. D'abord,
les pages qu'il a consacrées à chanter les beautés de la
littérature grecque, à traiter des races latine et germanique, à
nier l'évolution en philosophie et en théologie, à prétendre
que la philosophie et la théologie ne sont pas des sciences,
ne sont-elles pas quelque peu des hors-d'œuvre dans sa thèse?
Elles n'ajoutent rien, en tout cas, à la force de la démonstration,

et elles peuvent aliéner à l'auteur et à sa doctrine de

nombreux lecteurs. Ensuite, il me semble que l'honorable
professeur, en définissant le dogme «une doctrine» (p. 15), n'a
pas indiqué l'élément de fixité et de certitude qui s'y trouve ;

de là, dans son livre, une certaine obscurité qui nuit à sa
fermeté. Mais que ces légères divergences ne fassent point
oublier nos consonances sur tant de points essentiels.

Le volume de M. Bois est un livre de polémique protestante,

qui ne blesse personne et qui intéresse tout le monde.
La pensée est très franche et très sincère, l'allure absolument
indépendante, le style vif, la discussion animée, l'analyse
judicieuse et fine. L'auteur ne se laisse nullement prendre aux
grands mots d'intellectualisme, de dogmatisme, de civilisation,
de science, d'évolution ; il les crève comme des bulles de savon,
pour voir ce qu'il y a dedans; il distingue le sens bon dans

lequel il faut les prendre, et le sens faux que les adversaires
leur donnent, et il montre avec autant d'esprit que de raison
que le sens juste de ces mots ne nous met nullement dans la



— 712 —

nécessité de rejeter les dogmes incriminés. C'est un jeu, pour
lui, de percer à jour les assertions de MM. Sabatier, Astié,
Dandiran, Frommel, Lobstein, et de trouver dans leurs assertions

le joint qui dissipe le charme et démasque l'erreur.
C'est dire que je suis d'accord, pour le fond, avec M. Bois,

tout en ayant une manière autre de présenter la question.
Nous, catholiques-chrétiens, nous appelons dogme cela seulement

qui a été enseigné par le Christ, notre unique autorité
divine. Quant aux explications, commentaires, formules, etc.,
qui viennent des hommes, nous les considérons comme des

spéculations théologiques, qui ne sont point des dogmes, mais
qui peuvent avoir néanmoins une valeur philosophique plus ou
moins grande ; on peut les rejeter sans cesser d'être chrétien,
lorsque, tout en les rejetant, on maintient les dogmes
chrétiens, mais on aurait grand tort de les rejeter a priori et sans
examen ; et si un examen approfondi démontre l'exactitude de

ces formules théologiques, on doit, au nom de la philosophie
et de la théologie, les maintenir.

C'est bien là aussi, je crois, le fond de la pensée de M. Bois,
lorsqu'il distingue : « 1° les éléments intellectuels qui font partie
intégrante de la foi, et 2° les éléments intellectuels produits
par la réflexion appliquée à la foi elle-même (p. 179)». Les
éléments intellectuels qui font partie intégrante de la foi, ce

sont, dit-il ailleurs, les faits chrétiens et les idées chrétiennes
qui y sont renfermées; car le christianisme, par cela même
qu'il est «essentiellement la personne de Jésus - Christ », est
«aussi un ensemble de faits et d'idées (p. 107)». «Ces faits et
ces idées, voilà ce que la dogmatique chrétienne a pour tâche
de toujours mieux comprendre, de toujours mieux exprimer,
de réduire, si elle le peut, en une doctrine systématique bien
enchaînée et de développer en une conception universelle et
féconde de l'ensemble des choses. Ces faits et ces idées, voilà
ce qui est à la fois le point de départ, la matière et la norme
de tout le développement théologique, dans la mesure où il y
a développement— Vouloir nous réduire aux faits sans idées,
comme le prétendent aujourd'hui quelques théologiens, c'est
encore ouvrir la porte au mysticisme dans ce qu'il a de périlleux
(p. 113—114).»

M. Bois, tout en plaçant très haut le «sentiment
chrétien» et «la vie chrétienne», ne consent cependant pas à ce



— 713 —

qu'on les isole des «idées chrétiennes» et des «faits chrétiens»,
et cela, parce qu'il veut maintenir le christianisme objectif
dans sa vérité et son intégralité, et aussi empêcher les chrétiens

sentimentalistes de sombrer soit dans un mysticisme
malsain, soit dans l'incroyance, pour ne pas dire l'incrédulité. On

remarquera surtout les critiques qu'il adresse à ce sujet à
M. Sabatier (p. 77—83) et à M. Salter (p. 84 et 128).

La place me manque malheureusement pour signaler tous
les bons endroits de son livre. Toutefois j'appelle l'attention
des lecteurs sur tout le premier chapitre : Le dogme grec et
^intellectualisme, et sur les points suivants.

La guerre des protestants sentimentalistes et des incrédules

contre l'hellénisme en religion et en théologie pourrait
bien être, en dernière analyse, « une sorte de machinerie »

contre la préexistence personnelle de J.-C, l'expiation, etc.
(p. 10), toutes choses qu'on cherche à discréditer en leur
donnant le qualificatif commode et expéditif de «métaphysiques».
C'est aussi une exagération intentionnelle de prétendre que la
théologie chrétienne a été formée par la pensée grecque (p. 12).
Loin de rejeter le dogme, «nous croyons, au contraire, qu'il
donne leur vrai sens et leur vraie portée à toutes les découvertes

des sciences, celles-ci ne pouvant constater que des faits
que le dogme explique et fait rentrer dans le plan général
de Dieu, dans le système de la vérité totale (p. 8—9)».

M. Bois enseigne que l'expérience et le sentiment ne
peuvent pas, à eux seuls, constituer la religion subjective,
sans un élément intellectuel qui les rende spécifiquement
religieux. Eliminer cet élément intellectuel, c'est tomber dans «la
magie » et concevoir la vie spirituelle comme une sorte de
« fluide subtil que l'homme reçoit inconsciemment et magiquement

d'en haut (p. 32—33)». Il faut donc, dans le sujet qui
croit, non seulement un sentiment, mais une connaissance
(p. 39). Et cette connaissance doit être permanente. « Pour
que cette vie éternelle ne soit pas éternellement changeante
et ne se dissipe pas dans cette évolution éternelle, il faudrait
qu'il y eût un élément fixe dans le dogme, et que cet élément
intellectuel fût donné dès le début avec et dans une
expérience religieuse type. Autrement, c'en est fait du christianisme.

Cet élément intellectuel permanent doit être définitif
(p. 36—37).»



— 714 —

Aux néo-mystiques qui en appellent au Christ céleste contre
le Christ historique, M. Bois réplique : « Si le Christ historique,
par quelque calamité était enseveli dans l'oubli, le Christ
céleste ne tarderait pas à devenir un fantôme; et si le Christ
céleste agit à l'heure actuelle sur et dans les âmes, c'est
principalement par les paroles historiques et par les œuvres
historiques du Christ terrestre. C'est le Christ historique qui est
la source de la vie religieuse et la base de la théologie
chrétienne (p. 77 et 110).» On devine par ces paroles avec quelle
énergie M. Bois tient à l'objectivité du christianisme; cette
thèse lui est aussi chère que celle de l'historicité du Christ.
« Dieu, dit-il, a agi une fois pour toutes d'une façon définitive ;

et le sens premier, essentiel, de cette action ne change pas,
puisque l'action elle-même, l'action passée, reste acquise,
immuable. Il y a donc des idées définitives à côté de faits
définitifs (p. 116—117).»

M. Bois admet la tradition comme interprétation des faits
et des idées, et cela avec d'autant plus de raison que c'est la
tradition même, et non la critique, qui fournit les faits et les
idées. «Qui dit fait, histoire, dit par là même témoignage,
tradition, autorité. Plus d'autorité, plus de tradition, plus de
fait (p. 116).» C'est parler d'or.

A ceux qui, sous prétexte de conserver le caractère
surnaturel et divin du christianisme, veulent repousser les « dogmes
grecs » comme n'étant que des produits naturels, humains et
historiques, il réplique avec une superbe ironie, qui n'est point
indigne de Pascal, que, loin de sauver le christianisme, ils le
ruinent en le réduisant à une simple religion de sentiment
(p. 90—91).

M. Bois termine son très intéressant volume, en précisant
ainsi sa pensée au sujet des formules dites dogmatiques arrêtées

dans l'ancienne Eglise: «L'esprit grec, c'est tout simplement

l'esprit humain. Si nous répudions l'idée évolutionniste
qui infecte la théologie contemporaine, la superstition du
développement fatal et continu, si nous considérons que la
philosophie grecque, c'est la philosophie, que l'hellénisme, c'est la
raison, qu'est-ce qui empêche que la raison ait trouvé tout de
suite certaines formules, certaines théories, tout à fait humaines
sans doute,1 mais enfin qui formulent les idées et les faits

1 Ce qui ne veut pas dire qu'elles ne soient absolument pas divines.



— 715 —

rédempteurs aussi bien qu'il est possible à la raison humaine
de les formuler? Nous ne prétendons certes pas que tout soit
définitif dans les premières trouvailles de la raison réfléchissant

sur le christianisme ; nous n'allons même pas jusqu'à assurer

(ce qui pourtant serait peut-être permis) qu'a priori il doit
forcément y avoir au moins quelque chose de définitif. Nous
nous bornons à demander: de quel droit affirmer qu'il n'y a
et ne peut rien y avoir de définitif? Les idées et les faits
rédempteurs ont-ils changé? sont-ils autres qu'il y a dix-huit
siècles? Non, évidemment. Peut-on prétendre avec quelque
apparence de bon sens que la raison a complètement changé
depuis dix-huit siècles Non. Eh bien alors pourquoi cette
raison n'aurait-elle pas trouvé au sujet de ces faits et de ces
idées, des formules, des théories définitives? Nous n'osons pas
affirmer qu'elle en ait trouvé; mais au nom de quelle bonne
raison le nier avant tout examen? M. Hatch s'oppose à ce

qu'on attribue à une opinion quelconque le titre de définitive?
Mais sur quoi se fonde cet a priori injustifié et injustifiable?
Si toute la vérité change toujours et doit toujours changer, il
n'y a plus de vérité. Et le fait est qu'il n'y a pas tant de changement

que cela. Le fait est que, comme nous l'avons répété,
la pensée humaine est toujours amenée à se prononcer entre
des manières de voir contradictoires, antithétiques, entre le
oui et le non. Encore une fois, nous sommes loin de prétendre
que tout soit parfait dans I' «ancienne dogmatique». Mais nous
trouvons déraisonnable l'opinion aprioristique qui prétend qu'il
en faut tout rejeter. Nous ne voulons rien conserver qui soit
nuisible au christianisme, qui lui soit hétérogène; nous ne
voulons conserver que son essence; mais nous voulons
comprendre cette essence, et, par conséquent, nous voulons
conserver ce qui est le mieux capable de nous la faire saisir. Et
justement ce que vous appelez les éléments grecs, et que nous
appellerions, nous, les éléments rationnels, c'est ce qui nous
fait le mieux saisir intellectuellement l'essence du christianisme ;

et sans ces éléments intellectuels, le christianisme se répandrait

et s'évaporerait comme fait une liqueur quand on brise
le vase qui la contient. Il deviendrait d'abord un vague
mysticisme impuissant, et ce mysticisme lui-même ne tarderait pas
à se dissiper en inconsistante et insaisissable vapeur.»



— 716 —

Bref, il est peu de livres qui éclairent la situation du
protestantisme actuel aussi nettement que celui-ci. E. M.

Dœllinger. — Lettres et Déclarations au sujet des décrets
du Vatican, traduites de l'allemand et précédées d'une
Introduction par G. Bonet-Maury, prof, à la Faculté de théol.
protestante de Paris ; Paris, Colin, 1893, 1 vol. in-18, 288 p.,
3 fr. 50.

Les lecteurs connaissent déjà cet ouvrage, que nous avons
annoncé (p. 506) et dont nous avons publié en partie la belle
Introduction (p. 121—127). Il mérite d'être lu et répandu. C'est
le spectacle, hélas! trop rare et souverainement bienfaisant,
d'un vieillard que ses chefs mêmes essaient de détacher de

son devoir, sous les prétextes religieux les plus spécieux, et
qui a le courage de repousser leurs conseils pervers, mourant
ainsi, à l'âge de 91 ans, dans la paix de sa conscience et
dans la lutte contre l'esprit tentateur. C'est en vain que
l'archevêque de Munich le menace, que le nonce du pape lui fait
entrevoir des récompenses, que d'anciens amis, infidèles à leur
foi, s'efforcent de l'ébranler dans la sienne, que de grandes
dames, poussées par Rome, le supplient de réparer le
prétendu mal qu'il a fait et de songer au salut de son âme, aux
flammes de l'enfer, il reste ferme, avec son esprit toujours lucide,
son cœur toujours droit, sa conscience toujours sainte. Il sent
qu'abjurer les doctrines qu'il a enseignées toute sa vie serait
un parjure, ou un acte d'hypocrisie, qui le sépareraient plus
sûrement de la communion de Jésus-Christ que la sentence
du pape. « A mon âge, écrit-il paisiblement, ce sont surtout
les idées d'une mort prochaine et de ce qui doit suivre cette
catastrophe qui se présentent à l'esprit. Mon principal soin
est, comme cela doit être, de mettre ma conscience en repos
et en sûreté.» Et c'est pourquoi, au nom de la vérité
chrétienne et de la foi catholique, il répousse énergiquement les
nouveaux dogmes, qui ne sont à ses yeux que des blasphèmes.

Les trois Déclarations qui ouvrent le volume sont magistrales.

Ce sont les Considérations présentées aux évêques du
concile sur la question de l'infaillibilité du pape (octobre 1869) ;

Quelques mots à propos de l'Adresse en faveur de l'infaillibi-



— 717 —

lite (19 Janvier 1870); le Nouvel ordre du jour du concile et
ce qu'il signifie au point de vue théologique (9 mars 1870).
Ces pages sont pleines de choses, magnifiques dans leur
condensation, irréfutables dans leur logique. Parmi les lettres,
malheureusement trop rares, auxquelles le traducteur s'est
borné, on admirera particulièrement celle à M. Widmann, curé
de Todtnau (18 octobre 1871), celle à une princesse habitant
l'Allemagne (mars 1880), celle à l'archevêque Steichele (1er mars
1887) et celle au nonce Ruffo Scilla (12 octobre 1887). C'est
le langage même de la science, de la dignité et de la sainteté.

E. M.

II.
G. von Schubert, Das Petrusevangelium. Synoptische Tabelle

nebst Übersetzung und kritischem Apparat. Berlin, Verlag von
Reuther & Reichard, 1893.

G. von Schubert, Die Komposition des pseutlopetrinischen
Bvangelienfragments. Berlin, Verlag von Reuther &
Reichard, 1893.

Eusebius teilt (Hist, eccles. VI, 12) Fragmente eines Briefes

mit, den Serapion an die Gemeinde zu Rhossus (Cilicien)
geschrieben hat. Danach hatte der genannte Bischof von An-
tiochien (seit 191) anlässlich eines Besuches in Erfahrung
gebracht, dass die Gläubigen von Rhossus ein dem Apostel Petrus
zugeschriebenes Evangelium zu lesen pflegten. Der Bischof
glaubte anfänglich, den kirchlichen Gebrauch der betreffenden
Schrift gestatten zu dürfen, vernahm dann aber, dass auch
die Doketen dieselbe benützten, und kündigte infolgedessen
der Gemeinde einen neuen Besuch an, um sie über den
Charakter der Schrift genauer zu belehren. Auch Origenes
gedenkt einmal (Comment, in Matth. X, 17) des Kaxà nirgov
„überschriebenen" Evangeliums. Wie Eusebius, so rechnet es

Hieronymus zu den apokryphischen Büchern, deren Gebrauch
in der Kirche nicht gestattet sei. Das war aber ziemlich alles,
was man vom Petrusevangelium noch wusste. Da überraschte
Bouriant, Mitglied der französischen archäologischen Mission
in Kairo, die gelehrte Welt voriges Jahr mit der Nachricht,
dass in einem Grabe zu Akhmhn Stücke einer Pergamenthand-



— 718 —

schrift entdeckt worden seien, die unter anderm auch ein
bedeutendes Fragment des Petrusevangeliums enthalte. Heute
existiert über den wichtigen Fund bereits eine umfangreiche
Litteratur. G. von Schubert, Professor der Theologie an der
Universität Kiel, bietet uns in der ersten der beiden obengenannten

Schriften den kritisch gereinigten griechischen Text der
60 aufgefundenen Verse, illustriert denselben auf einer
synoptischen Tabelle mit Anführung der Stellen der LXX, auf die
angespielt wird, und mit den entsprechenden Parallelstellen
aus den kanonischen Evangelien. Dieser Tabelle lässt er eine

gute deutsche Übersetzung folgen.
Die zweite Schrift bietet einen kritisch-exegetischen

Kommentar über den vorliegenden (und heute im ganzen als
gesichert geltenden) Text. Dieser enthält eine evangelische
Geschichte von der Übergabe Jesu zur Exekution bis zur Rückkehr

der Jünger „in ihr Heim" nach den Tagen des
Osterfestes.

Es war vorauszusehen, dass das hochinteressante Dokument

von zwei verschiedenen Standpunkten aus eingehendste
Erörterung finden werde : Nach den einen steht das P.-E.
gleichwertig neben den kanonischen Evangelien, als ein
Produkt aus den nämlichen Quellen, aus denen die vier Evangelisten

geschöpft haben; nach den andern ist es eine relativ
späte Tendenzschrift, welche die vier Evangelien zur Voraussetzung

hat. Von Schubert hat das vorhandene Material zum
erstenmal Wort für Wort durchgearbeitet und namentlich das
Verhältnis des P.-E. zu den evangelischen Parallelstellen genau
geprüft und dabei gefunden, dass das P.-E. eine Tendenzschrift
ist, deren sekundärer Ursprung sich in jedem Verse bekundet
und deren Abweichungen von den kanonischen Evangelien sich
unschwer erklären lassen. Nach von Schubert hat Serapion
richtig gesehen, wenn er dem P.-E. eine doketische Färbung
zuschrieb. Deutlicher wahrnehmbar ist freilich die nationale
Tendenz : Der Römer Pilatus ist unschuldig an Jesu Tod ; Hero-
des, Repräsentant und Regent der Juden, hat den Herrn ans
Kreuz geschlagen; die ganze Verantwortlichkeit für die
verübte Missethat lastet auf den Häuptern des jüdischen Volkes.
Aus einzelnen Stellen glaubt von Schubert auch die Absicht
zu erkennen, in Übereinstimmung mit Johannes und im Gegensatz

zu den drei synoptischen Evangelien den 14. Nisan als



— 719 —

den Todestag Jesu festzustellen und damit die kirchliche Fest-
und Fastenordnung im Sinne der Quartodecimaner zu
rechtfertigen.

Schon dieser Punkt spricht für die Abhängigkeit vom
Johannesevangelium. Nach von Schubert kennt der Verfasser des
P.-E. auch bereits die Nachträge zum 2. und 4. Evangelium ; er
hat also die EvangelienscAn/ïew vor sich und schöpft nicht mehr
bloss aus der evangelischen Tradition. Für diese litterarische
Abhängigkeit von den vier Evangelien bringt von Schubert in
der Erklärung der einzelnen Verse mannigfaltige Beweise:
Der Verfasser des P.-E. kombiniert die evangelischen Texte,
übertreibt die evangelischen Berichte, nimmt Streichungen und
Änderungen vor, verwischt dadurch die Situation u. s. w. Die
neuen Züge, die er beibringt, sind legendarische Erweiterungen,

für die sich aus anderen Apokryphen des 2. Jahrhunderts
vielfach Parallelen nachweisen lassen, oder Erfindungen, die
ihren Ursprung in der Phantasie des Verfassers, oft auch in
der Erinnerung an alttestamentliche Stellen haben.

Charakteristisch ist namentlich die. Darstellung der
Auferstehungsgeschichte. Während die kanonischen Evangelien
in keuscher Scheu vom Hervorgehen Christi aus dem Grabe
schweigen, erzählt das P.-E. darüber eine ausführliche
Geschichte. Der Tag, an dem Christus — selbst mit dem Haupt
über die Himmel emporragend, geführt von zwei Männern,
deren Häupter bis zum Himmel reichen, aus dem Grabe schreitet,

heisst bereits xvgiaxr], Tag des Herrn. Hinter dem
Auferstehenden schwebt das Kreuz einher. Auf die Frage des
Himmels: Hast du den Entschlafenen gepredigt (die Erlösung
angekündigt), ertönt vom Kreuze her die Antwort: Ja. Auch
die Juden glauben an die Auferstehung und klagen sich vor
Pilatus „schwerster Sünde" an; aber sie kommen darob nur
zur Bitte, Pilatus möge doch seinem Hauptmann Petronius und
den Soldaten befehlen, von dem Ereignis nichts verlauten zu
lassen, weil sie sonst vom Volk gesteinigt würden.

Dass Justin das P.-E. bereits gekannt und benutzt habe, sieht

von Schubert nicht als erweislich an ; dagegen hält er für
wahrscheinlich, dass Pseudopetrus gewisse acta Pilati, die für uns

verloren sind, benutzt habe. Auf acta Pilati nimmt auch Justin
Rücksicht; daraus erkläre sich vielleicht ein Zusammentreffen
desselben mit dem P.-E. Der Verfasser widmet diesem Punkt



— 720 —

eine ausführliche Erörterung, auf deren Einzelheiten wir hier
nicht eingehen können.

Nach von Schubert lag Jerusalem mit seinem Tempel
bereits in Trümmern, als das P.E. entstand. Er ist zur Annahme
geneigt, dass es bald nach der Mitte des 2. Jahrhunderts in
Syrien verfasst worden sei und hier bei den Doketen Eingang
gefunden habe. Sicher stammt es aus einer Zeit, in der man
noch neue evangelische Schriften erscheinen lassen konnte, in
der Hoffnung, sie als authentische Zeugnisse aus der apostolischen

Zeit zur Geltung zu bringen ; aber es trat doch so spät
ans Licht, dass der Verfasser bereits fürchten musste, mit
seiner Schrift Bedenken und Anfechtungen zu begegnen. Pseudo-

petrus versäumt deshalb nicht, sich seinen Lesern recht
bestimmt als Apostel Petrus vorzustellen, in der ersten Person
zu reden und die eigenen Erlebnisse und Stimmungen zu
schildern.

Für uns ist das buchstäblich aus einem Grabe wieder ans
Licht gezogene Fragment deswegen von sehr grossem Wert,
weil es uns eine Vergleichung mit den evangelischen Berichten
ermöglicht und den Scharfblick der alten Kirche bewundern lehrt,
welche die vier kanonischen Evangelien als apostolische Schriften

anerkannt, das Petrusevangelium aber ohne weiteres als
eine unterschobene und unmassgebliche Legende ausgeschieden

hat.
Prof. von Schubert äussert sich wiederholt sehr bescheiden

und zurückhaltend über einzelne Resultate seiner Forschung.
Unzweifelhaft wird es gelingen, den einen oder andern Punkt
in richtigeres und besseres Licht zu stellen. Wir gestehen aber
gern und dankbar, dass uns der Verfasser im allgemeinen von
der Richtigkeit seiner Ansichten überzeugt hat. E. H.

Ernst Scharfe, Die petrinische Strömung der neutestament-
lichen Litteratur. Untersuchungen über die schriftstellerische
Eigentümlichkeit des 1. Petrusbriefes, des Markusevangeliums
und der petrinischen Reden der Apostelgeschichte. Berlin, Reuther

& Reichard, 1893.

Das zweite kanonische Evangelium ist nach den ältesten
Nachrichten auf Grund der petrinischen Predigt entstanden.



— 721 —

Auch ist kaum zu leugnen, dass der erste Teil der
Apostelgeschichte (Kap. 1—12) eine Quellenschrift zur Voraussetzung
hat, die petrinischen Ursprungs ist. Daher lässt sich erwarten,
dass zwischen dem ersten Petrusbrief — dessen Authenticität
vorausgesetzt — und den genannten Schriften eine litterarische

Verwandtschaft besteht, die den einheitlichen Ursprung
dieser drei Bestandteile des neutestamentlichen Kanons wenigstens

einigermassen bestätigt. Diese Verwandtschaft nennt
Scharfe „die petrinische Strömung [in] der neutestamentlichen
Litteratur".

Zunächst bekamen wir den Eindruck, der Verfasser wolle
gar zu viel beweisen. So sind wir zwar auch der Meinung,
es lasse sich aus dem zweiten Evangelium selbst der Nachweis
leisten, dass der Verfasser in besonders naher Beziehung zu
Petrus gewesen sein müsse; aber Scharfe scheint uns denn
doch zu weit zu gehen, wenn er z. B. „die Vorliebe für prägnante,
eigentümlich gefärbte Ausdrücke", die reichliche Verwendung
der „Präpositionen', besonders bei den entsprechenden verba
composita die Häufung von Synonyma und parallele
Aussagen, die Anwendung des Gegensatzes in der Wiedergabe
desselben Gedankens" im Markusevangelium (S. 23) als Beweise
dafür geltend macht, dass dieses Evangelium aus der gleichen
Quelle stamme, aus der — nur noch ursprünglicher — auch der
erste Petrusbrief geflossen ist. Dass sich der sgfirjvsvxrjg nsxgov
auch in der Anwendung der Präpositionen und dergleichen von
Petrus abhängig gemacht habe, ist unseres Erachtens weder
an sich wahrscheinlich, noch durch Scharfe genügend nachgewiesen.

Überhaupt erklären wir uns gewisse schriftstellerische
Eigentümlichkeiten des Markusevangeliums anders als Scharfe.
Er hält diese Evangelienschrift für die erste und lässt Matthäus
und Lukas darauf Bezug nehmen. Wenn daher Markus (1, 32)
die Zeit einer Handlung angiebt mit den Worten : 'Oipfag óì ysvo-

fii'vrjg, oxs s&v o rjXiog, so erklärt Scharfe diese Abundanz aus
der Vorliebe des Schriftstellers für Synonyma und Parallelen
und sieht darin, dass Matthäus nur òifiiag âè ysvofisvrjg (8, 16)

und Lukas nur ôvvovxog dì xov rjXfov (4, 40) hat, einen
deutlichen Beweis, dass Matthäus und Lukas von Markus abhängig
sind, da sie ja aus dessen Bericht „einzelnes beibehalten, anderes
streichen". Genau so hätte Scharfe auch Mark. 1, 42 (evlltig

dnfjXê-sv an avxov f/ Xs'nga, xal sxallsgtollrj) verwenden können,



_ 722 —

indem Lukas nur svO-soig rj Xk'nga dnfjXllsv an avxov (5, 13),
Matthäus dagegen nur sxad-sgîGdrj avxov rj Xsnga (8, 3) „beibehält".

Dass die von Matthäus und Lukas gewählten und für
sie charakteristischen Ausdrücke und Wendungen bei Markus
vereinigt sind, dürfte wohl eher aus der zeitlichen Priorität von
Matthäus und Lukas zu erklären sein.

Ebensowenig Gewicht können wir darauf legen, dass alle
drei Schriften sprachlich von den LXX abhängig sind. Die
Thatsache leugnen wir nicht ; aber wir glauben, dass sie sich
mit Bezug auf andere neutestamentliche Schriften ungefähr in
gleichem Grade konstatieren lasse.

Geradezu misslungen aber scheint uns der Versuch zu
sein, in den drei Schriften eine für sie charakteristische, gleichartige

Verwertung der Heilsthatsachen nachzuweisen. Während
Scharfe im Titel des betreffenden Abschnittes (S. 156) diese

Eigentümlichkeiten mit den Worten bezeichnet: „ Die
Auferstehung Jesu als petrinische Centrallehre gegenüber der
paulinischen vom Tode Jesu", fasst er selbst gleich darauf
(S. 159) die dogmatische Grundlage des ersten Petrusbriefes
folgendermassen zusammen: „Die Ursache des neuen Lebens,
zu dem die Christen berufen sind..., ist das Leben Jesu Christi,
wie es am meisten in seinem Leiden bis zum Tode in seiner
vollkommenen Gerechtigkeit und sündenüberwindenden Macht
erkannt wird und in seiner Auferstehung als göttliche
Wirklichkeit ewig bezeugt ist." In diesem Sinne wird man die
„petrinische Centrallehre" von der Auferstehung Christi mühelos

auch im Römerbrief und in andern neutestamentlichen
Schriften wiederfinden.

Allein trotz manchem Vorbehalt im einzelnen halten auch
wir mit dem Verfasser für „ wahrscheinlich, dass der 1. Petrusbrief

ganz von dem Apostel Petrus herrührt"..., dass das

Markusevangelium „nach seinem Grundstock auf den Erinnerungen
des Petrus beruht, die derselbe in griechischer Sprache
vielfach in Gemeindeversammlungen und in Einzelgesprächen zu
erzählen pflegte", und dass „ ebenfalls auf Grund seiner
Erinnerungen und seiner Berichte die griechische Schrift entstanden
ist, die Lukas für den ersten Teil der Apostelgeschichte
benutzt hat".

Auch in vielen Detailausführungen folgten wir dem
Verfasser mit sympathischer Zustimmung. So, wenn er, dem Zwecke



seiner Schrift gemäss, auf einzelne Stellen sorgfältig eingeht
und auf deren Inhalt und plastische Schönheit aufmerksam
macht, oder im Petrusbrief die Spuren der Augenzeugenschaft
nachweist (S. 134 ff.), oder die Thatsache beleuchtet, dass Markus

dem Apostel Petrus besondere Aufmerksamkeit schenkt
(S. 148 ff.), oder das Papiaszeugnis auf unser Markusevangelium

anwendet (S. 178 ff.) und dergleichen. Kurz, der Leser
wird, auch wenn er dem Verfasser nicht überall zustimmt, die
Schrift doch nicht ohne vielfache Belehrung aus der Hand
legen. E. H.

Die Begründung unserer sittlich-religiösen Überzeugung von
D. Julius Köstlin, Oberkonsistorialrat und Professor in
Halle. Berlin, Verlag von Reuther & Reichard, 1893. 124 S. 8°.

Der Verfasser giebt zuerst eine Übersicht über die
verschiedenen Beantwortungen, welche die Frage, „worauf die
Gewissheit unserer christlich-religiösen Überzeugung wesentlich

ïuhe," (S. 6) in der deutschen protestantischen Theologie von
Luther bis auf unsere Zeit gefunden hat, woran sich die
Darlegung seiner eigenen Auffassung derselben schliesst, a^hi Standpunkt

der protestantischen Vermittlungstheologie. Im Gegensatz

gegen die in der nachreformatorischen Theologie
vorherrschenden Richtungen, an denen er Kritik übt, greift Köstlin
auf die echt reformatorischen Prinzipien zurück, die Luther
selbst nur nicht mit sicherer Konsequenz in der vorliegenden
Frage zur Anwendung gebracht hatte, wie er auch nirgends
„eine allgemeine Auseinandersetzung über das Wesen des

religiösen Glaubens überhaupt und über alles das, was zu seiner
Entstehung und Begründung gehört", gegeben hat (S. 7).

Köstlin setzt also die innere Erfahrung, den sogenannten
„Beweis des Geistes und der Kraft", als Grund der sittlich-religiösen

Überzeugung, wogegen er ebenso die Begründung derselben
durch logische Deduktion, die von der natürlichen Gotteserkenntnis

und den Gottesbeweisen ihren Ausgang nimmt,
verwirft, wie das Ausgehen von der Autorität der heiligen Schrift.
Auch die letztere lasse sich, bloss durch die Regeln der historischen

Kritik, nicht sicher stellen, besonders nicht der
modernen negativen Kritik gegenüber, der Köstlin sehr weitgehende

Zugeständnisse macht. Die relative Wichtigkeit der aus-



— 724 —

seren Bezeugung wird wohl auch anerkannt (S. 103), aber das

Ausschlaggebende sei auch hier das innere Geisteszeugnis als
oberstes Kriterium (S. 117. 90); die Schrift habe also für den
Einzelnen nur soweit Autorität, als sie sich für ihn durch dieses

innere Geisteszeugnis bewährt habe.
Auch diese Stellung zur heiligen Schrift ist vom Standpunkt

der protestantischen Grundsätze durchaus konsequent;
die von Luther gelehrte absolute Autorität der Schrift steht
eben im Widerspruch mit seinen eigenen Prinzipien, und in
konkreten Fällen hat ja auch er dieselbe dem Urteil des subjektiven

religiösen Gefühls unterstellt. Mit dem Aufgeben des
katholischen Traditionsprinzips fällt konsequenterweise auch
die absolute Autorität der Schrift, da ihr die objektive Begründung

entzogen ist. Bei dieser Geltendmachung des subjektiven
Gefühls verwahrt sich jedoch Köstlin auf der andern Seite
auch gegen die ganz schrankenlose Subjektivität im Sinne
Schleiermachers, wobei das ganze Wesen der Religion in
Bewegungen des Gefühls gesetzt wird und die objektiven Grundlagen

verflüchtigt werden (S. 1 f.). Er betont vielmehr mit
Entschiedenheit, „dass es wirklich im Christentum um eine gewisse
Überzeugung sich handle, und um Objektives, was für sie
feststeht, und so auch um eine sichere Begründung solcher
Überzeugung und um ein Verständnis des Glaubensinhaltes, das mit
allem unserem Wissen überhaupt sich zu einer Einheit
zusammenfassen kann und soll" (S. 1). „Der Gegenstand, dessen

wir als Christen gewiss werden möchten, um mit unserem ganzen
Streben und Leben auf ihn zu bauen, ist ein geschichtlicher.
Es ist nicht eine sogenannte ewige Wahrheit oder
Vernunftwahrheit, die schon ursprünglich in unserem Geiste liegen, und
durch einen Denkprozess klar und sicher gestellt werden sollte,
auch nicht eine sittlich-religiöse Wahrheit, die, etwa wie eine
in unserem allgemeinen menschlichen Wesen und Verhältnis
zu Gott begründete Forderung, dem Gewissen sich bezeugen
würde. Man kann sagen, der Gegenstand sei Gottes heilige,
erbarmende Liebe, durch die wir zur Gemeinschaft mit ihm,
zur Teilnahme an seinem Reich, zu seiner Kindschaft und zur
Seligkeit in ihm bestimmt seien. Aber es ist bestimmter die
Offenbarung seiner Liebe und Stiftung seines Reiches und Heiles,
wie sie sich geschichtlich vollzogen hat durch Jesus Christus."
(S. 102.) Bei der Vermittlung des Objektiven mit dem Subjek-



— 725 —

tiven wiegt nun aber nach diesen Prinzipien doch eben die
Subjektivität vor, wenn die objektive Wahrheit dies für den
Einzelnen nur insoweit sein soll, als sie sich ihm durch die
innere Erfahrung bewährt hat. Konsequenterweise lehnt dieser
Glaubensstandpunkt einen bestimmt formulierten Symbolglauben
und kirchlich sanktionierte Dogmen ab, wenn auch ein „Stre
ben, den Glaubensinhalt mit seinen verschiedenen Momenten
als ein in sich geschlossenes Ganzes zu entfalten und
zusammenzustellen," geltend gemacht wird (S. 113). Die Ausführung
über die Person Jesu Christi und die objektive Bedeutung seines
Leidens und Sterbens, S. 114 ff., ist denn auch in ihrer
undogmatischen Fassung unbestimmt genug gehalten, um Raum für
alle möglichen, nur überhaupt noch einigermassen positiv
gehaltenen Richtungen der heutigen protestantischen Theologie zu
haben. Aber die Glaubenseinheit auf dieser Grundlage ist dann
doch eine so allgemeine, dass von einem wirklichen, gemeinsamen

Kirchenglauben nicht mehr die Rede sein kann. „Es
bleibt nur das Materialprinzip des Glaubens übrig, welches
nach dem Grundsatz Luthers, dass die heiligen Schriften
darnach zu beurteilen seien, ob sie Christum treiben, der
biblischen Kritik den weitesten Spielraum gewährt, aber damit den
Glaubensinhalt mehr und mehr auf die religiöse Erfahrung des

einzelnen beschränkt." (P. Schanz, zur Geschichte der neuern
protestantischen Theologie in Deutschland. Theologische Quartalschrift

1893, S. 253.)
Näher auf den Gegensatz unseres katholischen

Glaubensstandpunktes zu Köstlins protestantischem Standpunkt
einzugehen, ist in dieser Anzeige um so weniger der Ort, als auch
Köstlin seinerseits jede Auseinandersetzung mit dem Katholizismus

verschmäht hat. Zu empfehlen ist die Schrift denjenigen

von unsern Lesern, die sich näher über den protestantischen

Standpunkt und die neuern Strömungen in der
protestantischen Theologie orientieren wollen.

Dr. F. Lauchert.

Revue intern, äe Théologie. Heft i, 1893. 48



— 726 —

Sammlung ausgewählter kirchen- und dogmengeschichtlicher
Quellenschriften als Grundlage für Seminarübungen
herausgegeben unter Leitung von Professor Dr. G. Krüger. Freiburg

i. B. und Leipzig, Akademische Verlagsbuchhandlung von
J. C. B. Mohr.

Von dieser vortrefflichen Sammlung liegen uns zwei
neuerschienene Hefte zur Besprechung vor:

6. Heft: Clemens Alexandrinus, Quis dives salvetur?
Herausgegeben von Oberlehrer K. Köster. 1893. XI u. 63 S. 8°.

(Preis M. 1,40.)
¦ Diese Ausgabe der schönen kleinen Schrift des Clemens

von Alexandrien schliesst sich den früher erschienenen Heften
(Justins Apologieen; Tertullian De psenitentia, de pudicitia, de

prsescriptione hsereticorum)1 würdig an, nach dem vom Herausgeber

für die Ausgaben kleiner Väterschriften vorgezeichneten
Programm, keine neuen Textrecensionen, wohl aber auf Grund
der besten altern Ausgaben gute und billige, jedem Studenten
zugängliche Textausgaben zu bieten. Wie die vorausgehenden
Hefte enthält auch dieses neben dem Text eine kurze
orientierende Einleitung mit Litteraturangaben und ein Namen- und
Sachregister. Bei der Herstellung des Textes ist die editio
princeps des Ghislerius2 (in dessen Catena in Jeremiam, T. III,
1623) zu Grunde gelegt, während die zahlreichen Lücken der
Handschrift nach den Konjekturen der frühern Herausgeber
ergänzt sind. Dabei ist es sehr zu billigen, dass diese in den
Text aufgenommenen Konjekturen nicht nur in den
textkritischen Anmerkungen am Schluss notiert, sondern auch im
Texte selbst durch Einklammern kenntlich gemacht sind, zur
genauen Unterscheidung von dem handschriftlich Überlieferten.
Bei der mangelhaften handschriftlichen Überlieferung gerade
dieser Schrift kann an vielen Stellen ja keine Rede davon sein,
den Text mit völliger Sicherheit herstellen zu wollen, wo es

1 Nur das 4. Heft, Augustin de cateehizandis rudibus, herausgegeben von
A. Wolfhard, war in der ersten Ausgabe so sehr misslungen, dass es vom Herausgeber

der Sammlung, Prof. Krüger, als ganz ungenügend zurückgezogen und durch
eine von ihm selbst besorgte neue Bearbeitung ersetzt wurde. Diese neue Ausgabe
ist soeben erschienen, ist uns jedoch bis zum Schluss der Redaktion dieses Heftes,
nicht zur Besprechung eingesandt worden.

2 Ohisleri, nicht Ghisler, wie ihn Köster nennt.



— 727 —

sich vielmehr nur darum handeln kann, die Lücke nach dem
aus dem Zusammenhang zu entnehmenden Sinn in mehr oder
minder wahrscheinlicher Weise zu ergänzen. Auch sonst ist
der handschriftliche Text vielfach fehlerhaft. Hier gehen nun
die Ergänzungs- und Emendationsversuche der altern Herausgeber

öfter mehrfach auseinander ; die von dem gegenwärtigen
Herausgeber bevorzugten sind mit Umsicht ausgewählt, wenn
sich auch über manche Stellen noch streiten liesse. Meines
Erachtens hätten manche in der Ausgabe von Segaar, der
besten Einzelausgabe (Utrecht 1816), nur bescheiden in den
gelehrten Anmerkungen angemerkte Vorschläge mehr Beachtung-
verdient, als was andere Herausgeber in ihren Text einsetzten.1
— Diese Hefte empfehlen sich auch durch Druck und
Ausstattung. Auch ist der Druck mit Ausnahme einiger kaum zu
vermeidender kleiner Ungenauigkeiten in den Accenten und
der Interpunktion korrekt.2

Liegt der Wert des besprochenen wie der früher erschienenen

Hefte, ihrer Bestimmung nach, vornehmlich in ihrer
praktischen Brauchbarkeit, womit sie einem dringenden Be-

1 Hier mögen nur noch ein paar gelegentliche Bemerkungen Platz finden.

S. 16, Z. 8 (in Kap. 19) ist statt des handschriftlichen o xaxd nvsvfia ov nxuiyóg,
das Köster unbeanstandet stehen lässt, ohne Zweifel zu lesen: d xaxd nvsvfia
nxaiyóg, wie schon Segaar in seinen Adnotationes bemerkt hat, S. 224. Zu:
xqj xaxà xÓGfiov nxoìycp xai nXovOfty xaxd xà nâd-rj steht im genau

entsprechenden Gegensatz : 6 xaxd nvsvfia nxwyòg xal xaxà d-sòv nXovGiog.

— S. 26, Z. 26 (in Kap. 31): oog iât'av ovGav âno(pa(voiv, nach der

Handschrift; die altern Herausgeber hatten diese Lesart als sinnlos in ovx lâîav ovGav
emendiert; Segaar bemerkt: „at magis probabile videtur, dementem scripsisse

b)g ovx ïâîav ovGav.u Dies kommt dem wahren Sinn jedenfalls näher; ich

glaube aber, dass statt iâiav zu lesen ist dâixi'av, was der ganze Zusammenhang

zu fordern scheint. Unmittelbar vorher ist das Wort des Herrn angeführt : noirj-
Guxs savxoTg (ptXovg sx xov fiafifiwvä xrjg daixi'ag. Dann hiesse es also

weiter: (pvO'si fisv anaGav xxrjGiv, r]v avxóg xig i(p3 savxov xsxxrjxai,
mç dâixtav ovGav dnoipalvon', sx òs xavxrjg xrjg dóìxiag svòv xai

ngäyfiu êlxawv sçyaGaGDai xxX.
2 Kein blosser Druckfehler, sondern eher ein lapsus calami scheint übrigens

S. 3, Z. 16 fxaO-bàaiv statt fidllwGiv zu sein, da es sich auch S. 39 in der

Anmerkung zu der Stelle wiederholt. Die verderbte handschriftliche Lesart: stV imo

xctvfldxoìGav, wird übrigens, statt in: éh' snsiâàv fidd-oìGiv, besser nach

Segaars Vorschlag emendiert: sìlf onóxav fiäd-wGiv, was dem Buchstaben der

Überlieferung näher steht.



— 728 —

dürfnis abhelfen, so trägt das andere uns neu vorliegende Heft
einen wesentlich andern Charakter, als eine wissenschaftliche
Leistung von selbstständigem Wert:

5. Heft: Leontios von Neapolis, Leben des Heiligen Johannes

des Barmherzigen von Alexandrien, herausgegeben von
Heinrich Gelzer [Professor in Jena]. 1893. XLVIII u. 202 S.

8°. (Preis M. 4. —.)

Auf die in ihrer Art hochinteressante, bis dahin so ziemlich

verschollene und vergessene schriftstellerische Thätigkeit
des Bischofs Leontios von Neapolis auf Cypern hat Gelzer vor
wenigen Jahren zum erstenmal wieder hingewiesen in seiner
Abhandlung: „Ein griechischer Volksschriftsteller des 7.

Jahrhunderts", in Sybels Histor. Zeitschrift, Bd. 61 (Neue Folge
Bd. 25), 1889, S. 1—38. Von den beiden Heiligenbiographien,
die den wichtigsten Teil des schriftlichen Nachlasses dieses
Mannes ausmachen, und durch die er eben den Namen eines
Volksschriftstellers im guten Sinne verdient, war nur die eine,
die des Symeon Salos, des „Narren um Christi willen", bisher
im griechischen Original gedruckt. (In den Acta Sanctorum,
zum 1. Juli; wieder abgedruckt in Mignes Patrologie, Series
Grgeca, T. 93.) Das wichtigere Leben des heiligen Johannes
Eleemon von Alexandrien war nur in der lateinischen
Übersetzung des Anastasius Bibliothecarius schon öfter herausgegeben
(z. B. in den Acta Sanctorum, T. II, zum 23. Januar, und im
93. Band der Patrologie). Im griechischen Urtext erscheint es

nun zum erstenmal in der vorliegenden kritischen Ausgabe
von Gelzer, der dafür 10 Handschriften benutzen konnte und
als die verhältnismässig beste eine Pariser Handschrift (Cod.
Par. gr. 1468) zu Grunde legte, unter Beifügung eines
reichhaltigen kritischen Apparats.

Johannes, Patriarch von Alexandrien 610—619, zeichnete
sich einerseits durch seinen Eifer für die Orthodoxie aus, die
während seiner Amtsführung in Ägypten gegenüber dem Mono-

physitismus wieder einen grossen Aufschwung nahm; andererseits

durch seine grossartige Bethätigung der werkthätigen
Nächstenliebe, die ihm den Beinamen des Barmherzigen oder
Almosenspenders ÇEXsrjfiaiv, Eleemosynarius) eintrug. Sein
Zeitgenosse Leontios beschrieb ein paar Jahrzehnte später (zwischen
642 und 668) sein Leben als Vorbild in dieser werkthätigen



— 729 —

Frömmigkeit zur Erbauung des Volkes; diese Seite tritt also
in der Schrift durchaus in den Vordergrund, wie auch Gelzer
hervorhebt (S. 120). Dabei bietet dieselbe, und darin liegt
besonders ihr Wert, ein lebendiges, „hochinteressantes Kulturbild

des alexandrinischen Lebens in der letzten Zeit der
griechischen Herrschaft" (S. XVIII). Mit ihrer friedlichen Tendenz
in der sonst durch die theologischen Streitfragen bewegten Zeit
kommt die Schrift allerdings den irenischen Absichten des
Kaisers Herakleios und seiner Nachfolger entgegen. Hingegen

kann ich der Meinung Geizers nicht beistimmen, wenn
er dieselbe in direkte Beziehung zu diesen wohlgemeinten,
aber ungeschickten Bemühungen der Regierung bringen will,
durch den Monotheletismus den Gegensatz zwischen Mono-
physitismus und Orthodoxie zu versöhnen und die
Monophysiten zur allgemeinen Kirche zurückzuführen, und wenn
er deshalb Leontios selbst zu einem heimlichen Monophysiten
macht. (Seite 120, 126 f., Historische Zeitschrift, Seite 26 ff.)
Die Annahme stützt sich nur auf das gelegentliche Lob des

doch monophysitischen Kaisers Konstantin, des Sohnes des

Herakleios, in Kapitel 6. Einer solchen gelegentlich
angebrachten höfischen Schmeichelei darf man aber doch kein
solches Gewicht beilegen, besonders da andere Stellen der
Schrift das Gegenteil einer monophysitenfreundlichen Gesinnung
bekunden. Wenn der Eifer des Patriarchen gegen die Häresie
nicht sehr ausführlich behandelt wird, so liegt dies eben an
der praktisch erbaulichen Tendenz der Schrift ; überdies weist
Leontios ja selber in seiner Einleitung auf die frühere
Biographie des Johannes Moschos und Sophronios hin, in der dies

geschehen war, und erklärt ausdrücklich, dass er nur eine
Nachlese zu dem Werke jener Männer liefern wolle. Übrigens
verschweigt auch er keineswegs den orthodoxen Eifer des

Erzbischofs und der Männer seiner Umgebung, spricht vielmehr
davon, wenn auch nur kurz, in einer Weise, die seine
vollkommene Übereinstimmung mit diesem Kreise bekundet, mit
dem er ja selbst in persönlicher Verbindung stand. Die
Bezeichnungen, mit denen in Kap. 32 die Monophysiten belegt
werden, lassen an Kräftigkeit nichts zu wünschen übrig (Severo-

maniten, unreine Häretiker, wilde Tiere, denen die guten Hirten
viele Dörfer, Kirchen und Klöster wieder aus dem Rachen

rissen); und in Kap. 42 (S. 85 f.) Avird ausführlich ein Aus-



— 730 —

spruch des Erzbischofs angeführt, worin er alle kirchliche
Gemeinschaft mit Häretikern streng und unbedingt verwarf.
Wenn dagegen dessen Einschreiten gegen den beginnenden
Monotheletismus nicht mehr erwähnt wird, so hat dies bei dem
erwähnten Charakter der Schrift nichts Befremdliches, wodurch
wir genötigt wären, eine Übereinstimmung des Schriftstellers
mit den Monotheleten anzunehmen.

Nebst einer gründlichen Einleitung in die Schrift, die alle
in Betracht kommenden allgemeinen Fragen erörtert, auch eine

genaue Beschreibung der Handschriften giebt, enthält die
Ausgabe auch alle andern wünschenswerten Beigaben, die ihren
wissenschaftlichen Wert noch erhöhen : zunächst Anmerkungen
zur sachlichen Erklärung, in der besonders alle durch den
Text angeregten historischen und chronologischen Fragen eine
sorgfältige Erörterung finden; von andern dankenswerten
Exkursen erwähne ich nur die Zusammenstellung der Notizen
über den Kathedralklerus in Alexandrien und die verschiedenen
kirchlichen Verwaltungsämter und Diener des Patriarchen,
S. 120 ff. Die sprachlichen Eigentümlichkeiten des Textes, bei
dem das Eindringen von Elementen der Vulgärsprache in die
Schriftsprache interessant ist (vergi, auch S. XLI f.), finden
ihre Erklärung in einem Wörterverzeichnis, das zugleich als

Sachregister dienen kann (z. B. Zusammenstellung der
vorkommenden Titel des Patriarchen von Alexandrien, s. den
Artikel nanag), und einem grammatischen Verzeichnis.

Die vortreffliche Ausgabe einer für die Kenntnis des innern
Lebens der alexandrinischen Kirche in der letzten Zeit voider

Eroberung durch die Araber so interessanten Quellenschrift

bildet eine wertvolle Bereicherung der einschlägigen
Litteratur und ist für Theologen als gleich wichtig zu empfehlen
wie für Philologen und Historiker. Dr. F. Lauchert.

Die Berufung der ökumenischen Synoden des Altertums. Von

Professor Dr. v. Funk. Historisches Jahrbuch der Görres-Gesell-

schaft, Bd. XIII, 1892, S. 689—723.

Der gelehrte Tübinger Kirchenhistoriker, der mit einem
in der heutigen römisch-katholischen Kirche anerkennenswerten
Mute seit mehr als 10 Jahren seine wissenschaftliche
Überzeugung in dieser Frage verteidigt (zuerst in der Real-Ency-



— 731 —

klopädie der christlichen Altertümer von F. X. Kraus, Bd. I,
1882, Artikel Concilien; dann in der Tübinger theol. Quartalschrift

1882; auch in den beiden Auflagen seines Lehrbuchs
der Kirchengeschichte, 1886 und 1890), giebt hier eine neue
gründliche Untersuchung darüber, die sich durchweg auf die
Prüfung der authentischen Dokumente stützt, mit Abweisung
der unhistorischen, von vorgefassten Ansichten ausgehenden
Geschichtskonstruktion seiner ultramontanen Gegner. Das
Resultat fasst er am Schluss der Abhandlung folgendermassen
zusammen : „Keines der Argumente, welche für die Beteiligung
des römischen Stuhles an der Berufung der ökumenischen
Synoden angeführt zu werden pflegen, hält bei genauerer Prüfung
stand. Auf der anderen Seite erscheint die Berufung vom 4.
bis zum 9. Jahrhundert wiederholt unzweideutig als eine und
zwar ausschliesslich kaiserliche Angelegenheit. Der Sachverhalt

ist daher nicht zweifelhaft, und wenn er trotzdem
verkannt wird, so rührt dies nur daher, dass man ihn nicht mit
der nötigen Sorgfalt und Unbefangenheit durchforschte."

F. L.

Lijst van eenige boeken en brochuren uitgegeven in de oud-
katholieke kerk van Nederland sedert 1700 tot 1751. Opge-
maakt door J. A. VAN Beek, oud-katholiek pastoor te Rotterdam.
Rotterdam, Rieh. Reisberman, firma H. T. Hendrïksen. 1893. IH
und 113 Seiten 8°.

Mit diesem Heft liegt nun die von Herrn Pfarrer van Beek
bearbeitete Bibliographie der holländischen altkatholischen
Litteratur vollständig vor, nachdem die beiden folgenden
Abteilungen, von 1751 bis 1842 und von 1842 bis zur Gegenwart,
schon im vorigen Jahre erschienen waren. Diese letzterschienene

Bibliographie der ältesten Periode ist die umfangreichste und

zugleich weitaus wertvollste Abteilung der gesamten
Bibliographie. Schon der Überblick über die hier chronologisch
geordneten Titel der damals erschienenen Flug- und Streitschriften
(auch die Schriften der päpstlich gesinnten Gegner sind aus
dieser Periode verzeichnet) giebt uns eine lebendige Anschauung

von den Kämpfen in der holländischen katholischen Kirche
am Anfang des 18. Jahrhunderts, die zur Selbstständigmachung
der Kirche von Utrecht führten; und dieses Heft wird fortan



— 732 --
jedem unentbehrlich sein, der sich eingehender mit diesem
interessanten Kapitel Kirchengeschichte beschäftigen will. Es war
jedenfalls keine kleine Arbeit, die über tausend Titel dieser
wohl auch in Holland selbst schon zum grossen Teil selten
gewordenen Flugschriften mit einer solchen Genauigkeit
zusammenzubringen. Der Verfasser bemerkt in der Vorrede, dass

er den grössten Teil der verzeichneten Schriften selbst gesehen
habe, bei den übrigen allerdings nur auf die Angaben anderer
Gewährsmänner angewiesen gewesen sei. Weggelassen habe er
die Titel solcher Schriften, bei denen das Jahr des Erscheinens
nicht konstatiert werden konnte. Es wäre aber doch dankenswert,

wenn in einer für später in Aussicht gestellten Nachtragsliste

auch diese Titel mitgeteilt würden. Für eine künftige zweite
Auflage wäre auch Angabe der Seitenzahlen der einzelnen
Schriften erwünscht.

Die Strassburger Universitäts- und Landesbibliothek besitzt
einen Sammelband von 31 Nummern dieser Litteratur aus den
Jahren 1702—1704. Aus der mir dadurch wenigstens in diesen
einzelnen Proben ermöglichten Vergleichung kann ich bestätigen,

dass die Titel in der Bibliographie, soweit es dem
Verfasser möglich war, sehr sorgfältig wiedergegeben sind. Nur
ein paar nebensächliche Bemerkungen habe ich zu machen,
die sich wohl auf Schriften beziehen, die Herr van Beek nicht
selber gesehen hat.

Zu S. 4. Der Titel einer der hier verzeichneten Schriften,
lautet vollständiger : Hoognodige retorsie, ofte afweering, tegens
zeker manifest uytgegeven met dezen tytel : Theodorus de Cock,
aen de vredelievende iniooonders van de vereenigde nederlandsche

provincien. Das erst auf der folgenden Seite verzeichnete
Sendschreiben des Th. de Cock mit diesem Titel wäre also vor diese
Schrift zu setzen gewesen.

Zu S. 17. Collyrium Theodoro de Cock dono missum per
M. M. A. P. C. Cordis amicitia. Die beiden letzten Worte sind
im Originaltitel so gedruckt: CorDIs aMICItla, enthalten also
die Jahrzahl 1704.

Und nun noch ein Nachtrag. S, 12 ist verzeichnet: „[Zend-
brief.] Aen alle vredelievende inwoonders van de vereenigde
nederlandsche provincien. [Jacob van Catz.] (Lat. enholl.) (1703.)"
Ein anderer Druck dieses Sendschreibens ist in dem Strassburger
Sammelband enthalten: Jacob Cats aen alle vredelievende in-



— 733 —

woonders van de vereenigde nederlandsche provintien. (Datum am
Schluss: Den 24 van Lente-maand. 1703.) Ein Blatt klein Folio,
nur auf einer Seite bedruckt, nur in holländischer Sprache.

Dr. F. Lauchert.

III.
The Church and the Ministry, by C. Gore M. A., Principal of

the Pusey House Oxford. London 1889.

In the last Number of the Revue Internationale de Théologie
Mr. Lias gave an account of Mr. Gore's Lectures on the
Incarnation. These Lectures were the outcome of a controversy
that arose over Mr. Gore's teaching on the Old Testament and
which has had the unfortunate effect of withdrawing notice from
his earlier and, in my opinion, very superior work. It is to this
work that I propose now to direct the attention of the readers
of the Revue. The book seems to me to be worthy of notice
from two points of view.

First, on account of the intrinsic importance of the subject.
From the time of the Reformation the question of the Ministry
has been the one, perhaps more than any other, that has divided
professing Christians into separate bodies. On the one hand
the Presbyterians and other bodies have given up altogether
the Catholic organisation, and on the other, Rome by her ex
altation of the Bishop of Rome to the place of universal Bishop
has degraded the Episcopate from its due place. In opposition
to both these the Church of England has always maintained
the Threefold Ministry and based the claims of that Ministry
on the unbroken succession of the Episcopate. It should be

remembered that "the maintenance of the Historic Episcopate"
was one of the conditions of reunion with Nonconformists that
were regarded as essential by the last Lambeth Conference.
In addition to this the subject has attracted much attention in
this country. The late Bishop Lightfoot published many years
ago a Dissertation on the subject in his Commentary on the
Epistle to the Philipians. This Dissertation was filled with all
the historical learning of which its author was such a master,



— 734 —

but along with that it contained some incautious statements
that were easily perverted by eager controversialists in a way
that their author never intended. I have no space to describe
in any way the mass of Literature which arose from this
publication. The most important work was no doubt the Bampton
Lectures of the late Dr Hatch which has been translated into
German and which at the time of its publication attracted a

great deal of notice, but has now fallen into deserved oblivion.
Mr. Gore's book may be looked on as the outcome of this

controversy. When angry recrimination has ceased, it is possible
to take up the whole subject and gleaning truth from all sides
to set forth a more or less complete view of the matter in
dispute.

But, secondly, it seems to me, that this book is of importance

not only on account of the subject, but on account of
the spirit which it displays and the method which is used

throughout. Mr. Gore recognises fully that, if men are to be
led to accept the Catholic Faith, the appeal must be made
to persuasion and reason, not to authority, and if they are
to be brought to recognise the claims of the historic ministry,
it must be done by convincing them that this ministry has

good credentials to shew, that when it claims to go back to
the Apostles and in the end to derive its authority from
Christ Himself, it can give good reasons for thinking that
that claim is well founded. I think that in this all that is

hopeful in the Church of England, all that shews signs of
being a power in the future, will agree with Mr. Gore, though
of course many would disagree with some of his statements
and conclusions and some would probably differ from him very
considerably.

Having thus indicated the reasons why I think this book

important—reasons which must be my apology for drawing
attention to a work now four years old—I must try briefly to
indicate something of its contents and the conclusions at which
Mr. Gore arrives. Mr. Gore begins with a chapter on the
foundation of the Church, he sets forth the ideas of the early
Christian writers on the subject and shews from the teaching
of Scripture that Christ actually did establish on earth a visible,
organised society, that it is in this society through the use of
outward visible means that spiritual gifts are brought to men.



— 735 —

He then shews that this organised society could not have
arisen out of a previous state of individualism and sets forth
in a masterly way the difference between the Catholic and the
Roman ideas of the unity of the Church. According to the one
idea: "The instrument of unity is the Spirit; the basis of the
unity is Christ, the Mediator; the centre of the unity is in the
heavens, where the Church's exalted head lives in eternal
majesty—human, yet glorified" (p. 57). On the other hand, according
to Roman views : "The Church is a great world-empire for
purposes of spiritual government and administration. The primary
conception of her unity becomes that of unity of government,
the sort of unity which most readily submits itself to secular
tests and most naturally postulates a visible centre and head :

the dominant idea becomes that of authority" (p. 60).
The next chapter is occupied with the subject of Apostolic

Succession. It might appear at first sight that this should form
the conclusion and not the beginning of the book, but Mr. Gore
has clearly grasped the truth that the true method of investigation,

the method by which real advance is nearly always
made, is by a process of testing hypotheses. The scientific
investigator begins with ideas that he gets from somewhere,
how it matters not, and then he compares these ideas with the
facts, and if he finds that they explain all or a very large
proportion of the facts, the hypothesis gradually becomes an
accepted truth. The facts of history are of course those with
which the hypothesis of the Apostolic Succession must be
compared. Does it explain those facts? Can we understand the
course of Church History on the assumption that this succession
is a reality? Or are there facts that are inconsistent with it?
And in particular, if in the course of ages we find the true
idea perverted and overlaid with false ones, can we see reasons
which will account for this If we can answer these questions
in the affirmative, then the hypothesis will, to say the least,
have gained a very high degree of probability. I have no

space to examine the details of the historical investigations
which follow this second chapter and form the bulk of the
book. It must suffice to say that they display great fairness,
judgment and learning. With some parts of course I should

disagree, and in particular I do not think that the sections on
the Apostolic Fathers should be accepted without careful exa-



— 736 —

mination and perhaps comparison with the comments of Bishop
Lightfoot.

What then is the true idea of the Ministry and of Apostolic
Succession I must state the answer to this in Mr. Gore's own
words. "Whether the idea now to be expounded represents the
original of the Lord and the apostolic tradition, will be the
question afterwards. We take it now only as an hypothesis,
and it is this. Let it be supposed that Christ, in founding His
Church, founded also a ministry in the Church in the persons
of His Apostles. These Apostles must be supposed to have had
a temporary function in their capacities as founders under
Christ. In this capacity they held an office by its very nature
not perpetual—the office of bearing the original witness to
Christ's resurrection and making the original proclamation of
the Gospel. But underlying this was another—a pastorate of
souls, a stewardship of divine mysteries. This office instituted
in their persons was intended to become perpetual, and that
by being transmitted from its first depositaries. It was thus
intended that there should be in every Church, in each
generation, an authoritative stewardship of the grace and truth
which came by Jesus Christ and a recognised power to transmit

it, derived from above by apostolic descent. The men who
from time to time were to hold the various offices involved in
the ministry and the transmitting power necessary for its
continuance, might, indeed, fitly be elected by those to whom they
were to minister. In this way the ministry would express the
representative principle. But the authority to minister in whatever

capacity, their qualifying consecration, was to come from
above, in such sense that no ministerial act could be regarded
as valid—that is, as having the security of the divine covenant
about it—unless it was performed under the shelter of a
commission received by the transmission of the original pastoral
authority which had been delegated by Christ Himself to His
Apostles" (pp. 69, 70).

Mr. Gore goes on to shew how this idea falls in with the
sacramental idea and the thought of the Church as the
extension of the Incarnation. In all these cases—the Incarnation
itself, the choosing of part of mankind to form the Church on
earth, the conveying of spiritual gifts through outward signs
in the sacraments, the selection of particular men to be the



— 737 —

Channel of conveying special blessings to the Church, there is
the same underlying truth—that matter is joined to spirit, that
God takes up the lower to be the means of conveying the
higher, in a word, that the gulf between God and man is for
ever bridged in Christ, that in Him man is taken up into God.
When this principle is once clearly grasped, it sets the importance

of Apostolic Succession in a clear light. It shews at once
that it is a bond of union between men united in a spiritual
society, however much they may differ in position, in race or
language, that it is the condemnation of all human assumption
and brings out with, startling clearness the dépendance of man
on God for all spiritual gifts. It meets too the needs of those
who minister. It gives them a firm ground on which to base
their claims to teach with authority, and at the same time
checks assumption by shewing them that all comes to them
from above, that there is nothing they can claim as due to
themselves.

Mr. Gore next proceeds to meet certain popular objections
to the idea of succession. Space forbids my following him in
this, but I must draw attention, to one point. It is the emphasis
with which he insists that the ministering priest is not acting
in the place of the people, that his is not a vicarious office,
but that he is the representative of the people, that the minister
is the organ through which the function that belongs to the whole
body—the function of worship, of offering the Eucharist &c.—
is discharged.

I hope I have succeeded in shewing that this is a very
valuable and interesting book. I would recommend those who
wish to gain a clear idea of modern Anglican Theology, to

studv it carefullv. A. J. C. Allen.

IV.

Etude sur la Ste-Trinité, par le P. de Regnon, S. J.; IIe série,
théories scolastiques, 1 vol. in-8°, 583 p.; Paris, Retaux.

Esquisse de la Psychologie religieuse de Maine de Biran, par
Murisier; 1 vol. in-8°, 231 p.; Paris, Jouve.



— 738 —

Gilbert de la Porée et sa philosophie, par l'abbé Berthaud,
in-8°, 359 p.; Poitiers.

Histoire des tribunaux de l'inquisition en France, par Tanon,
in-8°.

Nomenclator litterarms recentioris theologiœ catholicœ, par le
P. Hurter, S. J., 2 in-8°, Innsbruck.

Le Zend-Avesta, trad. nouv. avec comm. par James Darmesteter,
T. II, in-4°, Paris, Leroux.

Correspondance des Réformateurs dans les pays de langue
française, recueillie et publiée par A. L. Herminjard, T. VIII
(1542—1543); Genève, Georg, 1893, 10 fr.

Olivier Maillard, Etude sur la chaire et la société française
au XVe siècle, par l'abbé A. Samouillan; Paris, Thorin, 1891,

in-8°, 7 fr.
Salomon, son règne et ses écrits, par le card. Meignan, archev.

de Tours; Paris, Lecoffre, 1890, in-8°.

Ignatius and the Ministry, by J. T. F. Farquhar presbyter,
Dunblane; Edinburgh, St. Giles' Printing Co., 1892, broch.
40 p.

Mon testament, ma protestation, mon mariage, devant la mort,
par M. Hyacinthe Loyson; Paris, Fayard, in-32, 25 cent.

Die theologischen Studien und Anstalten der kath. Kirche in
Österreich, von Dr. Herm. Zschokke ; Wien, W. Braumüller,
25 M.

Esotérisme et Socialisme, par Alb. Jhouney ; Paris, 1893, 3 fr.
La Question religieuse en Orient et l'union des Eglises, par

le R. P. Michel; Paris, Lecoffre, 1893.

Les Bonheurs d'outre-tombe, par L. Figuier.
Jean Bréhal, grand-inquisiteur de France, et la réhabilitation

de Jeanne d'Arc, par les PP. Belon et Balme, dominicain;
Paris, Lethielleux, 1893, in-4", 208 p., 15 fr.

Les Problèmes, par Ch. Dollfus; Paris, Fischbacher, in-8°,
1893, 6 fr.

La Mère Angélique, abbesse de Port-Royal, d'après sa
correspondance, par Guil. Dall ; Paris, Perrin, 3 fr. 50.

Précis de l'Histoire des dogmes, par A. Harnack, trad, par
Eug. Choisy, pasteur; Paris, Fischbacher, 1 vol. in-8°, 7 fr. 50.

Le Tolstoïsme, par F. Schroeder ; Paris, Fischbacher, 1 vol.
in-12, 2 fr. 50.


	Bibliographie théologique

