Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)
Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 700 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

L

La France et Rome de 1700 a 1715, Historre diplomatique
de la Bulle Unigenitus jusquw’a la mort de Louis X1V, d’aprés
des documents inédits, par ALBERT LE Rov; Paris, Perrin,
1892, 1 vol. in-8°, 794 pages.

Ce premier volume d'une Histoire du gallicanisme au
XVIII® siécle est extrémement intéressant. Il serait l'un des
romans les plus captivants qui aient été écrits en ce siecle,
g’il n’était une ceuvre historique, toute composée de documents
positifs et absolument authentiques. [’auteur a puisé dans le
Dépot des affaires étrangeéres a Paris (fonds Rome, du tome
370 au tome 555); dans la collection de recueils et de manus-
crits jansénistes, formée au siécle dernier par Adrien Le Paige,
bailli du Temple; dans les riches archives d’Amersfoort, et aussi
dans les archives du Vatican qui furent transférées a Paris de
1811 & 1814 et déposées a I'hdotel Soubise, sous la garde de
Daunou.! Donc le moindre soupcon ne saurait étre élevé.
D’autre part, l'impartialité de 'auteur éclate dans tout le vo-
lume. Tout en étant un homme de foi, plein d'une légitime
admiration pour les héros du devoir et de la conscience, il
ne dissimule ni les fautes de ses amis, ni les reproches qu'il
croit devoir adresser aux jansénistes pour leur indiscipline,
leurs imprudences et méme leurs contradictions. Ni le cardinal
de Noailles, ni méme Quesnel ne trouvent absolument grace

! A cette époque, a l'instigation de M. Silvy (auteur de quelques écrits contre
les jésuites), M. Beaucamp, curé de Sucy-en-Brie, et M. Conlrault, instituteur, ont
dépouillé et analysé, avec de fort longs extraits, les documents rassemblés sous cette
rubrique : Francia, Giansenismo.



— 701 —

devant Iui (p. 117—118). Il est d'une indépendance de juge-
ment égale & sa perspicacité.

Son ouvrage est une sorte d’appendice au Fori-Royal de
Sainte-Beuve, avec cette différence qu'il y met du ceeur et de
la foi, tandis que Sainte-Beuve n'y apportait guére que de la
curiosité et de l'intérét littéraire. Il nous annonce la prochaine
publication de la Correspondance de Quesnel, comme complé-
ment a4 ce premier volume; nous applaudissons d'avance.
Chemin faisant, il signale des documents inédits & publier, par
exemple les lettres de M. Vuillart (p. 136), celles du cardinal
de Bouillon a Louis XIV, les réponses du roi (p. 78), ainsi
qu'une série de manuscrits fort curieux relatifs a ce méme
cardinal (p. 622). Nul ne serait plus apte que M. Le Roy a les
publier; serait-ce abuser que de l'en prier?

- Quoique le titre de son volume n'embrasse que les quinze
premieéres années du XVIII® siecle, il est remonté, dans ses
deux premiers chapitres, jusqu'a l'an 1671, époque de la pu-
blication des Réflexions morales sur le Nouveawu-Testament du
P. Quesnel. Il a raconté comment cet ouvrage a été approuvé
par plusieurs évéques, notamment par L.-A. de Noailles, alors
évéque de Chalons-sur-Marne et plus tard cardinal et arche-
véque de Paris; comment, ce dernier ayant condamné en 1696
I’ Exposition de la foi de I'Eglise ftouchant la grdce et la pré-
destination par 1'abbé de Barcos, neveu de Saint-Cyran, un
bénédictin moliniste, dom Thierry de Viaixne, lanca, en dé-
cembre 1698, une brochure intitulée: Probléeme ecclésiastique,
ou il prétendait que la doctrine condamnée par I'archevéque
de Paris était la méme que celle qu'il avait approuvée dans
les Réflexions morales, et, enfin, comment par ce conflit fut
ranimée toute la querelle du jansénisme, évidemment mal
apaisée par la Paix de I'Eglise de 1669.

: Apres cette sorte d’introduction, 'auteur étudle le fameux
Cas de conscience de 1701 sur la suffisance du silence respec-
tueux envers les décisions du pape et la non-obligation d’'une
soumission intérieure, méme de simple foi humaine (p. 94 et 105);
théorie émise par Arnauld, adoptée par 1'école de Port-Royal,
condamnée par Clément XI le 13 février 1703 et par l'instruc-
tion pastorale du cardinal de Noailles du 5 mars suivant. Ce
Cas de conscience fut 'occasion de la bulle Vineam (1705), qui,
a son tour, fut l'origine et la cause de la destruction de Port-



— 702 —

Royal en 1709 et 1710, et aussi l'occasion et la préparation
de la bulle Unigeniins du 8 septembre 1713. Par quelle série
d'incidents ces faits sont enchainés, l'auteur le montre avec
une grande abondance de détails, exposant minutieusement les
intrigues, les passions, les débats, les idées. Rien d'intéressant
n’échappe 4 son observation. :

Dans le récit se glissent en 1700 l'élection de Clément XI
(Albani), qui succéda & Innocent XII (Pignatelli), et en 1715 la
maladie et la mort de Louis XIV, qui brisa les projets des
molinistes au moment méme ou ils allaient triompher. S'il est
permis de voir le doigt de Dieu dans une catastrophe, c’est
bien dans celleci. Le récit est palpitant. C'est un véritable
drame. ,

Et puis, que d’autres faits que je puis & peine indiquer ici!
L’assemblée de 1705, qui accepte la bulle Vineam:, mais par
voie de jugement, et qui excite ainsi la coleére de Clément XI,
dans la prétention qu’il a d’étre le seul évéque ayant droit de
juger; — l’assemblée de 1710, qui, & la grande tristesse de
d’Aguesseau, consent & ajouter en forme d'annexe au proces-
verbal primitif une Explication qui, toute papiste qu'elle est,
ne réussit pas encore a satisfaire le pape; — l'assemblée
spéciale d'évéques de 1713 et 1714, sa curieuse composition,
ses intrigues, l'opposition des neuf qui refusent de signer le
procés-verbal, leur chatiment; — puis la bulle Unigeniius en
Sorbonne, les fraudes du syndic Le Rouge, les lettres de
cachet contre les docteurs rebelles, les négociations a4 Rome
pour la décardinalisation et la dénaturalisation du cardinal de
Noailles, la mission d’Amelot & Rome, la résistance des parle-
mentaires, notamment de d’Aguesseau et de l'avocat général
Joly de Fleury. Et encore, comment oublier l'incroyable évasion
de Quesnel de Bruxelles a Liege en 1703, les détails plus in-
croyables encore sur les moeurs des cardinaux et des évéques
a cette époque, la barbarie des agents du roi et du roi lui-
méme, c'est-a-dire du jésuite Tellier et de M®® de Maintenon,
contre les pauvres religieuses de Port-Royal, etc.? :

M. Le Roy éleve sans cesse le sujet, en faisant toujours
ressortir la véritable portée des débats. La ou il semblerait
qu’il ne se fat agi que de la haine personnelle de Fénelon et
du P. Tellier contre le cardinal de Noailles et contre Quesnel,
il montre les deux courants qui partagent I'Eglise de France



— 703 —

a cette ¢€poque: d'une part le courant gallican, fortifié par
Port-Royal, et, d’autre part, le courant ultramontain, fortifié
par le molinisme, que le roi et le pape soutiennent, le roi
entre les bras du P. Tellier et de M™® de Maintenon, le pape
entre ceux du cardinal Fabroni et du capucin Timothée. Ce
qui se débat, c'est bien, si l'on veut, la question de savoir
laquelle des deux interprétations du dogme de la griace est
vraie, celle de Molina et des jésuites, ou celle d’Augustin et
des jansénistes (p. 37—38); mais ce qui est plus encore en jeu,
dans le fond des passions et des intrigues, c’est de savoir si
le pape est infaillible et omnipotent, ou si, conformément aux
vieilles traditions, on peut ne croire ni a son infaillibilité ni a
son omnipotence. Voila la vraie question, celle qu'on sent
pos€e a toutes les pages de ce volume si sérieux et si subs-
tantiel. - \

Lorsqu'on se demande quel intérét Louis XIV, M®e de
Maintenon et les jésuites pouvaient bien avoir a écraser le
jansénisme et ruiner Port-Royal, il faut répondre qu'ils étaient
blessés par la sévérité chrétienne, dogmatique et morale, du
jansénisme, ainsi que par laustérité pratique des religieuses
- de Port-Royal, et que Quesnel, 'apotre de cette austérité, était
non moins odieux qu’Arnauld a Versailles et 2 Rome (p. 451).
De la part de Louis XIV et de M™® de Maintenon, il ne s'agis-
sait ni de religion ni de politique, mais simplement d’alcove,
et de la part du jésuite Tellier, de domination.

Cet ouvrage est terrible contre tout le parti ultramontain
et moliniste, mais surtout contre le vieux Louis XIV, aussi
irritable qu'orgueilleux, voulant faire le pape comme il avait
fait le roi, refusant de voir son archevéque et obéissant
comme un valet & son directeur (et quel directeur!). Non, ce
n’est plus 1a le Louis XIV de 1682, si fier et si indépendant;
ce n'est plus qu'un vieillard usé, stupidement dévot, préférant
un Tellier & un Bossuet, et sollicitant en 1711 une bulle contre
les Réflexions morales aprés avoir interdit en 1709 la réception
du bref de Clément XI contre ce méme livre! C'est un pauvre
cacochyme que la gangréne va bientoét envahir, et qui, dans
une conversation avec d’Aguesseau, prononce déja des paroles
dépourvues de sens, ne peut plus raisonner, s’entéte ridicule-
ment et ne sait plus que répéter «je veux», comme un enfant

(p. 670—671).



= o

Mme de Maintenon fait aussi triste figure en présence de
tous les documents amassés contre elle: «La servante subs-
tituée a la maitresse, la veuve Scarron, demi-reine de France,
devenue l'abbesse universelle, profitant des sortiléges séniles
de son esprit ou de son amour pour mettre hors la loi des
protestants, des jansénistes, des évéques et des cardinaux,
pour charger d'un tel faix et rendre & ce point impitoyable
I'ame d’'un prince tant et tant de fois adultere (p. 688)!...»

Fénelon, lui aussi, est littéralement écrasé. Pas un mot
ne reste  de la trop fameuse légende. M. Le Roy accumule
documents sur documents, prend le malheureux archevéque
en flagrant délit de mensonge, d’hypocrisie, de fourberie. Son
affectation de modestie n’'était positivement que de la pose;
il ne révait que vengeance contre Bossuet et Noailles, retour
a la cour, domination, écartement de tout ce qui refusait de
le servir. Il n'y a plus & en douter, tel fut le vrai Fénelon.

Et le cardinal de Rohan, avec son luxe scandaleux et ses
diners & cingquante francs par téte! Et Bissy, évéque de Meaux,
bombardé cardinal, lui aussi, dans la bagarre, on sait comment
et pourquoi! Et Tellier, «avec ses yeux d'un travers farouche
qui eussent fait peur au coin d'un bois, et qui lui donnaient
une physionomie affreuse, fa,usse, profonde, toute telle enfin
qu’il était en dedans..., profondément faux, trompeur, caché
sous mille plis et replis, exigeant tout, ne donnant rien, se
moquant des paroles les plus expressément données, lorsqu’il
ne lui importait plus de les tenir, et poursuivant avec fureur
ceux qui les avaient recues; c’était un homme terrible, qui
n’allait rien moins qu’a destruction (p. 268)». Etc., etc.

Bref, ce volume s'impose par la gravité des documents
dont il abonde. C’est un dernier mot auquel les jésuites ne
peuvent pas répliquer. Outre les mérites du fond, je devrais
signaler aussi ceux de la forme; mais ceux-ci, quelque grands
qu'ils soient, sont si peu de chose en comparaison des premiers!
Je me bornerai, en terminant ce compte rendu beaucoup trop
insuffisant, & remarquer que toute cette agitation produite au-
tour des Réflexions morales et de la bulle Unigenitus aurait
€té évitée a la France et & I'Eglise, avec toutes ses funestes
conséquences, si Bossuet, en 1682, avait été plus ferme, et si,
au lieu de sacrifier la vérité sous prétexte de sauver l'unité,
il avait replacé le centre de 1'unité 1a ot il est vraiment, dans



— 705 —

la fidélité au Christ et & son Eglise universelle, et non dans
la soumission 2 la papauté. En faisant des concessions & Rome,
il n’a fait qu’exciter son insatiable ambition, et il a rendu pos-
_sibles, sans le vouloir, toutes les luttes postérieures. Aussi ne
puis-je souscrire a tous les ¢loges que M. Le Roy lui décerne;
c’est le seul point, je crois, sur lequel je me permets d’étre en
dissentiment avec lui. ‘ E. MicHAUD.

La Vie et I'Enseignement de Jésus, par M. JuLEs Bovon,
prof. a la Faculté de théologie de I'Eglise évange’lz’g?ue librve
du canton de Vaud, Lausanne, Bridel, 1893, 1 vol. gr. in-8,
549 p., 10 fr.

Ce volume n'est que le tome 1% d'un grand ouvrage sur
' Euvre de la Rédemption, ouvrage divisé en trois parties:
1° Jésus-Christ (le fondement historique, ou théologie du
Nouveau-Testament). — 2° Jésus-Christ, la Vérité (la formule
dogmatique, ou Dogmatique chrétienne). — 3° Jésus-Christ, la
Vie (les conséquences pratiques, ou Morale chrétienne). Ces
trois parties formeront six volumes, qui paraitront année par
année. ‘ i

L’auteur veut d’abord rattacher 'enseignement du Sauveur
a sa personne, en esquissant sa doctrine a la lumiere de ses
actes. Dongc, distinguant le Christ des apotres, il traite d’abord
de l'activité du Christ, puis de sa doctrine, I'une expliquant
lautre, et toutes deux étant saisies autant que possible dans
leur indissoluble unité. — Le second volume traitera de l'en-
seignement apostolique et de [I’histoire de I'Eglise primitive,
d’apres le plan suivant: 1° Le Judéo-christianisme: tableau de
I'Eglise primitive, de sa vie et de la prédication chrétienne
avant l'entrée en scéne de Paul; 2° Le Paulinisme: étude de
la vie religieuse et de la doctrine de l'apdtre, et résumé de
I’épitre aux Hébreux; 3° Les Epitres catholiques: celle de
Jacques, la 1™ de Pierre, celle de Jude et la 2° de Pierre,
groupe d’écrits de tendances analogues; 4° L’Apocalypse; 5°
La théologie johannique.

Avant d'exposer la vie de Jésus, M. Bovon éprouve le
besoin de se demander quelles sont les conditions d'une telle
étude, et d’examiner les documents historiques de cette Vie:



— 706 —

les synoptiques, leur origine, leurs rapports entre eux, le qua-
trieme €vangile, son auteur, etc. Aprés cette étude prélimi-
naire, il raconte l'attente du monde antique et la naissance
de Jésus, puis son enfance, son baptéme, sa tentation, son
ministére, sa mort, sa résurrection et son ascension. Ce n’est
qu'alors qu'il aborde son enseignement: d’abord son enseigne-
ment d’apres les synoptiques, puis son enseignement d’apres
le quatrieme évangile. Cette derniére distinction pourrait faire
croire qu'il y a deux enseignements de Jésus-Chi‘ist. Il n'en
est rien. Loin de les opposer, M. Bovon les concilie. «On
pourrait, dit-il, caractériser la diversité des deux documents
et leur rapport, en disant que, si les synoptiques présentent
_essentiellement '@uvre de J.-C. et la narration johannique sa
personne, I'ceuvre et la personne demeurent pourtant insépa-.
rables.... Ainsi s’expliquent les apparentes contradictions de
ces récits si souvent opposés par la critique, mais qui, loin de
se contrarier, se fondent dans 'unité d'un portrait historique
a la fois net de contours, ferme de traits et merveilleusement
nuancé... Et quant aux divergences de détail, qu'il n’est pas
difficile, me parait-il, de ramener a l'intuition centrale, elles
montrent d’autant mieux la richesse incomparable de cet
Evangile de vérité qui répond vraiment & tous les besoins de
I’'homme, parce qu’il est & la portée de toutes les intelligences
et qu'il fait vibrer toutes les cordes du cceur (p. 545).» Dans
les synoptiques, M. Bovon voit surtout la proclamation du
royaume de Dieu, sa justice, son fondateur, ses membres et
sa consommation; dans le quatriéme évangile, le Peére et le
Fils, le monde, l'ccuvre du Fils dans le monde, la vie éter-
nelle, le jugement et le siécle a venir.

Ce premier volume est donc une ceuvre trés importante.
L’étude sur les synoptiques et sur le quatrieme évangile me
semble particulierement intéressante. L’auteur cite surtout les

-sources allemandes; il les discute avec une grande indépen-
dance. Trés modéré dans ses appréciations, il cherche a résoudre
les difficultés plutot par la conciliation que par un exclusi-
visme tranchant et cassant. Esprit excellent, de foi et de rai-
son, de libre discussion et de charité. L’exposition est métho-
dique, le style grave; peut-étre certaines pages sont-elles trop
délayées et le ton trop oratoire pour un ouvrage didactique.
«L’historien doit étre aussi poete», dit l'auteur (p. 61); il a



= 707

mis souvent cette doctrine en pratique, ce qui plaira beau-
coup aux fideles qui veulent s'édifier, mais moins peut-étre
aux théologiens qui cherchent avant tout la précision.

Du moment que I'auteur n’a pas voulu faire un cours
complet de théologie, il serait injuste de lui reprocher des
lacunes dans son plan. Mais peut-étre est-il aussi quelque
peu injuste de sa part de jeter la pierre aux théologiens qui,
pour mieux défendre le christianisme, commencent par établir
philosophiquement la nécessité d’'une religion, montrent ensuite
les erreurs des religions autres que la religion chrétienne,
exposent les motifs de crédibilité de celle-ci, et entrent seule-
ment alors dans 'étude de ses dogmes et de sa morale (p. 7—9).
Pour ma part, je trouve cette derniere méthode plus ample,
plus complete, plus logique, plus ferme, plus péremptoire, sur-
tout lorsqu'il s’agit d’amener au christianisme les esprits qui
le rejettent. |

L’auteur, au lieu de prendre la foi comme point d’arrivée,
la prend comme point de départ, conformément & 1'ancienne
formule: fides queerens intellectum. «Deux conditions, dit-il,
sont requises pour que I'homme croie a 1'Evangile: la pre-
miere, c'est qu'il se sente esclave et coupable; la seconde,
qu’il recoive Jésus comme son Sauveur. Il faut donc le con-
cours de la repentance et de la foi (p. 9).... Tant qu'on ne
s’est pas donné au Sauveur, on ne saurait obtenir lintelli-
gence de sa personne et de son ceuvre, et si le non-croyant
peut critiquer le contenu des documents bibliques, seul le dis-
ciple de Christ est en mesure de grouper en une figure réelle
leurs traits épars (p. 62).... La foi ne saurait dépendre de Ia
preuve historique et dogmatique (p. 13).» On voit par ces cita-
tions quel est le point de vue dominant de l'auteur.

‘Toutefois M. Bovon n'est pas de ceux qui pensent que la
foi se suffit et qu'elle n’a rien a chercher. Il pense, au con-
traire, que «la piété aspire a se rendre compte delle-méme
en se légitimant par la recherche scientifique et par le travail
de la raison (p. 13)». Il admet formellement «une science de
I'Evangile». Il déclare que la soumission au Christ ne doit
pas étre aveugle; qu’il est faux que la théologie n'ait d’autre
méthode que celle de l'autorité; que, pour le chrétien comme
_ pour le non-chrétien, «il n'y a de science que celle qui se
fonde sur l'expérience des faits»; qu'il n'y a point d’antithése



— 708 —

irréductible entre l'autorité et la raison; que «la science ne
connait d’autre autorité que celle des faits (p. 14-—15)»; que
I'histoire, la philologie, 'archéologie, la critique, les efforts de
systématisation, la morale, la théorie de I'Eglise et de ses fonc-
tions diverses, sont aujourd’hui «nécessaires a l'intelligence
du fait chrétien (p. 22)»; que I'étude des origines du christia-
nisme doit étre soumise aux mémes procédés scientifiques que
celle d’un événement quelconque de I'histoire profane (p. 50). Etc.

On aura remarqué, dans une des phrases qui précedent,
que M. Bovon réclame, de la part des théologiens, des «efforts
de systématisation». Voici, entre autres efforts, comment il sys-
tématise lui-méme l'histoire de la littérature apostolique. Il dis-
tingue: 1° une période épistolaive, dans laquelle il place avant
tout les «quatre grandes épitres pauliniennes (Galates, Corin-
thiens, Romains)», de 'an 55 & 58, puis 1'épitre aux Hébreux,
celle de Jacques et la premiere de Pierre; 2° une période nar-
rative, qui vit éclore les évangiles (dont le plus ancien serait
de 40 ans environ postérieur a la mort de Jésus), ainsi que
les Actes des Apotres; 3° une période johamnnique, & laquelle
appartient 1'Apocalypse (vers I'an 68). «Ce qui se dégage des
ouvrages de la période épistolaire, c’est, me parait-il, la figure
du Christ selon lesprit, c'est-d-dire le fait évangélique saisi
dans sa portée religieuse universelle. Les écrits de la période
narrative esquissent, d’autre part, le portrait du Christ seloxu
la chair, cest-a-dire du Jésus historique, tel qu'il s'était mon-
tré aux foules durant son ministere. Jusqu'ici la littérature
apostolique pose donc les termes d'une dualité: c’est & Jean
qu'il était réservé d’en révéler unité ou d’'opérer la synthése...
en attestant au monde et & I'Eglise que étre divin qu'avait
préché S. Paul est aussi celui qui a vécu sur la terre et dont
il a été, lui Jean, le confident et I'ami. Telle est 'idée géné-
ratrice du quatrieme évangile, le joyau de la littérature chré-
tienne, systématiquement dénigré par ceux qui séparent le Jésus
historique du Christ idéal, mais qui triomphe et qui proclame
avec tant d'autorité lindissoluble union de l'idéal et du réel
dans le christianisme (p. 66—70).» '

Relativement aux synoptiques, dont les trois auteurs ont
travaillé sur une source commune (p. 106), M. Bovon s’exprime
ainsi: «Durant les trente années qui suivirent la mort de Jésus,
la tra,dltzon vwante c¢tait assez flexible encore pour se plier a



— 707

toutes les exigences et pour répondre a la soif de connais-
sance des chrétiens, jusqu'a ce que le temps, en s’écoulant,
finit par amener une nouvelle situation qui détermina l'épa-
nouissement de la littérature évangélique proprement dite
(p. 68).... En résumé, les synoptiques reproduisent, dans ses
traits principaux, la tradition primitive orale et surtout écrite
qui circulait vers 1'an 70 dans I'Eglise. Ces récits, limités aux
souvenirs le plus souvent répétés, n'ont point la prétention de
tout embrasser; de fait, ils ne nous donnent qu'une partie de
T'activité miraculeuse et de lenseignement du Sauveur, les
€crivains qui les ont rédigés étant les premiers & reconnaitre
ou a laisser supposer le caractere incomplet, qui frappe bien
plus encore quand on compare leur narration avec celle du
quatrieme évangile (p. 132).»

On ne saurait reconnaitre plus sincérement, d’une part,
I'existence d'une tradition orale et vivante & la base méme de
I'Eglise, et bien antérieurement avant la rédaction de nos
€évangiles; et, d'autre part, le caractére incomplet de ces
derniers. :

Puisse l'auteur continuer son ceuvre avec le méme succes!
Tous ceux qui étudieront ce premier volume avec soin atten-
dront les suivants avec une vive impatience. oo BN

Epitres de Paul, par L. BoNNET, docleur en théologie;, Lau-
sanne, Bridel, 1892, | wvol. gr. in-8°, 590 pages, 10 francs.

Ce volume est le tome IIl du grand ouvrage intitulé: Le
Nouvean Testament de N. S. [.-C., expliqué au moyen d'intro-
ductions, d’analyses et de notes exégétiques. Le premier com-
prend les évangiles de Mathieu, de Marc et de Luc; le second,
celui de Jean et les Actes; le quatrieme, I'épitre aux Hébreux,
les épitres catholiques et I’Apocalypse.

Cette froisieme édition est considérablement augmentée,
L'auteur, qui a été pasteur & Londres, puis & Francfort, et
qui est mort le 15 mars 1892 a 'age de 87 ans, a été secondé
dans son travail de revision par son petit-fils, M. A. Schreeder,
pasteur de 1'Eglise libre de TLausanne; il a utilisé surtout les
commentaires nouvellement parus de M. le professeur Godet et
quelques autres publicatio‘hs récentes. Cette ceuvre est vivement

Revue intern. de Théologie. Heft 4, 1893, 47



e

appréciée dans les Eglises protestantes de langue francaise, et
les catholiques la liront aussi avec profit, & cause de I'esprit de
consciencieuse recherche, de sage modération et de profonde
piété qui en pénétre toutes les pages. Il n'y faut pas chercher
les commentaires des Peres; ils font completement défaut.
Mais on y trouvera la Bible expliquée par elle-méme, dans
un esprit de foi chrétienne. Les notes explicatives sont trés
nombreuses, toutes écrites dans un style simple et clair, 4 la
portée de tous les lecteurs intelligents.

‘ Dans les Introductions, Pauteur s'est efforcé de recueillir
les données historiques, biographiques ou archéologiques né-
cessaires & lintelligence de chaque livre. «Mais, dit-il, c'efit
été dépasser les limites de ce travail, que de suivre la cri-
tique négative dans ce fouillis de combinaisons et d’Zypotheses
qui font de cette science, en nos jours, une sorte d'art divi-
natotre, au moyen duquel on peut fowt affirmer owu tout nier,
et dont les résultats sont plus que problématiques. Le but le
plus utile qu’ait a poursuivre l'introduction est plutot de faire
converger vers le livre qu'il s’agit d’étudier tous les rayons.
de lumiére qu'y projettent les documents de son histoire, com-
binés avec ceux dont il s’éclaire lui-méme: de 12 jaillit la vérité
et se forme la conviction...» Tels sont les principes que l'au-
teur a suivis.

On remarquera également les divisions qu'il a introduites.
dans I'étude de chaque épitre, et les analyses logiques qu'il a
faites de ces sections, de maniere a rendre toujours présente
la pensée principale de l'écrivain sacré. L’expression de cette
pensée, ses raisons, ses preuves, ses développements, ses ap-
plications peuvent ainsi étre embrassés d'un coup d’eeil dans
chaque section. C'est un grand avantage pour les lecteurs.

E. M.

Le Dogme grec, par M. H. Bois, prof. a la Faculté de théo-
logie protestante de Moniauban, Parvis, Fischbacher, 1893, 1 vol.
m-18, 300 pages, 3 fr. 50.

Les dogmes chrétiens sont aujourd’hui attaqués par deux
catégories d’adversaires, cependant fort dissemblables : les incré-
dules, qui au nom de la civilisation, de la science et de I'évo-
lution rejettent tout dogme et toute religion; et certains pro-



testants appelés ndo-mystiques, qui, sous prétexte que les
dogmes sont fondés sur l'intellectualisme, le dogmatisme et le
relativisme historique — trois grosses erreurs a leurs yeux, —
les rejettent en bloc, pour ne plus mettre en avant que le
sewntiment chrétien et la vie chrétienne.

C'est contre ces adversaires, les derniers surtout, que
M. H. Bois a écrit son livre, qui.est divisé en six chapitres,
dans lesquels il étudie successivement lintellectualisme, Ile
dogmatisme, I'essence du christianisme, la civilisation, la science
et enfin 'évolution, par rapport au «dogme grec». Suivent
trois appendices intitulés: Religion et théologie ou fait et idée,
Philosophie et science, le Dilemme du D* Hatch.

Je ne sais plus qui a dit que les philosophes, méme en
s'admirant, doivent encore se critiquer. Il en est de méme
des théologiens, et, méme en admirant beaucoup le volume de
M. Bois, je me permettrai de faire quelques restrictions. D’abord,
les pages qu’il a consacrées 4 chanter les beautés de la litté-
rature grecque, a traiter des races latine et germanique, a
nier I'évolution en philosophie et en théologie, a prétendre
que la philosophie et la théologie ne sont pas des sciences,
ne sont-elles pas quelque peu des hors-d’ceuvre dans sa these?
Elles n’ajoutent rien, en tout cas, & la force de la démonstra-
tion, et elles peuvent aliéner & l'auteur et & sa doctrine de
nombreux lecteurs. Ensuite, il me semble que 'honorable pro-
fesseur, en définissant le dogme «une doctrine» (p. 15), n’a
pas indiqué 1’élément de fixité et de certitude qui s’y trouve,
de 1a, dans son livre, une certaine obscurité qui nuit a sa
fermeté. Mais que ces légeéres divergences ne fassent point
oublier nos consonances sur tant de points essentiels.

Le volume de M. Bois est un livre de polémique protes-
tante, qui ne blesse personne et qui intéresse tout le monde.
La pensée est trés franche et tres sincere, l'allure absolument
indépendante, le style vif, la discussion animée, I'analyse judi-
cieuse et fine. L'auteur ne se laisse nullement prendre aux
orands mots d’intellectualisme, de dogmatisme, de civilisation,
de science, d’évolution; il les creve comme des bulles de savon,
pour voir ce qu'il y a dedans; il distingue le sens bon dans
lequel il faut les prendre, et le sens faux que les adversaires
leur donnent, et il montre avec autant d'esprit que de raison
que le sens juste de ces mots ne nous met nullement dans la



— 712 -

nécessité de rejeter les dogmes incriminés. Clest un jeu, pour
lui, de percer a jour les assertions de MM. Sabatier, Astié,
Dandiran, Frommel, Lobstein, et de trouver dans leurs asser-
tions le joint qui dissipe le charme et démasque l'erreur.

C’est dire que je suis d’accord, pour le fond, avec M. Bois,
tout en ayant une maniére autre de présenter la question.
Nous, catholiques-chrétiens, nous appelons dogme cela seule-
ment qui a été enseigné par le Christ, notre unique autorité
divine. Quant aux explications, commentaires, formules, etc.,
qui viennent des hommes, nous les considérons comme des
spéculations théologiques, qui ne sont point des dogmes, mais
qui peuvent avoir néanmoins une valeur philosophique plus ou
moins grande; on peut les rejeter sans cesser d’étre chrétien,
lorsque, tout en les rejetant, on maintient les dogmes chré-
tiens, mais on aurait grand tort de les rejeter a priori et sans
examen; et si un examen approfondi démontre I'exactitude de
ces formules théologiques, on doit, au nom de la philosophie
et de la théologie, les maintenir.

C’est bien 12 aussi, je crois, le fond de la pensée de M. Bois,
lorsqu'il distingue: «1° les éléments intellectuels qui font partie
intégrante de la foi, et 2° les éléments intellectuels produits
par la réflexion appliquée a la foi elleeméme (p. 179)». Les
éléments intellectuels qui font partie intégrante de la foi, ce
sont, dit-il ailleurs, les faits chrétiens et les idées chrétiennes
qui y sont renfermées; car le christianisme, par cela méme
qu'il est «essentiellement la personne de Jésus-Christ», est
«aussi un ensemble de faits et d'idées (p. 107)». «Ces faits et
ces idées, voila ce que la dogmatique chrétienne a pour tache
de toujours mieux comprendre, de toujours mieux exprimer,
de réduire, si elle le peut, en une doctrine systématique bien
enchainée et de développer en une conception universelle et
féconde de I’ensemble des choses. Ces faits et ces idées, voila
ce qui est a la fois le point de départ, la matiére et la norme
de tout le développement théologique, dans la mesure oi il y
a développement.... Vouloir nous réduire aux faits sans idées,
comme le prétendent aujourd’hui quelques théologiens, c'est en-
core ouvrir la porte au mysticisme dans ce qu'il a de périlleux
(p. 113—114).»

M. Bois, tout en placant trés haut le «sentiment chré-
tien» et «la vie chrétienne», ne consent cependant pas a ce



— 713 —

qu'on les isole des «idées chrétiennes» et des « faits chrétiens »,
et cela, parce qu’il veut maintenir le christianisme objectif
dans sa vérité et son intégralité, et aussi empécher les chré-
tiens sentimentalistes de sombrer soit dans un mysticisme mal-
sain, soit dans l'incroyance, pour ne pas dire 'incrédulité. On
remarquera surtout les critiques qu'il adresse a ce sujet a
M. Sabatier (p. 77—83) et a M. Salter (p. 84 et 128).

La place me manque malheureusement pour signaler tous
~les bons endroits de son livre. Toutefois j'appelle I'attention _
des lecteurs sur tout le premier chapitre: Le dogme grec et
Uintellectualisme, et sur les points suivants.

La guerre des protestants sentimentalistes et des incré-
dules contre 'hellénisme en religion et en théologie pourrait
bien étre, en derniere analyse, «une sorte de machinerie »
contre la préexistence personnelle de J.-C., l'expiation, etc.
(p. 10), toutes choses qu’on cherche & discréditer en leur don-
nant le qualiﬁcatif commode et expéditif de «métaphysiques».
Clest aussi une exagération intentionnelle de prétendre que la
théologie chrétienne a été formée par la pensée grecque (p. 12).
Loin de rejeter le dogme, «nous croyons, au contraire, qu'il
donne leur vrai sens et leur vraie portée a toutes les décou-
vertes des sciences, celles-ci ne pouvant constater que des faits
que le dogme explique et fait rentrer dans le plan général
de Dieu, dans le systeme de la vérité totale (p. 8—9)».

M. Bois enseigne que l'expérience et le sentiment ne
peuvent pas, a eux seuls, constituer la religion subjective,
sans un élément intellectuel qui les rende spécifiquement reli-
gieux. Eliminer cet élément intellectuel, c'est tomber dans «la
magie » et concevoir la vie spirituelle comme une sorte de
« fluide subtil que I'homme recoit inconsciemment et magique-
ment d’en haut (p. 32—33)». Il faut donc, dans le sujet qui
croit, non seulement un sentiment, mais une connaissance
(p. 39). . Et cette connaissance doit étre permanente. «Pour
que cette vie éternelle ne soit pas éternellement changeante
et ne se dissipe pas dans cette évolution éternelle, il faudrait
qu'il y et un élément fixe dans le dogme, et que cet €lément
intellectuel fiit donné dés le début avec et dans une expé-
rience religieuse type. Autrement, c’en est fait du christia-
nisme. Cet élément intellectuel permanent doit étre définitif

(p. 36-—37).»



=

Aux néo-mystiques qui en appellent au Christ céleste contre
le Christ historique, M. Bois réplique: «Si le Christ historique,
par quelque calamité était enseveli dans 1oubli, le Christ
céleste ne tarderait pas 4 devenir un fantome; et si le Christ
céleste agit a I'heure actuelle sur et dans les ames, c'est prin-
cipalement par les paroles historiques et par. les ceuvres his-
toriques du Christ terrestre. C'est le Christ historique qui est
la source de la vie religieuse et la base de la théologie chré-
tienne (p. 77 et 110).» On devine par ces paroles avec-quélle
énergie M. Bois tient & Pobjectivité du christianisme; cette
thése lui est aussi cheére que celle de l'historicité du Christ.
« Dieu, dit-il, a agi une fois pour toutes d'une facon définitive;
et le sens premier, essentiel, de cette action ne change pas,
puisque l'action elle-méme, l'action passée, reste acquise, im-
muable. Il y a donc des idées définitives a coté de faits défi-
nitifs (p. 116—117).»

M. Bois admet la tradition comme interprétation des faits
et des idées, et cela avec d’autant plus de raison que c'est la
tradition méme, et non la critique, qui fournit les faits et les
idées. «Qui dit fait, histoire, dit par 12 méme témoignage,
tradition, autorité. Plus d’autorité, plus de tradition, plus de
fait (p. 116).»  C'est parler d'or. |

A ceux qui, sous prétexte de conserver le caracteére sur-
naturel et divin du christianisme, veulent repousser les «dogmes
grecs» comme n'étant que des produits naturels, humains et
historiques, il réplique avec une superbe ironie, qui n’est point
indigne de Pascal, que, loin de sauver le christianisme, ils le
ruinent en le réduisant 4 une simple religion de sentiment
(p- 90—91).

M. Bois termine son trés intéressant volume, en précisant
ainsi sa pensée au sujet des formules dites dogmatiques arré-
tées dans l'ancienne Eglise: «L'esprit grec, c'est tout simple-
ment l'esprit humain. Si nous répudions 'idée évolutionniste
qui infecte la théologie contemporaine, la superstition du déve-
loppement fatal et continu, si nous considérons que la philo-
sophie grecque, clest la philosophie, que 1'hellénisme, c'est la
raison, qu’est-ce qui empéche que la raison ait trouvé tout de
suite certaines formules, certaines théories, tout a fait humaines
sans doute,! mais enfin qui formulent les idées et les faits

1 Ce qui ne veut pas dire qu’elles ne soient absolument pas divines.



— s

rédempteurs aussi bien qu'il est possible a la raison humaine
de les formuler? Nous ne prétendons certes pas que tout soit
définitif dans les premitres trouvailles de la raison réfléchis-
sant sur le christianisme; nous n'allons méme pas jusqu’a assu-
rer (ce qui pourtant serait peut-&tre permis) qu’a priori il doit
forcément y avoir au moins quelque chose de définitif. Nous
nous bornons a demander: de quel droit affirmer qu’il n'y a
et ne peut rien y avoir de définitif? Les idées et les faits
rédempteurs ont-ils changé? sont-ils autres qu’il y a dix-huit
siecles? Non, évidemment. Peut-on prétendre avec quelque
apparence de bon sens que la raison a complétement changé
depuis dix-huit siecles? Non. Eh bien! alors pourquoi cette
raison n'aurait-elle pas trouvé au sujet de ces faits et de ces
idées, des formules, des théories définitives? Nous n’'osons pas
affirmer qu’elle en ait trouvé; mais au nom de quelle bonne
raison le nier avant tout examen? M. Hatch s'oppose a ce
qu'on attribue a une opinion quelconque le titre de définitive?
Mais sur quoi se fonde cet a prior: injustifié et injustifiable?
Si toute la vérité change toujours et doit toujours changer, il
n'y a plus de vérité. Et le fait est qu'il n'y a pas tant de change-
ment que cela. Le fait est que, comme nous l'avons répété,
la pensée humaine est toujours amenée a se prononcer entre
des maniéres de voir contradictoires, antithétiques, entre le
oui et le non. Encore une fois, nous sommes loin de prétendre -
que tout soit parfait dans I' «ancienne dogmatique ». Mais nous
trouvons déraisonnable 'opinion aprioristique qui prétend qu'il
en faut tout rejeter. Nous ne voulons rien conserver qui soit
nuisible au christianisme, qui lui soit hétérogéne; nous ne
voulons conserver gue son essence; mais nous voulons com-
prendre cette essence, et, par conséquent, nous voulons con-
server ce qui est le mieux capable de nous la faire saisir. Et
justement ce que vous appelez les éléments grecs, et que nous
appellerions, nous, les éléments rationnels, c'est ce qui nous
fait le mieux saisir intellectuellement '’essence du christianisme ;
et sans ces €éléments intellectuels, le christianisme se répan-
drait et s'évaporerait comme fait une liqueur quand on brise
le vase qui la contient. Il deviendrait d’abord un vague mys-
ticisme impuissant, et ce mysticisme lui-méme ne tarderait pas
4 se dissiper en inconsistante et insaisissable vapeur.»



— 716 —

Bref, il est peu de livres qui éclairent la situation du pro-
testantisme actuel aussi nettement que celui-ci. E. M

Decellinger. — Lettres et Déclarations au sujet des décrets
du Vatican, traduites de Iallemand et précédées d'une Intro-
duction par G. BoNET-MAURY, prof. a la Faculté de théol.
prolestante de Paris, Paris, Colin, 1893, 1 vol. in-18, 288 p.,
3 fr. 50.

Les lecteurs connaissent déja cet ouvrage, que nous avons
annoncé (p. 506) et dont nous avons publié en partie la belle
Introduction (p. 121—127). [l mérite d’étre lu et répandu. Clest
le spectacle, hélas! trop rare et souverainement bienfaisant,
d’'un vieillard que ses chefs mémes essaient de détacher de
son devoir, sous les prétextes religieux les plus spécieux, et
qui a le courage de repousser leurs conseils pervers, mourant
ainsi, a I'age de 91 ans, dans la paix de sa conscience et
dans la lutte contre l'esprit tentateur. Cl’est en vain que l'ar-
chevéque de Munich le menace, que le nonce du pape lui fait
entrevoir des récompenses, que d'anciens amis, infideles a leur
foi, s'efforcent de 1’ébranler dans la sienne, que de grandes
dames, poussées par Rome, le supplient de réparer le pré-
tendu mal qu’il a fait et de songer au salut de son ame, aux
flammes de l'enfer, il reste ferme, avec son esprit toujours lucide,
son cceur toujours droit, sa conscience toujours sainte. Il sent
qu’abjurer les doctrines qu’il a enseignées toute sa vie serait
un parjure, ou un acte d’hypocrisie, qui le sépareraient plus
stirement de la communion de Jésus-Christ que la sentence
du pape. «A mon Age, écrit-il paisiblement, ce sont surtout
les idées d'une mort prochaine et de ce qui doit suivre cette
catastrophe qui se présentent a l'esprit. Mon principal soin
est, comme cela doit étre, de mettre ma conscience en repos
et en streté.» Et c’est pourquoi, au nom de la vérité chré-
tienne et de la foi catholique, il répousse énergiquement les
nouveaux dogmes, qui ne sont & ses yeux que des blasphémes.

Les trois Déclarations qui ouvrent le volume sont magis-
trales. Ce sont les Considérations présentées aux évéques du
concile sur la question de l'infaillibilité du pape (octobre 1869);

=

Quelques mots & propos de I'Adresse en faveur de linfaillibi-



=

lité (19 janvier 1870); le Nouvel ordre du jour du concile et
ce qu’il signifie au point de vue théologique (9 mars 1870).
Ces pages sont pleines de choses, magnifiques dans leur con-
densation, ‘irréfutables dans leur logique. Parmi les lettres,
malheureusement trop rares, auxquelles le traducteur s'est
borné, on admirera particulierement celle & M. Widmann, curé
de Todtnau (18 octobre 1871), celle & une princesse habitant
' Allemagne (mars 1880), celle a I'archevéque Steichele (1°* mars
1887) et celle au nonce Ruffo Scilla (12 octobre 1887). Clest
le langage méme de la science, de la dignité et de la sainteté.

E. M.

IL.

G. voN ScHUBERT, Das Petrusevangelium. Synoptische Tabelle
nebst Ubersetzung und kritischem Apparat. Berlin, Verlag von
Leuther & Reichard, 1893.

G. voN ScHUBERT, Die Komposition des pseudopetrinischen
Evangelienfragments. Berlin, Verlag von Reuther «& Rei-
chard, 18953. '

Busebius teilt (Hist. eccles. VI, 12) Fragmente eines Brie-
fes mit, den Serapion an die Gemeinde zu Rhossus (Cilicien)
geschrieben hat. Danach hatte der genannte Bischof von An-
tiochien (seit 191) anléasslich eines Besuches in Erfahrung ge-
bracht, dass die Gldubigen von Rhossus ein dem Apostel Petrus
zugeschriebenes Evangelium zu lesen pilegten. Der Bischof
glaubte anfinglich, den kirchlichen Gebrauch der betreffenden
Schrift gestatten zu diirfen, vernahm dann aber, dass auch
die Doketen dieselbe benititzten, und kiundigte infolgedessen
der Gemeinde einen neuen Besuch an, um sie iiber den Cha-
rakter der Schrift genauer zu belehren. Auch Origenes ge-
denkt einmal (Comment. in Matth. X, 17) des Kare Hérgov
Htberschriebenen” Evangeliums. Wie Eusebius, so rechnet es
Hieronymus zu den apokryphischen Biichern, deren Gebrauch
in der Kirche nicht gestattet sei. Das war aber ziémlich alles,
was man vom Petrusevangelium noch wusste. Da tiberraschte
Bouriant, Mitglied der franzosischen archéologischen Mission
in Kairo, die gelehrte Welt voriges Jahr mit der Nachricht,
dass in einem Grabe zu Akhmim Sticke einer Pergamenthand-



— 718 —

schrift entdeckt worden seien, die unter anderm auch ein be-
deutendes Fragment des Petrusevangeliums enthalte. Heute
existiert tiber den wichtigen Fund bereits eine umfangreiche
Litteratur. G. von Schubert, Professor der Theologie an der
Universitat Kiel, bietet uns in der ersten der beiden obengenann-
ten Schriften den Kkritisch gereinigten griechischen Text der
60 aufgefundenen Verse, illustriert denselben auf einer synop-
tischen Tabelle mit Anfihrung der Stellen der LXX, auf die
angespielt wird, und mit den entsprechenden Parallelstellen
aus den kanonischen Evangelien. Dieser Tabelle léisst er eine
oute deutsche Ubersetzung folgen.

Die zweite Schrift bietet einen kritisch-exegetischen Kom-
mentar tiber den vorliegenden (und heute im ganzen als ge-
sichert geltenden) Text. Dieser enthélt eine evangelische
Greschichte von der Ubergabe Jesu zur Exekution bis zur Rick- -
kehr der Jinger ,in ihr Heim® nach den Tagen des Oster-
festes. | - =
Es war vorauszusehen, dass das hochinteressante Doku-
- ment von zwel verschiedenen Standpunkten aus eingehendste
Erorterung finden werde : Nach den einen steht das P.-E.
gleichwertic neben den kanonischen Evangelien, als ein Pro-
dukt aus den namlichen Quellen, aus denen die vier Evange-
listen geschopft haben; nach den andern ist es eine relativ
spate Tendenzschrift, welche die vier Kvangelien zur Voraus-
setzung hat. Von Schubert hat das vorhandene Material zum
erstenmal Wort fir Wort durchgearbeitet und namentlich das
Verhiltnis des P.-E. zu den evangelischen Parallelstellen genau
gepriift und dabei gefunden, dass das P.-E. eine Tendenzschrift
ist, deren sekundédrer Ursprung sich in jedem Verse bekundet
und deren Abweichungen von den kanonischen Evangelien sich
unschwer erklaren lassen. Nach von Schubert hat Serapion
richtig gesehen, wenn er dem P.-E. eine doketische Féarbung
_zuschrieb. Deutlicher wahrnehmbar ist freilich die nationale
Tendenz: Der Romer Pilatus ist unschuldig an Jesu Tod; Hero-
des, Reprasentant und Regent der Juden, hat den Herrn ans
Kreuz geschlagen; die ganze Verantwortlichkeit fiir die ver-
ibte Missethat lastet auf den Hé&uptern des jiidischen Volkes.
. Aus einzelnen Stellen glaubt von Schubert auch die Absicht
zu erkennen, in Ubereinstimmung mit Johannes und im Gegen-
satz zu den drei synoptischen Evangelien den 14. Nisan als



.

den Todestag Jesu festzustellen und damit die kirchliche Fest-
und Fastenordnung im Sinne der Quartodeclmaner zZu recht-
fertige '

Schon dieser Punkt spricht fiir die Abhéingigkeit vom Johan-

nesevangelium. Nach von Schubert kennt der Verfasser des
P.-E. auch bereits die Nachtrige zum 2. und 4. Evangelium; er
hat also die Evangelienschriften vor sich und schopft nicht mehr
bloss aus der evangelischen Tradition. Fir diese ltterarische
Abhéngigkeit von den vier Evangelien bringt von Schubert in
der Erklirung der einzelnen Verse mannigfaltige Beweise:
Der Verfasser des P.-E. kombiniert die evangelischen Texte,
ubertreibt die evangelischen Berichte, nimmt Streichungen und
Anderungen vor, verwischt dadurch die Situation u. s. w. Die
neuen Zige, die er beibringt, sind legendarische Erweiterun-
gen, fur die sich aus anderen Apokryphen des 2. Jahrhunderts
vielfach Parallelen nachweisen lassen, oder Erfindungen, die
ibren Ursprung in der Phantasie des Verfassers, oft auch in
der Erinnerung an alttestamentliche Stellen haben.
' Charakteristisch ist namentlich die. Darstellung der Auf-
erstehungsgeschichte. Wéahrend die kanonischen Evangelien
in keuscher Scheu vom Hervorgehen Christi aus dem Grabe
schweigen, erzahlt das P.-E. dariiber eine ausfiihrliche Ge-
schichte. Der Tag, an dem Christus — selbst mit dem Haupt
tiber die Himmel emporragend, gefithrt von zwei Ménnern,
deren Haupter bis zum Himmel reichen, aus dem Grabe schrei-
tet, heisst bereits xvoiwxxy, Tag des Herrn. Hinter dem Aufer-
stehenden schwebt das Kreuz einher. Auf die Frage des Him-
‘mels: Hast du den Entschlafenen gepredigt (die Erlosung
angekiindigt), ertont vom Kreuze her die Anftwort: Ja. Auch
die Juden glauben an die Auferstehung und klagen sich vor
Pilatus ,schwerster Siinde“ an; aber sie kommen darob nur
zur Bitte, Pilatus moge doch seinem Hauptmann Petronius und
den Soldaten befehlen, von dem Ereignis nichts verlauten zu
lassen, weil sie sonst vom Volk gesteinigt wiirden.

Dass Justin das P.-E. bereits gekannt und benutzt habe, sieht
von Schubert nicht als erweislich an; dagegen hélt er fiir wahr-
scheinlich, dass Pseudopetrus gewisse acta Pilati, die fur uns
verloren smd benutzt habe. Auf acta Pilati nimmt auch Justin
Riicksicht; daraus erkldre sich vielleicht ein Zusammentreften
desselben mit dem P.-E. Der Verfasser widmet diesem Punkt



— 720 —

eine ausfithrliche Erorterung, auf deren Einzelheiten wir hier
nicht eingehen koénnen.

Nach von Schubert lag Jerusalem mit seinem Tempel be-
reits in Trimmern, als das P.-E. entstand. Er ist zur Annahme
geneigt, dass es bald nach der Mitte des 2. Jahrhunderts in
Syrien verfasst worden sei und hier bei den Doketen Eingang
gefunden habe. Sicher stammt es aus einer Zeit, in der man
noch neue evangelische Schriften erscheinen lassen konnte, in
der Hoffnung, sie als authentische Zeugnisse aus der apostoli-
schen Zeit zur Geltung zu bringen; aber es trat doch so spit
ans Licht, dass der Verfasser bereits fiirchten musste, mit sei-
ner Schrift Bedenken und Anfechtungen zu begegnen. Pseudo-
petrus versaumt deshalb nicht, sich seinen Lesern recht be-
stimmt als Apostel Petrus vorzustellen, in der ersten Person
zu reden und die eigenen FErlebnisse und Stimmungen zu
schildern. ‘

Fir uns ist das buchstablich aus einem Grabe wieder ans
Licht gezogene Fragment deswegen von sehr grossem Wert,
weil es uns eine Vergleichung mit den evangelischen Berichten
ermoglicht und den Scharfblick der alten Kirche bewundern lehrt,
welche die vier kanonischen Evangelien als apostolische Schrif-
ten anerkannt, das Petrusevangelium aber ohne weiteres als
eine unterschobene und unmassgebliche Legende ausgeschie-
den hat.

Prof. von Schubert &dussert sich wiederholt sehr bescheiden
und zurtickhaltend tiber einzelne Resultate seiner Forschung.
Unzweifelhaft wird es gelingen, den einen oder andern Punkt
in richtigeres und besseres Licht zu stellen. Wir gestehen aber
gern und dankbar, dass uns der Verfasser im allgemeinen von
der Richtigkeit seiner Ansichten tiberzeugt hat. B H.

ERNST SCHARFE, Die petrinische Stromung der neutestament-
lichen Litteratur. Untersuchungen iiber die schriftstellerische
Higentiimlichkeit des 1. Petrusbriefes, des Markusevangeliuwms
und der petrinischen Reden der Apostelgeschichte. Berlin, Reu-
ther & Reichard, 1893.

Das zweite kanonische Evangelium ist nach den &ltesten
Nachrichten auf Grund der petrinischen Predigt entstanden.



—

Auch ist kaum zu leugnen, dass der erste Teil der Apostel-
geschichte (Kap. 1—12) eine Quellenschrift zur Voraussetzung
hat, die petrinischen Ursprungs ist. Daher lisst sich erwarten,
dass zwischen dem ersten Petrusbrief — dessen Authenticitiat
vorausgesetzt — und den genannten Schriften eine littera-
rische Verwandtschaft besteht, die den einheitlichen Ursprung
dieser drei Bestandteile des neutestamentlichen Kanons wenig-
stens einigermassen bestitigt. Diese Verwandtschaft nennt
Scharfe ,die petrinische Stromung [in] der neutestamentlichen
Litteratur. '

Zunachst bekamen wir den Eindruck, der Verfasser wolle
gar zu viel beweisen. So sind wir zwar auch der Meinung,
es lasse sich aus dem zweiten Evangelium selbst der Nachweis
leisten, dass der Verfasser in besonders naher Beziehung zu
Petrus gewesen sein miisse; aber Scharfe scheint uns denn
doch zu weit zu gehen, wenn er z. B. ,,die Vorliebe fiir pragnante,
eigentiimlich gefiarbte Ausdriicke%, die reichliche Verwendung
der ., Prapositionen, besonders bei den entsprechenden verba
composita (!), die Haufung von Synonyma und parallele Aus-
sagen, die Anwendung des Gegensatzes in der Wiedergabe des-
selben Gedankens* im Markusevangelium (S. 23) als Beweise
dafiir geltend macht, dass dieses Evangelium aus der gleichen
Quelle stamme, aus der — nur noch urspriinglicher — auch der
erste Petrusbrief geflossen ist. Dass sich der éounpvevens Hévoov
auch in der Anwendung der Prapositionen und dergleichen von
Petrus abhingig gemacht habe, ist unseres Erachtens weder
an sich wahrscheinlich, noch durch Scharfe geniigend nachge-
wiesen. Uberhaupt erkliren wir uns gewisse schriftstellerische
Eigentiimlichkeiten des Markusevangeliums anders als Scharfe.
Er halt diese Evangelienschrift fur die erste und lasst Matthiaus
und Lukas darauf Bezug nehmen. Wenn daher Markus (1, 32)
die Zeit einer Handlung angiebt mit den Worten: Ouleg dé ysvo-
perns, ore #v ¢ g, so erklirt Scharfe diese Abundanz aus
der Vorliebe des Schriftstellers fiir Synonyma und Parallelen
und sieht darin, dass Matthaus nur oyiec dé ysvouévis (8, 16)
und Lukas nur ddvoveog d¢ zod niiov (4, 40) hat, einen deut-
lichen Beweis, dass Matthdus und Lukas von Markus abhéngig
sind, da sie ja aus dessen Bericht ,einzelnes beibehalten, anderes
streichen“. Genau so hatte Scharfe auch Mark. 1, 42 (ev9vs
anildey @’ aveot 1 Asmor, xei Exedeoiodry) verwenden konnen,



o0

indem Lukas nur «09<wg 7 Asmoa dniddev an’ avrod (b, 13),
Matthédus dagegen nur éxadeoloIn avrov 7 Aémoe (8, 3) ,beibe-
halt“. Dass die von Matthdus und Lukas gewéhlten und fiir
sie charakteristischen Ausdriicke und Wendungen bei Markus
vereinigt sind, dirfte wohl eher aus der zeitlichen Prioritéat von
Matthéus und Lukas zu erkldren sein.

Ebensowenig Gewicht konnen wir darauf legen, dass alle
drei Schriften sprachlich von den LXX abhéngig sind. Die
Thatsache leugnen wir nicht; aber wir glauben, dass sie sich
mit Bezug auf andere neutestamentliche Schriften ungefihr in
gleichem Grade konstatieren lasse.

Geradezu misslungen aber scheint uns der Versuch zu
sein, in den drei Schriften eine fiir sie charakteristische, gleich-
artige Verwertung der Heilsthatsachen nachzuweisen. Wahrend
Scharfe im Titel des betreffenden Abschnittes (S. 156) diese
Eigentiimlichkeiten mit den Worten bezeichnet: ,....Die Auf-
erstehung Jesu als petrinische Centrallehre gegeniiber der
paulinischen vom Tode Jesu“, fasst er selbst gleich darauf
(S. 159) die dogmatische Grundlage des ersten Petrusbriefes
folgendermassen zusammen: ,Die Ursache des neuen Lebens,.
zu dem die Christen berufen sind..., ist das Leben Jesu Christi,
wie es am meisten in seinem Leiden bis zum Tode in seiner
vollkommenen Gerechtigkeit und stindeniiberwindenden Macht
erkannt wird und in seiner Auferstehung als gottliche Wirk-
lichkeit ewig bezeugt ist.“ In diesem Sinne wird man die
»petrinische Centrallehre“ von der Auferstehung Christi mihe- -
los auch im Romerbrief und in andern neutestamentlichen .
Schriften wiederfinden.

Allein trotz manchem Vorbehalt im einzelnen halten auch
wir mit dem Verfasser fiir ,wahrscheinlich, dass der 1. Petrus-
brief ganz von dem Apostel Petrus herriihrt“..., dass das Mar-
kusevangelium ,nach seinem Grundstock auf den Erinnerungen
des Petrus beruht, die derselbe in griechischer Sprache viel-
fach in Gemeindeversammlungen und in Einzelgespréchen zu
erzihlen pflegte“, und dass ,ebenfalls auf Grund seiner Erin-
nerungen und seiner Berichte die griechische Schrift entstanden
ist, die Lukas fir den ersten Teil der Apostelgeschichte be-
nutzt hat“.

Auch in vielen Detailausfiilhrungen folgten wir dem Ver-
~ fasser mit sympathischer Zustimmung. So, wenn er, dem Zwecke



-

seiner Schrift geméss, auf einzelne Stellen sorgfiltiz eingeht
und auf deren Inhalt und plastische Schonheit aufmerksam
macht, oder im Petrusbrief die Spuren der Augenzeugenschaft
nachweist (S. 134 ff.), oder die Thatsache beleuchtet, dass Mar-
kus dem Apostel Petrus besondere Aufmerksamkeit schenkt
(S. 148 ff.), oder das Papiaszeugnis auf unser Markusevange-
lium anwendet (S. 178 ff.) und dergleichen. Kurz, der Leser
wird, auch wenn er dem Verfasser nicht tiberall zustimmt, die
Schrift doch nicht ohne vielfache Belehrung aus der Hand
legen. : B He

Die Begriindung unserer sittlich-religiosen Uberzeugung wvon
D. JurLius KOSTLIN, Oberkonsistorialrat wund Professor in
Halle. Berlin, Verlag von Reuther & Reichard, 1893. 124 S. §°

Der Verfasser giebt zuerst eine Ubersicht tiber die ver-
schiedenen Beantwortungen, welche die Frage, ,worauf die
Gewissheit unserer christlich-religiosen Uberzeugung wesentlich
ruhe,“ (S. 6) in der deutschen protestantischen Theologie von
Luther bis auf unsere Zeit gefunden hat, woran sich die Dar-
legung seiner eigenen Auffassung derselben schliesst, vom Stand-
punkt der protestantischen Vermittlungstheologie. Im Gegen-
satz gegen die in der nachreformatorischen Theologie vorherr-
schenden Richtungen, an denen er Kritik tibt, greift Kostlin
auf die echt reformatorischen Prinzipien zuriick, die Luther
selbst nur nicht mit sicherer Konsequenz in der vorliegenden
Frage zur Anwendung gebracht hatte, wie er auch nirgends
weine allgemeine Auseinandersetzung tiber das Wesen des reli-
giosen Glaubens tiberhaupt und tber alles das, was zu seiner
Entstehung und Begriindung gehort*, gegeben hat (S. 7).
Kostlin setzt also die innere Erfahrung, den sogenannten ,Be-
weis des Geistes und der Kraft“, als Grund der sittlich-religio-
sen Uberzeugung, wogegen er ebenso die Begriindung derselben
durch logische Deduktion, die von der natiirlichen Gotteser-
kenntnis und den Gottesbeweisen ihren Ausgang nimmt, ver-
wirft, wie das Ausgehen von der Autoritit der heiligen Schrift.
Auch die letztere lasse sich, bloss durch die Regeln der histori-
schen Kritik, nicht sicher stellen, besonders nicht der mo-
dernen negativen Kritik gegeniiber, der Kostlin sehr weitge-
hende Zugesténdnisse macht. Die relative Wichtigkeit der dus-



— 724 —

seren Bezeugung wird wohl auch anerkannt (S. 103), aber das
Ausschlaggebende sei auch hier das innere Geisteszeugnis als
oberstes Kriterium (S. 117. 90); die Schrift habe also fiir den
Finzelnen nur soweit Autoritit, als sie sich fur ihn durch die-
ses innere (reisteszeugnis bewihrt habe.

Auch diese Stellung zur heiligen Schrift ist vom Stand-
punkt der protestantischen Grundséitze durchaus konsequent;
die von Luther gelehrte absolute Autoritiat der Schrift steht
eben im Widerspruch mit seinen eigenen Prinzipien, und in
konkreten Fallen hat ja auch er dieselbe dem Urteil des subjek-
tiven religiosen Geflihls unterstellt. Mit dem Aufgeben des
katholischen Traditionsprinzips fillt konsequenterweise auch
die absolute Autoritdt der Schrift, da ihr die objektive Begriin-
dung entzogen ist. Bei dieser Geltendmachung des subjektiven
Gefithls verwahrt sich jedoch Kostlin auf der andern Seite
auch gegen die ganz schrankenlose Subjektivitit im Sinne
Schleiermachers, wobei das ganze Wesen der Religion in Be-
wegungen des Gefiihls gesetzt wird und die objektiven Grund-
lagen verfliichtigt werden (S. 1 f.). Er betont vielmehr mit Ent-
schiedenheit, ,dass es wirklich im Christentum um eine gewisse
Uberzeugung sich handle, und um Objektives, was fiir sie fest-
steht, und so auch um eine sichere Begriindung solcher Uber-
zeugung und um ein Verstandnis des Glaubensinhaltes, das mit
allem unserem Wissen iiberhaupt sich zu einer Einheit zu-
sammenfassen kann und soll“ (S. 1). ,Der Gegenstand, dessen
wir als Christen gewiss werden mochten, um mit unserem ganzen
Streben und Leben auf ihn zu bauen, ist ein geschichtlicher.
Es ist nicht eine sogenannte ewige Wahrheit oder Vernunft-
wahrheit, die schon urspriinglich in unserem Geiste liegen, und
durch einen Denkprozess klar und sicher gestellt werden sollte,
auch nicht eine sittlich-religiose Wahrheit, die, etwa wie eine
in unserem allgemeinen menschlichen Wesen und Verhaltnis
zu Gott begriindete Forderung, dem Gewissen sich bezeugen
wirde. Man kann sagen, der (tegenstand sei Gottes heilige,
erbarmende Liebe, durch die wir zur Gemeinschaft mit ihm,
zur Teilnahme an seinem Reich, zu seiner Kindschaft und zur
Seligkeit in ihm bestimmt seien. Aber es ist bestimmter die
Offenbarung seiner Liebe und Stiftung seines Reiches und Heiles,
wie sie sich geschichtlich vollzogen hat durch Jesus Christus.”
(S. 102.) Bei der Vermittlung des Objektiven mit dem Subjek-



— 725 —

tiven wiegt nun aber nach diesen Prinzipien doch eben die
Subjektivitit vor, wenn die objektive Wahrheit dies fiir den
Einzelnen nur insoweit sein soll, als sie sich ihm durch die
innere Erfahrung bewéhrt hat. Konsequenterweise lehnt dieser
(Glaubensstandpunkt einen bestimmt formulierten Symbolglauben
und kirchlich sanktionierte Dogmen ab, wenn auch ein ,Stre
ben, den Glaubensinhalt mit seinen verschiedenen Momenten
als ein in sich geschlossenes Ganzes zu entfalten und zusam-
menzustellen,“ geltend gemacht wird (S. 113). Die Ausfithrung
tiber die Person Jesu Christi und die objektive Bedeutung seines
Leidens und Sterbens, S. 114 ff., ist denn auch in ihrer undog-
matischen Fass.ung unbestimmt genug gehalten, um Raum fir
alle moglichen, nur {iberhaupt noch einigermassen positiv ge-
haltenen Richtungen der heutigen protestantischen Theologie zu
haben. Aber die Glaubenseinheit auf dieser Grundlage ist dann
doch eine so allgemeine, dass von einem wirklichen, gemein-
samen Kirchenglauben nicht mehr die Rede sein kann. ,Es
bleibt nur das Materialprinzip des Glaubens tbrig, welches
nach dem Grundsatz Luthers, dass die heiligen Schriften dar-
nach zu beurteilen seien, ob sie Christum treiben, der bibli-
schen Kritik den weitesten Spielraum gewéihrt, aber damit den
(Glaubensinhalt mehr und mehr auf die religiose Erfahrung des
einzelnen beschriankt.“ (P. Schanz, zur Geschichte der neuern
protestantischen Theologie in Deutschland. Theologische Quartal-
schrift 1893, S. 253.) =~ —

Néaher auf den Gegensatz unseres katholischen Glaubens-
standpunktes zu Kostlins protestantischem Standpunkt einzu-
gehen, ist in dieser Anzeige um so weniger der Ort, als auch
Kostlin seinerseits jede Auseinandersetzung mit dem Katholi-
zismus verschméiht hat. Zu empfehlen ist die Schrift denjeni-
gen von unsern Lesern, die sich naher tber den protestan-
tischen Standpunkt und die neuern Stromungen in der prote-
stantischen Theologie orientieren wollen.

Dr. F. LAUCHERT.

Revue intern. de Théologie. Heff 4, 1893. 48



o

Sammlung ausgewihlter kirchen- und dogmengeschichtlicher
Quellenschriften als Grundlage fir Seminaribungen heraus-
gegeben wunter Leitung von Professor Dr. G. KRUGER. Frei-
burg i. B. und Leipzig, Akademische Verlagsbuchhandlung von
J..C..B Mohr,

Von dieser vortrefflichen Sammlung liegen uns zwei neu-
erschienene Hefte zur Besprechung vor:

6. Heft: Clemens Alexandrinus, Quis dives salvetur? Her-
ausgegeben von Oberlehrer K. KOSTER. 1893. XTI u. 63 S. 8°
(Preis M. 1,40.)

Diese Ausgabe der schonen kleinen Schrift des Clemens
von Alexandrien schliesst sich den friither erschienenen Heften
(Justins Apologieen; Tertullian De peenitentia, de pudicitia, de
preescriptione heereticorum)! wiirdig an, nach dem vom Heraus-
geber fiir die Ausgaben kleiner Viterschriften vorgezeichneten
Programm, keine neuen Textrecensionen, wohl aber auf Grund
der besten &ltern Ausgaben gute und billige, jedem Studenten
zugangliche Textausgaben zu bieten. Wie die vorausgehenden
Hefte enthélt auch dieses neben dem Text eine kurze orien-
tierende Einleitung mit Litteraturangaben und ein Namen- und
Sachregister. Bei der Herstellung des Textes ist die editio
princeps des Ghislerius? (in dessen Catena in Jeremiam, T. III,
1623) zu Grunde gelegt, wihrend die zahlreichen Liicken der
Handschrift nach den Konjekturen der frithern Herausgeber
erginzt sind. Dabei ist es sehr zu billigen, dass diese in den
Text aufgenommenen Konjekturen nicht nur in den text-
kritischen Anmerkungen am Schluss notiert, sondern auch im
Texte selbst durch Einklammern kenntlich gemacht sind, zur
genauen Unterscheidung von dem handschriftlich Uberlieferten.
Bei der mangelhaften handschriftlichen Uberlieferung gerade
dieser Schrift kann an vielen Stellen ja keine Rede davon sein,
den Text mit volliger Sicherheit herstellen zu wollen, wo es

! Nur das 4. Heft, Augustin de catechizandis rudibus, herausgegeben von
A. Wolfhard, war in der ersten Ausgabe so sehr migslungen, dass es vom Heraus-
geber der Sammlung, Prof. Kriiger, als ganz ungeniigend zuriickgezogen und durch
eine von ihm selbst besorgte neue Bearbeitung ersetzt wurde. Diese neue Ausgabe
ist soeben erschienen, ist uns jedoch bis zum Schluss der Redaktion dieses Heftes.
nicht zur Besprechung eingesandt worden.
2 Ghisleri, nicht Ghisler, wie ihn Koster nennt.



= 72—

sich vielmehr nur darum handeln kann, die Liicke nach dem
aus dem Zusammenhang zu entnehmenden Sinn in mehr oder
minder wahrscheinlicher Weise zu ergéinzen. Auch sonst ist
der handschriftliche Text vielfach fehlerhaft. Hier gehen nun
die Ergéanzungs- und Emendationsversuche der dltern Heraus-
geber ofter mehrfach auseinander; die von dem gegenwartigen
Herausgeber bevorzugten sind mit Umsicht ausgewéhlt, wenn
sich auch tber manche Stellen noch streiten liesse. Meines
Erachtens hétten manche in der Ausgabe von Segaar, der
besten Einzelausgabe (Utrecht 1816), nur bescheiden in den
gelehrten Anmerkungen angemerkte Vorschldge mehr Beachtung
verdient, als was andere Herausgeber in ihren Text einsetzten.?
— Diese Hefte empfehlen sich auch durch Druck und Aus-
stattung. Auch ist der Druck mit Ausnahme einiger kaum zu
vermeidender kleiner Ungenauigkeiten in den Accenten und
der Interpunktion korrekt.?

Liegt der Wert des besprochenen wie der friiher erschie-
nenen Hefte, ihrer Bestimmung nach, vornehmlich in ihrer
praktischen Brauchbarkeit, womit sie einem dringenden Be-

! Hier mogen nur noch ein paar oelegentli(,he Bemerkungon Platz finden.
S. 16, Z. 8 (in Kap. 19) ist statt des handschriftlichen 0 xare vevue 0¥ wroydc,
das Koster unbeanstandet stehen ldsst, ohne Zweifel zu lesen: 0 xere TTVED e
TTwy0c, wie schon Segaar in seinen Adnotationes bemerkt hat, S. 224. Zu:
@ AaTC X000V TEWYE xal wAOWOl® xeve ve WY steht im genau
entsprechenden Gegensatz: 0 xevd TVEDUE TTOYOG XOl 2w Fs0V TTAOVOLOG.
— 8. 26, Z. 26 (in Kap. 31): &¢ (diev 0v0ay dmogaivmy, nach der Hand-
schrift; die altern Herausgeber hatten diese Lesart als sinnlos in ovx (diey ov0ay
emendiert; Segaar bemerkt: ,at magis probabile videtur, Clementem scripsisse
s ovx idiay ovoer. Dies kommt dem wahren Sinn jedenfalls niher; ich
glaube aber, dass statt 07y zu lesen ist czdwmicyv, was der ganze Zusammenhang
zu fordern scheint. Unmittelbar vorher ist das Wort des Herrn angefithrt: /wou)-
- Oars Sawrols gm’lovg dx 10D pepuovd Tic ddixicc. Dann hiesse es also
weiter: @uOs uev anmeooy xmy(iw W avros Tlg e’q)’ savrov xc"xfmfrou,
& adxioy ovGay Gmogaivoy, éx 05 vadins vig ddmicc Evov xai
modywee dixaioy 0yd0aGIal xrh. '

2 Kein blosser Druckfehler, sondern eher ein lapsus calami scheint tbrigens
S. 8, Z. 16 ueddow statt wddwow zu sein, da es sich auch 8. 39 in der An-
merkung zu der Stelle wiederholt. Die verderbte handschriftliche Lesart: siz” ¥7wo
tevpuarwoay, wird tbrigens, statt in: str’ émadey wedwow, besser nach
Segaars Vorschlag emendiert: eid” ommdvay wedwory, was dem Buchstaben der
- Uberlieferung naher steht. |



— 728 —

diirfnis abhelfen, so trigt das andere uns neu vorliegende Heft
einen wesentlich andern Charakter, als eine wissenschaftliche
Leistung von selbststindigem Wert:

5. Heft: Leontios von Neapolis, L.eben des Heiligen Johan-
nes des Barmherzigen von Alexandrien, herausgegeben von
HEINRICH GELZER [Professor in Jena]. 1893. XLVIII u. 202 S.
8°. (Preis M. 4.—.) : ‘ | :

Auf die in ihrer Art hochinteressante, bis dahin so ziem-
lich verschollene und vergessene schriftstellerische Thitigkeit
des Bischofs Leontios von Neapolis auf Cypern hat Gelzer vor
wenigen Jahren zum erstenmal wieder hingewiesen in seiner
Abhandlung: ,Kin griechischer Volksschriftsteller des 7. Jahr-
hunderts“, in Sybels Histor. Zeitschrift, Bd. 61 (Neue Folge
Bd. 25), 1889, S. 1—38. Von den beiden Heiligenbiographien,
die den wichtigsten Teil des schriftlichen Nachlasses dieses
Mannes ausmachen, und durch die er eben den Namen eines
Volksschriftstellers im guten Sinne verdient, war nur die eine,
die des Symeon Salos, des ,Narren um Christi willen“, bisher
im griechischen Original ‘gedruckt. (In den Acta Sanctorum,
zum 1. Juli; wieder abgedruckt in Mignes Patrologie, Series
Greeca, T. 93.) Das wichtigere Leben des heiligen Johannes
Eleemon von Alexandrien war nur in der lateinischen Uber-
setzung des Anastasius Bibliothecarius schon 6fter herausgegeben
(z. B. in den Acta Sanctorum, T. II, zum 23. Januar, und im
93. Band der Patrologie). Im griechischen Urtext erscheint es
nun zum erstenmal in der vorliegenden kritischen Ausgabe
von Gelzer, der dafiir 10 Handschriften benutzen konnte und
als die verhaltnisméssig beste eine Pariser Handschrift (Cod.
Par. gr. 1468) zu Grunde legte, unter Beifligung eines reich-
haltigen kritischen Apparats.

Johannes, Patriarch von Alexandrien 610—619, zeichnete
sich einerseits durch seinen Eifer fiir die Orthodoxie aus, die
wahrend seiner Amtsfiilhrung in Agypten gegeniiber dem Mono-
physitismus wieder einen grossen Aufschwung nahm; anderer-
seits durch seine grossartige Bethitigung der werkthétigen
Néchstenliebe, die ihm den Beinamen des Barmherzigen oder
Almosenspenders (Eleiuwy, Eleemosynarius) eintrug. Sein Zeit-
genosse Leontios beschrieb ein paar Jahrzehnte spater (zwischen
642 und 668) sein Lieben als Vorbild in dieser werkthéitigen



— 729 —

Frommigkeit zur Erbauung des Volkes; diese Seite tritt also
in der Schrift durchaus in den Vordergrund, wie auch Gelzer
hervorhebt (S. 120). Dabei bietet dieselbe, und darin liegt
besonders ihr Wert, ein lebendiges, ,hochinteressantes Kultur-
bild des alexandrinischen Lebens in der letzten Zeit der grie-
chischen Herrschaft* (S. XVIII). Mit ihrer friedlichen Tendenz
in der sonst durch die theologischen Streitfragen bewegten Zeit
kommt die Schrift allerdings den irenischen Absichten des
Kaisers Herakleios und seiner Nachfolger entgegen. Hinge-
gen kann ich der Meinung Gelzers nicht beistimmen, wenn
er dieselbe in direkte Beziehung zu diesen wohlgemeinten,
aber ungeschickten Bemiihungen der Regierung bringen will,
durch den Monotheletismus den Gegensatz zwischen Mono-
physitismus und Orthodoxie zu versohnen und die Mono-
physiten zur allgemeinen Kirche zuriickzufithren, und wenn
er deshalb Leontios selbst zu einem heimlichen Monophysiten
macht. (Seite 120, 126 f., Historische Zeitschrift, Seite 26 ff.)
Die Annahme stitzt sich nur auf das gelegentliche Lob des
doch monophysitischen Kaisers Konstantin, des Sohnes des
Herakleios, in Kapitel 6. Einer solchen gelegentlich ange-
brachten hofischen Schmeichelei darf man aber doch kein
solches Gewicht beilegen, besonders da andere Stellen der
 Schrift das Gegenteil einer monophysitenfreundlichen Gesinnung
bekunden. Wenn der Eifer des Patriarchen gegen die Hiresie
nicht sehr ausfiihrlich behandelt wird, so liegt dies eben an
der praktisch erbaulichen Tendenz der Schrift; tiberdies weist
Leontios ja selber in seiner Einleitung auf die frithere Bio-
graphie des Johannes Moschos und Sophronios hin, in der dies
geschehen war, und erklart ausdriicklich, dass er nur eine
. Nachlese zu dem Werke jener Manner liefern wolle. Ubrigens
verschweigt auch er keineswegs den orthodoxen Eifer des Erz-
bischofs und der Mé#nner seiner Umgebung, spricht vielmehr
davon, wenn auch nur kurz, in einer Weise, die seine voll-
kommene Ubereinstimmung mit diesem Kreise bekundet, mit
dem er ja selbst in personlicher Verbindung stand. Die Be-
zeichnungen, mit denen in Kap. 32 die Monophysiten belegt
Werdén, lassen an Kriftigkeit nichts zu wiinschen tibrig (Severo-
maniten, unreine Héretiker, wilde Tiere, denen die guten Hirten
viele Dorfer, Kirchen und Kléster wieder aus dem Rachen
-rissen); und in Kap. 42 (S. 85 f.) wird ausfithrlich ein Aus-



— 730 —

spruch des FErzbischofs angefiihrt, worin er alle kirchliche
Gemeinschaft mit Héretikern streng und unbedingt verwarf.
Wenn dagegen dessen Einschreiten gegen den beginnenden
Monotheletismus nicht mehr erwéhnt wird, so hat dies bei dem
erwihnten Charakter der Schrift nichts Befremdliches, wodurch
wir genotigt wiren, eine Ubereinstimmung des Schriftstellers
mit den Monotheleten anzunehmen.

Nebst einer griindlichen Einleitung in die Schrift, die alle
in Betracht kommenden allgemeinen Fragen erortert, auch eine
genaue Beschreibung der Handschriften giebt, enthalt die Aus-
gabe auch alle andern wiinschenswerten Beigaben, die ihren
wissenschaftlichen Wert noch erhohen: zuniichst Anmerkungen
zur sachlichen FKrklarung, in der besonders alle durch den
Text angeregten historischen und chronologischen Fragen eine
~ sorgfiltige Erorterung finden; von andern dankenswerten Ex-
kursen erwéhne ich nur die Zusammenstellung der Notizen
tiber den Kathedralklerus in Alexandrien und die verschiedenen
kirchlichen Verwaltungsémter und Diener des Patriarchen,
S. 120 ff. Die sprachlichen Eigentiimlichkeiten des Textes, bei
dem das Kindringen von Elementen der Vulgarsprache in die
Schriftsprache interessant ist (vergl. auch S. XLI f.), finden
ihre Erkldrung in einem Worterverzeichnis, das zugleich als
Sachregister dienen kann (z. B. Zusammenstellung der vor-
kommenden Titel des Patriarchen von Alexandrien, s. den
Artikel mameg), und einem grammatischen Verzeichnis.

Die vortreffliche Ausgabe einer fiir die Kenntnis des innern
Lebens der alexandrinischen Kirche in der letzten Zeit vor
der Eroberung durch die Araber so interessanten Quellen-
schrift bildet eine wertvolle Bereicherung der einschligigen
Litteratur und ist fiir Theologen als gleich wichtig zu empfehlen
wie fiir Philologen und Historiker. Dr. F. LAUCHBERT.

Die Berufung der okumenischen Synoden des Altertums. Von
Professor Dr. v. FUNK. Historisches Jahrbuch der Gorres-Gesell-
schaft, bd. XIII, 1892, S. 689—725.

Der gelehrte Tiibinger Kirchenhistoriker, der mit einem
in der heutigen romisch-katholischen Kirche anerkennenswerten
- Mute seit mehr als 10 Jahren seine wissenschaftliche Uber-
zeugung in dieser Frage verteidigt (zuerst in der Real-Ency-



klopédie der christlichen Alterttiimer von F. X. Kraus, Bd. I,
1882, Artikel Concilien; dann in der Tibinger theol. Quartal-
schrift 1882; auch in den beiden Auflagen seines Lehrbuchs
der Kirchengeschichte, 1886 und 1890), giebt hier eine neue
griindliche Untersuchung dartiber, die sich durchweg auf die
Prifung der authentischen Dokumente stiitzt, mit Abweisung
der unhistorischen, von vorgefassten Ansichten ausgehenden
Geschichtskonstruktion seiner ultramontanen Gegner. Das
Resultat fasst er am Schluss der Abhandlung folgendermassen
zusammen: ,Keines der Argumente, welche fir die Beteiligung
des romischen Stuhles an der Berufung der tkumenischen Sy-
noden angefihrt zu werden pflegen, hélt bei genauerer Prifung
stand. Auf der anderen Seite erscheint die Berufung vom 4.
bis zum 9. Jahrhundert wiederholt unzweideutig als eine und
zwar ausschliesslich kaiserliche Angelegenheit. Der Sachver-
halt ist daher nicht zweifelhaft, und wenn er trotzdem ver-
kannt wird, so rihrt dies nur daher, dass man ihn nicht mit

der notigen Sorgfalt und Unbefangenheit durchforschte.*
B L

Lijst van eenige boeken en brochuren uitgegeven in de oud-
katholieke kerk van Nederland sedert 1700 tot 1751. Opge-
maakt door J. A. VAN BEEK, oud-katholiek pastoor te Rotterdam.
Rotterdam, Rich. Reisberman, firma H. T. Hendriksen. 1893. IIT
und 113 Seiten §°

Mit diesem Heft liegt nun die von Herrn Pfarrer van Beek
bearbeitete Bibliographie der holléindischen altkatholischen Lit-
teratur vollstindig vor, nachdem die beiden folgenden Abftei-
lungen, von 1751 bis 1842 und von 1842 bis zur Gegenwart,
schon im vorigen Jahre erschienen waren. Diese letzterschienene
Bibliographie der iltesten Periode ist die umfangreichste und
zugleich weitaus wertvollste Abteilung der gesamten Biblio-
eraphie. Schon der Uberblick iiber die hier chronologisch ge-
ordneten Titel der damals erschienenen Flug- und Streitschriften
(auch die Schriften der pépstlich gesinnten Gegner sind aus
dieser Periode verzeichnet) giebt uns eine lebendige Anschau-
ung von den Kampfen in der hollandischen katholischen Kirche
am Anfang des 18. Jahrhunderts, die zur Selbststéndigmachung
der Kirche von Utrecht fuihrten; und dieses Heft wird fortan



— 732 —

jedem unentbehrlich sein, der sich eingehender mit diesem in-
teressanten Kapitel Kirchengeschichte beschéftigen will, Es war
jedenfalls keine kleine Arbeit, die iliber tausend Titel dieser
wohl auch in Holland selbst schon zum grossen Teil selten
gewordenen Flugschriften mit einer solchen Genauigkeit zu-
sammenzubringen. Der Verfasser bemerkt in der Vorrede, dass
er den grossten Teil der verzeichneten Schriften selbst gesehen
habe, bei den tbrigen allerdings nur auf die Angaben anderer
Gewiahrsménner angewiesen gewesen sei. Weggelassen habe er
die Titel solcher Schriften, bei denen das Jahr des Erscheinens
nicht konstatiert werden konnte. Ks wire aber doch dankens-
wert, wenn in einer fiir spater in Aussicht gestellten Nachtrags-
liste auch diese Titel mitgeteilt wiirden. Fiir eine kiinftige zweite
Auflage wéire auch Angabe der Seitenzahlen der einzelnen
Schriften erwiinscht. :

- Die Strassburger Universitits- und Landesbibliothek besitzt -
einen Sammelband von 31 Nummern dieser Litteratur aus den
Jahren 1702—1704. Aus der mir dadurch wenigstens in diesen
einzelnen Proben ermoglichten Vergleichung kann ich besti-
tigen, dass die Titel in der Bibliographie, soweit es dem Ver-
fasser moglich war, sehr sorgfiltiz wiedergegeben sind. Nur:
ein paar nebensidchliche Bemerkungen habe ich zu machen,
die sich wohl auf Schriften beziehen, die Herr van Beek nicht
selber gesehen hat.

Zu S. 4. Der Titel einer der hier verzeichneten Schriften
lautet vollstdndiger: Hoognodige retorsie, ofte afweering, tegens
zeker manifest uytgegeven met dezen tytel: Theodorus de Cock,
aen de vredelievende inmwoonders van de vereenigde nederlandsche
provincien. Das erst auf der folgenden Seite verzeichnete Send-
schreiben des Th. de Cock mit diesem Titel wére also vor diese
Schrift zu setzen gewesen.

Zu S. 17. Collyrium Theodoro de Cock dono missum per
M. M. A. P. C. Cordis amicitia. Die beiden letzten Worte sind
im Originaltitel so gedruckt: CorDIs aMICItIa, enthalten also
die Jahrzahl 1704.

Und nun noch ein Nachtrag. S, 12 ist verzeichnet: ,[Zend-
brief.] Aen alle vredelievende inwoonders van de vereenigde
nederlandsche provincien. [Jacob van Catz.] (Lat. en holl.) (1703.)%
Ein anderer Druck dieses Sendschreibens ist in dem Strassburger
Sammelband enthalten: Jacob Cats aen alle vredelievende in-



— 733 —

woonders van de vereenigde nederlandsche provintien. (Datum am
Schluss: Den 24 van Lente-maand. 1703.) Ein Blatt klein Folio,
nur auf einer Seite bedruckt, nur in hollédndischer Sprache.

Dr. F. LAUCHERT.

I11.

The Church and the Ministry, by C. Gore M. A., Principal of
the Pusey House Ouxford. London 1889.

In the last Number of the Revue Internationale de Théologie
Mr. Lias gave an account of Mr. Gore’s Lectures on the In-
carnation. These Lectures were the outcome of a controversy
that arose over Mr. Gore’s teaching on the Old Testament and
which has had the unfortunate effect of withdrawing notice from
his earlier and, in my opinion, very superior work. It is to this
work that I propose now to direct the attention of the readers
of the Revue. The book seems to me to be worthy of notice
from two points of view. |

First, on account of the intrinsic importance of the subject.
From the time of the Reformation the question of the Ministry
“has been the one, perhaps more than any other, that has divided
professing Christians into separate bodies. On the one hand
the Presbyterians and other bodies have given up altogether
the Catholic organisation, and on the other, Rome by her ex
altation of the Bishop of Rome to the place of universal Bishop
has degraded the Episcopate from its due place. In opposition
to both these the Church of England has always maintained
the Threefold Ministry and based the claims of that Ministry
on the unbroken succession of the Episcopate. It should be
remembered that “the maintenance of the Historic Episcopate”
was one of the conditions of reunion with Nonconformists that
were regarded as essential by the last Lambeth Conference.
In addition to this the subject has attracted much attention in
this country. The late Bishop Lightfoot published many years
ago a Dissertation on the subject in his Commentary on the
~ Epistle to the Philipians. This Dissertation was filled with all
the historical learning of which its author was such a master,



=

but along with that it contained some incautious statements
that were easily perverted by eager controversialists in a way
that their author never intended. I have no space to describe
in any way the mass of Literature which arose from this publi-
cation. The most important work was no doubt the Bampton
Lectures of the late D* Hatch which has been translated into
German and which at the time of its publication attracted a

great deal of notice, but has now fallen into deserved oblivion.
' Mr. Gore’s book may be looked on as the outcome of this
controversy. When angry recrimination has ceased, it is possible
to take up the whole subject and gleaning truth from all sides
to set forth a more or less complete view of the matter in
dispute.

But, secondly, it seems to me, that this book is of impor-
tance not only on account of the subject, but on account of
the spirit which it displays and the method which is used
throughout. Mr. Gore recognises fully that, if men are to be
led to accept the Catholic Faith, the appeal must be made
to persuasion and reason, not to authority, and if they are
to be brought to recognise the claims of the historic ministry,
it must be done by convincing them that this ministry has
good credentials to shew, that when if claims to go back to
the Apostles and in the end to derive its authority from
Christ Himself, it can give good reasons for thinking that
that claim is well founded. I think that in this all that is
hopeful in the Church of England, all that shews signs of
being a power in the future, will agree with Mr. Gore, though
of course many would disagree with some of his statements
and conclusions and some would probably differ from him very
considerably. =

Having thus indicated the reasons why I think this book
important—reasons which must be my apology for drawing
attention to a work now four years old—I must try briefly to
indicate something of its contents and the conclusions at which
Mr. Gore arrives. Mr. Gore begins with a chapter on the
foundation of the Church, he sets forth the ideas of the early
Christian writers on the subject and shews from the teaching
of Scripture that Christ actually did establish on earth a visible,
organised society, that it is in this society through the use of
outward visible means that spiritual gifts are brought to men.



Soten

He then shews that this organised society could not have
arisen out of a previous state of individualism and sets forth
in a masterly way the difference between the Catholic and the
Roman ideas of the unity of the Church. According to the one
idea: “The instrument of unity is the Spirit; the basis of the
unity is Christ, the Mediator; the centre of the unity is in the
heavens, where the Church’s exalted head lives in eternal ma-
jesty—human, yet glorified” (p. 57). On the other hand, according
to Roman views: “The Church is a great world-empire for pur-
poses-of spiritual government and administration. The primary
conception of her unity becomes that of unity of government,
the sort of unity which most readily submits itself to secular
tests and most naturally postulates a visible centre and head:
the dominant idea becomes that of authority” (p. 60).

The next chapter is occupied with the subject of Apostolic
Succession. It might appear at first sight that this should form
the conclusion and not the beginning of the book, but Mr. Gore
has clearly grasped the truth that the true method of investi-
gation, the method by which real advance is nearly always
made, is by a process of testing hypotheses. The scientific
investigator begins with ideas that he gets from somewhere,
how it matters not, and then he compares these ideas with the
facts, and if he finds that they explain all or a very large
proportion of the facts, the hypothesis gradually becomes an
accepted truth. The facts of history are of course those with
which the hypothesis of the Apostolic Succession must be com-
pared. Does it explain those facts? Can we understand the
course of Church History on the assumption that this succession
is a reality? Or are there facts that are inconsistent with it?
And in particular, if in the course of ages we find the frue
idea perverted and overlaid with false ones, can we see reasons
which will account for this? If we can answer these questions
in the affirmative, then the hypothesis will, to say the least,
have gained a very high degree of probability. I have no
space to examine the details of the historical investigations
which follow this second chapter and form the bulk of the
book. It must suffice to say that they display great fairness,
judgment and learning. With some parts of course I should
disagree, and in particular I do not think that the sections on
the Apostolic Fathers should be accepted without careful exa-



736

mination and perhaps comparison with the comments of Bishop
Lightfoot. ‘

What then is the true idea of the Ministry and of Apostolic
Succession ? I must state the answer to this in Mr. Gore’s own
words. “Whether the idea now to be expounded represents the
original of the Lord and the apostolic tradition, will be the
~ question afterwards. We take it now only as an hypothesis,
and it is this. Let it be supposed that Christ, in founding His
Church, founded also a ministry in the Church in the persons
of His Apostles. These Apostles must be supposed to have had
a temporary function in their capacities as founders under
Christ. In this capacity they held an office by its very nature
not perpetual—the office of bearing the original witness to
Christ’s resurrection and making the original proclamation of
the Gospel. But underlying this was another—a pastorate of
souls, a stewardship of divine mysteries. This office instituted
~in their persons was intended to become perpetual, and that
by being transmitted from its first depositaries. It was . thus
intended that there should be in every Church, in each gene-
ration, an authoritative stewardship of the grace and truth
which came by Jesus Christ and a reeogniséd power to trans-
mit it, derived from above by apostolic descent. The men who
from time to time were to hold the various offices involved in
the ministry and the transmitting power necessary for its con-
tinuance, might, indeed, fitly be elected by those to whom they
were to minister. In this way the ministry would express the
representative principle. But the authority to minister in what-
ever capacity, their qualifying consecration, was to come from
above, in such sense that no ministerial act could be regarded
as valid—that is, as having the security of the divine covenant
about it—unless it was performed under the shelter of a com-
mission received by the transmission of the original pastoral
authority which had been delegated by Christ Himself to His
Apostles” (pp. 69, 70).

Mr. Gore goes on to shew how this idea falls in with the
_sacramental idea and the thought of the Church as the ex-
tension of the Incarnation. In all these cases—the Incarnation
itself, the -choosing of part of mankind to form the Church on
earth, the conveying of spiritual gifts through outward signs
in the sacraments, the selection of particular men to be the



=

- channel of conveying special blessings to the Church, there is
the same underlying truth—that matter is joined to spirit, that
God takes up the lower to be the means of conveying the
higher, in a word, that the gulf between God and man is for
ever bridged in Christ, that in Him man is taken up into God.
When this principle is once clearly grasped, it sets the impor-
tance of Apostolic Succession in a clear light. It shews at once
that it is a bond of union between men united in a spiritual
society, however much they may differ in position, in race or
language, that it is the condemnation of all human assumption
and brings out with startling clearness the dependance of man
on God for all spiritual gifts. It meets too the needs of those
‘who minister. It gives them a firm ground on which to base
their claims to teach with authority, and at the same fime
checks assumption by shewing them that all comes to them
from abové, that there is nothing they can claim as due to
themselves.

Mr. Gore next proceeds to meet certain popular objections
to the idea of succession. Space forbids my following him in
this, but I must draw attention to one point. It is the emphasis
with which he insists that the ministering priest is not acting
in the place of the people, that his is not a vicarious office,
but that he is the representative of the people, that the minister
is the organ through which the function that belongs to the whole
body—the function of worship, of offering the Eucharist &c.—
is discharged. : ‘ _

I hope I have succeeded in shewing that this is a very
valuable and interesting book. I would recommend those who
wish to gain a clear idea of modern Anglican Theology, to
study it carefully. A. J. C. ALLEN.

IV.

Etude sur la Ste-Trinité, par le P. oE RecNoN, S. J.; II° série,

. théories scolastiques, 1 vol. in-8°, 583 p.; Paris, Retaux.

Esquisse de la Psychologie religieuse de Maine de Biran, par
Murisier; 1 vol. in-8°, 231 p.; Paris, Jouve.



— 738 —

Gilbert de la Povée el sa philosophie, par ’abbé BERTHAUD,
in-8°, 359 p.; Poitiers.

Histoire des tribunanx de lUinquisition en France, par TANON,
in-8e.

Nomenclator litterarius recentioris theologix catholice, par le

~P. HurtER, S.]J.,, 2 in-8° Innsbruck.

Le Zend- Avesta, trad. nouv. avec comm. par JAMES DARMESTETER,
T. II, in-4°, Paris, Leroux.

Correspondance des Réformateurs dans les pays de langue
francaise, recueillie et publiée par A. L. HErMiNjarD, T. VIII
(1542—1543); Geneve, Georg, 1893, 10 fr.

Olivier Maillard, Etude sur la chaive et la société francaise
an XVe siécle, par 'abbé A. SamourLLaN; Paris, Thorin, 1891
=80 7 i :

Salomon, son vegne et ses écrits, par le card. MEIGNAN, archev.

~de Tours; Paris, Lecoffre, 1890, in-8°.

Ignatius and the Ministry, by J. T. F. FARQUHAR, presbyter,
Dunblane; Edinburgh, St. Giles’ Printing Co., 1892, broch.
40 p. '

Mon testament, ma protestation, mon mariage, devant la morl,
par M. HvacintHE Lovson; Paris, Fayard, in-32, 25 cent.

- Die theologischen Studien zmd Anstalten der kath. Kivche in

' Osterrezck von Dr. HErM. ZscHORKE; Wien, W Braumiiller,
25 M.

FEsotérisme el Socialisme, par ALB. JHOUNEY; Paris, 1893 S

La Question religieuse en Orient et umion des FEglises, par
le R. P. MicueL; Paris, Lecoffre, 1893. '

Les Bonheurs d’outre-tombe, par L. FIGUIER. -

Jean Bréhal, grand-inquisitenr de France, et la réhabilitation
de Jeanne d'Avc, par les PP. BELon et Baime, dominicain;

- Paris, Lethielleux, 1893, in-4°, 208 p., 15 fr.

Les Problémes, par Cr. DoLLrus; Paris, Fischbacher, in-8°,
1893, 6. fr.

La Mere Angélique, abbesse de Port-Royal, d'aprés sa corres-
pondance, par GuiL. DaLyr; Paris, Perrin, 3 fr. 50.

Précis de I Histoire des dogmes, par A. Harnack, trad. par
Eug. Choisy, pasteur; Paris, Fischbacher, 1 vol. in-8% 7 fr. 50.

Le Tolstoisme, par F.ScuroEpER; Paris, Fischbacher, 1 vol
in-12, 2 fr. 50. |



	Bibliographie théologique

