Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)
Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 465 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

I

La Cour de Rome et I'Esprit de réforme avant Luther,
par FiLix RocouawN, membre de I'Institut,; 1893, Paris, Tho-
vir, 1 vol. gr. in-8°, 428 p.; 10 frs.

Luther, Calvin et les autres réformateurs du XVI° siécle,
en faisant la Réforme, n’ont fait que s’emparer d'un mouve-
ment d’opinion qui s’était produit longtemps avant eux. «Re-
chercher en ses origines et suivre en ses progrés ce mouvement
d’opinion », tel a été le but de l'auteur, qui déclare tout d’abord
que «c'est au nom de l'idéal chrétien que la papauté a été
attaquée » (pag. VI). N’allez pas en conclure que M. Rocquain
soit un ennemi de la papauté. Non. Il est trés modéré envers
elle; il parle de ses « bienfaits » & son début; il subit méme, sur
certains points, sur le mariage des prétres particulierement,
des préjugés papistes peu dignes de sa science et de son esprit
(p. 149). Ses aveux sur les fautes de la papauté, fautes qui
ont rendu la réforme nécessaire, n’en ont donc que plus de
valeur. :

Son ouvrage va de Grégoire VII a Luther et embrasse
plus de quatre siecles. Il formera trois volumes, dont le pre-
mier seul jusqu'ici a paru: I. La Théocratie et Papogée du
pouvoir papal (1049—1216); — II. Luttes contre la papauté,
affaiblissement et décadence du pouvoir papal (1216—1380); —
III. Les Conciles généraux et les approches de la Réforme
(1380—1484).

M. Rocquain a généralement une é€rudition de premieére
source; je dis « généralement » parce que souvent il cite des



— 466 —

auteurs modernes d'une autorité discutable. La correspondance
des papes, que les travaux de 1'Ecole francaise de Rome ont
plus complétement mise au jour, les lettres des princes, celles
des évéques, les écrits publiés par les contemporains sur les
questions qui tour & tour agitaient les esprits, ont été les élé-
ments principaux de son travail.

Il commence par décrire le monde et I'Eglise a 1'époque
d'Hildebrand; il montre la théocratie fondée par ses prédéces-
seurs immédiats et organisée par lui (1073—1085). La domina-
tion spirituelle du pape sur I'Eglise et sa domination temporelle
sur les rois, telle a été la pensée fondamentale de Grégoire VII.
M. Rocquain le grandit plutdét qu'il ne l'abaisse; toutefois il
ajoute avec une parfaite sincérité: « Ce n’est pas qu'il n’eflit
commis plus d'une erreur. En usant des peines ecclésiastiques
pour protéger les intéréts temporels du saint-siege, comme il
fit contre Robert Guiscard, il établissait entre le spirituel et
le temporel une confusion qui pouvait un jour égarer ses suc-
cesseurs. [l leur léguait un exemple plus dangereux encore,
en faisant appel au bras séculier pour imposer ses réformes et
sauvegarder la foi. Déja, dans 'entourage de Grégoire, certains
prélats regardaient comme légitime 'emploi de la force contre
I'hérésie, disant qu'on n'était pas moins obligé de poursuivre
les ennemis de la religion que de combattre les Barbares.
D'un autre coté, en revendiquant cette souveraineté temporelle
qu'il croyait avoir regcue de Constantin, et qui était pour le
saint-siege ce qu'étaient au clergé les attributions politiques
et les droits seigneuriaux, il ne parut pas se rendre compte
qu'il y avait 14 pour la papauté et 'Eglise des soins difficiles
a concilier avec la spiritualité vers laquelle il avait voulu les
ramener. Mais sa plus grande evvewr fut dans le powvorr
méme qu'il avait édifié. Si cette toute-puissance qu'il prétendit
exercer sur I'Eglise et sur les gouvernements séculiers fut un
bien au temps oil il vécut, elle était un péril pour l'avenir.
Prolongé au dela de certaines heures de crise, le pouvoir ab-
solu, quelle qu'en soit la source, se détourne- inévitablement
du but vers lequel il s'était dirigé. Si haut que Grégoire eft
placé la papauté, elle ne devait pas échapper a cette loi de
Phistoire. Un demi-siécle était & peine écoulé, qu'on la voyait
commencer a s'égarer par l'exces de son autorité, entrer par
_certains cotés dans la voie des abus, et bient6ét, oubliant les



=

devoirs attachés a cette autorité, n'en plus considérer que les
prérogatives. » (p. 73—74.)

La théocratie papale ne fit que se développer sous Victor III
(1086—1087); sous Urbain II (1088—1099), qui exagéra encore
les prétentions de Grégoire dams la question des investitures,
en voulant soustraire les évéques a la sujétion des souverains
séculiers non seulement comme prétres, mais comme seigneurs
féodaux (p.97); sous Pascal IT (1099—1118), Gélase T1(1118—1119),
Calixte II (1119—1124), qui termina & son avantage, par le
Concordat de Worms, la querelle des investitures. La papauté
‘était victorieuse; mais de sa victoire méme allaient sortir de
nouveaux périls et de nouveaux abus. Honorius II (1124—1130)
accrut encore la prépondérance du saint-siege, en amoindris-
sant le role de 1'épiscopat jusque dans les conciles (p. 155) et
celui des princes jusque dans l'exercice de leurs droits, en
donnant trop d'autorité a ses légats a lafere, en multipliant
comme a plaisir les appels a4 son siége, en se faisant des
créatures par des exemptions abusives qui troublaient la hiér-
archie (p. 161), en développant dans son entourage la cupidité
et la mondanité qui étouffaient la religion et qui ne laissaient
plus voir que la suprématie du pape (p. 164—165). Innocent II
(1130—1143) renchérit encore sur Honorius par son faste, par
ses entreprises militaires (p, 186), par sa sévérité contre Abai-
lard, sévérité dans laquelle «le saint-siege se déclara en quel-
que sorte ennemi de la pensée » (p. 193), etc. L'intérét de son
autorité le préoccupa plus que celii de 'Eglise, et il rechercha
‘moins la pieté des princes que leur obéissance. :

« Il faut bien le reconnaitre, dit M. Rocquain, & proportion
que la papauté se faisait plus puissante, elle paraissait perdre
en élévation morale ce qu'elle gagnait ew pouvory. On et dit
que ce pouvoir que Grégoire VII avait fondé et qui n’était
pour lui qu'un moyen d’agir plus fortement sur le monde et
sur 'Eglise, fut devenu pour ses successeurs le véritable but.
Ce qu'lnnocent demandait en effet, aux princes et aux évéques,
c’était avant tout leur soumission et le respect de ses préro-
gatives (p. 194)... Ce n’est pas que le maintien de sa souve-
raineté temporelle lui parat indispensable au libre exercice de
son pouvoir spirituel. De méme qu'on ne croyait pas alors
que les évéques eussent besoin de leur seigneurie temporelle
pour exercer avec indépendance leur autorité ecclésiastique



= 468

dans leurs dioceéses, on ne croyait pas davantage qu'il fiit néces-
saire aux papes d’étre princes pour gouverner I'Eglise. Mais,
a 'exemple des pontifes qui 'avaient précédé, Innocent voyait
dans la seigneurie séculiere de Rome un legs de Constantin;
et, sans considérer ce qu'il y avait 12 de préjudiciable au
caractere de la papauté ou de contraire a sa mission, il en-
tendait ne pas laisser perdre cet héritage. » (p.197.) Ce point
de vue m’a paru piquant 2 signaler aujourd’hui, en présence
des constantes revendications de Léon XIII.

M. Rocquain raconte les faits suivants, sur lesquels nous
appelons l'attention des lecteurs. « Lors de la guerre soutenue
par Innocent II contre le roi de Sicile, un Grec avait dit que
le pape était « un empereur et non pas un évéque » et donné
ainsi la juste idée d'un pouvoir qui, s’écartant par certains de
ses actes du domaine de la religion, et oubliant son caractere,
se rapprochait des royautés du siécle. L'exacte appréciation de
ce pouvoir au point de vue spirituel et de sa situation dans
T'Eglise fut donnée ¢également par un Grec. Quelque temps
avant la mort de ce pape, des conférences publiques avaient
eu lieu a4 Constantinople entre Nechites, archevéque de Nico-
médie, et un évéque d'Allemagne nommé Anselme, au sujet
des dissentiments qui séparaient les Eglises grecque et latine.
Sur la demande d’Eugéne III, Anselme, en 1149, consigna ces
discussions dans un écrit qu'il mit ensuite sous les yeux du
pontife. A 'une de ces conférences, il avait €té question de
la primauté de I'Eglise romaine. Suivant Nechites, les Grecs
reconnaissaient que celle-ci présidait en effet de droit aux con-
ciles généraux; mais il ajoutait que les décrets d'un concile
présidé par le pape ne pouvaient devenir obligatoires pour
toute la chrétienté qu’a la condition que I’Eglise d'Orient efit
été représentée a ce concile comme I'Eglise d’Occident. « Si le
pape, disait-il, prétend nous envoyer ses ordres en tonnant du
haut de son trone, juger et disposer de nous et de nos églises
a sa discrétion, quelle fraternité sera-ce, ou quelle paternité?
Nous ne serions plus que des esclaves, et non des enfants de
I’Eglise. » Puis, reprochant aux Latins d’attribuer a ’évéque
de Rome une autorité universelle et absolue qui annulait celle
des autres évéques et rendait inutiles leurs lumigres, Nechites
‘ajoutait: « Nous ne trouvons dans aucun symbole qu’il nous
soit ordonné de confesser en particulier 'Eglise romaine, mais



= e

une Eglise sainte, catholique et apostolique... je ne crois pas,

“avec vous, devoir suivre 1'Eglise romaine nécessairement en
tout, ni que nous devions marcher apreés elle, les yeux fermés,
partout ou elle ira, conduite par son propre esprit. Que si le
pape veut avoir des ouvriers qui travaillent avec lui, il doit
conserver sa primauté sans mépriser ses fréres, que Jésus-Christ
a engendrés dans le sein de I’Eglise, non pour la servitude,
mais pour la liberté. » «Paroles remarquables, ajoute M. Roc-
quain, avertissements salutaires, qui ne furent pas écoutés. »
(p. 219—220.) :

M. Rocquain montre ensuite comment la papauté a sans
cesse accentué ses prétentions ambitieuses et aggravé ses abus
sous Célestin II, Lucius II et Eugene III, de 1143 a 1153. Tl
est particulierement intéressant sur Arnauld de Brescia et
I'essai de restauration républicaine, dirigé contre la royauté
temporelle du pape; sur le mouvement des Albigeois, dirigé
contre sa royauté spirituelle; sur les griefs de S. Bernard
contre les abus de la papauté; sur le Décret de Gratien, qui
fit prévaloir les doctrines papales, «coin puissant qui, enfoncé
dans la charpente de 1'Eglise, acheva de faire éclater ce qui
restait de son ancienne constitution » (p. 222). M. Rocquain
cite ici Janus (Dollinger). Il ne cache pas que 1'Eglise romaine
a été accusée par Géroh de Reichersberg d’avoir fait mourir
Arnauld de Brescia (p. 237). Il cite une lettre de Wezel de
1152, premier document ot l'on trouve contestée la donation
de Constantin, donation qualifi¢e de mensonge et de fable
(p. 230). 11 montre comment c’'est & cette époque que la curie
romaine apparait pour la premiere fois avec sa pleine signifi-
cation de « gouvernement » et de « cour », d’oll le pape adresse
plus d'ordres que d’exhortations, et «ou le profane se méle
aux choses sacrées, ou l'on juge des proces, ou 'on distribue
et parfois I'on vend aux nombreux solliciteurs les privileges
et les graces; o, par suite de la multiplicité des affaires, ré-
sident des notaires, des scribes et tout un monde d’officiers
qui, & des titres divers, vivent du pouvoir, dont ils sont les
ministres, et qui frop Souvent, awn délviment de la veligion,
l'opprimeront de leurs ambitions ou de leurs intrigues »
(p. 223). Rien n’est tristement intéressant comme cette trans-
~ formation de I'Eglise romaine en curie, transformation qui fut
signalée & un cardinal par Géroh de Reichersberg comme une



£ 4o

honte pour I'Eglise. Géroh disait que curie vient de cura, a
cause des soucis temporels et mondains dans lesquels elle ou-
blie sa mission spirituelle, et aussi de cruor, a cause des
passions et des haines dans lesquelles elle s'engageait sur
les traces des gouvernements profanes, jusqu’'a l'effusion du
sang (p. 224).

M. Rocquain analyse ensuite les pontificats d’Anastase IV,
d’Adrien IV et d’Alexandre III, de 1153 41181. C’est ce méme
Adrien qui avouait & Jean de Salisbury « que personne n’est
plus malheureux qu'un pape, que rien n’est plus triste que
son sort, et que son siege est un siege d’épines» (p. 256); et
c’est & ce méme Alexandre que Guillaume, archevéque de Sens,
écrivait que toute 1'Eglise de:- France était scandalisée de voir
que, par la volonté du saint-siege, Satan était délié et Jésus-
Christ crucifié (p. 292). Alexandre III, pour augmenter la juri-
diction directe du saint-siege, prodigua les exemptions et les
privileges, et «il porta ainsi de nouveaux et plus profonds
ébranlements & la constitution déja si chancelante de 'Eglise »
(p. 302). «On n’ignorait pas dans le clergé que des considéra-
tions pécuniaires étaient plus d’une fois la cause qui portait
alors le saint-sitge a octroyer ces exemptions. En 1175, 1'abbé
de Malmesbury avouait lui-méme que les abbés seraient bien
misérables et bien laches de ne pas anéantir la puissance des
évéques, quand, pour une once d'or payée annuellement a
Rome, ils pouvaient se rendre libres. » (p. 303.) Une telle pa-
pauté ne pouvait que corrompre le clergé et I'Eglise, et elle
les corrompit (p.304—307), et, pour comble, ce fut Alexandre
qui, le premier, osa prononcer des canonisations en vertu de
la seule autorité dite apostolique et sans rappeler les traditions
(p. 308). «Il semblait que, dans I'Eglise, on ne fht désormais
quelque chose que par la papauté ou auprés d’elle. »

La progression se continua avec Lucius IIl, Urbain III,
Grégoire VIII, Clément III, Célestin III, de 1181 a 1198, et la
théocratie ou plutdt le mal fut & son apogée sous Innocent II,
de 1196 a 1216. Ce pape s'était nourri des fausses doctrines
de Gratien sur la suprématie papale, et il chercha 2 les faire
triompher de toutes maniéres; sagacité, finesse, habileté, har-
diesse, courage, il mit tout en ceuvre pour réussir. « Le pou-
voir grandissant du saint-siege avait ainsi étouffé dans 'Eglise
l'activité et la vie'... Innocent n’était pas seulement I'évéque



— 471 —

universel; il était en quelque sorte I’évéque unique de la
chrétienté. En annulant les évéques dans le domaine spiri-
tuel, en les décourageant de leurs devoirs pastoraux, la cour
de Rome contribuait par cela méme a les entrainer dans le
désordre. Elle les y portait aussi par son exemple... Par un
singulier rapprochement, dans le moment oli le pape, absor-
bant tous les pouvoirs de I'Eglise, était devenu comme 1'éve-
que unique de la chrétienté, le souverain avait effacé 1'éveé-
que, et a la place du successeur de I’Apétre apparaissait un
César. » (p. 413—415.) C'était l'apogée, mais c'était aussi la
ruine; c'était le Capitole, mais c'était aussi la Roche Tarpéienne.
Nombreux étaient déja les signes d’affaiblissement. « C'était
surtout en elle-méme, dit M. Rocquain, que la papauté avait
ses causes d’affaiblissement. En désertant sa mission, en ou-
bliant son caractére apostolique, elle avait compromis le prin-
cipe au nom duquel elle avait jusqu'alors dirigé(?) le monde;
et s'il est vrai de dire que le pontificat d'Innocent marque,
dans les annales ecclésiastiques, le moment ou le pouvoir des
papes atteint son apogée, on peut dire avec non moins de
raison qu'il marque celui oll en commence le déclin. » (p. 425.)
: Clest ce déclin que l'auteur racontera dans son second
volume. Inutile dés lors de signaler 'importance de ce second
volume, qui, espérons-le, sera aussi savant et aussi péremp-
toire que le premier. L'intérét capital du premier est dans la
constatation évidente et irréfutable de ce fait: que la papauté
romaine, en sortant des limites de la simple primauté d’honneur
qui lui avait été accordée dans l'ancienne Eglise, et en se
transformant ambitieusement en autorité et en autorité absolue,
non seulement s’est corrompue elle-méme, mais a encore cor-
rompu les Eglises qui ont eu la faiblesse de se soumettre 2
sa fausse juridiction. Clest ce triste état de 'Eglise d'Occident
qui apparait, minutieusement analysé, sans déclamation et
toujours preuves en main, dans le substantiel et magistral
volume de M. Rocquain, volume qui n’a pas besoin d'étre re-
commandé, mais qui, malgré quelques fautes, résultat de son
extréme modération, s'impose de lui-méme, par la force des

choses, par la lumiere des récits, par le talent et la loyauté
de l'auteur.



= A7

Saint Louis et Innocent IV, Etude sur les rapports de la
France et du saini-siége, par M. ELIE BERGER; Paris, Thorin,
1893, 1 vol. n-8° 429 p., 12 frs.

En 1888, M. Elie Berger a obtenu le prix Gobert pour
son édition des Registres d’Innocent IV. Llintroduction qu'il a
mise en téte est une étude sur les rapports de ce pape
(1243—1254) avec Louis IX (1226—1270). C'est cette étude,
retouchée en certains points, qui forme le présent volume.

Innocent IV, que les dangers de sa lutte avec 'empereur
Frédéric Il avaient amené a Lyon, séjourna plusieurs années
dans cette ville, qui était alors plus qu’a moitié francaise;
durant cet exil volontaire comme pendant le reste de son
pontificat, ses relations avec saint Louis et le royaume de
France ont été de tous les jours; il a correspondu et négocié
avec le roi et Blanche de Castille, avec les princes et les
grands vassaux francais; il a préparé, en ce qui le concernait,
la croisade de 1248, dirigé de pres le clergé de France, etc.

Les relations d'Innocent IV et de saint Louis méritent
aussi l'attention des étrangers. Les historiens allemands, si
curieux de tout ce qui touche a la lutte du saint-sitge et de
'empire ne peuvent que s'intéresser & un ouvrage oil il est
sans cesse question de l'empereur Frédéric II et de Guillaume
de Hollande, du concile de Lyon, des entrevues de Lyon et
de Cluny, out Louis IX s'est efforcé de rétablir la paix entre
Innocent IV et son adversaire; ils savent que Frédéric concut
un - jour le projet d’aller saisir le pape & Lyon, et que linter-
vention de saint Louis, correspondant avec la révolte de Parme,
fit avorter ce projet; ils n'ignorent pas qu'lnnocent IV a, le
premier, voulu placer la couronne de Sicile sur la téte de
Charles d’'Anjou.

L'Angleterre trouve aussi sa place dans cette étude:
Henri III a élevé, contre saint Louis et son frére, des préten-
tions & la succession de Provence; il a joué un rdle particulier
a 'époque ot le monde occidental préparait cette expédition
d’Egypte qui aboutit au désastre de Mansourah; et plus tard,
la croisade lui a servi de prétexte a lever dans son royaume,
avec l'approbation du pape, d'abondants subsides. On sait
d'ailleurs qu'lnnocent IV a longtemps eu pour conseiller le
celebre archevéque de Cantorbéry, Boniface de Savoie; ce
prélat a joué a la cour de Lyon un role des plus importants.



—— 3

Quant & 1'Ttalie, nous nous bornerons a rappeler la fuite
dramatique du génois Innocent [V et son retour dans la pénin-
sule aprés la mort de Frédéric I, des rapports constants avec
la maison de Savoie, et la part que le royaume de Naples eut
alors dans les négociations avec la France.

Innocent IV, homme d'une activité fébrile, chercha a
s'immiscer dans toutes les affaires de 'Europe, & dominer sur
les Etats comme sur les Eglises; impérieux, hautain, batailleur,
il fut en guerre plus ou moins avec tout le monde; et comme
il lui fallait beaucoup d’argent pour mener & bonne fin ses
entreprises et ses intrigues, il ne recula devant aucun moyen
pour s'en procurer. Son pontificat ne fut pas seulement «ter-
rible », il fut encore scandaleux: choix de favoris dévoués,
militants comme lui, auxquels il pardonna leurs vices pour
les exploiter ; multiplication des appels & propos des moindres
querelles entre laiques et ecclésiastiques, afin de multiplier
les occasions pour lui de faire acte d’autorité, etc., etc. Aussi
les Registres de ce pape sont-ils trés volumineux et trés sig-
nificatifs.

M. Elie Berger les a analysés avec la minutie que les
érudits paléographes et les archivistes consciencieux apportent
de nos jours a ces sortes d’études. Il n’a reculé devant aucun
détail. Il a suivi le pape et ses agents pas a pas, et il a ra-
conté leurs faits et gestes scrupuleusement; méme lorsque
l'intérét en était tres secondaire; il a étalé au bas des pages
une érudition méme trop compléte, en prenant les choses par
le menu, quantitativement plutét que qualitativement.

Il était bien difficile & un Francais, dans les circonstances
créées par la gueri‘e de 1870, d’étre absolument impartial en-
vers l'empereur Frédéric II. M. Elie Berger a-t-il réussi 24
échapper & cette difficulté? Je ne le crois pas. On remarque,
dans maints passages de son livre, qu'il ressent une secréte
antipathie envers « ce prince irascible et rancunier » (p. 159),
qu'il accuse de s'étre «laissé emporter jusqu'aux extrémes
limites de l'orgueil et de la colere» (p. 239), alors qu'il ne
faisait cependant que défendre ses droits impériaux contre les
envahissements du pape. Le contre-coup de cette aversion
inconsciente est d'incliner M. Berger a juger le plus favorable-
ment possible les actes d'Innocent IV. Mathieu de Paris, qui a
vu les choses de prés et qui a compris les visées du pape,



—

raconte-t-il les faits dans un sens autre que celui qui plait a
M. Elie Berger, aussitdot celui-ci se récrie et accuse Mathieu
d’étre un « narrateur passionné qui aimait & mettre en oppo-
sition les caracteres de ses personnages, et qui avait le culte
des mots et des anecdotes » (p. 154, 158).

Ce n’est pas que M. Elie Berger cherche a innocenter
completement la conduite de son « grand » pontife. Non. Il est

méme contraint, ¢a et 1la, de reconnaitre ses torts, tant ils sont

évidents, mais c’est toujours en cherchant a les atténuer. Méme
le mémoire de S. Louis, de 1247, contre les procédés d’Inno-
cent, est attaqué par lui: « On doit constater, dit-il, que plu-
sieurs des affirmations par lesquelles se termine le mémoire
foyal paraissent singuliérement hasardées; ce n’est pas sans
étonnement qu'on voit le représentant de S. Louis proclamer
I'ancienne subordination de I'Eglise au pouvoir civil; il y a la
comme un reflet des doctrines impériales. » (p.278.) L'’étonne-
ment, dirons-nous de notre co6té, est de voir un savant francais
oublier, devant la papauté qui a toujours -divisé et affaibli la
~ France, les doctrines qui ont été francaises avant d'étre «im-
périales » et qui n'ont été abandonnées par la France qu’a ses
époques de faiblesse et de décadence. =

On aura une idée de la «manitre» de M. Elie Berger
par les extraits suivants. Par exemple, aprés avoir mentionné
le supplice de deux cents hérétiques, pris dans le chiteau de
Montségur et brulés vifs en 1244, il n’éprouve nullement le
besoin de le flétrir, mais plutdt celui de faire ressortir la pré-
tendue modération du pape, qui daignait ne pas frapper ceux
qui revenaient a lui! « C'était déja faciliter la pacification, dit-
il, que mettre a I'abri des poursuites ceux qui voulaient faire
acte d'orthodoxie. » (p. 68.)

Innocent IV a-t-il réellement secondé Louis IX autant qu'il
le pouvait pour la croisade? Lui a-t-il fourni tout I'argent dont
il lui était loisible de disposer? Slest-il loyalement efforcé
d’étendre a d'autres pays le mouvement qui se préparait en
France? L'abstention partielle de I’Angleterre, 'inaction totale
des pays du Nord et de I'Allemagne, causes indirectes des
désastres qui attendaient Louis IX, doivent-elles lui étre im-
putées? M. Elie Berger est fort embarrassé, malgré I'évidence
des choses. Il cherche & montrer qu'lnnocent IV avait des
affaires plus importantes pour lui que de songer a reconquérir



— 475 —

Jérusalem (p. 172). Ses efforts sont pénibles (p. 220-—237), et
finalement il termine son plaidoyer ainsi: « /1 we mous appar-
tient pas de juger sil'intérét de I’Eglise, alors en guerre avec
I'Empire, devait, en cette occasion, passer avant la reconnais-
sance que S. Louis venait de mériter en assurant sa protection
au saint-siege. »

Selon M. Elie Berger, Innocent «n'aimait la guerre que
quand elle était indispensable » (p. 419). 1l aurait da ajouter
qu’elle lui paraissait indispensable toutes les fois qu'on résistait
a ses ambitions et & ses envahissements. Il mettait sans doute
en avant, pour essayer de se justifier, les intéréts menacés
de I'Eglise; mais, presque toujours, il confondait ceux-ci avec
ceux de la papauté telle qu'il voulait qu’elle ffit, papauté sou-
veraine absolue dans 'ordre spirituel et méme dans 1'ordre
temporel.

Le passage suivant est trés caractéristique. « En général,
dit M. Elie Berger, les chroniqueurs paraissent avoir été frap-
pés de la richesse qui régnait autour d'Innocent IV; un an-
naliste allemand affirme que nul pape jusqu’alors n’avait
possédé tant d’argent, tant de trésors. Les historiens anglais
ont & l'envi critiqué cette opulence de la cour papale, due,
s'il faut les en croire, & des extorsions; l'un d’eux accuse In-
nocent d'avoir ruiné I'Eglise; Mathieu de Paris va plus loin:
ce fidele interpréte des rancunes que la plus grande partie du
clergé anglais avait contre le saint-sitge déclare qu'lnnocent
IV a pillé les royaumes de France et d’Angleterre; que la cour
de Rome était un gouffre ol allaient s’engloutir les revenus
de tout le monde, et en particulier les biens des évéques et
“des abbés; le pape, uniquement préoccuppé de s'enrichir, ex-
torque aux prélats, chaque fois qu'il leur adresse ses lettres,
d’onéreux frais de chancellerie; il étale & tous les yeux sa
cupidité, en statuant qu'en Angleterre les biens des clercs
intestats lui seront réservés. En 1245, Innocent, ayant vu sur
les habits sacerdotaux de prétres anglais des orfrois qui ten-
tent sa convoitise, ne peut s'empécher de s’écrier: « Cette
Angleterre est pour nous un jardin de délices, un puits inta-
rissable! La ol tout abonde, on peut & bien des gens extor-
quer bien des choses!» La dessus il adresse des bulles a
presque tous les abbés cisterciens de l'Angleterre, leur de-
mandant de lui envoyer des orfrois de choix, pour en orner



476 -

ses chasubles de cheeur, « comme s'ils avaient pu, s’écrie Ma-
thieu, se les procurer gratis ». Assurément, sila cour romaine,
pendant son séjour a Lyon, offrit aux peuples un spectacle
aussi peu édifiant, elle dut en repartir bien amoindrie; mais
on ne doit pas oublier que Mathieu de Paris, s'il est un his-
torien toujours intéressant et souvent exact, s'abandonne par-
Jois a de tels emportements qu’on ne sait plus si, avec les
meilleures intentions du monde, il n'en arrive pas a exagérer
outre mesure les faits qu'il rapporte. » (p.87.) M. Elie Berger
insinue, mais ne démontre pas; il insinue que Mathieu de Paris
est inexact dans le cas présent, mais donne-t-il & son insinua-
tion le moindre fondement? Non. Il continue, toujours en se
bornant & insinuer: « Comment le prendre au sérieux, quand
il affirme que la cour pontificale fit de la ville de Lyon un
vaste lupanar, et qu'avant de la quitter, en maniére d’adieu,
le grave Hugues de Saint-Cher en fit Paveu aux Lyonnais
dans les termes les plus libres: « Mes amis, leur aurait-il dit,
nous vous avons, depuis notre arrivée dans cette ville, fait
une belle aumone: lors de notre arrivée, nous avons trouvé
ici trois ou quatre maisons de débauche; aujourd’hui nous
partons, et il ne vous en reste plus qu'une; il est vrai qu'elle
occupe toute votre cité, depuis la porte de I'Est jusqu'a la
porte de 1’Ouest. » Accordons a ces étranges (?) histoires la
créance qu’elles méritent; cansidérons-les, si l'on veut, comme
I'écho d'un mécontentement trop réel. »

On le voit, il faut distinguer, dans les exposés de 'auteur,
les textes authentiques des documents qu'’il cite, et ses propres
appréciations. Celles-ci nous semblent quelquefois partiales et
entachées d’'inexactitude; ceux-1a, au contraire, donnent a son
ouvrage une valeur trés grande. En faisant le départage que
jlindique, il reste encore une foule de renseignements trés pré-
cieux, qui mettent le lecteur & méme de se faire une idée
exacte du véritable état des choses, et de se convaincre que
la papauté, a cette époque, a été loin d’étre considérée comme
une institution vraiment chrétienne, juste et bienfaisante. Ce
n’était pas seulement l'empereur qui avait a accuser le pape
(p. 152—153), c’était encore le clergé anglais (p. 122—123),
les grands feudataires de France (p. 45), beaucoup de nobles
francais, « parmi lesquels on comptait quelques-uns des plus
puissants barons », confédérés contre le clergé et contre le



-

pape (p. 246—248), sans oublier le roi de France lui-méme,
Louis IX, qui, bien que dévoué a la papauté — qu'il confon- -
dait naturellement avec l'Eglise — formula, lui aussi, des
griefs contre l'administration pontificale (p. 270—277). M. Elie
Berger publie aussi des documents inédits sur la situation des
Juifs en France, et sur la facon, relativement modérée, dont
Innocent les traita (p. 300—311); je dis «relativement modérée»,
quoiqu’il existe une bulle du 23 juillet 1253, autorisact lar-
chevéque de Vienne a expulser les Juifs de sa province.

La Causalité efficiente, par G. L. FONSEGRIVE, prof. de philo-
sophie,; Paris, Alcan, 1893, I vol. in-18, 170 p., 2 fr. 50.

On peut étudier la causalité, au point de vue de la cause
seule, ou de l'effet seul, ou de la cause et de 'effet dans leur
rapport. Clest ce rapport que le savant auteur de I'Essai sur
le libre arbitre a voulu expliquer, en examinant «la cause
seulement en tant qu’elle produit U'effet, en tant qu’elle est
vraiment cause, et a la fois l'effet seulement en tant qu'il est
produit, en tant qu’il est véritablement effet» (p. 5). — La
difficulté est grande. M. Fonsegrive en a-t-il pleinement triom-
phé? Je ne le crois pas. Aprés l'avoir lu, on reste perplexe,
soit qu'il ait touché a trop de subtilités, soit qu'il n’ait pas
suffisamment expliqué les trois ou quatre notions fondamen-
tales qu’il s’agissait d'élucider. Il a paru confondre ou identi-
fier la cause, la pensée, la loi, la substance, choses que notre
esprit cependant distingue et & bon droit. Il a dit, par exemple:
« Tout effort est une pensée (p. 36) . . . Dans le sens le plus
rigoureux, agir c'est penser et penser c'est agir (p. 38) . . .
La véritable cause ne peut étre qu'une pensée (p. 40) . . . Penser
c'est causer, la causalité est la méme chose que la pensée
(p. 41). . . Il est toujours possible qu'aucune loi ne gouverne
la nature » (p. 48). Plus loin: «Il semble permis d'admettre
une communauté de nature rationnelle qui unit les esprits
entre eux et la nature aux esprits»; systeme d’apres lequel
«I'essentielle et commune nature des choses serait une pensee,
la loi serait la supréme raison des choses et leur essence der-
niere; la substance se définirait: La Jof selon laquelle des
qualités sont unies; les substances continueraient toutes a

Revue intern, de Théologie, Heft 3, 1893. 32



- 48

différer les unes des autres, mais elles auraient un fondement,
une essence commune, toutes seraient des lois» (p. 1568—159).

Peut-étre, au lieu de se laisser aller 4 un idéalisme aussi
absolu, l'auteur aurait-il mieux fait de serrer davantage son
sujet, en se bornant aux choses qu’il pouvait démontrer et que
tout le monde aurait admises & sa suite. Au lieu de cela, il
s’est lancé dans des théories discutables, qui sont loin d’élu-
cider et de fortifier la notion de la causalité. Il a montré un
grand talent de métaphysicien, que j’admire sincérement; mais
jaurais préféré une explication plus simple et inattaquable.

Je ne le suivrai pas dans les détails de son exposition.
Je me bornerai a résumer ce qu 'il dit de Dieu comme cause
efficiente premiere.

Il admet 'existence de lois éternelles qui dépassent notre
étre, qui des lors ne relevent pas de notre causalité infirme
et changeante, qui s'imposent & nous, qui dominent nos pen-
sées et nos intelligences et qui dominent aussi le monde des
corps: «l'arithmétique, la géométrie imposent leurs lois & toute
pensée » (p. 101). Partant de ce fait que «la cause est toujours
autre que leffet et des lors extérieure a l'effet», il enseigne
que la pensée éternelle, en qui les vérites éternelles subsistent,
doit étre distinguée de ce qu’elle cause, et qu’elle ne peut étre
proprement appelée immanente (p. 102). Or, si les lois éter-
nelles communes & la nature et a la raison s’expliquent par la
Pensée éternelle, les étres individuels ne suffisent pas a s’expli-
quer eux-mémes. Il faut leur trouver une cause: car a tout phéno-
meéne il faut une cause. M. Fonsegrive démontre qu’il faut
chercher hors du monde des atomes une cause de leur mouve-
ment et méme de leur existence, et que cette cause est Dieu,
qui seul a sa raison d’étre en lui-méme, qui est l'Intelligible
méme et qui n'a besoin que de lui-méme pour s’expliquer
(p. 106—106). Ce n’est pas que M. Fonsegrive déduise 1'exis-
tence réelle de Dieu de sa perfection intelligible. Non. Il dé-
clare expressément que la preuve ontologique ne prouve que
la possibilité de Dieu et que seule la preuve cosmologique
établit la nécessité de Dieu (p. 107—111). Il ajoute que le
monde est un effet dont Dieu est la cause; que Dieu «ne nous
est connu qu'a titre de cause causante», et que des lors nous
ne pouvons pas le séparer du monde, «la cause n’étant plus
cause dés qu'on la met & part de l'effet, et 'effet n'étant plus



— 479 —
effet quand on le considére & part de la cause» (p. 117).
Toutefois il ne se prononce pas sur la question suivante: La
causalité est-elle libre ou est-elle nécessaire ?

Il dit: « La véritable cause efficiente est un étre pensant
qui cause par sa pensée; or, la nature et les étres pensants
sont les effets d’un premier étre pensant. Mais l'effet retient
la forme dont le modeéle était contenu dans la pensée de la
cause, comme la forme de la statue est semblable & la pensée
du sculpteur; notre pensée donc, ceuvre de la pensée divine,
aura dfi garder une ressemblance de sa céleste origine et les
autres choses semblablement. Si donc nous causons nous-
mémes par la pensée, c'est aussi par la pensée que Dieu a
causé, et rien n’a €té fait en dehors de la pensée. Les choses
devront donc étre par les lois que la pensée divine leur a
imposées. Retrouver les liaisons des étres entre eux, soit dans
leur pensée, soit dans leurs relations causales, c¢’est donc re-
trouver les traces de la pensée créatrice. Le monde est un
langage que Dieu nous parle, la science épelle le livre de
Dieu. Dans un livre, les lettres ne se confondent pas et ce-
pendant elles forment des mots, des phrases qui s’entretiennent
et s’expliquent mutuellement. De ce point de vue, la causalité
efficiente devient identique & la causalité finale ... Admettre
qu'une loi du mouvement des atomes est nécessaire a la con-
ception scientifique du monde, c'est admettre qu'une pensée
dirige et anime la nature, c’est admettre aussi qu’il y a de la
finalité dans la nature et méme qu'il n’y a que cela, si 'on
admet avec nous que la cause finale est une cause efficiente
pensée et qu'il n'y a pas de véritable efficience en dehors de
la pensee.. . Tout révele I pensée dans le monde - Le
but du monde est d’exprimer la pensée ... L’homme juste
imite Dieu, en adhérant par sa pensée a la divine pensée.
Tandis que le monde matériel réalise cette pensée et 'exprime
sans y prendre part, ’homme seul participe vraiment & I'ccuvre
éternelle, pense la loi, l1a fait sienne, et reflete dans sa pensée
la perfection de la pensée.» (p. 161—168.)

On le voit, ce livre est fort suggestif. Je regrette de n'en
pouvoir donner que les conclusions, et d'avoir da glisser sur
les détails des preuves, qui en forment la partie la plus ori-
ginale. On y suppléera en le lisant; et si la partie philoso-
phique offre, comme je I'ai dit, des lacunes regrettables, en.



— 480 —

retour ‘la partie théologique proprement dite est claire, pleine

d’élévation et de grandeur.
E. MIOHAUD.

II.

J. Langen, Geschichte der romischen Kirche bis Imiocenz II1.
4 Bde. Bonn, M. Cohen & Sohn, 1881—1893.

Da dieses Werk mit dem eben erschienenen vierten Bande
seinen Abschluss erreicht hat, wird es angezeigt erscheinen,
den Lesern der Revue dessen Inhalt und Charakter in wenigen
Ziigen zu kennzeichnen. Dasselbe sollte nicht eine subjektiv ge-
haltene Papstgeschichte sein, wie deren viele in kiirzerer oder
langerer Form bereits existieren. Vielmehr hatte der Verfasser
einen bestimmten Zweck im Auge, wie das ganze Unternehmen
auch durch eine bestimmte Veranlassung hervorgerufen wurde.
Die Veranlassung war die Selbstinfallibilisierung Pius’ IX, auf
dem vatikanischen Konzil, welche auf die nachfolgenden Papste
mit den iibrigen rémischen Dogmen als Erbe tibergeht. Der
Verfasser hatte die neuen vatikanischen Glaubenssitze ein-
gehend an der Lehre des neuen Testaments und der kirch-
lichen Uberlieferung gepriift in dem Werke: ,Das vatikanische
Dogma von dem Universalepiskopat und der Unfehlbarkeit des
Papstes in seinem Verhiltnis zum neuen Testament und der
kirchlichen Uberlieferung. 4 Teile, 2. Ausg., Bonn, E. Weber,
1876.“ Aber weil auf diesem Gebiete die Lehre und die ge-
schichtlichen Thatsachen einander ergénzen und zu einer voll-
kommenen Ubersicht tiber die Entwickelung miteinander ver-
bunden werden miissen, unternahm er es dann, dem exege-
tischen und dogmengeschichtlichen Werke das historische, jetzt
erst abgeschlossene; folgen zu lassen.

Wenn ersteres Werk die Lehrentwickelung bis auf die
Gegenwart, resp. das vatikanische Konzil verfolgen musste, so
konnte letzteres mit Innocenz III. (1216) schliessen, weil unter
diesem Papst die papstliche Macht auf ihre Hohe hinaufgefiihrt,
das Papsttum vollendet wurde. Die Entwickelungsgeschichte des-
selben erreicht mit dem Anfang des 13. Jahrhunderts ihr Ende,
wie die Entwickelungsgeschichte der Lehre vom Papsttum erst



— 481 —

auf dem vatikanischen Konzil abgeschlossen wurde. Wie die
romischen Theologen und Kanonisten bis zum vatikanischen
Konzil fur die Unfehlbarkeitslehre haben kimpfen miissen, so
rangen die rémischen Bischofe seit dem Ende des 4. Jahrhun-
derts um ihre Herrschaft zunichst tiber die ganze Kirche, dann
tiber die ganze Welt, bis es ihnen nach vielen vergeblichen
Versuchen, selbst Niederlagen, seit dem 13. Jahrhundert gelang,
die von ihnen angestrebte Macht — das Papsttum — anerkannt
Zu sehen. '

Diese Entwickelungsgeschichte quellenméssig, ohne sub-
jektive Zuthaten, zur Darstellung zu bringen, moglichst mit
den Worten der Beteiligten und der Zeitgenossen selbst, ist das
Ziel des vorliegenden Werkes. Es sollte dadurch dem Leser
ermoglicht werden, gleichsam aus den Quellen selbst iiber die
Entstehung der pépstlichen Macht sich ein eigenes Urteil zu
bilden, Augen- und Ohrenzeuge der Ereignisse und Verhand-
lungen zu sein, aus denen das Papsttum hervorging. FEr erhilt
damit ein ganz anders geartetes Werk, als es die gewdohn-
lichen Darstellungen der Papstgeschichte zu sein pflegen. Als
charakteristisch mag erwihnt werden, dass man bis jetzt ultra-
montanerseits fast vollig stumm an demselben voriibergegangen
ist. Wo Papste, Bischofe, die angesehensten Kirchenménner
so lautes und vielstimmiges Zeugnis gegen den Ultramontanis-
mus ablegen, hélt man es fiir das beste, zu schweigen.

Der erste Band fiithrt die Geschichte der aus dunkeln An-
fangen hervorgehenden romischen Kirche bis Leo 1. (440).
Wir sehen die romische Kirche, gleich allen andern in der apo-
stolischen Zeit, von einem Kollegium von Kirchenvorstehern
verwaltet. Wenn auch die Uberlieferung von der Wirksamkeit
des Apostels Petrus sich bis in die dlteste Zeit zuriick verfolgen
lasst, so ist doch die Angabe von einem dortigen Episkopate
in das Gebiet der Legenden zu verweisen. In den alten kirch-
lichen Quellen wird von allen Aposteln nur Jakobus als Bischof
von Jerusalem namhaft gemacht; von den Ubrigen Aposteln
heisst es, sie hatten die ersten Bischéfe in den betreffenden
Kirchen eingesetzt. Beziiglich der romischen Kirche wird dies
von- Petrus und Paulus, als den vermeintlichen Stiftern der-
selben, ausgesagt. ‘ :

Einen bemerkenswerten Nachtrag zu den hier beriihrten
Fragen hat der Verfasser in der spétern Schrift geliefert: ,Die



— 482 —

Klemensromane. Thre Entstehung und ihre Tendenzen aufs neue
untersucht. Gotha, F'. A. Perthes, 1890“. Er sucht hier die Hypo-
these zu begrinden — denn selbstverstindlich kann es auf
einem solch dunkeln und unsichern Gebiete sich nur um wahr-
scheinlich gemachte Hypothesen handeln — dass die pseudo-
klementinischen Schriften des 2. Jahrhunderts den Ubergang
des kirchlichen Primates von Jerusalem nach Rom behandeln.
Als Jerusalem, die ,Mutter der Kirchen“, unter Hadrian (133)
vom Erdboden verschwand, war die Kirche von Rom, als der
Welthauptstadt, bereits blihend geworden. Die Heidenchristen
traten das Erbe des erloschenen Judenchristentums an, und
Rom wurde jetzt naturgeméiss das Haupt der Christenheit des
romischen Reiches. Um eine traditionelle Grundlage hierfiir zu
schaffen, scheint bald nachher die Urschrift der Klementinen,
von welcher der (spater interpolierte) Brief des Klemens an
Jakobus noch vorhanden ist, in Rom fabriziert worden zu sein,
nach welchem Petrus dort den Klemens als seinen Nachfolger
eingesetzt hitte. ‘

Lassen sich die Spuren des monarchischen Episkopates in
Rom bis unter Trajan zuriickverfolgen, so machte zuerst Viktor
gegen Hnde des 2. Jahrhunderfs schon Anspriiche geltend,
welche an einen Oberepiskopat tiber die andern Bischofe erin-
nern. Aber es dauerte dann bis zur Zeit Konstantins, ehe solche
Anspriiche mit einigem Erfolge durchgesetzt werden konnten.
Erst unter Damasus (1 384) und Siricius (1t 398) erhebt sich
der romische Stuhl sichtbar als Primatialstuhl zunéchst tiber
den Occident, wahrend die Orientalen namentlich infolge der
Erhebung von Byzanz zum Centrum des neuen christlich-
romischen Reiches, zum ,neuen Rom* (Konstantinopel), schon
381 ihre Unabhingigkeit von dem romischen Bischofe nach-
drucksvoll hervorheben. Wir sehen die weitere Entwickelung,
namentlich die Spannung zwischen Rom und Konstantinopel,
sich entfalten, bis mit Leo I. ein bedeutungsvoller Wendepunkt
eintritt. Den Schluss des ersten Bandes bildet eine Abhand-
lung tiber die Lehre der hervorragendsten abendldndischen
Kirchenviter hinsichtlich der romischen Autoritdt: des Ambro-
sius, Hieronymus, Augustinus und des Optatus von Milevé.

Der zweite Band reicht von Leo I. bis Nikolaus I. (440 bis
858), behandelt also die Zeit, in welcher die Papste systema-
tisch und konsequent die Herrschaft tiber die ganze Kirche des



= 83 =

Orientes wie des Occidentes bea,ﬂspruchten, aber von politischer
Weltherrschaft sich noch nichts triéumen liessen. Die unwiir-
dige Abhéngigkeit der orientalischen Bischofe von ihren Kaisern,
die endlosen dogmatischen Streitigkeiten im Orient, dagegen
die Schwiche und der Verfall des westromischen Reiches wirkten
zusammen, das Ansehen und die Macht der Papste immer be-
deutender emporsteigen zu lassen. Leo I., der massgebend in
die christologischen Streitigkeiten des Orientes eingriff und die
Lehre von Christus zum Abschluss brachte, war der erste Papst,
der das Ansehen seines Stuhles auf die bekannten drei Bibel-
stellen griindete und so die dogmatische Lehre vom Papsttum
schuf. Der Kampf der Pipste gegen die alte Konzils-Autoritit
beginnt; die Trennung zwischen Orient und Occident zieht
heran. Schon unter Hadrian I. ( 795) entsteht in Rom die
sog. Schenkungsurkunde Konstantins, welche politisch-papst-
lichen Zwecken dienen sollte, die magna charta des mittel-
alterlichen Papsttums. Der Papst wird in ibr iiber die Pa-
triarchen des Ostens erhoben und fiir unfehlbar erklért, tiber
den Kaiser gesetzt und zum Herrn Italiens oder des westlichen
Reiches erkliart. Der Verfasser vermutet, dass sie den Kémpfen
zwischen der Kurie und Karl dem Grossen um die oberste
Herrschaft in Italien ihre Entstehung verdankte, dass sie
dazu dienen sollte, den urkundlichen Beweis dafiir zu fiithren,
dass nicht die Franken nach Zerstorung des Longobarden-
reiches die obersten Herren iiber Rom und Italien sein sollten,
wie Karl es geltend machte, sondern der Papst, dass ihm jetzt
das Imperium romanum gebiihre, und seinem Klerus die Stel-
lung des romischen Senates. Aber widerwillig musste der Papst
sich unter die Macht des fréankischen Konigs beugen, der 800
auch die Kaiserwiirde sich aneignete, die er aus der Hand
Leos ITI. zu empfangen nur durch eine Uberraschung gezwungen
wurde. '

So kiindigten sich bereits im 8. Jahrhundert die grossen
Kampfe zwischen Kaisertum und Papsttum an, welche das
ganze Mittelalter erfiillen. Mit dem dritten Bande, von Nikolaus I.
bis Gregor VII. (8568—1073), treten wir in diese Periode ein.
Es ist das Zeitalter der Verkommenheit des papstlichen Stuhles
und seiner Reform durch die gregorianische Partei. Nachdem
Nikolaus I., der erste Papst nach mittelalterlichem Stile, auch
angefangen hatte, seine Oberherrschaft tiber die Fiirsten gel-



T

tend zu machen, wurde der romische Stuhl das Ziel des herrsch-
stichtigen Strebens italienischer Adelsfamilien. Damit verlor
derselbe ganz seine religitose Bedeutung, indem man, bloss die
geistliche Form beibehaltend, ihn in Wahrheit als den miich-
tigsten Fiirstenthron betrachtete. Die romische Herrschaft trat
nun auf demselben nackt und unverhohlen hervor, und hielt
man das ausschweifendste Leben, heidnischen Luxus und Genuss
mit dem Besitz derselben nicht fiir unvertraglich. Wir sehen
dann die deutschen Kaiser mit riicksichtsloser Hand eingreifen,
deutsche Bischofe als Pépste einsetzen, welche Rom und die
Kirche zu reformieren beginnen. Die Reformation, unter Hilde-
brands, des spéatern Gregor VII. Leitung, erfolgend, geschah indes
auf der Grundlage der um 850 erstandenen, bis dahin in der
allgemeinen Verkommenheit wenig beachteten pseudo-isidori-
schen Dekretalen, welche die mittelalterliche Papstherrlichkeit
falschlich bis in die alteste Zeit zuriickdatierten und so die
Erkenntnis der allméhlichen Entwickelung derselben bis zur
Entdeckung ihrer Unechtheit unmoglich machten.

Nach dieser Vorbereitung nahm dann Gregor VII. in der
gewaltthatigsten Weise die ,Reform“ seit 1073 in die Hand,
wie der eben erschienene vierte Band im einzelnen darlegt.
Das Papsttum wirklich auf die Hohe zu erheben, auf welche
es in der falschen konstantinischen Schenkungsurkunde und
in den pseudo-isidorischen Dekretalen gestellt war, hatte er
als Ziel seines Pontifikates ins Auge gefasst. Selbst vor dem
Gedanken schreckte er nicht zuriick, durch eine grosse pépst-
liche Armee seinen Willen in ganz Europa zur Ausfiihrung zu
bringen und auf dieselbe Weise sich die getrennte orientalische
Kirche zu unterwerfen. Den Kampf gegen die Investitur mit
dem deutschen Koénige Heinrich TV. aufnehmend, ging er indes
an seinen noch verfrithten Anspriichen zu Grunde. Nachdem
er die ganze Kirche durch seine Gewaltthétigkeit in Verwir-
rung gestiirzt, starb er, selbst von den Rémern verlassen, im
Exil. KErst nach anderthalbhundertjihrigem Ringen gelang es
Innocenz III. (v 1216), die Ziele Gregors VII. ann&dhernd zu
erreichen. Mit ithm erscheint endlich das Papsttum ausgereift
und vollendet. Jetzt ist der Endpunkt der Entwickelung ge-
kommen, welche Ende des 4. Jahrhunderts begann. Acht volle
Jahrhunderte voll von Kampfen und Kriegen waren notig, den
romischen Bischofsstuhl in den weltbeherrschenden pépstlichen
Thron zu verwandeln. '



= =

Dass mit dem 13. Jahrhundert in der Entwickelung der
abendlindischen Kirche ein Abschluss erfolgte, zeigt eine Reihe
von Thatsachen. Gleich nach Innocenz III. begannen die méch-
tigen Orden der Franziskaner und Dominikaner ihre Wirksam-
keit als Schutzmauern fiir das nun fertige Papsttum. Sie waren
fur dasselbe, was seit dem 16. Jahrhundert die Jesuiten wurden.
Die Inquisition in den Hinden der Piapste und der Dominikaner
rottete in blutiger Weise alles aus, was den pépstlichen An-
spriichen und Lehren irgend widersprach. Bald nachher fasste
Thomas von Aquin das ganze pépstliche System in seiner Dog-
matik zusammen, die unter papstlichem Einfluss fur die Folge
massgebend wurde. Er war es, der zuerst die Lehre von der
papstlichen Gewalt dogmatisch behandelte und eine ganze
Reihe von Lehren feststelite, die bis dahin schwankend gewesen
waren. Die Papste selbst veranstalteten die Kirchlichen Rechts-
sammlungen, welche das corpus juris canonici ausmachen.
Mit Einem Worte: seit dem 13, Jahrhundert richteten die Pépste,
nachdem sie ihren Bau vollendet, sich in demselben in jeder
Beziehung héuslich ein. -

- Aber dennoch erreichte die Lehre vom Papsttum, damals
erst aufgekommen, nicht sofort ihren hochsten Gipfel. Der
erste Papst im vollen Sinne des Wortes, Innocenz III., stellte
seine Unfehlbarkeit geradezu in Abrede. Erst als die Papst-
macht von ihrer Hohe wieder herabsank, entwickelte man im
Gegensatz hierzu die Lehre von demselben immer weiter. So
erkliart sich die Erscheinung, dass in der Zeit des volligen Zu-
sammenbruchs der weltlichen Herrschaft der Pipste, ohne
welche nach ihrem eigenen Gestindnis das Papsttum eigent-
lich nicht denkbar ist, die papstliche Unfehlbarkeit proklamiert
wurde, zu deren Proklamierung die Papste im Besitze ihrer
Macht keine Veranlassung sahen. So seltsam es klingt: sie war
der Notschrei des zusammenbrechenden Papsttums. Die That-
sachen der Zukunft werden die Vergangenheit in noch deut-
licherem Lichte erscheinen lassen, als es bereits die Gegenwart
thut. Moge fiir jeden, der ernstlich nach Erkenntnis der Wahr-
heit strebt, vorliufig das vorliegende Werk seine Dienste leisten.

"



= 486 —

Die Geistesentwickelung des hl. Aurelius Augustinus bis zu
seiner Taufe. Von Dr. FRIEDRICH WORTER, Professor der
T'heologie an der Universitit I'reiburg i. B. Paderborn, Verlag
von Ferdinand Schoningh, 1892. 210 8. 8°. (Preis M. 4.—.)

Der Verfasser weist in der Einleitung darauf hin, wie das
Verhéltnis zwischen antiker Philosophie und der Lehre der
Kirchenvéater immer noch eingehenderer Untersuchungen be-
dirfe, und zwar, wie in Bezug auf das ganze Gebiet der Patri-
stik tiberhaupt, so gerade speciell bei dem grossen Denker
Augustinus. Seine Schrift wolle bloss einen bescheidenen Bei-
trag zur Losung dieser Frage darstellen. Hauptaufgabe der-
selben ist die eingehende Analyse der Schriften Augustins aus
dem Zeitraum von seiner Bekehrung in Mailand bis zu seiner
Taufe; zum bessern Verstindnis ist eine Darstellung des dussern
und innern Lebensganges Augusting bis zu seiner Taufe vor-
ausgeschickt,

Die Erscheinung, dass oemde die hier behandelten Schrif-
ten des Kirchenvaters gewohnlich am wenigsten gelesen werden
und am wenigsten bekannt sind, ist begreiflich, da man sich
eben in der Regel mehr mit der Theologie desselben beschéf-
tigt als mit seinen philosophischen Ansichten. Fur die Erkennt-
nis der letztern aber, und fiir die Einsicht in die Geistesent-
wickelung Augusting iberhaupt, sind diese philosophischen
Dialoge von hoher Wichtigkeit. Um diese Zeit hatte Augustinus
die Schriften ,der Platoniker“ kennen gelernt (Confess. VII, 9,
13; VIIL, 2, 3), worunter wir uns, wie Waorter S. 38 ff. néher
darlegt, hauptséchlich Schriften Plotins zu denken haben, auch
Porphyrius, aber auch einiges von Platon selber, und deren
Studium seine vollige Befreiung aus den Gedankenkreisen der
Manichéer vollendete. In diesen vor der Taufe geschriebenen
Dialogen, die sich als Nachschriften wirklicher Gesprache
zwischen Augustinus und seinen Freunden geben!, spiegelt es
sich nun ab, wie Augustinus die Ideen der neuplatonischen

! Contra Academicos; de beata vita; de ordine; dann die Soliloquia, Ge-
sprache mit sich selbst, oder zwischen s1ch und der Vernunft; zuletzt die am
meisten von neuplatonischen Ideen durchdrungene Schrift de zmmortalitate animae,
mit welcher der erst nach der Taufe geschriebene Dialog de quantitate animae in
enger Verbindung steht, weshalb ibn Worter auch noch mit in den Kreis seiner
Darstellung hereingezogen hat.



s

Philosophie in sich aufnahm und verarbeitete, und sie mit
seiner nunmehr christlichen Grundanschauung zu vereinigen
suchte. Dies ist also der Hauptinhalt von Worters Buch, das
in ausfihrlicher Analyse den Gedankeninhalt dieser Schrif-
ten und ihren Zusammenhang mit dem Neuplatonismus ent-
wickelt, eingehender, als dies sonst irgendwo in der Litteratur
Uber Augustinus und seine Philosophie der Fall ist, da in der
bisherigen Litteratur auch fiir die Darstellung von Augustins
Verhaltnis zum Neuplatonismus meist nur seine spétern Schrif-
ten berticksichtigt sind. Der erste, biographische Teil (S. 5—66)
hat, wenn er auch nichts neues mehr bringen konnte, gleichfalls
in der Darstellung seine Vorzige auch vor den besten neuern
Biographien Augustins (Bindemann, Bohringer), als eine neue
quellenméssige Behandlung des Gegenstandes. So empfiehlt
sich das Buch als ein wertvoller Beitrag zur Erkenntnis der
geistigcen Entwickelung des grossten abendlidndischen Kirchen-
vaters und seiner Philosophie, und somit zur Geschichte der
Philosophie der Kirchenviter tiberhaupt.
Dr. F. LAUCHERT.

Ein Traktat gegen die Amalricianer aus dem Anfang des
XTIIT. Jahrhunderts. Nach der Handschrift zu Troyes heraus-
gegeben wvon Dr. CLEMENS BEUMKER, Professor an der Uni-

versitit Brestaw. Paderborn, Verlag von Ferdinand Schoningh,
1893. IV und 69 S. 8°. (Preis M. 2.—)

Die Kenntnis von der von der Synode von Paris von 1210
verworfenen pantheistischen Lehre des Amalrich von Bena
(Bennes) und der nach ihm benannten Sekte beschrinkte sich
bisher auf einige von zeitgenossischen Schriftstellern angefithrte
Hauptséitze. In vorliegender Ausgabe wird nun zum erstenmal
eine weitere Quelle von grosser Wichtigkeit allgemein zuging-
lich gemacht, nachdem erst vor wenigen Jahren Hauréau in
seiner Histoire de la philosophie scolastique (1880) zuerst auf
dieselbe aufmerksam gemacht und sie nach der in Troyes be-
findlichen, aus Clairvaux stammenden Handschrift benutzt hatte,
ohne aber ausfiihrlichere Mitteilungen daraus zu geben. In
dieser theologischen Bekampfung des amalricianischen Pan-
theismus werden nun nicht bloss, wie in den frither bekannten
Quellen, die nackten Sitze und Behauptungen angefiihrt, son-



— 488 —

dern erhalten wir ,zum erstenmal einen niheren Einblick in
die Art und Weise der Beweisfiihrung, durch welche die Ver-
treter jener von Amalrich von Bennes begriindeten Lehre ihre
befremdenden Sétze zu stiitzen suchten; ganz abgesehen davon,
dass der Traktat auch unsere Kenntnis jener Sitze selbst
in einigen nicht unwesentlichen Punkten erweitert“. (Vorrede.)
Die Entstehungszeit des Traktats setzt der Herausgeber in
seiner Einleitung mit grosser Wahrscheinlichkeit in die Zeit
kurz vor dem Prozess gegen die Sekte, zwischen 1208 und 1210.
Als Verfasser der anonym tiberlieferten Schrift mochte er mit
guten Griinden, obwohl nicht mit absoluter Sicherheit, den
Garnerius von Rochefort in Anspruch nehmen, von dem bisher
eine Sammlung von Predigten bekannt war. Die Handschrift
von Troyes enth#dlt ndmlich ebenfalls diese Sermones des
Garnerius; und der fragliche Traktat steht nicht nur mitten
unter diesen, sondern zeigt auch in seinem Inhalte vielfache.
Ubereinstimmung mit denselben, worauf der Herausgeber in
Anmerkungen zum Texte hingewiesen hat. Die Einleitung
beschriankt sich auf die Erorterung dieser litterarhistorischen
Fragen, wahrend der Herausgeber eine sachliche Behandlung
dieses interessanten Dokumentes fiir spater in Aussicht stellt.

Dr. F. LAUCHERT.

Johann Michael Sailer. [Uber Erziehung fir Erzieher.] Bear-
beitet von WILHELM GLABBACH, Oberlehrer an der konigl. Ober-
realschule zu Saarbricken. Langensalza, Schulbuchhandlung von
F. G. L. Gressler, 1893. (Ein Band der Sammlung: Die Klas-
siker der Pddagogik,) XII und 360 S. 8°.

Sailers piddagogische Schriften sind im allgemeinen jetzt
wenig mehr gekannt, da man sich, wie es ja natiirlich ist,
mehr mit seiner theologischen Bedeutung beschiftigt. Und
doch, ist sein padagogisches Hauptwerk, ,Uber Erziehung fir
Erzieher“, in der spédtern padagogischen Litteratur vielfach
benutzt worden und nimmt in der Geschichte der padagogischen
Litteratur eine sehr ehrenvolle Stellung ein. So urteilte Diester-
weg in seinem ,Wegweiser zur Bildung fur deutsche Lehrer”
(5. Aufl. 1873, Bd. I, S. 97 f.) tiber dieses Buch: ,Wer sich
durch dasselbe nicht gehoben, erglitht, begeistert fiihlt, an dem
ist wenig verloren; fiir die Anbahnung hoherer Menschlichkeit



- 159

oder der Humanitét ist er jedenfalls nicht geschaffen.“ Es war
darum ein sehr dankenswertes Unternehmen, das schone,
wertvolle Werk in einer neuen Ausgabe weiteren Kreisen von
Lehrern und tiberhaupt von Gebildeten, und ,allen, denen eine
christliche Erziehung unsers Volkes am Herzen liegt“, wie der
Herausgeber in der Vorrede sagt, wieder bequem zuginglich
zu machen. In dieser Bestimmung der neuen Ausgabe fiir ein
weiteres Publikum und zu praktischer Verwendbarkeit, nicht
ausschliesslich zu wissenschaftlichen padagogischen Studien,
fand der Herausgeber die Berechtigung, das Werk Sailers
nicht ganz, sondern in wesentlich gekiirzter Gestalt zu geben,
durch Weglassung derjenigen ‘Abschnitte, welche ein allgemei-
nes praktisches Interesse fiur unsere Zeit nicht eigentlich mehr
haben; auch legte wohl der Zweck der Sammlung, in der
dieser Band erschien, eine Beschriankung des Umfanges auf.
Wem es um eigentliches Studium Sailers und seiner péida-
gogischen Grundsitze zu thun ist, der wird freilich zu einer
vollstdndigen Ausgabe greifen miissen; aber zum Zweck all-
gemeinerer Verbreitung und praktischer Benutzung ist die vor-
liegende sehr empfehlenswert.

Als schiatzbare Beigabe geht dem Texte von Sailers Buch,
der die Seiten 207—360 fiillt, eine ausfiihrliche Einleitung vor-
aus, die in finf Abschnitten: 1) Sailers Leben und Wirken,
2) Sailers Schriften, 3) Sailers Psychologie, 4) die Sailersche
Sittenlehre, 5) Sailers padagogische Schriften, behandelt. Der
erste Abschnitt, die Biographie (S. 1—80), bietet zwar nichts
Neues, hat auch nicht diesen Zweck, giebt aber in vielfach
wortlicher Anlehnung an die bekannten &lteren Biographien
Sailers von Aichinger (Freiburg i. B. 1865) und Bodemann
(Gotha 1856) und den auf Sailers eigenen Mitteilungen be-
ruhenden biographischen Artikel im ,Gelehrten- und Schrift-
steller-Liexikon der deutschen katholischen Geistlichkeit* von
Felder und Waitzenegger (2. Bd., Landshut 1820, S. 191—213),
sowie an die ,Erinnerungen® von Christoph von Schmid, ein
gutes, warm empfundenes, populires Lebensbild des grossen,
edeln Theologen und Bischofs.! Eine speciellere Einleitung in

1 Winige kleine Ungenauigkeiten hitten freilich vermieden werden sollen.
Sailers Lehrer in Ingolstadt, der bekannte litterarisch produktive Theologe, hiess
Stattler, nicht Sattler, wie S. 18 und 14 zweimal gedruckt steht. Ebenso ist an

verschiedenen Stellen Feneberg statt Fenneberg zu lesen; 8. 51 in der Note Wai-
tzenegger statt Waizenecker.



- dsp

Sailers Piadagogik, meist mit seinen eigenen Worten in Aus-
ziugen aus seinen Schriften, geben die Abschnitte 3—5. So ist
der vorliegende Band, ausser seinem besondern Zweck, eine
neue Ausgabe von Sailers Erziehungslehre zu bieten, trefflich
geeignet, jedem, dem es nicht gerade um speciellere Forschun-
gen zu thun ist, ein gutes allseitiges Bild von Sailers Leben
und Wirken zu geben. Dr. F. LAUCHERT.

IIL

Recent Contributions to Theological Litterature in England.

The Incarnation of the Son of God. The Bampton Lectures
for 1891, by Charles Gore, M. A. Principal of the Pusey House,
Oxford. (8° 276 pp.) In selecting this book for notice in the
Revue Internationale, I am following the same course as on
a former occasion. I select it not so much in consequence of
its intrinsic importance as of its connection with the history of
English religious thought at the present moment. If is a pe-
culiarly representative book. M* Gore, the author, was until
very lately the Principal of the Pusey House, and was placed
there as the foremost representative, among the rising theo-
logians of the day, of the theology identified with the great
and honoured name of Pusey, ‘“le vrai réformateur”, as Pére
Hyacinthe once felicitously called him, “de I’Eglise d’Angleterre”.
Scarcely, however, had M* Gore been appointed to the post,
when a very grave divergence from D* Pusey’s teaching be-
came opponent in his public utterances. Dr Pusey, as is well
known, was a firm upholder of the authority, it might almost
be said of the absolute infallibility, of Holy Scripture, and he
resolutely opposed anything in the shape of an accommodation
with the conclusions of modern German criticism.

These conclusions, however, have of late been accepted
by the leading Hebrew scholars at Oxford, and M* Gore became
convinced of the necessity of such an accommodation. In a work
called Luxz Mundi, a collection of always thoughtful, and often
brilliant Essays issued by rising Oxford divines, M* Gore laid
down the principle that Catholics were not bound to defend



. g

the historical accuracy of the books of the Old Testament, and
in particular that the historical colouring in Chronicles might
safely be regarded as ‘“idealized”, that is to say as very con-
- siderably heightened by a vivid imagination. Into the painful
controversy which followed it is not my desire to enter at
length. It caused a deplorable breach between the most eloquent
divine of the day, Canon Liddon, by far the most influential
thinker of the Tractarian School, and one who had hitherto
been his disciple. Canon Liddon’s mind was so constituted as
to repel with vehemence anything which he believed to be
contrary to the first principles of the faith. Those who can
look back some years will remember how the confroversy
about the public use of the Athanasian Creed in the Anglican
ritual was abruptly brought to a close by Canon Liddon’s threat
to “reconsider his position” in the Church of England, if any
attempt were made to tamper with the Anglican formularies
on the point. He was no less determined to maintain the supreme
authority and the inerrancy of Holy Writ. In a letter to the
writer of the present notice which formed part of a correspon-
dence only interrupted by his death, it appears that he was
even prepared to insist on the Mosaic authorship of the Penta-
teuch. That death, occuring as it did just at the time when
his wisdom and energy, his clear grasp of first principles, were
most wanted, has been a loss which, for the present at least,
the Anglican Church has been entirely unable to repair.

M= Gore’s Bampton Lectures, which appeared two years
ago, must be regarded as his Apologia in regard to this contro-
versy. It is no depreciation of them to say that in brilliancy
and vigour of language, in exquisite felicity of expression, in
pellucid clearness of dogmatic statement, in perspicuity of
arrangement, they fall far below the famous Bampton Lectures
of his former leader on the Divinity of Christ. For indeed on
these points the late Canon Liddon had no rival in his own
day, and it may be doubted whether he ever had a superior.
But M* Gore rises above his master in seizing the poinfs on
which theology must seek reconciliation with modern thought,
and his Lectures are valuable to those who are labouring to
effect such a reconciliation.

Anything like an exhaustive review of these Lectures is
impossible in the space allotted to me. But those who study



— td49p

them will find that there is no surrender of the supernatural,
but on the contrary a bold defence of it. They will find a
careful examination of the dogmatic decisions of the various
Councils in regard to the Person of Christ, and a vindication
of the doctrine, held by all those who have combined to support
the Revue Internationale, that those decisions, while they “quoted”,
do not add to the original teaching of the Apostles. They will
find “the Anglican ideal of authority explained and justified”,
and “contrasted with that of Rome”. And Continental Catholics
will be pleased to find Mr Grore’s presentation of the “Anglican
ideal of authority’” (p. 186) in full accordance with that pro-
mulgated at the recent Liucerne Congress.

But it is the belief of the writer of these lines that in his
Jjustifiable anxiety to reconcile Christianity and modern thought,
Mr Gore has gone further than he need have done. The attempt
to bring recent German -criticism of the Old Testament into
harmony with Catholic theology must be regarded as premature.
Criticism has by no means said its last word on this subject;
and the importance of some recent dogmatic pronouncements
from the critical camp, has, at least in the opinion of the pre-
sent writer, been absurdly overestimated. Of Professor Driver,
for instance, it may safely be asserted that his literary instinet,
his capacity for criticism in its larger and wider aspects, is by
no means on a level with his industry, his scholarship, his
critical sagacity in matters of textual detail. By his undue
deference to scholars of this type, M® Gore has allowed himself
to be drawn into doubtful statements about the limitation of
Christ’s human knowledge. It would have been well if he had
been content with this. For the Catholic Church has never
denied that there were limits to Christ’s human knowledge,
though it is more than doubtful whether it were possible for
him, as Man, to be deceived. Unfortunately, however, M* Gore
has gone further still. In the assertion that Christ, for our
sakes “abandoned His own prerogatives in God” (p. 158), that
He “abjured” His equality with the Father (p. 157), that He
“ceased to exercise certain natural prerogatives of the Divine
existence” (p. 158), he appears not only to have drifted into
heresy, but to have committed himself to an assertion of a
proposition which is absolutely impossible. These utterances,
- on the part of a teacher so distinguished and so respected,



— 493 —

have not unnaturally created some excitement. In an article
in the Indian Church Quarterly Review of October 1892, by the
Bishop of Bombay, an old friend and associate of M® Gore’s,
the writer expostulates, though in a spirit of deep regard and
sympathy, with the brilliant author of the Bampton Lectures.
He regards the ‘“insertion of these sentences” as ‘“deplorable
in the extreme”. And his remonstrances have found an echo
in other quarters.

It must, I think, be in connection with these remonstrances
that the rumour so persistently spread for some months past,
that M* Gore has resolved to resign his position at the Pusey
House, has now been authoritatively confirmed. Few sensible
persons will doubt that M* Gore, if he has resolved to reconsider
his position, has done wisely in extricating himself from the
entanglements, which are apt to attach to one who is regarded
in some sense as a party leader. It is true that his act, at first
sight, appears to have a suspicious resemblance to Cardinal
Newman’s retirement to Littlemore before his secession to Rome.
But circumstances have altered since then. No man of intelli-
gence, spirit or originality can consent to wear the muzzle
provided by the narrow clique which rules the Vatican for any
one who dares to think. We may therefore feel confident that
a scholar and thinker like Mr Gore will not be lost to us, but
that after leisure for undisturbed thought such as the distrac-
tions of English University life at the present time do not
permit, he will resume the position as the champion of a theo-
logy at once rational, liberal, and orthodox, for which his pre-
vious career and his great natural gifts have so admirably
fitted him. ' '

I have left myself only too little space for the notice of
volumes coming from a man who occupies at present a position
of as much significance in relation to religious thought in Scot-
land, as M* Gore to religious: thought in England. I touched
in my last notice on Professor Milligan’s attitude to the Calvinism
until lately dominant in the Presbyterian Churches in Scotland.
~ Professor Milligan, I believe, belongs to an Association set on
foot in Scotland for the revival of respect for the Catholic idea
in theology. Students of Swiss contemporary religious history
are aware that similar ideas have found expression among
the ministers of the Swiss Protestant Church. It will be found

Revue intern, de Théologie, Heft 3, 1893, 33



~ dog

that there is nothing whatever inconsistent with Catholic theo-
logy in the works to which I now desire to call attention.
The Resurrection of owr Lord. By William Milligan D. D.,
Professor of Divinity and Biblical Criticism in the University
-of Aberdeen. (Small 8°, 318 pp.) This book, published in 1890,
has already gone through three editions. It has excited much
interest in England, as illustrating still further the tendency,
already sufficiently observable in Scotland, to abandon the
Calvinistic lines on which Scotch Presbyterianism since the
Reformation has proceeded. Professor Milligan deals first with
the fact of the Resurrection, and the evidence for it. But in
estimating the evidence, he proceeds upon two assumptions
‘which will by many be disputed, the possibility of the mira-
culous, and the genuineness of the books of the New Testament.
He then proceeds to discuss the nature of our Lord’s Resurrection-
‘body. He comes to the conclusion that our Lord was “not the
same” after his Resurrection as before it; that His body was
“different” after the Resurrection, and “was already glorified”
(p. 14). In p. 22 he repeats this idea in different language.
“The body with which Jesus rose was not the same as that
with which He died.” This language seems perhaps to have
been scarcely sufficiently considered. Catholic theology would
surely teach us to say “the same, yet not the same”. The
same in its unquestionable connection with His life before His
crucifixion, as evidenced by the print It bore of the wounds
inflicted by the nails and the spear, but different in its physical
conditions. The connection, as St. Paul teaches, bears some
analogy to the connection between a seed and the plant which
springs from it. And he further teaches that, as the body we
possess in this life is psychic, i. e. adapted to the needs of the
Yoyy, so the Resurrection-body must be considered as preumatic,
i. e. adapted to the higher life demanded by the mvevue, or
highest part of our being. Professor Milligan goes on to deal
with remarkable skill and originality with the objection that
our Lord appeared only to believers after His Resurrection.
He then passes from the evidential to the doctrinal treatment
of the Resurrection, and here he appears to have somewhat
justified the criticism to which he gives an answer in the Pre-
face to his second edition, that he places the Resurrection of
~our Lord in the place which should be occupied by the In-



— 495 —

carnation. It were by no means surprising if he did so. Even
Anglicans, who are familiar from childhood with Catholic
~ principles, maintained for a long time a very feeble grasp on
the truth that the Incarnation is the root principle of the
Christian scheme. Presbyterian theology has for centuries re-
garded Christ’s Sacrifice and the appeasing of God’s wrath
effected thereby, as the object of Christ’s coming, rather than
the restoration of the union between God and man interrupted
by sin. But explained as Professor Milligan explains it in p. X,
there can be no objection whatever to his proposition. The
Resurrection of Christ is “the consummation of a process by
which humanity reaches its perfection”. In other words, it had
been useless for Jesus Christ to have transmitted to us His
Nature, unless in It He had triumphed over sin and death. It is not:
flesh and blood as He took it in the womb of the Blessed Virgin
which He transmits to us, but the spiritualized flesh, the
triumphant life in which He rose victorious from -the tomb,
and in which He ascended to the Right Hand of God. I cannot
stop to speak of the learned, and still more thoughtful than
learned, notes by which this volume is enriched, but must
proceed to a brief notice of the second series of lectures.

The Ascension and Heavenly Priesthood of our Lord. By
Professor Milligan. (Small 8°, 374 pp.) This volume, it is per-
haps not too much to say, displays a distinct increase in the
firmness of its hold on Catholic doctrine. The former may be
~ said to mark the steps by which Professor Milligan reached
the Catholic stand-point, the latter his first essay in exposition
after he had attained it. It would be difficult to find a more
complete or more satisfactory treatise on the High-priesthood
of Christ in heaven, and on the consequences which flow from
that High-priesthood to His Church on earth. He begins by
‘laying down a principle which it is well to bear in mind.
“When”, he says, “we speak of our Lord’s Ascension into
heaven, we have to think less of a transition from one locality
to another than of a transition from one condition to another.
A change of locality is indeed implied, but it need not be to
a circumscribed habitation like that of earth; it may only be
to a boundless spiritual region above us and encompassing us
on every side” (p. 26). Professor Milligan is perhaps less satis-
factory than elsewhere in dealing with the questions of the



— 196

high-priesthood of Melchizedek, and the time when our Lord’s
High-priesthood may be said to have begun. But he is more
satisfactory when in Lect. III he challenges the position laid
down by the Bishop of Durham, that there is no support for
-the doctrine of our Lord’s perpetual presentation in heaven of
_His Sacrifice on the Cross. Our Lord’s presence in heaven
cannot be separated from what He has done “for us men and
for our salvation”. His Life, His Death, His Resurrection are
embodied, so to speak in Himself, and where He is, there they
are also. If he sitteth at the Right Hand of God, He must
surely of necessity present them to Him at Whose Right Hand
He sits. Since it is by them alone that humanity has attained
so high a dignity. Professor Milligan proceeds later on to dis-
cuss this presentation in heaven of His Sacrifice by Christ in
relation to the Eucharist. “From the very beginning of her
history”’, he says, “the Church has instinctively regarded the
Sacrament of Holy Communion as the Central act of her wor-
ship” (p. 309), and this because in it “the Church realized to
a greater extent than in any other of her ordinances both her
own deepest, that is her sacrificial life in her glorified Lord,
and His peculiar presence with her as her nourishment and
strength and joy”’. Among the distinct evidences of growth in
the appreciation of Catholic truth may be mentioned the note
on Substitution, and the remark on the “separation between
Christianity and the daily life” which Protestant theology has
in many instances so.disastrously tended to produce.

It should be remarked further that Professor Milligan does
not stand alone in the Presbyterian Churches of Scotland, but,
as has already been said, he is only one of a body of men who
desire to lead Scotchmen back to the Catholic stand-point, as
far removed from Romanism as from popular Protestantism,
which they have unfortunately been induced to abandon. His
works on the Apocalypse must be deferred to some future
occasion.

I should like to say a few words, before concluding, on a
phenomenon which portends in the future considerable difficulty,
if not actual danger, to the Vatican. It is the growing in-
dependence of the rank and file in the Roman Church. Not
only is there a considerable tendency to rebel against the
decisions of authority in America and in Ireland, but the pages



— Aoy

of the Contemporary Review have of late teemed with articles
in which the assertion of independence has been very marked.
In that review Professor Mivart some time ago boldly asserted,
in opposition to the Syllabus, the necessity of a reconciliation
between theology and science. Lately he has followed with an
- ouslaught on the popular doctrine of hell, which if generally
adopted must cause a very marked change in the relations
between priests and people in the Roman Catholic Church.
And still more lately an anonymous writer has attacked the
policy of the wire-pullers at the Vatican with great skill and
ingenuity. The replies from the Jesuit champions are regarded
as displaying more violence than argument, and have invited
some home thrusts from the keen and polished weapon which
the anonymous writer has learned how to wield. These contro-
versies may not be of much consequence in themselves, but
as indications of tendencies they are of first rate importance.
For they shew that in the conditions of modern society autho-
rity can no longer suppress the voice of criticism. And when
once freedom of discussion is established, the Roman Church
will cease to be what she now is. In other words, she must
sooner or later succumb to that principle of free -Catholic life
which Old Catholicism has been the first to proclaim, and
which Old Catholics at present are denounced for maintaining.
The Mene, Mene, Tekel, Upharsin are written upon the walls.
It is only a question of time when the fall of the Babylon of
~ unrighteous and paralysing religious domination shall take place.
J:-oJ LiAs.

The three following books have been sent us for review.
A short notice of each is therefore appended. They form the
first three volumes of a series called the Bible Student’s Library,
and are published by Mess™ Eyre & Spottiswoode, London.

1. The Foundations of the Bible. Studies in Old Testament
criticism. By the Rev. R. B. Girdlestone, M. A. Hon. Canon of
Christ Church Cathedral, Oxford, late Principal of Wyecliffe Hall,
Oxford. (12m°, 215 pp.) The greater part of this book appeared
first of all in the Record newspaper. Its object is to examine
the recent criticism of the Bible by the light of the Bible itself.
Starting from the tradition common to Jews and Gentiles as to



— 498 —

the date and authorship of the books, the tradition is traced
up to Nehemiah and Ezra. The question is then asked, what
sacred writings had Nehemiah before him? These quotations
and references are traced back to the period of the Judges.
Notes and parentheses are discussed, as well as chronology,
topography, the legislative codes, special offices and ordinances,
the names of God, the bearing of terminology on the age of
the books, and other points of more or less importance to a full
comprehension of the subject.

2. The Loaw in the Prophets, by the Rev. Stanley Leathes,
D. D., Professor of Hebrew in King’s College, London, Prebendary
of St. Paul’s, and Rector of Much Hadham, Hertfordshire. (12m°,
342 pp.) The object of this book is to shew, by a careful
examination of the prophetic writings, that the Law of Moses,
as contained in the present books of the Pentateuch, was
anterior to, and well known by, the Prophets. The objection
has been raised to Professor Leathes’ argument, (1) that the new
criticism itself supposes the narrative of the Jehovist and older
Elohist to be known to the prophets, and (2) that it regards a
good many laws which were only collected together and pu-
blished by the author of the Priestly Code, as having existed
in an uncodified form before his time. Professor Leathes would
probably reply (1) that on ordinary principles of criticism, if
quotations are found from a book in other writings of a certain
«late, the existence of that book as a whole at the time at
which it was quoted would usually be regarded as proved, and
{2) that the Priestly Code itself, in its present form, is distinctly
quoted, and its provisions are clearly known to the Prophets
whose early date is not denied. The book is ingenious and
laborious, and is the production of a competent scholar. There
is an Appendix on recent criticism on the Pentateuch.

3. Principles of Biblical Criticism. By the Rev. J.J.Lias, M. A.,
Rector of Kast Bergholt, formerly Hulsean Lecturer at the
University of Cambridge and Preacher at the Chapel Royal,
Whitehall. (12m°, 262 pp.) Mr Lias is already known to the
readers of this review as one of its contributors. His work, as
he tells us in his Preface, is not intended for advanced students,
but to form a manual for those who desire more elementary
instruction. It deals with the grounds on which the Scriptures
are regarded as the Word of God, the nature and limits of



= 4

Inspiration, the criticism of the text of the Old and New Testa-
ment, and the so-called higher criticism which deals with their
subject-matter. Like Professor Leathes, M* Lias devotes some
pages to an examination of recent theories of the Pentateuch.
The book steers a middle course between the belief in the
necessary infallibility of the whole of Scripture and the free
handling of modern criticism. The Old Testament is regarded
as a trustworthy record of God’s dealings with the Jews, and the
New is declared to contain an accurate statement of the ne-
cessary principles of the Christian religion, as laid down by
its Founder, and communicated by Him to his Apostles. The
author takes care to discriminate between the books of the
New Testament universally believed to be genuine, and those
in regard to the genuineness of which doubts were entertained
in the early ages of the Church.

From these books, and others which will presently be
mentioned, the student will be able to form an idea of the more
conservative English criticism. The kind of criticism in vogue
in Germany has not, until lately, been very popular in England.
In fact, until within the last few years, the most extreme form
of Bibliolatry prevailed. The only notable exception was that
of Bishop Colenso, who was promptly excommunicated by his
brethren, and though holding his post to his death through the
support of English law, was held by the members of the English
Church in general to have forfeited his bishopric. But a com-
plete revolution has taken place of late. The Hebrew chairs
at both Universities are occupied by men who are more or less
supporters of the new criticism, and they are supported by a
Semitic scholar of vast range of attainments, Professor Robertson
Smith, whose book the Old Testament in the Jewish Church is
by far the ablest presentation of the views of the critical school
which has appeared in any language. With the exception of
Professor Stanley Leathes, the authors whose books we have no-
ticed above have no pretension to be profound Hebrew scholars.
They examine the question rather from an ordinary historic,
literary, and theological point of view. For exhaustive works
on the Conservative side displaying a minute acquaintance with
the details of the subject, the student must go to America and
read the works of M* Bissell, and of Professor Green, of Princeton,
the Chairman of the American Committee appointed to revise



— 500 —

the translation of the Old Testament. The question is a large
one—far larger even than the higher criticism of the New
Testament—and to deal with it completely requires a combi-
nation of gifts hardly likely to be united in one person.

The following are works which have recently appeared in
England on the Conservative side on this subject. They are
unequal in point of ability and importance, but they will
serve to shew on what lines the defence of the authenticity,
genuineness, and accuracy of the books of the Old Testament,
is carried on.

1. Christus Comprobator. By C. J. Ellicott, D. D., Bishop of
Gloucester and Bristol. London. S.P. C.K. 1892. (16™°, 213 pp.)

2. Books of Chronicles in Reference to the Higher Criticism.
By Lord Arthur Hervey, D. D., Bishop of Bath and Wells.
London. S.P.C.K. 1892. (16™°, 175 pp.)

3. The Old Testament and the New Criticism. By Alfred
Blomfield, D. D., Bishop Suffragan of Colchester. London. Elliot
Stock. 1893. (12=°, 182 pp.)

4. The Book Genesis, a True History. By F. Watson, D. D.,
Fellow of St. John’s College, Cambridge ; Vicar of Stow-cum-Quy,
and late Hulsean Lecturer in the University of Cambridge.
London. S.P.C. K. (16m°, 288 pp.)

5. Did Moses write the Pentateuch after all? By F. E. Spencer,
M. A., Vicar of All Saints, Haggerston London. Elliot Stock.
1892 2me291--pp.)

It will be needless to give a list of the books on the other
side, (1) because the cause is already so ably represented in
Germany and France, and (2) because the principal books which
represent the new criticism: Professor Driver’s Introduction,
Professor Cheyne’s Bampton Lectures, and Professor Robertson
Smith’s Old Testament in the Jewish Church, are already widely
known. An able Commentary on the book of Isaiah, in two
volumes, by the Rev. G. A. Smith, D. D., ought, however, to
be mentioned, i



Miipxoc 6 Evysvixoc xai Bnooegiov ¢ Kegdwihc eddvves, dc molirixoi
zoi EAdnymeod EIvovg 1jysten, i iovopig didovres. ‘Yo Nuxngogov
coyiertioroniov 7. Hezody (vov Keloysod). AInvnor 1893. 135
Seiten. 8°. ‘

(Markus Eugenikus und der Kardinal Bessarion, als poli-

- tische Fliihrer des griechischen Volkes wvor den Richterstuhl der

Geschichte zur Rechenschaft gezogen.)

Wir werden von dieser eben erschieneuen interessanten
Schrift des gelehrten Erzbischofs von Patras im néchsten (4.)
Heft unserer Zeitschrift einen ausfuhrlichen Auszug geben, und
wollen hier unsere Leser nur vorliaufig auf dieselbe aufmerksam
machen. Dieselbe schliesst sich in ihrer Beziehung auf das Unions-
konzil von Florenz der im 1. Hefte verotffentlichten Abhandlung
des hochwiirdigsten Herrn Verfassers iiber die Unionsverhand-
lungen der Griechen mit dem Konzil von Basel an und be-
trachtet, wie der Titel sagt, besonders die politischen Erwéi-
gungen, durch welche die beiden bedeutendsten Mianner der
damaligen griechischen Kirche zu ihrem verschiedenen Verhalten
gegen die Unionspline mit der rdmischen Kirche veranlasst
wurden. Dieser neuen Schrift ist die eben erwihnte, zuerst in
unserer Zeitschrift in deutscher Ubersetzung erschienene Ab-
handlung im griechischen Original angeh#dngt. Im Anhang ent-
halt die Schrift ferner eine Ubersetzung der Luzerner Begriis-
sungsansprache des Herrn Bischofs Herzog an den Herrn Erz-
bischof von Patras, einen Abdruck des dem letztern von der
Berner kath.-theol. Fakultdt ausgestellten Doktordiploms und
seines auch im 1. Hefte dieser Zeitschrift bereits abgedruckten
Dankschreibens an den Rektor der Berner Universitit, Herrn
Professor Michaud. Gewidmet ist die vorliegende Schrift der
kath.-theol. Fakultit in Bern: ej Gsuvomgsmwsordry tév Gogey
xeed yynGiwg xadolixdy Jsoddywy yoosia, vi] viy Feoloyuxny ovyxpoTovoy
oyolny wijg §v Bsovy dAxadnusiec.

Die altkatholische Frage im orthodoxen Orient.

Unter diesem Titel hat Herr Professor Katanskij von der
geistlichen Akademie -in St. Petersburg, auf Veranlassung des



— 502 —

letztjahrigen Luzerner Kongresses, in den dort erscheinenden
,Kirchlichen Nachrichten“ einen sympathischen Artikel ver-
offentlicht, in welchem es heisst: ,Es bedarf keines grossen
Scharfblickes, um zu sehen, dass die Zeit herannaht (wenn
sie nicht schon da ist), wo der orthodoxe Orient seinen passiven
Standpunkt eines gleichgiiltigen Zuschauers und Beobachters
der hochbedeutsamen Bewegung der Altkatholiken im Occident
aufgeben und thatkraftiger als bisher Anteil an derselben nehmen
muss. Ein sympathisches Entgegenkommen von seiten der
orthodoxen Orientalen sei um so mehr angezeigt, als die Alt-
katholiken ihrerseits besonders in jiingster Zeit eine deutliche
und bestimmte Hinneigung zum orthodoxen Orient gezeigt haben,
wie dies besonders auf dem Luzerner Kongress zum Ausdruck
kam in der ehrenvollen Aufnahme der Vertreter der ortho-
doxen Kirche, wovon der Herr Verfasser mit besonderer Genug-
thuung Notiz nimmt. Er bespricht nun die einzelnen Ausse-
rungen dieser den anwesenden Orthodoxen von seiten der Alt-
katholiken erwiesenen Khren. Ein ganz besonderes Gewicht
legt er in dieser Hinsicht der Ansprache bei, mit welcher der
hochwiirdigste Herr Bischof Herzog am Schluss des Eroffnungs-
gottesdienstes den hochwiirdigsten Herrn Erzbischof von Patras
begriisste und ihn einlud, der Versammlung den Segen zu er:
teilen. Dann werden die Ausserungen in den verschiedenen
Kongressreden néher betrachtet, in welchen die offizielle An-
kntipfung néherer Beziehungen zwischen den kirchlichen Or-
ganen der Altkatholiken und der orthodoxen Kirchen als wiin-
schenswert bezeichnet worden war.

Davon geht der Herr Verfasser nun zu allgemeinen prin-
zipiellen Betrachtungen iiber: ,Die gegenwirtice Lage der
Altkatholiken ist eine ganz natiirliche und begreifliche. Zwanzig
Jahre "sind schon verflossen, seit sie sich von Rom trennten,
eine hinreichend lange Zeit, dass es sich entscheiden und zeigen
konnte, was fiir kirchliche Gestaltungen und was fir Ziele ihr
ferneres Leben haben werde. Da nun diese Ubergangsperiode
verflossen ist, ist es unmoglich, dass ihnen jetzt die Frage tiber
die Zukunft des Werkes, das sie unternommen haben, keine
Sorge machen sollte. Was wird aus dem Altkatholizismus
werden? Soll er ein kleines Bruchstiick der romischen Kirche
bleiben, das mit der Kirche von Utrecht eine kleine schis-
-matische Kirchengemeinschaft bildet und inmitten der vielen



— 503 —
héretischen und schismatischen Gemeinschaften des Occidents
verschwinden wird? Oder soll er sich den protestantischen
Kirchen des Occidents anschliessen, der anglikanischen, luthe-
ranischen, calvinischen?“ Das erste ist auf die Dauer doch
nicht befriedigend ; und das zweite ist unmdoglich, weil wesent-
liche innere Unterschiede zwischen dem Altkatholizismus und
den aus der Reformation des 16. Jahrhunderts hervorgegangenen
Kirchen bestehen. ,Da bleibt nun eine dritte und viel trost-
lichere Hoffnung, aus der gegenwartigen schwierigen und un-
bestimmten Stellung herauszukommen, némlich die Vereinigung
mit der orthodoxen morgenlindischen Kirche, die an Alter und
Autoritit der romischen Kirche in nichts nachsteht, wéhrend
sie derselben weit tiberlegen ist durch die Strenge, mit der sie
die von dem Herrn und den Aposteln tbergebene Lehre be-
wahrt hat. Darum ist es ganz nattrlich, wenn die Altkatho-
liken ihre Blicke auf diese Kirche richten und wiinschen, in
- ihren alten und starken Stamm eingepfropft zu werden, um so
mehr, als sie, nach ihrem (der Altkatholiken) eigenen Bekennt-
nis, ihnen innerlich verwandt ist, und da sie in der That ganz
unbefleckt und unverdorben den Schatz der reinen Lehre Christi
~ besitzt, wie sie ihn in der Reihe der vielen Jahrhunderte be-
wahrt hat.

»Wenn diese unsere Annahme von der gegenwértigen Lage
der Altkatholiken richtig ist, dann ist es offenbar, dass der
entscheidende und kritische Augenblick im Leben der Altkatho-
liken gekommen ist: es handelt sich um ihre Zukunft. Die
Losung dieser Frage héngt natiirlich zuerst von den Altkatho-
liken selbst ab, zum Teil aber auch von denen, auf die sie
hoffnungsvoll ibre Blicke richten, d. h. von dem orthodoxen
Orient. ' |

»Man darf doch nicht annehmen, dass wir orthodoxe Christen
des Orients uns jeder thitigen Anteilnahme an dem Geschick
des Altkatholizismus sollten enthalten wollen, indem wir ihn
allein auf den eigenen Schultern das schwierice Werk der ent-
scheidenden Wendung zu uns tragen liessen. Dem orthodoxen
Orient kommt es zu, seinen Briidern im Occident briiderlich
die hiilfreiche Hand zu reichen, die in diesem schwierigen Mo-
ment ihres Lebens bei uns eine sichere Stiitze suchen, ihnen
alle Beweise einer heiligen apostolischen Liebe zu bieten und,
indem er zugleich auf seine unverletzbaren und unverinder-



=

lichen Dogmen hinweist, die auch fiir sie obligatorisch sind fir
die Vereinigung mit uns, seine Bereitwilligkeit zu zeigen zum
moglichen Entgegenkommen und zur Nachsicht gegen ihre et-
waigen Unvollkommenheiten und Méngel.*

Im einzelnen lasse sich tiber die Art der Vereinigung einst-
weilen nur sagen, dass die einzige Bedingung derselben die
vollige Uberemstlmmunv in den Dogmen sein miisse, wihrend
dabei die Altkatholiken ihre eigenen liturgischen Gebrauche
ihre Kirchenverfassung und ihre besondern nationalkirchlichen
Gewohnheiten behalten sollen. Bei der praktischen Durchfiih-
rung konnen sich freilich noch unvorhergesehene Schwierig-
keiten ergeben. Aber auch abgesehen von dem endlichen Er-
folg misse die hochste Wichtigkeit dieser altkatholischen Frage
auch fir den orthodoxen Orient anerkannt werden. Schon die
- vorlidufige gegenseitige Anndherung zwischen Orient und Occi-
dent trage fiur beide Teile gute Friichte. ,Wenn aber die er-
sehnte Vereinigung friher oder spater zu stande kommt, so sind
die grossen Folgen dieses Ereignisses gar nicht vorher zu be-
stimmen.“ Die aussere Stellung des Altkatholizismus im Occi-
dent wiirde sich durch eine offizielle Vereinigung mit der ortho-
doxen Kirche jedenfalls sehr zu seinem Vorteil verdndern, auch
in Bezug auf sein #dusseres Wachstum. So meint der Herr Ver-
fasser, dass der Altkatholizismus dann jedenfalls unter den
romischkatholischen Slaven zahlreiche Anhénger gewinnen
wiirde. Der orthodoxe Orient aber hitte den Vorteil davon,
dass seine Grundsitze auch im Occident immer mehr bekannt
und verbreitet wiirden, und dass auch die theologische Wissen-
schaft der Orientalen im Westen nicht linger, wie bisher, eine
terra incognita wire. Wenn die letztern Betrachtungen auch
freilich noch verfritht seien, so sollten sie doch nur den Zweck
haben, die Bedeutung der altkatholischen Frage fiir den Occi-
~dent wie fiir den Orient recht ins Licht zu stellen.

Diesen Artikel teilte auch die in Athen erscheinende reli-
givse Zeitschrift Avdnlaoic in griechischer Ubersetzung mit!, in
ihren Nummern 119 und 120 vom 1. und 15. April, mit einer
Einleitung, worin das Urteil des russischen Verfassers voll und
ganz unterschrieben wird, dass fiir die orthodoxen Orientalen die
Zeit gekommen sei, aus ihrer bloss zuschauenden und abwar-

1 Unsere obigen Ausziige sind nach dieser griechischen Ubersetzung gegeben.



tenden Haltung herauszutreten und im Geiste der christlichen
Liebe den Altkatholiken hiilfreiche Hand zur Gemeinschaft zu
bieten. Ein Werk von solcher Tragweite, wie die vollige Gemein-
schaft der Altkatholiken mit der orthodoxen Kirche, sei ja frei-
lich nicht so geschwind und auf einmal zum Abschluss zu
bringen; aber das ernste Bestreben der Altkatholiken, sich auf
den Boden der alten ungeteilten Kirche zu stellen, gebe in
dieser Hinsicht die besten Hoffnungen; dies wird an der Hand
der 2. Auflage des schweizerischen altkatholischen Katechismus
niaher ausgefithrt. Einzelne Differenzen seien ja freilich noch
vorhanden; aber der bisher erreichte Standpunkt leiste hin-
reichende Biirgschaft, dass die Altkatholiken begriindeten Vor-
stellungen und Vorschlagen der Orthodoxen ein. giinstiges Ge-
hor schenken werden, wenn auch diese ihrerseits nach Kréften
mit Hand anlegen und moglichstes Entgegenkommen zeigen.
,Kein wichtigeres und fruchtbareres Werk konnte es fir die
orientalische Kirche geben, und kein rithmlicheres Bestreben
fir ihre Vorsteher und Leiter, als dieses Werk der Vereinigung
der Altkatholiken mit unserer Kirche. Die russische Kirche
scheint diese Frage bereits in Angriff genommen zu haben,
wie aus der Einsetzung einer Kommission in St. Petersburg fir
diesen Zweck hervorgeht.! Wir hoffen, dass auch die iibrigen
orthodoxen Kirchen die Frage der gebilihrenden. Aufmerksam-
keit und Sorgfalt wiirdigen werden.“ B L

Etude sur l'union des Anglicans épiscopaux avec I'Eglise
- orthodoxe orientale, par M. NicoLas AMBRAZE, professeur
a Arte; Atheémes, 1891, in-18, 123 pages (texte grec).

L’auteur désire vivement 'union des Eglises chrétiennes.
Il s'occupe spécialement de 1I'Eglise anglicane. Il commence
par raconter trés brievement l'introduction du christianisme en
Angleterre, la séparation de 1'Eglise romaine de I’Eglise catho-
lique orthodoxe d’Orient, la premiere réforme opérée par Wicleft
- en Angleterre, la réforme du seiziéme sidcle; puis il examine
les Trente-neuf articles: 27 lui paraissent orthodoxes, 5 semi-
orthodoxes et 7 hérétiques. 1l parle ensuite de 'union dogma-
tique, qui est nécessaire; il examine le baptéme des Anglicans,

! Vgl. Deutscher Merkur 1893, Nr. 5, 2. Heft unserer Zeitschrift, S. 339 f.



— 506 —

leurs ordres ecclésiastiques, leurs fétes, etc. — Bref, il serait
a souhaiter que ce petit volume fit traduit en allemand, ou en
frangais, ou en anglais. E. M.

De l'Infaillibilité du pape. Extraits d'une correspondance
entre un savant catholique romain et un générval russe, par
A. KiREEFF ;. traduwit de I'allemand; Berne, Schmid, 1893, br.
n-8°, 83 pages, fr. 1. 50.

-

Nous n'avons pas a faire 1'éloge de cette intéressante
publication, dont quelques extraits ont déja paru dans la Revue
internationale de théologie (n° 2). Nous engageons vivement nos
amis & en faire une propagande active; de toutes les publi-
cations qu'ils peuvent distribuer dans l'intérét de la cause de
la Réforme catholique, celle-ci mérite certainement d’étre placée
au premier rang. On peut aussi se la procurer directement au
bureau de la Revue internationale de théologie, Berne, rue d’Er-
lach, 17. E. M.

V.

Die Begriindung unsever stitlich-religiosen Uberzeugung, von
D. Jurius KostLiy, Prof. in Halle; Berlin, Reuther & Reichard,
1893, 124 S.

FEiniges Christenthum, von M. voN Ecipv und LeHMANN-HoHEN-
BERG, Heft 3; Kiel, 154 S., 50 Pf.

Le Dogme grec, par M. Henri Bois, prof. a la Faculté de théo-
logie protestante de Montauban; Paris, Fischbacher, 1893,
1 vol. '

Le Nouveau Testament, expliqué par L. BonngT; Epitres de Paul,
3¢ éd. augmentée; Lausanne, Bridel, 1893, 10 fr.

Théologie du Nouvean Testament,; T. 1, 1a Vie et 'Enseignement
de Jésus, par J. Bovon, prof. & la Faculté de théologie de
'Eglise libre du canton de Vaud; Lausanne, Bridel, 1893,
1 vol. in-8°, 549 p., 10 fr.

Die petrinische Stromung dev wneulestamentlichen Litteratur
Untersuchungen iiber die schriftstellerische Eigenttimlichkeit



— 507 —

des ersten Petrusbriefs, des Marcusevangeliums und der pe-
trinischen Reden der Apostelgeschichte, von ERNST SCHARFE,
Pastor in Stassfurt; Berlin, Reuther & Reichard, 1893, 187 S.
gr. 8 Mk. 4. — :

Die Composition des psemdopetvinischen Evangelienfragments
(mit einer synoptischen Tabelle als Ergéinzungsheft), von
Dr. Hans vox Scuusert, Prof. in Kiel; Berlin, Reuther &
Reichard, 1893, 196 S. gr. 8°, Mk. 4. 50. |

Das Petrusevangelium, symopiische Tabelle nebst Ubersetsung
und krvitischem Apparat, von Dr. H. von ScrHuBERT,; Berlin,
Reuther & Reichard, 1893, 31 S. gr. 8°, Mk. —. 50.

Descartes, par A. FouiLLEE; Paris, Hachette, 1 vol.

Francois Bacon, par G. FoNseGrivE; Paris, Lethielleux, 1 vol.,
S ir: 500,
J. Locke, sa vie et son ceuvre, par H. Marion; Paris, Alcan,
Evol: fr. 2. 50

Vie de Jacob Vermet, théologien genevois (1698—1789), par E.
DE Bupgk,; Lausanne, Bridel, 1893, 1 vol. in-12, 304 p.

Dellinger, Lettres et Déclarations au sujet des décrets du Va-
tican, traduites' de l'allemand et précédées d'une introduction
par M. G. BoneT-MAURY, prof. & la Faculté de théol. prot.
de Paris; Paris, Colin, 1893, in-18, 288 p., fr. 3. 50.

L’ Année philosophique, sous la direction de M. F. PiLLoN; année
1892; Paris, Alcan, 1 vol. in-8°, 324 p,, 5 fr. — Ce volume
contient les études suivantes: ReENoOUVIER, Schopenhauer et la
metaphysique du pessimisme; L. Dauriac, Nature de 1'émo-
tion; F. PiLLon, I'évolution historique de l'idéalisme, de Démo-
crite & Locke ; Bibliographie philosophique francaise de 'année
1892 (analyse de 100 ouvrages).

L’ Evolution religieuse dans les races humaines, par Cu, Le-
TOURNEAU; Paris, Reinwald, 1 vol. in-8°, 10 fr.

Histoire du peuple d’'Israél, par E. Renan, T. IV, Paris, Cal-
mann-Lévy, fr. 7. 50.

Israél ches les nations, par A. LERov-BEAULIEU ; Paris, Calmann-
Eévy, 1 vol, fr' 3. 50.

Histoire du Cardinal de Richelien, par G. HaNotaux; Paris,
Firmin-Didot, 1 vol



= 508 —

La France sous saint Lowis, par LEcoy DE LA MARCHE; Paris,
ancienne maison Quantin. '

Le pape, les catholiques et la questzon soctale, par Lton GRE-
GOIRE; Paris, Perrin, fr. 3. 50.

Les Prophetes d'Isvaél et le Messie depuis Salomon jusqu’a
Daniel, par le cardinal MEeieNaN ; Paris, Lecofire, in-8°, fr. 7. 50.

Die Bulle «Unam Sanctam > und das vatikanische Autoriliis-
princip, von Dr. W. Joos; Schaffhausen, Meier, broch. 31 S.




	Bibliographie théologique

