
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 465

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

i.

La Cour de Rome et l'Esprit de réforme avant Luther,
par Félix Rocquain, membre de VInstitut; 1893, Paris, Thorin,

1 vol. gr. in-8", 428 p., 10 frs.

Luther, Calvin et les autres réformateurs du XVIe siècle,
en faisant la Réforme, n'ont fait que s'emparer d'un mouvement

d'opinion qui s'était produit longtemps avant eux. «

Rechercher en ses origines et suivre en ses progrès ce mouvement
d'opinion >, tel a été le but de l'auteur, qui déclare tout d'abord
que « c'est au nom de l'idéal chrétien que la papauté a été

attaquée » (pag. VI). N'allez pas en conclure que M. Rocquain
soit un ennemi de la papauté. Non. Il est très modéré envers
elle ; il parle de ses « bienfaits » à son début ; il subit même, sur
certains points, sur le mariage des prêtres particulièrement,
des préjugés papistes peu dignes de sa science et de son esprit
(p. 149). Ses aveux sur les fautes de la papauté, fautes qui
ont rendu la réforme nécessaire, n'en ont donc que plus de
valeur.

Son ouvrage va de Grégoire VII à Luther et embrasse
plus de quatre siècles. Il formera trois volumes, dont le
premier seul jusqu'ici a paru: I. La Théocratie et l'apogée du
pouvoir papal (1049—1216); — II. Luttes contre la papauté,
affaiblissement et décadence du pouvoir papal (1216—1380); —
III. Les Conciles généraux et les approches de la Réforme
(1380—1484).

M. Rocquain a généralement une érudition de première
source ; je dis « généralement » parce que souvent il cite des



— 466 —

auteurs modernes d'une autorité discutable. La correspondance
des papes, que les travaux de l'Ecole française de Rome ont
plus complètement mise au jour, les lettres des princes, celles
des évêques, les écrits publiés par les contemporains sur les
questions qui tour à tour agitaient les esprits, ont été les
éléments principaux de son travail.

Il commence par décrire le monde et l'Eglise à l'époque
d'Hildebrand ; il montre la théocratie fondée par ses prédécesseurs

immédiats et organisée par lui (1073—1085). La domination

spirituelle du pape sur l'Eglise et sa domination temporelle
sur les rois, telle a été la pensée fondamentale de Grégoire VIL
M. Rocquain le grandit plutôt qu'il ne l'abaisse ; toutefois il
ajoute avec une parfaite sincérité : « Ce n'est pas qu'il n'eût
commis plus d'une erreur. En usant des peines ecclésiastiques
pour protéger les intérêts temporels du saint-siège, comme il
fit contre Robert Guiscard, il établissait entre le spirituel et
le temporel une confusion qui pouvait un jour égarer ses
successeurs. Il leur léguait un exemple plus dangereux encore,
en faisant appel au bras séculier pour imposer ses réformes et
sauvegarder la foi. Déjà, dans l'entourage de Grégoire, certains
prélats regardaient comme légitime l'emploi de la force contre
l'hérésie, disant qu'on n'était pas moins obligé de poursuivre
les ennemis de la religion que de combattre les Barbares.
D'un autre côté, en revendiquant cette souveraineté temporelle
qu'il croyait avoir reçue de Constantin, et qui était pour le
saint-siège ce qu'étaient au clergé les attributions politiques
et les droits seigneuriaux, il ne parut pas se rendre compte
qu'il y avait là pour la papauté et l'Eglise des soins difficiles
à concilier avec la spiritualité vers laquelle il avait voulu les

ramener. Mais sa plus grande erreur fut dans le pouvoir
même qu'il avait édifié. Si cette toute-puissance qu'il prétendit
exercer sur l'Eglise et sur les gouvernements séculiers fut un
bien au temps où il vécut, elle était un péril pour l'avenir.
Prolongé au delà de certaines heures de crise, le pouvoir
absolu, quelle qu'en soit la source, se détourne inévitablement
du but vers lequel il s'était dirigé. Si haut que Grégoire eût

placé la papauté, elle ne devait pas échapper à cette loi de

l'histoire. Un demi-siècle était à peine écoulé, qu'on la voyait
commencer à s'égarer par l'excès de son autorité, entrer par
certains côtés dans la voie des abus, et bientôt, oubliant les



— 467 —

devoirs attachés à cette autorité, n'en plus considérer que les

prérogatives. » (p. 73—-74.)
La théocratie papale ne fit que se développer sous Victor III

(1086—1087); sous Urbain II (1088—1099), qui exagéra encore
les prétentions de Grégoire dans la question des investitures,
en voulant soustraire les évêques à la sujétion des souverains
séculiers non seulement comme prêtres, mais comme seigneurs
féodaux (p.97); sous Pascal II (1099—1118), Gélase 11(1118—1119),
Calixte II (1119—1124), qui termina à son avantage, par le
Concordat de Worms, la querelle des investitures. La papauté
était victorieuse; mais de sa victoire même allaient sortir de

nouveaux périls et de nouveaux abus. Honorius II (1124—1130)
accrut encore la prépondérance du saint-siège, en amoindrissant

le rôle de l'épiscopat jusque dans les conciles (p. 155) et
celui des princes jusque dans l'exercice de leurs droits, en
donnant trop d'autorité à ses légats a latere, en multipliant
comme à plaisir les appels à son siège, en se faisant des

créatures par des exemptions abusives qui troublaient la
hiérarchie (p. 161), en développant dans son entourage la cupidité
et la mondanité qui étouffaient la religion et qui ne laissaient
plus voir que la suprématie du pape (p. 164—165). Innocent II
(1130—1143) renchérit encore sur Honorius par son faste, par
ses entreprises militaires (p. 186), par sa sévérité contre Abai-
lard, sévérité dans laquelle « le saint-siège se déclara en quelque

sorte ennemi de la pensée » (p. 193), etc. L'intérêt de son
autorité le préoccupa plus que celui de l'Eglise, et il rechercha
moins la piété des princes que leur obéissance.

« Il faut bien le reconnaître, dit M. Rocquain, à proportion
que la papauté se faisait plus puissante, elle paraissait perdre
en élévation morale ce qu'elle gagnait en pouvoir. On eût dit
que ce pouvoir que Grégoire VII avait fondé et qui n'était
pour lui qu'un moyen d'agir plus fortement sur le monde et
sur l'Eglise, fût devenu pour ses successeurs le véritable but.
Ce qu'Innocent demandait en effet, aux princes et aux évêques,
c'était avant tout leur soumission et le respect de ses
prérogatives (p. 194). Ce n'est pas que le maintien de sa
souveraineté temporelle lui parût indispensable au libre exercice de

son pouvoir spirituel. De même qu'on ne croyait pas alors

que les évêques eussent besoin de leur seigneurie temporelle
pour exercer avec indépendance leur autorité ecclésiastique



— 468 —

dans leurs diocèses, on ne croyait pas davantage qu'il fût nécessaire

aux papes d'être princes pour gouverner l'Eglise. Mais,
à l'exemple des pontifes qui l'avaient précédé, Innocent voyait
dans la seigneurie séculière de Rome un legs de Constantin;
et, sans considérer ce qu'il y avait là de préjudiciable au
caractère de la papauté ou de contraire à sa mission, il
entendait ne pas laisser perdre cet héritage. » (p. 197.) Ce point
de vue m'a paru piquant à signaler aujourd'hui, en présence
des constantes revendications de Léon XIII.

M. Rocquain raconte les faits suivants, sur lesquels nous
appelons l'attention des lecteurs. « Lors de la guerre soutenue

par Innocent II contre le roi de Sicile, un Grec avait dit que
le pape était « un empereur et non pas un évêque » et donné
ainsi la juste idée d'un pouvoir qui, s'écartant par certains de

ses actes du domaine de la religion, et oubliant son caractère,
se rapprochait des royautés du siècle. YJexacte appréciation de

ce pouvoir au point de vue spirituel et de sa situation dans

l'Eglise fut donnée également par un Grec. Quelque temps
avant la mort de ce pape, des conférences publiques avaient
eu lieu à Constantinople entre Nechitès, archevêque de Nico-
médie, et un évêque d'Allemagne nommé Anselme, au sujet
des dissentiments qui séparaient les Eglises grecque et latine.
Sur la demande d'Eugène III, Anselme, en 1149, consigna ces
discussions dans un écrit qu'il mit ensuite sous les yeux du

pontife. A l'une de ces conférences, il avait été question de

la primauté de l'Eglise romaine. Suivant Nechitès, les Grecs
reconnaissaient que celle-ci présidait en effet de droit aux
conciles généraux; mais il ajoutait que les décrets d'un concile
présidé par le pape ne pouvaient devenir obligatoires pour
toute la chrétienté qu'à la condition que l'Eglise d'Orient eût
été représentée à ce concile comme l'Eglise d'Occident. « Si le

pape, disait-il, prétend nous envoyer ses ordres en tonnant du
haut de son trône, juger et disposer de nous et de nos églises
à sa discrétion, quelle fraternité sera-ce, ou quelle paternité?
Nous ne serions plus que des esclaves, et non des enfants de

l'Eglise. » Puis, reprochant aux Latins d'attribuer à l'évêque
de Rome une autorité universelle et absolue qui annulait celle
des autres évêques et rendait inutiles leurs lumières, Nechitès
ajoutait : « Nous ne trouvons dans aucun symbole qu'il nous
soit ordonné de confesser en particulier l'Eglise romaine, mais



— 469 —

une Eglise sainte, catholique et apostolique Je ne crois pas,
avec vous, devoir suivre l'Eglise romaine nécessairement en
tout, ni que nous devions marcher après elle, les yeux fermés,
partout où elle ira, conduite par son propre esprit. Que si le

pape veut avoir des ouvriers qui travaillent avec lui, il doit
conserver sa primauté sans mépriser ses frères, que Jésus-Christ
a engendrés dans le sein de l'Eglise, non pour la servitude,
mais pour la liberté. » « Paroles remarquables, ajoute M.
Rocquain, avertissements salutaires, qui ne furent pas écoutés. »

(p. 219—220.)
M. Rocquain montre ensuite comment la papauté a sans

cesse accentué ses prétentions ambitieuses et aggravé ses abus
sous Célestin II, Lucius II et Eugène III, de 1143 à 1153. Il
est particulièrement intéressant sur Arnauld de Brescia et
l'essai de restauration républicaine, dirigé contre la royauté
temporelle du pape ; sur le mouvement des Albigeois, dirigé
contre sa royauté spirituelle ; sur les griefs de S. Bernard
contre les abus de la papauté; sur le Décret de Gratien, qui
fit prévaloir les doctrines papales, « coin puissant qui, enfoncé
dans la charpente de l'Eglise, acheva de faire éclater ce qui
restait de son ancienne constitution » (p. 222). M. Rocquain
cite ici Janus (Döllinger). Il ne cache pas que l'Eglise romaine
a été accusée par Géroh de Reichersberg d'avoir fait mourir
Arnauld de Brescia (p. 237). Il cite une lettre de Wezel de
1152, premier document où l'on trouve contestée la donation
de Constantin, donation qualifiée de mensonge et de fable
(p. 230). Il montre comment c'est à cette époque que la curie
romaine apparaît pour la première fois avec sa pleine signification

de « gouvernement » et de « cour », d'où le pape adresse
plus d'ordres que d'exhortations, et « où le profane se mêle
aux choses sacrées, où l'on juge des procès, où l'on distribue
et parfois l'on vend aux nombreux solliciteurs les privilèges
et les grâces; où, par suite de la multiplicité des affaires,
résident des notaires, des scribes et tout un monde d'officiers
qui, à des titres divers, vivent du pouvoir, dont ils sont les
ministres, et qui trop souvent, au détriment de la religion,
l'opprimeront de leurs ambitions ou de leurs intrigues »

(p. 223). Rien n'est tristement intéressant comme cette
transformation de l'Eglise romaine en curie, transformation qui fut
signalée à un cardinal par Géroh de Reichersberg comme une



— 470 —

honte pour l'Eglise. Géroh disait que curie vient de cura, à
cause des soucis temporels et mondains dans lesquels elle
oublie sa mission spirituelle, et aussi de cruor, à cause des

passions et des haines dans lesquelles elle s'engageait sur
les traces des gouvernements profanes, jusqu'à l'effusion du

sang (p. 224).
M. Rocquain analyse ensuite les pontificats d'Anastase IV,

d'Adrien IV et d'Alexandre III, de 1153 àll81. C'est ce même
Adrien qui avouait à Jean de Salisbury « que personne n'est
plus malheureux qu'un pape, que rien n'est plus triste que
son sort, et que son siège est un siège d'épines » (p. 256) ; et
c'est à ce même Alexandre que Guillaume, archevêque de Sens,
écrivait que toute l'Eglise de France était scandalisée de voir
que, par la volonté du !saint-siège, Satan était délié et Jésus-
Christ crucifié (p. 292). Alexandre III, pour augmenter la
juridiction directe du saint-siège, prodigua les exemptions et les
privilèges, et « il porta ainsi de nouveaux et plus profonds
ébranlements à la constitution déjà si chancelante de l'Eglise »

(p. 302). « On n'ignorait pas dans le clergé que des considérations

pécuniaires étaient plus d'une fois la cause qui portait
alors le saint-siège à octroyer ces exemptions. En 1175, l'abbé
de Malmesbury avouait lui-même que les abbés seraient bien
misérables et bien lâches de ne pas anéantir la puissance des

évêques, quand, pour une once d'or payée annuellement à

Rome, ils pouvaient se rendre libres. » (p. 303.) Une telle
papauté ne pouvait que corrompre le clergé et l'Eglise, et elle
les corrompit (p. 304—307), et, pour comble, ce fut Alexandre
qui, le premier, osa prononcer des canonisations en vertu de
la seule autorité dite apostolique et sans rappeler les traditions
(p. 308). « Il semblait que, dans l'Eglise, on ne fût désormais
quelque chose que par la papauté ou auprès d'elle. »

La progression se continua avec Lucius III, Urbain III,
Grégoire VIII, Clément III, Célestin III, de 1181 à 1198, et la
théocratie ou plutôt le mal fut à son apogée sous Innocent III,
de 1198 à 1216. Ce pape s'était nourri des fausses doctrines
de Gratien sur la suprématie papale, et il chercha à les faire
triompher de toutes manières; sagacité, finesse, habileté,
hardiesse, courage, il mit tout en œuvre pour réussir. « Le pouvoir

grandissant du saint-siège avait ainsi étouffé dans l'Eglise
l'activité et la vie-. Innocent n'était pas seulement l'évêque



— 471 —

universel; il était en quelque sorte l'évêque unique de la
chrétienté. En annulant les évêques dans le domaine spirituel,

en les décourageant de leurs devoirs pastoraux, la cour
de Rome contribuait par cela même à les entraîner dans le
désordre. Elle les y portait aussi par son exemple Par un
singulier rapprochement, dans le moment où le pape, absorbant

tous les pouvoirs de l'Eglise, était devenu comme l'évêque

unique de la chrétienté, le souverain avait effacé l'évêque,

et à la place du successeur de l'Apôtre apparaissait un
César. » (p. 413—415.) C'était l'apogée, mais c'était aussi la
ruine; c'était le Capitole, mais c'était aussi la RocheTarpéienne.
Nombreux étaient déjà les signes d'affaiblissement. « C'était
surtout en elle-même, dit M. Rocquain, que la papauté avait
ses causes d'affaiblissement. En désertant sa mission, en
oubliant son caractère apostolique, elle avait compromis le principe

au nom duquel elle avait jusqu'alors dirigé(?) le monde ;

et s'il est vrai de dire que le pontificat d'Innocent marque,
dans les annales ecclésiastiques, le moment où le pouvoir des

papes atteint son apogée, on peut dire avec non moins de
raison qu'il marque celui où en commence le déclin. » (p. 425.)

C'est ce déclin que l'auteur racontera dans son second
volume. Inutile dès lors de signaler l'importance de ce second
volume, qui, espérons-le, sera aussi savant et aussi péremp-
toire que le premier. L'intérêt capital du premier est dans la
constatation évidente et irréfutable de ce fait : que la papauté
romaine, en sortant des limites de la simple primauté d'honneur
qui lui avait été accordée dans l'ancienne Eglise, et en se
transformant ambitieusement en autorité et en autorité absolue,
non seulement s'est corrompue elle-même, mais a encore
corrompu les Eglises qui ont eu la faiblesse de se soumettre à
sa fausse juridiction. C'est ce triste état de l'Eglise d'Occident
qui apparaît, minutieusement analysé, sans déclamation et
toujours preuves en main, dans le substantiel et magistral
volume de M. Rocquain, volume qui n'a pas besoin d'être
recommandé, mais qui, malgré quelques fautes, résultat de son
extrême modération, s'impose de lui-même, par la force des
choses, par la lumière des récits, par le talent et la loyauté
de l'auteur.



— 472 —

Saint Louis et Innocent IV, Etude sur les rapports de la
France et du saint-siège, par M. Elie Berger ; Paris, Thorin,
1893, 1 vol. in-8°, 429 p., 12 frs.

En 1888, M. Elie Berger a obtenu le prix Gobert pour
son édition des Registres d'Innocent IV. L'introduction qu'il a
mise en tête est une étude sur les rapports de ce pape
(1243—1254) avec Louis IX (1226—1270). C'est cette étude,
retouchée en certains points, qui forme le présent volume.

Innocent IV, que les dangers de sa lutte avec l'empereur
Frédéric II avaient amené à Lyon, séjourna plusieurs années
dans cette ville, qui était alors plus qu'à moitié française;
durant cet exil volontaire comme pendant le reste de son
pontificat, ses relations avec saint Louis et le royaume de
France ont été de tous les jours; il a correspondu et négocié
avec le roi et Blanche de Castille, avec les princes et les
grands vassaux français ; il a préparé, en ce qui le concernait,
la croisade de 1248, dirigé de près le clergé de France, etc.

Les relations d'Innocent IV et de saint Louis méritent
aussi l'attention des étrangers. Les historiens allemands, si
curieux de tout ce qui touche à la lutte du saint-siège et de

l'empire ne peuvent que s'intéresser à un ouvrage où il est
sans cesse question de l'empereur Frédéric II et de Guillaume
de Hollande, du concile de Lyon, des entrevues de Lyon et
de Cluny, où Louis IX s'est efforcé de rétablir la paix entre
Innocent IV et son adversaire ; ils savent que Frédéric conçut
un jour le projet d'aller saisir le pape à Lyon, et que
l'intervention de saint Louis, correspondant avec la révolte de Parme,
fit avorter ce projet ; ils n'ignorent pas qu'Innocent IV a, le
premier, voulu placer la couronne de Sicile sur la tête de

Charles d'Anjou.
L'Angleterre trouve aussi sa place dans cette étude:

Henri III a élevé, contre saint Louis et son frère, des prétentions

à la succession de Provence ; il a joué un rôle particulier
à l'époque où le monde occidental préparait cette expédition
d'Egypte qui aboutit au désastre de Mansourah; et plus tard,
la croisade lui a servi de prétexte à lever dans son royaume,
avec l'approbation du pape, d'abondants subsides. On sait
d'ailleurs qu'Innocent IV a longtemps eu pour conseiller le
célèbre archevêque de Cantorbéry, Boniface de Savoie; ce

prélat a joué à la cour de Lyon un rôle des plus importants.



— 473 —

Quant à l'Italie, nous nous bornerons à rappeler la fuite
dramatique du génois Innocent IV et son retour dans la péninsule

après la mort de Frédéric II, des rapports constants avec
la maison de Savoie, et la part que le royaume de Naples eut
alors dans les négociations avec la France.

Innocent IV, homme d'une activité fébrile, chercha à

s'immiscer dans toutes les affaires de l'Europe, à dominer suites

Etats comme sur les Eglises ; impérieux, hautain, batailleur,
il fut en guerre plus ou moins avec tout le monde ; et comme
il lui fallait beaucoup d'argent pour mener à bonne fin ses

entreprises et ses intrigues, il ne recula devant aucun moyen
pour s'en procurer. Son pontificat ne fut pas seulement «

terrible », il fut encore scandaleux: choix de favoris dévoués,
militants comme lui, auxquels il pardonna leurs vices pour
les exploiter ; multiplication des appels à propos des moindres
querelles entre laïques et ecclésiastiques, afin de multiplier
les occasions pour lui de faire acte d'autorité, etc., etc. Aussi
les Registres de ce pape sont-ils très volumineux et très
significatifs.

M. Elie Berger les a analysés avec la minutie que les
érudits paléographes et les archivistes consciencieux apportent
de nos jours à ces sortes d'études. Il n'a reculé devant aucun
détail. Il a suivi le pape et ses agents pas à pas, et il a
raconté leurs faits et gestes scrupuleusement, même lorsque
l'intérêt en était très secondaire; il a étalé au bas des pages
une érudition même trop complète, en prenant les choses par
le menu, quantitativement plutôt que qualitativement.

Il était bien difficile à un Français, dans les circonstances
créées par la guerre de 1870, d'être absolument impartial
envers l'empereur Frédéric IL M. Elie Berger a-t-il réussi à

échapper à cette difficulté? Je ne le crois pas. On remarque,
dans maints passages de son livre, qu'il ressent une secrète
antipathie envers « ce prince irascible et rancunier » (p. 159),

qu'il accuse de s'être « laissé emporter jusqu'aux extrêmes
limites de l'orgueil et de la colère » (p. 239), alors qu'il ne
faisait cependant que défendre ses droits impériaux contre les

envahissements du pape. Le contre-coup de cette aversion
inconsciente est d'incliner M. Berger à juger le plus favorablement

possible les actes d'Innocent IV. Mathieu de Paris, qui a

vu les choses de près et qui a compris les visées du pape,



— 474 —

raconte-t-il les faits dans un sens autre que celui qui plaît à
M. Elie Berger, aussitôt celui-ci se récrie et accuse Mathieu
d'être un « narrateur passionné qui aimait à mettre en
opposition les caractères de ses personnages, et qui avait le culte
des mots et des anecdotes » (p. 154, 158).

Ce n'est pas que M. Elie Berger cherche à innocenter
complètement la conduite de son « grand » pontife. Non. Il est
même contraint, çà et là, de reconnaître ses torts, tant ils sont
évidents, mais c'est toujours en cherchant à les atténuer. Même
le mémoire de S. Louis, de 1247, contre les procédés d'Innocent,

est attaqué par lui: « On doit constater, dit-il, que
plusieurs des affirmations par lesquelles se termine le mémoire
royal paraissent singulièrement hasardées ; ce n'est pas sans
étonnement qu'on voit le représentant de S. Louis proclamer
l'ancienne subordination de l'Eglise au pouvoir civil ; il y a là
comme un reflet des doctrines impériales. » (p. 278.) L'étonne-
ment, dirons-nous de notre côté, est de voir un savant français
oublier, devant la papauté qui a toujours divisé et affaibli la
France, les doctrines qui ont été françaises avant d'être «

impériales » et qui n'ont été abandonnées par la France qu'à ses
époques de faiblesse et de décadence.

On aura une idée de la « manière » de M. Elie Berger
par les extraits suivants. Par exemple, après avoir mentionné
le supplice de deux cents hérétiques, pris dans le château de

Montségur et brûlés vifs en 1244, il n'éprouve nullement le
besoin de le flétrir, mais plutôt celui de faire ressortir la
prétendue modération du pape, qui daignait ne pas frapper ceux
qui revenaient à lui « C'était déjà faciliter la pacification, dit-
il, que mettre à l'abri des poursuites ceux qui voulaient faire
acte d'orthodoxie. » (p. 68.)

Innocent IV a-t-il réellement secondé Louis IX autant qu'il
le pouvait pour la croisade Lui a-t-il fourni tout l'argent dont
il lui était loisible de disposer? S'est-il loyalement efforcé
d'étendre à d'autres pays le mouvement qui se préparait en
France L'abstention partielle de l'Angleterre, l'inaction totale
des pays du Nord et de l'Allemagne, causes indirectes des

désastres qui attendaient Louis IX, doivent-elles lui être
imputées M. Elie Berger est fort embarrassé, malgré l'évidence
des choses. U cherche à montrer qu'Innocent IV avait des

affaires plus importantes pour lui que de songer à reconquérir



— 475 —

Jérusalem (p. 172). Ses efforts sont pénibles (p. 220—237), et
finalement il termine son plaidoyer ainsi : « n ne nous appartient

pas de juger si l'intérêt de l'Eglise, alors en guerre avec
l'Empire, devait, en cette occasion, passer avant la reconnaissance

que S. Louis venait de mériter en assurant sa protection
au saint-siège. »

Selon M. Elie Berger, Innocent « n'aimait la guerre que
quand elle était indispensable » (p. 419). Il aurait dû ajouter
qu'elle lui paraissait indispensable toutes les fois qu'on résistait
à ses ambitions et à ses envahissements. Il mettait sans doute
en avant, pour essayer de se justifier, les intérêts menacés
de l'Eglise; mais, presque toujours, il confondait ceux-ci avec
ceux de la papauté telle qu'il voulait qu'elle fût, papauté
souveraine absolue dans l'ordre spirituel et même dans l'ordre
temporel.

Le passage suivant est très caractéristique. « En général,
dit M. Elie Berger, les chroniqueurs paraissent avoir été frappés

de la richesse qui régnait autour d'Innocent IV; un
annaliste allemand affirme que nul pape jusqu'alors n'avait
possédé tant d'argent, tant de trésors. Les historiens anglais
ont à l'envi critiqué cette opulence de la cour papale, due,
s'il faut les en croire, à des extorsions ; l'un d'eux accuse
Innocent d'avoir ruiné l'Eglise ; Mathieu de Paris va plus loin :

ce fidèle interprète des rancunes que la plus grande partie du
clergé anglais avait contre le saint-siège déclare qu'Innocent
IV a pillé les royaumes de France et d'Angleterre ; que la cour
de Rome était un gouffre où allaient s'engloutir les revenus
de tout le monde, et en particulier les biens des évêques et
des abbés; le pape, uniquement préoccuppé de s'enrichir,
extorque aux prélats, chaque fois qu'il leur adresse ses lettres,
d'onéreux frais de chancellerie; il étale à tous les yeux sa

cupidité, en statuant qu'en Angleterre les biens des clercs
intestats lui seront réservés. En i245, Innocent, ayant vu sur
les habits sacerdotaux de prêtres anglais des orfrois qui
tentent sa convoitise, ne peut s'empêcher de s'écrier : « Cette

Angleterre est pour nous un jardin de délices, un puits
intarissable! Là où tout abonde, on peut à bien des gens extorquer

bien des choses! » Là dessus il adresse des bulles à

presque tous les abbés cisterciens de l'Angleterre, leur
demandant de lui envoyer des orfrois de choix, pour en orner



— 476 —

ses chasubles de chœur, « comme s'ils avaient pu, s'écrie
Mathieu, se les procurer gratis ». Assurément, si la cour romaine,
pendant son séjour à Lyon, offrit aux peuples un spectacle
aussi peu édifiant, elle dut en repartir bien amoindrie ; mais
on ne doit pas oublier que Mathieu de Paris, s'il est un
historien toujours intéressant et souvent exact, s'abandonne parfois

à de tels emportements qu'on ne sait plus si, avec les
meilleures intentions du monde, il n'en arrive pas à exagérer
outre mesure les faits qu'il rapporte. » (p. 87.) M. Elie Berger
insinue, mais ne démontre pas ; il insinue que Mathieu de Paris
est inexact dans le cas présent, mais donne-t-il à son insinuation

le moindre fondement? Non. Il continue, toujours en se
bornant à insinuer : « Comment le prendre au sérieux, quand
il affirme que la cour pontificale fit de la ville de Lyon un
vaste lupanar, et qu'avant de la quitter, en manière d'adieu,
le grave Hugues de Saint-Cher en fit l'aveu aux Lyonnais
clans les termes les plus libres : « Mes amis, leur aurait-il dit,
nous vous avons, depuis notre arrivée dans cette ville, fait
une belle aumône : lors de notre arrivée, nous avons trouvé
ici trois ou quatre maisons de débauche; aujourd'hui nous
partons, et il ne vous en reste plus qu'une ; il est vrai qu'elle
occupe toute votre cité, depuis la porte de l'Est jusqu'à la
porte de l'Ouest. » Accordons à ces étranges histoires la
créance qu'elles méritent; considérons-les, si l'on veut, comme
l'écho d'un mécontentement trop réel. »

On le voit, il faut distinguer, dans les exposés de l'auteur,
les textes authentiques des documents qu'il cite, et ses propres
appréciations. Celles-ci nous semblent quelquefois partiales et
entachées d'inexactitude; ceux-là, au contraire, donnent à son
ouvrage une valeur très grande. En faisant le départage que
j'indique, il reste encore une foule de renseignements très
précieux, qui mettent le lecteur à même de se faire une idée
exacte du véritable état des choses, et de se convaincre que
la papauté, à cette époque, a été loin d'être considérée comme
une institution vraiment chrétienne, juste et bienfaisante. Ce

n'était pas seulement l'empereur qui avait à accuser le pape
(p. 152—153), c'était encore le clergé anglais (p. 122—123),
les grands feudataires de France (p. 45), beaucoup de nobles
français, « parmi lesquels on comptait quelques-uns des plus
puissants barons », confédérés contre le clergé et contre le



— 477 —

pape (p. 246—248), sans oublier le roi de France lui-même,
Louis IX, qui, bien que dévoué à la papauté — qu'il confondait

naturellement avec l'Eglise — formula, lui aussi, des
griefs contre l'administration pontificale (p. 270—277). M. Elie
Berger publie aussi des documents inédits sur la situation des
Juifs en France, et sur la façon, relativement modérée, dont
Innocent les traita (p. 300—311) ; je dis «relativement modérée»,
quoiqu'il existe une bulle du 23 juillet 1253, autorisai.!
l'archevêque de Vienne à expulser les Juifs de sa province.

La Causalité efficiente, par G. L. Fonsegrive, prof, de
philosophie ; Paris, Alcan, 1893, 1 vol. in-18, 170 p., 2 fr. 50.

On peut étudier la causalité, au point de vue de la cause
seule, ou de l'effet seul, ou de la cause et de l'effet dans leur
rapport. C'est ce rapport que le savant auteur de l'Essai sur
le libre arbitre a voulu expliquer, en examinant « la cause
seulement en tant qu'elle produit l'effet, en tant qu'elle est
vraiment cause, et à la fois l'effet seulement en tant qu'il est
produit, en tant qu'il est véritablement effet » (p. 5). — La
difficulté est grande. M. Fonsegrive en a-t-il pleinement triomphé?

Je ne le crois pas. Après l'avoir lu, on reste perplexe,
soit qu'il ait touché à trop de subtilités, soit qu'il n'ait pas
suffisamment expliqué les trois ou quatre notions fondamentales

qu'il s'agissait d'élucider. Il a paru confondre ou identifier

la cause, la pensée, la loi, la substance, choses que notre
esprit cependant distingue et à bon droit. Il a dit, par exemple :

« Tout effort est une pensée (p. 36) Dans le sens le plus
rigoureux, agir c'est penser et penser c'est agir (p. 38)

La véritable cause ne peut être qu'une pensée (p. 40) Penser
c'est causer, la causalité est la même chose que la pensée
(p. 41) Il est toujours possible qu'aucune loi ne gouverne
la nature » (p. 48). Plus loin : « Il semble permis d'admettre
une communauté de nature rationnelle qui unit les esprits
entre eux et la nature aux esprits » ; système d'après lequel
« l'essentielle et commune nature des choses serait une pensée,
la loi serait la suprême raison des choses et leur essence
dernière; la substance se définirait: La loi selon laquelle des

qualités sont unies; les substances continueraient toutes à

Eevue intern, de Théologie. Heft 3, 1893. 32



— 478 —

différer les unes des autres, mais elles auraient un fondement,
une essence commune, toutes seraient des lois» (p. 158—159).

Peut-être, au lieu de se laisser aller à un idéalisme aussi
absolu, l'auteur aurait-il mieux fait de serrer davantage son
sujet, en se bornant aux choses qu'il pouvait démontrer et que
tout le monde aurait admises à sa suite. Au lieu de cela, il
s'est lancé dans des théories discutables, qui sont loin d'élucider

et de fortifier la notion de la causalité. Il a montré un
grand talent de métaphysicien, que j'admire sincèrement ; mais
j'aurais préféré une explication plus simple et inattaquable.

Je ne le suivrai pas dans les détails de son exposition.
Je me bornerai à résumer ce qu'il dit de Dieu comme cause
efficiente première.

Il admet l'existence de lois éternelles qui dépassent notre
être, qui dès lors ne relèvent pas de notre causalité infirme
et changeante, qui s'imposent à nous, qui dominent nos pensées

et nos intelligences et qui dominent aussi le monde des

corps : « l'arithmétique, la géométrie imposent leurs lois à toute
pensée» (p. 101). Partant de ce fait que «la cause est toujours
autre que l'effet et dès lors extérieure à l'effet», il enseigne
que la pensée éternelle, en qui les vérités éternelles subsistent,
doit être distinguée de ce qu'elle cause, et qu'elle ne peut être
proprement appelée immanente (p. 102). Or, si les lois
éternelles communes à la nature et à la raison s'expliquent par la
Pensée éternelle, les êtres individuels ne suffisent pas à s'expliquer

eux-mêmes. Il faut leur trouver une cause : car à tout phénomène

il faut une cause. M. Fonsegrive démontre qu'il faut
chercher hors du monde des atomes une cause de leur mouvement

et même de leur existence, et que cette cause est Dieu,
qui seul a sa raison d'être en lui-même, qui est l'Intelligible
même et qui n'a besoin que de lui-même pour s'expliquer
(p. 105—106). Ce n'est pas que M. Fonsegrive déduise l'existence

réelle de Dieu de sa perfection intelligible. Non. Il
déclare expressément que la preuve ontologique ne prouve que
la possibilité de Dieu et que seule la preuve cosmologique
établit la nécessité de Dieu (p. 107—111). Il ajoute que le
monde est un effet dont Dieu est la cause ; que Dieu « ne nous
est connu qu'à titre de cause causante», et que dès lors nous
ne pouvons pas le séparer du monde, «la cause n'étant plus
cause dès qu'on la met à part de l'effet, et l'effet n'étant plus



— 479 —

effet quand on le considère à part de la cause» (p. 117).
Toutefois il ne se prononce pas sur la question suivante: La
causalité est-elle libre ou est-elle nécessaire

Il dit : « La véritable cause efficiente est un être pensant
qui cause par sa pensée ; or, la nature et les êtres pensants
sont les effets d'un premier être pensant. Mais l'effet retient
la forme dont le modèle était contenu dans la pensée de la
cause, comme la forme de la statue est semblable à la pensée
du sculpteur; notre pensée donc, œuvre de la pensée divine,
aura dû garder une ressemblance de sa céleste origine et les
autres choses semblablement. Si donc nous causons nous-
mêmes par la pensée, c'est aussi par la pensée que Dieu a
causé, et rien n'a été fait en dehors de la pensée. Les choses
devront donc être par les lois que la pensée divine leur a

imposées. Retrouver les liaisons des êtres entre eux, soit dans
leur pensée, soit dans leurs relations causales, c'est donc
retrouver les traces de la pensée créatrice. Le monde est un
langage que Dieu nous parle, la science épelle le livre de
Dieu. Dans un livre, les lettres ne se confondent pas et
cependant elles forment des mots, des phrases qui s'entretiennent
et s'expliquent mutuellement. De ce point de vue, la causalité
efficiente devient identique à la causalité finale Admettre
qu'une loi du mouvement des atomes est nécessaire à la
conception scientifique du monde, c'est admettre qu'une pensée
dirige et anime la nature, c'est admettre aussi qu'il y a de la
finalité dans la nature et même qu'il n'y a que cela, si l'on
admet avec nous que la cause finale est une cause efficiente
pensée et qu'il n'y a pas de véritable efficience en dehors de
la pensée Tout révèle la pensée dans le monde Le
but du monde est d'exprimer la pensée L'homme juste
imite Dieu, en adhérant par sa pensée à la divine pensée.
Tandis que le monde matériel réalise cette pensée et l'exprime
sans y prendre part, l'homme seul participe vraiment à l'œuvre
éternelle, pense la loi, la fait sienne, et reflète dans sa pensée
la perfection de la pensée. » (p. 161—168.)

On le voit, ce livre est fort suggestif. Je regrette de n'en
pouvoir donner que les conclusions, et d'avoir dû glisser sur
les détails des preuves, qui en forment la partie la plus
originale. On y suppléera en le lisant; et si la partie philosophique

offre, comme je l'ai dit, des lacunes regrettables, en



— 480 —

retour la partie théologique proprement dite est claire, pleine
d'élévation et de grandeur.

E. MICHAUD.

II.

J. Langen, Geschichte der römischen Kirche bis Innocenz III.
4 Bde. Bonn, M. Cohen & Sohn, 1881—1893.

Da dieses Werk mit dem eben erschienenen vierten Bande
seinen Abschluss erreicht hat, wird es angezeigt erscheinen,
den Lesern der Revue dessen Inhalt und Charakter in wenigen
Zügen zu kennzeichnen. Dasselbe sollte nicht eine subjektiv
gehaltene Papstgeschichte sein, wie deren viele in kürzerer oder

längerer Form bereits existieren. Vielmehr hatte der Verfasser
einen bestimmten Zweck im Auge, wie das ganze Unternehmen
auch durch eine bestimmte Veranlassung hervorgerufen wurde.
Die Veranlassung war die Selbstinfallibilisierung Pius' IX. auf
dem vatikanischen Konzil, welche auf die nachfolgenden Päpste
mit den übrigen römischen Dogmen als Erbe übergeht. Der
Verfasser hatte die neuen vatikanischen Glaubenssätze
eingehend an der Lehre des neuen Testaments und der
kirchlichen Überlieferung geprüft in dem Werke : „Das vatikanische
Dogma von dem Universalepiskopat und der Unfehlbarkeit des

Papstes in seinem Verhältnis zum neuen Testament und der
kirchlichen Überlieferung. 4 Teile, 2. Ausg., Bonn, E. Weber,
1876." Aber weil auf diesem Gebiete die Lehre und die
geschichtlichen Thatsachen einander ergänzen und zu einer
vollkommenen Übersicht über die Entwickelung miteinander
verbunden werden müssen, unternahm er es dann, dem
exegetischen und dogmengeschichtlichen Werke das historische, jetzt
erst abgeschlossene, folgen zu lassen.

Wenn ersteres Werk die Lehrentwickelung bis auf die
Gegenwart, resp. das vatikanische Konzil verfolgen musste, so

konnte letzteres mit Innocenz III. (1216) schliessen, weil unter
diesem Papst die päpstliche Macht auf ihre Höhe hinaufgeführt,
das Papsttum vollendet wurde. Die Entwickelungsgeschichte
desselben erreicht mit dem Anfang des 13. Jahrhunderts ihr Ende,
wie die Entwickelungsgeschichte der Lehre vom Papsttum erst



— 481 —

auf dem vatikanischen Konzil abgeschlossen wurde. Wie die
römischen Theologen und Kanonisten bis zum vatikanischen
Konzil für die Unfehlbarkeitslehre haben kämpfen müssen, so

rangen die römischen Bischöfe seit dem Ende des 4. Jahrhunderts

um ihre Herrschaft zunächst über die ganze Kirche, dann
über die ganze Welt, bis es ihnen nach vielen vergeblichen
Versuchen, selbst Niederlagen, seit dem 13. Jahrhundert gelang,
die von ihnen angestrebte Macht — das Papsttum — anerkannt
zu sehen.

Diese Entwickelungsgeschichte quellenmässig, ohne
subjektive Zuthaten, zur Darstellung zu bringen, möglichst mit
den Worten der Beteiligten und der Zeitgenossen selbst, ist das
Ziel des vorliegenden Werkes. Es sollte dadurch dem Leser
ermöglicht werden, gleichsam aus den Quellen selbst über die
Entstehung der päpstlichen Macht sich ein eigenes Urteil zu
bilden, Augen- und Ohrenzeuge der Ereignisse und Verhandlungen

zu sein, aus denen das Papsttum hervorging. Er erhält
damit ein ganz anders geartetes Werk, als es die gewöhnlichen

Darstellungen der Papstgeschichte zu sein pflegen. Als
charakteristisch mag erwähnt werden, dass man bis jetzt ultra-
montanerseits fast völlig stumm an demselben vorübergegangen
ist. Wo Päpste, Bischöfe, die angesehensten Kirchenmänner
so lautes und vielstimmiges Zeugnis gegen den Ultramontanismus

ablegen, hält man es für das beste, zu schweigen.
Der erste Band führt die Geschichte der aus dunkeln

Anfängen hervorgehenden römischen Kirche bis Leo I. (440).
Wir sehen die römische Kirche, gleich allen andern in der
apostolischen Zeit, von einem Kollegium von Kirchenvorstehern
verwaltet. Wenn auch die Überlieferung von der Wirksamkeit
des Apostels Petrus sich bis in die älteste Zeit zurück verfolgen
lässt, so ist doch die Angabe von einem dortigen Episkopate
in das Gebiet der Legenden zu verweisen. In den alten
kirchlichen Quellen wird von allen Aposteln nur Jakobus als Bischof
von Jerusalem namhaft gemacht; von den übrigen Aposteln
heisst es, sie hätten die ersten Bischöfe in den betreffenden
Kirchen eingesetzt. Bezüglich der römischen Kirche wird dies

von Petrus und Paulus, als den vermeintlichen Stiftern
derselben, ausgesagt.

Einen bemerkenswerten Nachtrag zu den hier berührten
Fragen hat der Verfasser in der spätem Schrift geliefert : „Die



— 482 —

Klemensromane. Ihre Entstehung und ihre Tendenzen aufs neue
untersucht. Gotha, F. A. Perthes, 1890". Er sucht hier die Hypothese

zu begründen — denn selbstverständlich kann es auf
einem solch dunkeln und unsichern Gebiete sich nur um
wahrscheinlich gemachte Hypothesen handeln — dass die pseudo-
klementinischen Schriften des 2. Jahrhunderts den Übergang
des kirchlichen Primates von Jerusalem nach Rom behandeln.
Als Jerusalem, die „Mutter der Kirchen", unter Hadrian (133)
vom Erdboden verschwand, war die Kirche von Rom, als der
Welthauptstadt, bereits blühend geworden. Die Heiclenchristen
traten das Erbe des erloschenen Judenchristentums an, und
Rom wurde jetzt naturgemäss das Haupt der Christenheit des
römischen Reiches. Um eine traditionelle Grundlage hierfür zu
schaffen, scheint bald nachher die Urschrift der Klementinen,
von welcher der (später interpolierte) Brief des Klemens an
Jakobus noch vorhanden ist, in Rom fabriziert worden zu sein,
nach welchem Petrus dort den Klemens als seinen Nachfolger
eingesetzt hätte.

Lassen sich die Spuren des monarchischen Episkopates in
Rom bis unter Trajan zurückverfolgen, so machte zuerst Viktor
gegen Ende des 2. Jahrhunderts schon Ansprüche geltend,
welche an einen Oberepiskopat über die andern Bischöfe
erinnern. Aber es dauerte dann bis zur Zeit Konstantins, ehe solche

Ansprüche mit einigem Erfolge durchgesetzt werden konnten.
Erst unter Damasus (f 384) und Siricius (f 398) erhebt sich
der römische Stuhl sichtbar als Primatialstuhl zunächst über
den Occident, während die Orientalen namentlich infolge der
Erhebung von Byzanz zum Centrum des neuen
christlichrömischen Reiches, zum „neuen Rom" (Konstantinopel), schon
381 ihre Unabhängigkeit von dem römischen Bischöfe
nachdrucksvoll hervorheben. Wir sehen die weitere Entwickelung,
namentlich die Spannung zwischen Rom und Konstantinopel,
sich entfalten, bis mit Leo I. ein bedeutungsvoller Wendepunkt
eintritt. Den Schluss des ersten Bandes bildet eine Abhandlung

über die Lehre der hervorragendsten abendländischen
Kirchenväter hinsichtlich der römischen Autorität : des Ambrosius,

Hieronymus, Augustinus und des Optatus von Milevä.
Der zweite Band reicht von Leo I. bis Nikolaus I. (440 bis

858), behandelt also die Zeit, in welcher die Päpste systematisch

und konsequent die Herrschaft über die ganze Kirche des



— 483' —

Orientes wie des Occidentes beanspruchten, aber von politischer
Weltherrschaft sich noch nichts träumen Hessen. Die unwürdige

Abhängigkeit der orientalischen Bischöfe von ihren Kaisern,
die endlosen dogmatischen Streitigkeiten im Orient, dagegen
die Schwäche und der Verfall des weströmischen Reiches wirkten
zusammen, das Ansehen und die Macht der Päpste immer
bedeutender emporsteigen zu lassen. Leo L, der massgebend in
die christologischen Streitigkeiten des Orientes eingriff und die
Lehre von Christus zum Abschluss brachte, war der erste Papst,
der das Ansehen seines Stuhles auf die bekannten drei
Bibelstellen gründete und so die dogmatische Lehre vom Papsttum
schuf. Der Kampf der Päpste gegen die alte Konzils-Autorität
beginnt; die Trennung zwischen Orient und Occident zieht
heran. Schon unter Hadrian I. (f 795) entsteht in Rom die
sog. Schenkungsurkunde Konstantins, welche politisch-päpstlichen

Zwecken dienen sollte, die magna Charta des
mittelalterlichen Papsttums. Der Papst wird in ihr über die
Patriarchen des Ostens erhoben und für unfehlbar erklärt, über
den Kaiser gesetzt und zum Herrn Italiens oder des westlichen
Reiches erklärt. Der Verfasser vermutet, dass sie den Kämpfen
zwischen der Kurie und Karl dem Grossen um die oberste
Herrschaft in Italien ihre Entstehung verdankte, dass sie
dazu dienen sollte, den urkundlichen Beweis dafür zu führen,
dass nicht die Franken nach Zerstörung des Longobarden-
reiches die obersten Herren über Rom und Italien sein sollten,
wie Karl es geltend machte, sondern der Papst, dass ihm jetzt
das Imperium romanum gebühre, und seinem Klerus die
Stellung des römischen Senates. Aber widerwillig musste der Papst
sich unter die Macht des fränkischen Königs beugen, der 800
auch die Kaiserwürde sich aneignete, die er aus der Hand
Leos III. zu empfangen nur durch eine Überraschung gezwungen
wurde.

So kündigten sich bereits im 8. Jahrhundert die grossen
Kämpfe zwischen Kaisertum und Papsttum an, welche das

ganze Mittelalter erfüllen. Mit dem dritten Bande, von Nikolaus I.
bis Gregor VII. (858—1073), treten wir in diese Periode ein.
Es ist das Zeitalter der Verkommenheit des päpstlichen Stuhles
und seiner Reform durch die gregorianische Partei. Nachdem
Nikolaus L, der erste Papst nach mittelalterlichem Stile, auch

angefangen hatte, seine Oberherrschaft über die Fürsten gel-



— 484 —

tend zu machen, wurde der römische Stuhl das Ziel des
herrschsüchtigen Strebens italienischer Adelsfamilien. Damit verlor
derselbe ganz seine religiöse Bedeutung, indem man, bloss die
geistliche Form beibehaltend, ihn in Wahrheit als den
mächtigsten Fürstenthron betrachtete. Die römische Herrschaft trat
nun auf demselben nackt und unverhohlen hervor, und hielt
man das ausschweifendste Leben, heidnischen Luxus und Genuss
mit dem Besitz derselben nicht für unverträglich. Wir sehen
dann die deutschen Kaiser mit rücksichtsloser Hand eingreifen,
deutsche Bischöfe als Päpste einsetzen, welche Rom und die
Kirche zu reformieren beginnen. Die Reformation, unter
Hildebrands, des spätem Gregor VII. Leitung, erfolgend, geschah indes
auf der Grundlage der um 850 erstandenen, bis dahin in der
allgemeinen Verkommenheit wenig beachteten pseudo-isidori-
schen Dekretalen, Avelche die mittelalterliche Papstherrlichkeit
fälschlich bis in die älteste Zeit zurückdatierten und so die
Erkenntnis der allmählichen Entwickelung derselben bis zur
Entdeckung ihrer Unechtheit unmöglich machten.

Nach dieser Vorbereitung nahm dann Gregor VII. in der
gewaltthätigsten Weise die „Reform" seit 1073 in die Hand,
wie der eben erschienene vierte Band im einzelnen darlegt.
Das Papsttum wirklich auf die Höhe zu erheben, auf welche
es in der falschen konstantinischen Schenkungsurkunde und
in den pseudo-isidorischen Dekretalen gestellt war, hatte er
als Ziel seines Pontifikates ins Auge gefasst. Selbst vor dem
Gedanken schreckte er nicht zurück, durch eine grosse päpstliche

Armee seinen Willen in ganz Europa zur Ausführung zu
bringen und auf dieselbe Weise sich die getrennte orientalische
Kirche zu unterwerfen. Den Kampf gegen die Investitur mit
dem deutschen Könige Heinrich IV. aufnehmend, ging er indes

an seinen noch verfrühten Ansprüchen zu Grunde. Nachdem
er die ganze Kirche durch seine Gewaltthätigkeit in Verwirrung

gestürzt, starb er, selbst von den Römern verlassen, im
Exil. Erst nach anderthalbhundertjährigem Ringen gelang es

Innocenz III. (f 1216), die Ziele Gregors VII. annähernd zu
erreichen. Mit ihm erscheint endlich das Papsttum ausgereift
und vollendet. Jetzt ist der Endpunkt der Entwickelung
gekommen, welche Ende des 4. Jahrhunderts begann. Acht volle
Jahrhunderte voll von Kämpfen und Kriegen waren nötig, den
römischen Bischofsstuhl in den weltbeherrschenden päpstlichen
Thron zu verwandeln.



— 485 —

Dass mit dem 13. Jahrhundert in der Entwickelung der
abendländischen Kirche ein Abschluss erfolgte, zeigt eine Reihe
von Thatsachen. Gleich nach Innocenz III. begannen die mächtigen

Orden der Franziskaner und Dominikaner ihre Wirksamkeit

als Schutzmauern für das nun fertige Papsttum. Sie waren
für dasselbe, wras seit dem 16. Jahrhundert die Jesuiten wurden.
Die Inquisition in den Händen der Päpste und der Dominikaner
rottete in blutiger Weise alles aus, was den päpstlichen
Ansprüchen und Lehren irgend widersprach. Bald nachher fasste
Thomas von Aquin das ganze päpstliche System in seiner
Dogmatik zusammen, die unter päpstlichem Einfluss für die Folge
massgebend wrurde. Er war es, der zuerst die Lehre von der
päpstlichen Gewalt dogmatisch behandelte und eine ganze
Reihe von Lehren feststellte, die bis dahin schwankend gewesen
waren. Die Päpste selbst veranstalteten die kirchlichen
Rechtssammlungen, welche das corpus juris canonici ausmachen.
Mit Einem Worte: seit dem 13. Jahrhundert richteten die Päpste,
nachdem sie ihren Bau vollendet, sich in demselben in jeder
Beziehung häuslich ein.

Aber dennoch erreichte die Lehre vom Papsttum, damals
erst aufgekommen, nicht sofort ihren höchsten Gipfel. Der
erste Papst im vollen Sinne des Wortes, Innocenz HL, stellte
seine Unfehlbarkeit geradezu in Abrede. Erst als die
Papstmacht von ihrer Höhe wieder herabsank, entwickelte man im
Gegensatz hierzu die Lehre von demselben immer wTeiter. So

erklärt sich die Erscheinung, dass in der Zeit des völligen
Zusammenbruchs der weltlichen Herrschaft der Päpste, ohne
welche nach ihrem eigenen Geständnis das Papsttum eigentlich

nicht denkbar ist, die päpstliche Unfehlbarkeit proklamiert
wurde, zu deren Proklamierung die Päpste im Besitze ihrer
Macht keine Veranlassung sahen. So seltsam es klingt: sie war
der Notschrei des zusammenbrechenden Papsttums. Die
Thatsachen der Zukunft werden die Vergangenheit in noch
deutlicherem Lichte erscheinen lassen, als es bereits die Gegenwart
thut. Möge für jeden, der ernstlich nach Erkenntnis der Wahrheit

strebt, vorläufig das vorliegende Werk seine Dienste leisten.



— 486 —-

Die Geistesentwickelung des hl. Aurelius Augustinus bis zu
seiner Taufe. Von Dr. Friedrich Wörter, Professor der
Theologie an der Universität Freiburg i. B. Paderborn, Verlag
von Ferdinand Schöningh, 1892. 210 S. 8°. (Preis M. 4. —)

Der Verfasser weist in der Einleitung darauf hin, wie das
Verhältnis zwischen antiker Philosophie und der Lehre der
Kirchenväter immer noch eingehenderer Untersuchungen
bedürfe, und zwar, wie in Bezug auf das ganze Gebiet der Patri-
stik überhaupt, so gerade speciell bei dem grossen Denker
Augustinus. Seine Schrift wrolle bloss einen bescheidenen
Beitrag zur Lösung dieser Frage darstellen. Hauptaufgabe
derselben ist die eingehencle Analyse der Schriften Augustins aus
dem Zeitraum von seiner Bekehrung in Mailand bis zu seiner
Taufe ; zum bessern Verständnis ist eine Darstellung des äussern
und innern Lebensganges Augustins bis zu seiner Taufe
vorausgeschickt.

Die Erscheinung, dass gerade die hier behandelten Schriften

des Kirchenvaters gewöhnlich am wenigsten gelesen w-erden
und am wenigsten bekannt sind, ist begreiflich, da man sich
eben in der Regel mehr mit der Theologie desselben beschäftigt

als mit seinen philosophischen Ansichten. Für die Erkenntnis

der letztern aber, und für die Einsicht in die Geistesentwickelung

Augustins überhaupt, sind diese philosophischen
Dialoge von hoher Wichtigkeit. Um diese Zeit hatte Augustinus
die Schriften „der Platoniker" kennen gelernt (Confess. VII, 9,

13; VIII, 2, 3), worunter wir uns, wie Wörter S. 38 ff. näher
darlegt, hauptsächlich Schriften Plotins zu denken haben, auch
Porphyrius, aber auch einiges von Piaton selber, und deren
Studium seine völlige Befreiung aus den Gedankenkreisen der
Manichäer vollendete. In diesen vor der Taufe geschriebenen
Dialogen, die sich als Nachschriften wirklicher Gespräche
zwischen Augustinus und seinen Freunden geben1, spiegelt es

sich nun ab, wie Augustinus die Ideen der neuplatonischen

1 Contra Academicos; de beata vita; de ordine; dann die Soliloquia,
Gespräche mit sich selbst, oder zwischen sich und der Vernunft; zuletzt die am
meisten von neuplatonischen Ideen durchdrungene Schrift de immortalitate animae,
mit welcher der erst nach der Taufe geschriebene Dialog de quantitate animae in
enger Verbindung steht, weshalb ihn Wörter auch noch mit in den Kreis seiner

Darstellung hereingezogen hat.



— 487 —

Philosophie in sich aufnahm und verarbeitete, und sie mit
seiner nunmehr christlichen Grundanschauung zu vereinigen
suchte. Dies ist also der Hauptinhalt von Wörters Buch, das
in ausführlicher Analyse den Gedankeninhalt dieser Schriften

und ihren Zusammenhang mit dem Neuplatonismus
entwickelt, eingehender, als dies sonst irgendwo in der Litteratur
über Augustinus und seine Philosophie der Fall ist, da in der
bisherigen Litteratur auch für die Darstellung von Augustins
Verhältnis zum Neuplatonismus meist nur seine spätem Schriften

berücksichtigt sind. Der erste, biographische Teil (S. 5—66)
hat, wenn er auch nichts neues mehr bringen konnte, gleichfalls
in der Darstellung seine Vorzüge auch vor den besten neuern
Biographien. Augustins (Bindemann, Böhringer), als eine neue
quellenmässige Behandlung des Gegenstandes. So empfiehlt
sich das Buch als ein wertvoller Beitrag zur Erkenntnis der
geistigen Entwickelung des grössten abendländischen Kirchenvaters

und seiner Philosophie, und somit zur Geschichte der
Philosophie der Kirchenväter überhaupt.

Dr. F. Lauchert.

Ein Traktat gegen die Amalricianer aus dem Anfang des

XIII. Jahrhunderts. Nach der Handschrift zu Troyes
herausgegeben von Dr. Clemens B^eumker, Professor an der
Universität Breslau. Paderborn, Verlag von Ferdinand Schöningh,
1893. IV und 69 S. 8°. (Preis M. 2. —.)

Die Kenntnis von der von der Synode von Paris von 1210
verworfenen pantheistischen Lehre des Amalrich von Bena
(Bennes) und der nach ihm benannten Sekte beschränkte sich
bisher auf einige von zeitgenössischen Schriftstellern angeführte
Hauptsätze. In vorliegender Ausgabe wird nun zum erstenmal
eine weitere Quelle von grosser Wichtigkeit allgemein zugänglich

gemacht, nachdem erst vor wenigen Jahren Hauréau in
seiner Histoire de la philosophie scolastique (1880) zuerst auf
dieselbe aufmerksam gemacht und sie nach der in Troyes
befindlichen, aus Clairvaux stammenden Handschrift benutzt hatte,
ohne aber ausführlichere Mitteilungen daraus zu geben. In
dieser theologischen Bekämpfung des amalricianischen
Pantheismus werden nun nicht bloss, wie in den früher bekannten
Quellen, die nackten Sätze und Behauptungen angeführt, son-



_ 488 —

dem erhalten wir „zum erstenmal einen näheren Einblick in
die Art und Weise der Beweisführung, durch welche die
Vertreter jener von Amalrich von Bennes begründeten Lehre ihre
befremdenden Sätze zu stützen suchten ; ganz abgesehen davon,
dass der Traktat auch unsere Kenntnis jener Sätze selbst
in einigen nicht unwesentlichen Punkten erweitert". (Vorrede.)
Die Entstehungszeit des Traktats setzt der Herausgeber in
seiner Einleitung mit grosser Wahrscheinlichkeit in die Zeit
kurz vor dem Prozess gegen die Sekte, zwischen 1208 und 1210.
Als Verfasser der anonym überlieferten Schrift möchte er mit
guten Gründen, obwohl nicht mit absoluter Sicherheit, den
Garnerius von Rochefort in Anspruch nehmen, von dem bisher
eine Sammlung von Predigten bekannt war. Die Handschrift
von Troyes enthält nämlich ebenfalls diese Sermones des

Garnerius; und der fragliche Traktat steht nicht nur mitten
unter diesen, sondern zeigt auch in seinem Inhalte vielfache
Übereinstimmung mit denselben, worauf der Herausgeber in
Anmerkungen zum Texte hingewiesen hat. Die Einleitung
beschränkt sich auf die Erörterung dieser litterarhistorischen
Fragen, während der Herausgeber eine sachliche Behandlung
dieses interessanten Dokumentes für später in Aussicht stellt.

Dr. F. Lauchert.

Johann Michael Sailer. [Über Erziehung für Erzieher.] Bearbeitet

von Wilhelm Glabbach, Oberlehrer an der königl.
Oberrealschule zu Saarbrücken. Langensalza, Schulbuchhandlung von
F. G. L. Gressler, 1893. (Ein Band der Sammlung : Die Klassiker

der Pädagogik.) XII und 360 S. 8°.

Sailers pädagogische Schriften sind im allgemeinen jetzt
wenig mehr gekannt, da man sich, wie es ja natürlich ist,
mehr mit seiner theologischen Bedeutung beschäftigt. Und
doch, ist sein pädagogisches Hauptwerk, „Über Erziehung für
Erzieher", in der spätem pädagogischen Litteratur vielfach
benutzt worden und nimmt- in der Geschichte der pädagogischen
Litteratur eine sehr ehrenvolle Stellung ein. So urteilte Diester-

weg in seinem „Wegweiser zur Bildung für deutsche Lehrer"
(5. Aufl. 1873, Bd. I, S. 97 f.) über dieses Buch: „Wer sich
durch dasselbe nicht gehoben, erglüht, begeistert fühlt, an dem
ist wenig verloren; für die Anbahnung höherer Menschlichkeit



— 489 —

oder der Humanität ist er jedenfalls nicht geschaffen." Es war
darum ein sehr dankenswertes Unternehmen, das schöne,
wertvolle Werk in einer neuen Ausgabe weiteren Kreisen von
Lehrern und überhaupt von Gebildeten, und „allen, denen eine
christliche Erziehung unsers Volkes am Herzen liegt", wie der
Herausgeber in der Vorrede sagt, wieder bequem zugänglich
zu machen. In dieser Bestimmung der neuen Ausgabe für ein
weiteres Publikum und zu praktischer Verwendbarkeit, nicht
ausschliesslich zu wissenschaftlichen pädagogischen Studien,
fand der Herausgeber die Berechtigung, das Werk Sailers
nicht ganz, sondern in wesentlich gekürzter Gestalt zu geben,
durch Weglassung derjenigen Abschnitte, welche ein allgemeines

praktisches Interesse für unsere Zeit nicht eigentlich mehr
haben; auch legte wohl der Zweck der Sammlung, in der
dieser Band erschien, eine Beschränkung des Umfanges auf.
Wem es um eigentliches Studium Sailers und seiner
pädagogischen Grundsätze zu thun ist, der wird freilich zu einer
vollständigen Ausgabe greifen müssen; aber zum Zweck
allgemeinerer Verbreitung und praktischer Benutzung ist die
vorliegende sehr empfehlenswert.

Als schätzbare Beigabe geht dem Texte von Sailers Buch,
der die Seiten 207—360 füllt, eine ausführliche Einleitung voraus,

die in fünf Abschnitten: 1) Sailers Leben und Wirken,
2) Sailers Schriften, 3) Sailers Psychologie, 4) die Sailersche
Sittenlehre, 5) Sailers pädagogische Schriften, behandelt. Der
erste Abschnitt, die Biographie (S. 1—80), bietet zwar nichts
Neues, hat auch nicht diesen Zweck, giebt aber in vielfach
wörtlicher Anlehnung an die bekannten älteren Biographien
Sailers von Aichinger (Freiburg i. B. 1865) und Bodemann
(Gotha 1856) und den auf Sailers eigenen Mitteilungen
beruhenden biographischen Artikel im „Gelehrten- und
Schriftsteller-Lexikon der deutschen katholischen Geistlichkeit" von
Felder und Waitzenegger (2. Bd., Landshut 1820, S. 191—213),
sowie an die „Erinnerungen" von Christoph von Schmid, ein
gutes, warm empfundenes, populäres Lebensbild des grossen,
edeln Theologen und Bischofs.1 Eine speciellere Einleitung in

1 Einige kleine Ungenauigkeiten hätten freilich vermieden werden sollen.
Sailers Lehrer in Ingolstadt, der bekannte litterarisch produktive Theologe, hiess

Stattler, nicht Sattler, wie S. 18 und 14 zweimal gedruckt steht. Ebenso ist an
verschiedenen Stellen Feneberg statt Fenneberg zu lesen ; S. 51 in der Note
"Waitzenegger statt Waizenecker.



— 490 —

Sailers Pädagogik, meist mit seinen eigenen Worten in
Auszügen aus seinen Schriften, geben die Abschnitte 3—5. So ist
der vorliegende Band, ausser seinem besondern Zweck, eine
neue Ausgabe von Sailers Erziehungslehre zu bieten, trefflich
geeignet, jedem, dem es nicht gerade um speciellere Forschungen

zu thun ist, ein gutes allseitiges Bild von Sailers Leben
und Wirken zu geben. Dr. F. Lauchert.

III.

Recent Contributions to Theological Littérature in England.

The Incarnation of the Son of God. The Bampton Lectures
for 1891, by Charles Gore, M. A. Principal of the Pusey House,
Oxford. (8°, 276 pp.) In selecting this book for notice in the
Revue Internationale, I am following the same course as on
a former occasion. I select it not so much in consequence of
its intrinsic importance as of its connection with the history of
English religious thought at the present moment. It is a
peculiarly representative book. Mr Gore, the author, was until
very lately the Principal of the Pusey House, and was placed
there as the foremost representative, among the rising
theologians of the day, of the theology identified with the great
and honoured name of Pusey, "le vrai réformateur", as Père

Hyacinthe once felicitously called him, "de l'Eglise d'Angleterre".
Scarcely, however, had M1' Gore been appointed to the post,
when a very grave divergence from Dr Pusey's teaching
became opponent in his public utterances. Dr Pusey, as is well
known, was a firm upholder of the authority, it might almost
be said of the absolute infallibility, of Holy Scripture, and he

resolutely opposed anything in the shape of an accommodation
with the conclusions of modern German criticism.

These conclusions, however, have of late been accepted
by the leading Hebrew scholars at Oxford, and Mr Gore became
convinced of the necessity of such an accommodation. In a work
called Lux Mundi, a collection of always thoughtful, and often
brilliant Essays issued by rising Oxford divines, Mr Gore laid
down the principle that Catholics were not bound to defend



— 491 —

the historical accuracy of the books of the Old Testament, and
in particular that the historical colouring in Chronicles might
safely be regarded as "idealized", that is to say as very
considerably heightened by a vivid imagination. Into the painful
controversy which followed it is not my desire to enter at
length. It caused a deplorable breach between the most eloquent
divine of the day, Canon Liddon, by far the most influential
thinker of the Tractarian School, and one who had hitherto
been his disciple. Canon Liddon's mind was so constituted as
to repel with vehemence anything which he believed to be

contrary to the first principles of the faith. Those who can
look back some years will remember how the controversy
about the public use of the Athanasian Creed in the Anglican
ritual was abruptly brought to a close by Canon Liddon's threat
to "reconsider his position" in the Church of England, if any
attempt were made to tamper with the Anglican formularies
on the point. He was no less determined to maintain the supreme
authority and the inerrancy of Holy Writ. In a letter to the
WTiter of the present notice which formed part of a correspondence

only interrupted by his death, it appears that he was
even prepared to insist on the Mosaic authorship of the Pentateuch.

That death, occuring as it did just at the time when
his wisdom and energy, his clear grasp of first principles, were
most wanted, has been a loss which, for the present at least,
the Anglican Church has been entirely unable to repair.

Mr Gore's Bampton Lectures, which appeared two years
ago, must be regarded as his Apologia in regard to this controversy.

It is no depreciation of them to say that in brilliancy
and vigour of language, in exquisite felicity of expression, in
pellucid clearness of dogmatic statement, in perspicuity of
arrangement, they fall far below the famous Bampton Lectures
of his former leader on the Divinity of Christ. For indeed on
these points the late Canon Liddon had no rival in his own
day, and it may be doubted whether he ever had a superior.
But Mr Gore rises above his master in seizing the points on
which theology must seek reconciliation with modern thought,
and his Lectures are valuable to those who are labouring to
effect such a reconciliation.

Anything like an exhaustive review of these Lectures is

impossible in the space allotted to me. But those who study



— 492 —

them will find that there is no surrender of the supernatural,
but on the contrary a bold defence of it. They will find a
careful examination of the dogmatic decisions of the various
Councils in regard to the Person of Christ, and a vindication
of the doctrine, held by all those who have combined to support
the Revue Internationale, that those decisions, while they "quoted",
do not add to the original teaching of the Apostles. They will
find "the Anglican ideal of authority explained and justified",
and "contrasted with that of Rome". And Continental Catholics
will be pleased to find Mr Gore's presentation of the "Anglican
ideal of authority" (p. 186) in full accordance with that
promulgated at the recent Lucerne Congress.

But it is the belief of the writer of these lines that in his
justifiable anxiety to reconcile Christianity and modern thought,
Mr Gore has gone further than he need have done. The attempt
to bring recent German criticism of the Old Testament into
harmony with Catholic theology must be regarded as premature.
Criticism has by no means said its last word on this subject,
and the importance of some recent dogmatic pronouncements
from the critical camp, has, at least in the opinion of the
present writer, been absurdly overestimated. Of Professor Driver,
for instance, it may safely be asserted that his literarj" instinct,
¦his capacity for criticism in its larger and wider aspects, is by
no means on a level with his industry, his scholarship, his
critical sagacity in matters of textual detail. By his undue
deference to scholars of this type, Mr Gore has allowed himself
to be drawn into doubtful statements about the limitation of
Christ's human knowledge. It would have been wrell if he had
been content with this. For the Catholic Church has never
denied that there were limits to Christ's human knowledge,
though it is more than doubtful whether it were possible for
him, as Man, to be deceived. Unfortunately, however, Mr Gore
has gone further still. In the assertion that Christ, for our
sakes "abandoned His own prerogatives in God" (p. 158), that
He "abjured" His equality with the Father (p. 157), that He
"ceased to exercise certain natural prerogatives of the Divine
existence" (p. 158), he appears not only to have drifted into
heresy, but to have committed himself to an assertion of a
proposition which is absolutely impossible. These utterances,
on the part of a teacher so distinguished and so respected,



— 493 —

have not unnaturally created some excitement. In an article
in the Indian Church Quarterly Review of October 1892, by the
Bishop of Bombay, an old friend and associate of Mr Gore's,
the wrriter expostulates, though in a spirit of deep regard and
sympathy, with the brilliant author of the Bampton Lectures.
He regards the "insertion of these sentences" as "deplorable
in the extreme". And his remonstrances have found an echo
in other quarters.

It must, I think, be in connection with these remonstrances
that the rumour so persistently spread for some months past,
that Mr Gore has resolved to resign his position at the Pusey
House, has now been authoritatively confirmed. Few sensible

persons will doubt that Mr Gore, if he has resolved to reconsider
his position, has done wisely in extricating himself from the
entanglements, which are apt to attach to one who is regarded
in some sense as a party leader. It is true that his act, at first
sight, appears to have a suspicious resemblance to Cardinal
Newman's retirement to Littlemore before his secession to Rome.
But circumstances have altered since then. No man of intelligence,

spirit or originality can consent to wear the muzzle
provided by the narrow clique which rules the Vatican for any
one who dares to think. We may therefore feel confident that
a scholar and thinker like Mr Gore will not be lost to us, but
that after leisure for undisturbed thought such as the distractions

of English University life at the present time do not
permit, he will resume the position as the champion of a theology

at once rational, liberal, and orthodox, for which his
previous career and his great natural gifts have so admirably
fitted him.

I have left myself only too little space for the notice of
volumes coming from a man who occupies at present a position
of as much significance in relation to religious thought in
Scotland, as Mr Gore to religious thought in England. I touched
in my last notice on Professor Milligan's attitude to the Calvinism
until lately dominant in the Presbyterian Churches in Scotland.
Professor Milligan, I believe, belongs to an Association set on
foot in Scotland for the revival of respect for the Catholic idea
in theology. Students of Swiss contemporary religious history
are aware that similar ideas have found expression among
the ministers of the Swiss Protestant Church. It will be found

Revue intern, de Théologie. Heft 3, 1893. 33



_ 494 —

that there is nothing whatever inconsistent with Catholic theology

in the works to which I now desire to call attention.
The Resurrection of our Lord. By William Milligan D. D.,

Professor of Divinity and Biblical Criticism in the University
•of Aberdeen. (Small 8°, 318 pp.) This book, published in 1890,
has already gone through three editions. It has excited much
interest in England, as illustrating still further the tendency,
already sufficiently observable in Scotland, to abandon the
Calvinistic lines on which Scotch Presbyterianism since the
Reformation has proceeded. Professor Milligan deals first with
the fact of the Resurrection, and the evidence for it. But in
estimating the evidence, he proceeds upon two assumptions
which' will by many be disputed, the possibility of the
miraculous, and the genuineness of the books of the New Testament.
He then proceeds to discuss the nature of our Lord's Resurrection-
body. He comes to the conclusion that our Lord wras "not the
same" after his Resurrection as before it; that His body was
"different" after the Resurrection, and "was already glorified"
(p. 14). In p. 22 he repeats this idea in different language.
"The body with which Jesus rose was not the same as that
with which He died." This language seems perhaps to have
been scarcely sufficiently considered. Catholic theology would
surely teach us to say "the same, yet not the same". The
same in its unquestionable connection with His life before His
crucifixion, as evidenced by the print It bore of the wounds
inflicted by the nails and the, spear, but different in its physical
conditions. The connection, as St. Paul teaches, bears some
analogy to the connection between a seed and the plant which
springs from it. And he further teaches that, as the body we
possess in this life is psychic, i. e. adapted to the needs of the
ipv%ij, so the Resurrection-body must be considered as pneumatic,
i. e. adapted to the higher life demanded by the nvjevpa, or
highest part of our being. Professor Milligan goes on to deal
with remarkable skill and originality with the objection that
our Lord appeared only to believers after His Resurrection.
He then passes from the evidential to the doctrinal treatment
of the Resurrection, and here he appears to have somewhat
justified the criticism to which he gives an answer in the Preface

to his second edition, that he places the Resurrection of
our Lord in the place which should be occupied by the In-



— 495 —

carnation. It were by no means surprising if he did so. Even
Anglicans, who are familiar from childhood with Catholic
principles, maintained for a long time a very feeble grasp on
the truth that the Incarnation is the root principle of the
Christian scheme. Presbyterian theology has for centuries
regarded Christ's Sacrifice and the appeasing of God's wrath
effected thereby, as the object of Christ's coming, rather than
the restoration of the union between God and man interrupted
by sin. But explained as Professor Milligan explains it in p. X,
there can be no objection whatever to his proposition. The
Resurrection of Christ is "the consummation of a process by
which humanity reaches its perfection". In other words, it had
been useless for Jesus Christ to have transmitted to us His
Nature, unless in It He had triumphed over sin and death. It is not
flesh and blood as He took it in the womb of the Blessed Virgin
which He transmits to us, but the spiritualized flesh, the
triumphant life in which He rose victorious from the tomb,
and in which He ascended to the Right Hand of God. I cannot
stop to speak of the learned, and still more thoughtful than
learned, notes by which this volume is enriched, but must
proceed to a brief notice of the second series of lectures.

The Ascension and Heavenly Priesthood of our Lord. By
Professor Milligan. (Small 8°, 374 pp.) This volume, it is
perhaps not too much to say, displays a distinct increase in the
firmness of its hold on Catholic doctrine. The former may be
said to mark the steps by which Professor Milligan reached
the Catholic stand-point, the latter his first essay in exposition
after he had attained it. It would be difficult to find a more
complete or more satisfactory treatise on the High-priesthood
of Christ in heaven, and on the consequences which flow from
that High-priesthood to His Church on earth. He begins by
laying down a principle which it is well to bear in mind.
"When", he says, "we speak of our Lord's Ascension into
heaven, we have to think less of a transition from one locality
to another than of a transition from one condition to another.
A change of locality is indeed implied, but it need not be to
a circumscribed habitation like that of earth; it may only be
to a boundless spiritual region above us and encompassing us

on every side" (p. 26). Professor Milligan is perhaps less

satisfactory than elsewhere in dealing with the questions of the



— 496 —

high-priesthood of Melchizedek, and the time when our Lord's
High-priesthood may be said to have begun. But he is more
satisfactory when in Lect. HI he challenges the position laid
«down by the Bishop of Durham, that there is no support for
the doctrine of our Lord's perpetual presentation in heaven of
IHis Sacrifice on the Cross. Our Lord's presence in heaven
-cannot be separated from what He has done "for us men and
for our salvation". His Life, His Death, His Resurrection are
embodied, so to speak in Himself, and where He is, there they
are also. If he sitteth at the Right Hand of God, He must
surely of necessity present them to Him at Whose Right Hand
He sits. Since it is by them alone that humanity has attained
so high a dignity. Professor Milligan proceeds later on to
discuss this presentation in heaven of His Sacrifice by Christ in
relation to the Eucharist. "From the very beginning of her
history", he says, "the Church has instinctively regarded the
Sacrament of Holy Communion as the Central act of her
worship" (p. 309), and this because in it "the Church realized to
a greater extent than in any other of her ordinances both her
own deepest, that is her sacrificial life in her glorified Lord,
and His peculiar presence with her as her nourishment and
strength and joy". Among the distinct evidences of growth in
the appreciation of Catholic truth may be mentioned the note
on Substitution, and the remark on the "separation between
Christianity and the daily life" which Protestant theology has
in many instances so disastrously tended to produce.

It should be remarked further that Professor Milligan does

not stand alone in the Presbyterian Churches of Scotland, but,
as has already been said, he is only one of a body of men who
desire to lead Scotchmen back to the Catholic stand-point, as
far removed from Romanism as from popular Protestantism,
which they have unfortunately been induced to abandon. His
works on the Apocalypse must be deferred to some future
occasion.

I should like to say a few words, before concluding, on a
phenomenon which portends in the future considerable difficulty,
if not actual danger, to the Vatican. It is the growing
independence of the rank and file in the Roman Church. Not
only is there a considerable tendency to rebel against the
decisions of authority in America and in Ireland, but the pages



— 497 —

of the Contemporary Review have of late teemed with articles
in which the assertion of independence has been very marked.
In that review Professor Mivart some time ago boldly asserted,
in opposition to the Syllabus, the necessity of a reconciliation
between theology and science. Lately he has followed with an
ouslaught on the popular doctrine of hell, which if generally
adopted must cause a very marked change in the relations
between priests and people in the Roman Catholic Church.
And still more lately an anonymous writer has attacked the
policy of the wire-pullers at the Vatican with great skill and
ingenuity. The replies from the Jesuit champions are regarded
as displaying more violence than argument, and have invited
some home thrusts from the keen and polished weapon which
the anonymous writer has learned how to wield. These
controversies may not be of much consequence in themselves, but
as indications of tendencies they are of first rate importance.
For they shew that in the conditions of modem society authority

can no longer suppress the voice of criticism. And when
once freedom of discussion is established, the Roman Church
will cease to be what she now is. In other words, she must
sooner or later succumb to that principle of free -Catholic life
which Old Catholicism has been the first to proclaim, and
which Old Catholics at present are denounced for maintaining.
The Mene, Mene, Tekel, Upharsin are written upon the walls.
It is only a question of time when the fall of the Babylon of
unrighteous and paralysing religious domination shall take place.

J. J. Lias.

The three following books have been sent us for review.
A short notice of each is therefore appended. They form the
first three volumes of a series called the Bible Student's Library,
and are published by MessrB Eyre & Spottiswoode, London.

1. The Foundations of the Bible. Studies in Old Testament
criticism. By the Rev. R. B. Girdlestone, M. A. Hon. Canon of
Christ Church Cathedral, Oxford, late Principal of Wycliffe Hall,
Oxford. (12mo, 215 pp.) The greater part of this book appeared
first of all in the Record newspaper. Its object is to examine
the recent criticism of the Bible by the light of the Bible itself.
Starting from the tradition common to Jews and Gentiles as to



— 498 —

the date and authorship of the books, the tradition is traced
up to Nehemiah and Ezra. The question is then asked, what
sacred writings had Nehemiah before him? These quotations
and references are traced back to the period of the Judges.
Notes and parentheses are discussed, as well as chronology,
topography, the legislative codes, special offices and ordinances,
the names of God, the bearing of terminology on the age of
the books, and other points of more or less importance to a full
comprehension of the subject.

2. The Lato in the Prophets, by the Rev. Stanley Leathes,
D. D., Professor of Hebrew in King's College, London, Prebendary
of St. Paul's, and Rector of Much Hadham, Hertfordshire. (12m0,

342 pp.) The object of this book is to shew, by a careful
examination of the prophetic writings, that the Law of Moses,
as contained in the present books of the Pentateuch, was
anterior to, and well known by, the Prophets. The objection
has been raised to Professor Leathes' argument, (1) that the new
criticism itself supposes the narrative of the Jehovist and older
Elohist to be knowm to the prophets, and (2) that it regards a
good many laws which were only collected together and
published by the author of the Priestly Code, as having existed
in an uncodified form before his time. Professor Leathes would
probably reply (1) that on ordinary principles of criticism, if
quotations are found from a book in other writings of a certain
-date, the existence of that book as a whole at the time at
which it was quoted would usually be regarded as proved, and
(2) that the Priestly Code itself, in its present form, is distinctly
quoted, and its provisions are clearly known to the Prophets
whose early date is not denied. The book is ingenious and
laborious, and is the production of a competent scholar. There
is an Appendix on recent criticism on the Pentateuch.

3. Principles of Biblical Criticism. By the Rev. J. J. Lias, M. A.,
Rector of East Bergholt, formerly Hulsean Lecturer at the

University of Cambridge and Preacher at the Chapel Royal,
Whitehall. (12mo, 262 pp.) Mr Lias is already known to the
readers of this review as one of its contributors. His work, as

he tells us in his Preface, is not intended for advanced students,
but to form a manual for those who desire more elementary
instruction. It deals with the grounds on which the Scriptures
are regarded as the Word of God, the nature and limits of



— 499 —

Inspiration, the criticism of the text of the Old and New Testament,

and the so-called higher criticism which deals with their
subject-matter. Like Professor Leathes, Mr Lias devotes some

pages to an examination of recent theories of the Pentateuch.
The book steers a middle course between the belief in the
necessary infallibility of the whole of Scripture and the free
handling of modern criticism. The Old Testament is regarded
as a trustworthy record of God's dealings with the Jews, and the
New is declared to contain an accurate statement of the
necessary principles of the Christian religion, as laid down by
its Founder, and communicated by Him to his Apostles. The
author takes care to discriminate between the books of the
New Testament universally believed to be genuine, and those
in regard to the genuineness of which doubts were entertained
in the early ages of the Church.

From these books, and others which will presently be

mentioned, the student will be able to form an idea of the more
conservative English criticism. The kind of criticism in vogue
in Germany has not, until lately, been very popular in England.
In fact, until within the last few years, the most extreme form
of Bibliolatry prevailed. The only notable exception was that
of Bishop Colenso, who was promptly excommunicated by his
brethren, and though holding his post to his death through the
support of English law, was held by the members of the English
Church in general to have forfeited his bishopric. But a
complete revolution has taken place of late. The Hebrew chairs
at both Universities are occupied by men who are more or less

supporters of the new criticism, and they are supported by a
Semitic scholar of vast range of attainments, Professor Robertson
Smith, whose book the Old Testament in the Jewish Church is
by far the ablest presentation of the views of the critical school
which has appeared in any language. With the exception of
Professor Stanley Leathes, the authors whose books we have
noticed above have no pretension to be profound Hebrew scholars.
They examine the question rather from an ordinary historic,
literary, and theological point of view. For exhaustive works
on the Conservative side displaying a minute acquaintance with
the details of the subject, the student must go to America and
read the works of Mr Bissell, and of Professor Green, of Princeton,
the Chairman of the American Committee appointed to revise



— 500 —

the translation of the Old Testament. The question is a large
one—far larger even than the higher criticism of the New
Testament—and to deal with it completely requires a combination

of gifts hardly likely to be united in one person.
The following are works which have recently appeared in

England on the Conservative side on this subject. They are
unequal in point of ability and importance, but they will
serve to shew on what lines the defence of the authenticity,
genuineness, and accuracy of the books of the Old Testament,
is carried on.

1. Christus Comprobator. By C. J. Ellicott, D. D., Bishop of
Gloucester and Bristol. London. S.P.C.K. 1892. (16mo, 213 pp.)

2. Books of Chronicles in Reference to the Higher Criticism.
By Lord Arthur Hervey, D. D., Bishop of Bath and Wells.
London. S. P. C. K. 1892. (16™, 175 pp.)

3. The Old Testament and the New Criticism. By Alfred
Blomfield, D. D., Bishop Suffragan of Colchester. London. Elliot
Stock. 1893. (12m0, 182 pp.)

4. The Book Genesis, a True History. By F. Watson, D. D.,
Fellow of St. John's College, Cambridge ; Vicar of Stow-cum-Quy,
and late Hulsean Lecturer in the University of Cambridge.
London. S. P. C. K. (16™, 288 pp.)

5. Did Moses write the Pentateuch after all? By F. E. Spencer,
M. A., Vicar of All Saints, Haggerston. London. Elliot Stock.
1892. (12mo, 291 pp.)

It will be needless to give a list of the books on the other
side, (1) because the cause is already so ably represented in
Germany and France, and (2) because the principal books which
represent the new criticism: Professor Driver's Introduction,
Professor Cheyne's Bampton Lectures, and Professor Robertson
Smith's Old Testament in the Jewish Church, are already widely
known. An able Commentary on the book of Isaiah, in two
volumes, by the Rev. G. A. Smith, D. D., ought, however, to
be mentioned. fff



501 —

IV.

Mdçxoç 6 Evysvixàç xal BrjOOaçiwv ô KaçâivûXiç sv-d-vvecç, wç noXixixoi

xov "EXXrjvixov è'9-vovç -qys'xai, xfj ïoxooia âiôovxsç. 'Ynó NixrjcpÓQov

aQxiemGxónov n. Ilaxqëv (xov KaXoyeoà). 'A&rjvgOi 1893. 135
Seiten. 8°.

(Markus Eugenikus und der Kardinal Bessarion, als
politische Führer des griechischen Volkes vor den Richterstuhl der
Geschichte zur Rechenschaft gezogen.)

Wir werden von dieser eben erschienenen interessanten
Schrift des gelehrten Erzbischofs von Patras im nächsten (4.)
Heft unserer Zeitschrift einen ausführlichen Auszug geben, und
wollen hier unsere Leser nur vorläufig auf dieselbe aufmerksam
machen. Dieselbe schliesst sich in ihrer Beziehung auf das Unionskonzil

von Florenz der im 1. Hefte veröffentlichten Abhandlung
des hochwürdigsten Herrn Verfassers über die Unionsverhandlungen

der Griechen mit dem Konzil von Basel an und
betrachtet, wie der Titel sagt, besonders die politischen
Erwägungen, durch welche die beiden bedeutendsten Männer der
damaligen griechischen Kirche zu ihrem verschiedenen Verhalten
gegen die Unionspläne mit der römischen Kirche veranlasst
wurden. Dieser neuen Schrift ist die eben erwähnte, zuerst in
unserer Zeitschrift in deutscher Übersetzung erschienene
Abhandlung im griechischen Original angehängt. Im Anhang
enthält die Schrift ferner eine Übersetzung der Luzerner Begrüs-
sungsansprache des Herrn Bischofs Herzog an den Herrn
Erzbischof von Patras, einen Abdruck des dem letztern von der
Berner kath.-theol. Fakultät ausgestellten Doktordiploms und
seines auch im 1. Hefte dieser Zeitschrift bereits abgedruckten
Dankschreibens an den Rektor der Berner Universität, Herrn
Professor Michaud. Gewidmet ist die vorliegende Schrift der
kath.-theol. Fakultät in Bern: xfj osfuvoTcoansöxdxg xàv ooqxäv

xalyvrjOiwç xad-oXixüv UsoXóycov %Of)sfa, xfj xqv d-eol.oyixrjv GvyxQoxovGj]
0%oXfjV xrjg sv Bsqvjj 'Axaorji.is(ac.

Die altkatholische Frage im orthodoxen Orient.

Unter diesem Titel hat Herr Professor Katanskij von der
geistlichen Akademie -in St. Petersburg, auf Veranlassung des



— 502 —

letztjährigen Luzerner Kongresses, in den dort erscheinenden
„Kirchlichen Nachrichten" einen sympathischen Artikel
veröffentlicht, in welchem es heisst: „Es bedarf keines grossen
Scharfblickes, um zu sehen, dass die Zeit herannaht (wenn
sie nicht schon da ist), wo der orthodoxe Orient seinen passiven
Standpunkt eines gleichgültigen Zuschauers und Beobachters
der hochbedeutsamen Bewegung der Altkatholiken im Occident
aufgeben und thatkräftiger als bisher Anteil an derselben nehmen
muss." Ein sympathisches Entgegenkommen von seiten der
orthodoxen Orientalen sei um so mehr angezeigt, als die
Altkatholiken ihrerseits besonders in jüngster Zeit eine deutliche
und bestimmte Hinneigung zum orthodoxen Orient gezeigt haben,
wie dies besonders auf dem Luzerner Kongress zum Ausdruck
kam in der ehrenvollen Aufnahme der Vertreter der
orthodoxen Kirche, wovon der Herr Verfasser mit besonderer
Genugtuung Notiz nimmt. Er bespricht nun die einzelnen
Äusserungen dieser den anwesenden Orthodoxen von seiten der
Altkatholiken erwiesenen Ehren. Ein ganz besonderes Gewicht
legt er in dieser Hinsicht der Ansprache bei, mit welcher der
hochwürdigste Herr Bischof Herzog am Schluss des
Eröffnungsgottesdienstes den hochwürdigsten Herrn Erzbischof von Patras
begrüsste und ihn einlud, der Versammlung den Segen zu
erteilen. Dann werden die Äusserungen in den verschiedenen
Kongressreden näher betrachtet, in welchen die offizielle
Anknüpfung näherer Beziehungen zwischen den kirchlichen
Organen der Altkatholiken und der orthodoxen Kirchen als
wünschenswert bezeichnet worden war.

Davon geht der Herr Verfasser nun zu allgemeinen
prinzipiellen Betrachtungen über: „Die gegenwärtige Lage der
Altkatholiken ist eine ganz natürliche und begreifliche. Zwanzig
Jahre sind schon verflossen, seit sie sich von Rom trennten,
eine hinreichend lange Zeit, dass es sich entscheiden und zeigen
konnte, was für kirchliche Gestaltungen und was für Ziele ihr
ferneres Leben haben werde. Da nun diese Übergangsperiode
verflossen ist, ist es unmöglich, dass ihnen jetzt die Frage über
die Zukunft des Werkes, das sie unternommen haben, keine
Sorge machen sollte. Was wird aus dem Altkatholizismus
werden? Soll er ein kleines Bruchstück der römischen Kirche
bleiben, das mit der Kirche von Utrecht eine kleine
schismatische Kirchengemeinschaft bildet und inmitten der vielen



- 503 —

häretischen und schismatischen Gemeinschaften des Occidents
verschwinden wird? Oder soll er sich den protestantischen
Kirchen des Occidents anschliessen, der anglikanischen, luthe-
ranischen, calvinischen?" Das erste ist auf die Dauer doch
nicht befriedigend ; und das zweite ist unmöglich, weil wesentliche

innere Unterschiede zwischen dem Altkatholizismus und
den aus der Reformation des 16. Jahrhunderts hervorgegangenen
Kirchen bestehen. „Da bleibt nun eine dritte und viel
tröstlichere Hoffnung, aus der gegenwärtigen schwierigen und
unbestimmten Stellung herauszukommen, nämlich die Vereinigung
mit der orthodoxen morgenländischen Kirche, die an Alter und
Autorität der römischen Kirche in nichts nachsteht, während
sie derselben weit überlegen ist durch die Strenge, mit der sie
die von dem Herrn und den Aposteln übergebene Lehre
bewahrt hat. Darum ist es ganz natürlich, Avenn die Altkatholiken

ihre Blicke auf diese Kirche richten und wünschen, in
ihren alten und starken Stamm eingepfropft zu werden, um so

mehr, als sie, nach ihrem (der Altkatholiken) eigenen Bekenntnis,

ihnen innerlich verwandt ist, und da sie in der That ganz
unbefleckt und unverdorben den Schatz der reinen Lehre Christi
besitzt, wie sie ihn in der Reihe der vielen Jahrhunderte
bewahrt hat.

„Wenn diese unsere Annahme von der gegenwärtigen Lage
der Altkatholiken richtig ist, dann ist es offenbar, dass der
entscheidende und kritische Augenblick im Leben der Altkatholiken

gekommen ist: es handelt sich um ihre Zukunft. Die
Lösung dieser Frage hängt natürlich zuerst von den Altkatholiken

selbst ab, zum Teil aber auch von denen, auf die sie

hoffnungsvoll ihre Blicke richten, d. h. von dem orthodoxen
Orient.

„Man darf doch nicht annehmen, dass wir orthodoxe Christen
des Orients uns jeder thätigen Anteilnahme an dem Geschick
des Altkatholizismus sollten enthalten wollen, indem wir ihn
allein auf den eigenen Schultern das schwierige Werk der
entscheidenden Wendung zu uns tragen liessen. Dem orthodoxen
Orient kommt es zu, seinen Brüdern im Occident brüderlich
die hülfreiche Hand zu reichen, die in diesem schwierigen
Moment ihres Lebens bei uns eine sichere Stütze suchen, ihnen
alle Beweise einer heiligen apostolischen Liebe zu bieten und,
indem er zugleich auf seine unverletzbaren und unveränder-



— 504 —

liehen Dogmen hinweist, die auch für sie obligatorisch sind für
die Vereinigung mit uns, seine Bereitwilligkeit zu zeigen zum
möglichen Entgegenkommen und zur Nachsicht gegen ihre
etwaigen Unvollkommenheiten und Mängel."

Im einzelnen lasse sich über die Art der Vereinigung
einstweilen nur sagen, dass die einzige Bedingung derselben die
völlige Übereinstimmung in den Dogmen sein müsse, während
dabei die Altkatholiken ihre eigenen liturgischen Gebräuche,
ihre Kirchenverfassung und ihre besondern nationalkirchlichen
Gewohnheiten behalten sollen. Bei der praktischen Durchführung

können sich freilich noch unvorhergesehene Schwierigkeiten

ergeben. Aber auch abgesehen von dem endlichen
Erfolg müsse die höchste Wichtigkeit dieser altkatholischen Frage
auch für den orthodoxen Orient anerkannt werden. Schon die

vorläufige gegenseitige Annäherung zwischen Orient und Occident

trage für beide Teile gute Früchte. „Wenn aber die
ersehnte Vereinigung früher oder später zu stände kommt, so sind
die grossen Folgen dieses Ereignisses gar nicht vorher zu
bestimmen." Die äussere Stellung des Altkatholizismus im Occident

würde sich durch eine offizielle Vereinigung mit der
orthodoxen Kirche jedenfalls sehr zu seinem Vorteil verändern, auch
in Bezug auf sein äusseres Wachstum. So meint der Herr
Verfasser, dass der Altkatholizismus dann jedenfalls unter den
römischkatholischen Slaven zahlreiche Anhänger gewinnen
würde. Der orthodoxe Orient aber hätte den Vorteil davon,
dass seine Grundsätze auch im Occident immer mehr bekannt
und verbreitet würden, und dass auch die theologische Wissenschaft

der Orientalen im Westen nicht länger, wie bisher, eine
terra incognita wäre. Wenn die letztern Betrachtungen auch
freilich noch verfrüht seien, so sollten sie doch nur den Zweck
haben, die Bedeutung der altkatholischen Frage für den Occident

wie für den Orient recht ins Licht zu stellen.
Diesen Artikel teilte auch die in Athen erscheinende

religiöse Zeitschrift 'AvdnXaGig in griechischer Übersetzung mit1, in
ihren Nummern 119 und 120 vom 1. und 15. April, mit einer
Einleitung, worin das Urteil des russischen Verfassers voll und
ganz unterschrieben wird, dass für die orthodoxen Orientalen die
Zeit gekommen sei, aus ihrer bloss zuschauenden und abwar-

1 Unsere obigen Auszüge sind nach dieser griechischen Übersetzung gegeben.



— 505 —

tenden Haltung herauszutreten und im Geiste der christlichen
Liebe den Altkatholiken hülfreiche Hand zur Gemeinschaft zu
bieten. Ein Werk von solcher Tragweite, wie die völlige Gemeinschaft

der Altkatholiken mit der orthodoxen Kirche, sei ja freilich

nicht so geschwind und auf einmal zum Abschluss zu
bringen ; aber das ernste Bestreben der Altkatholiken, sich auf
den Boden der alten ungeteilten Kirche zu stellen, gebe in
dieser Hinsicht die besten Hoffnungen ; dies wird an der Hand
der 2. Auflage des schweizerischen altkatholischen Katechismus
näher ausgeführt. Einzelne Differenzen seien ja freilich noch
vorhanden; aber der bisher erreichte Standpunkt leiste
hinreichende Bürgschaft, dass die Altkatholiken begründeten
Vorstellungen und Vorschlägen der Orthodoxen ein günstiges
Gehör schenken werden, wenn auch diese ihrerseits nach Kräften
mit Hand anlegen und möglichstes Entgegenkommen zeigen.
„Kein wichtigeres und fruchtbareres Werk könnte es für die
orientalische Kirche geben, und kein rühmlicheres Bestreben
für ihre Vorsteher und Leiter, als dieses Werk der Vereinigung
der Altkatholiken mit unserer Kirche. Die russische Kirche,
scheint diese Frage bereits in Angriff genommen zu haben,
wie aus der Einsetzung einer Kommission in St. Petersburg für
diesen Zweck hervorgeht.1 Wir hoffen, dass auch die übrigen
orthodoxen Kirchen die Frage der gebührenden Aufmerksamkeit

und Sorgfalt würdigen werden." F. L.

Etude sur l'union des Anglicans épiscopaux avec l'Eglise
orthodoxe orientale, par M. Nicolas Ambrazê, professeur
à Artê; Athènes, 1891, in-18, 123 pages (texte grec).

L'auteur désire vivement l'union des Eglises chrétiennes.
Il s'occupe spécialement de l'Eglise anglicane. Il commence
par raconter très brièvement l'introduction du christianisme en
Angleterre, la séparation de l'Eglise romaine de l'Eglise catholique

orthodoxe d'Orient, la première réforme opérée par Wicleff
en Angleterre, la réforme du seizième siècle; puis il examine
les Trente-neuf articles : 27 lui paraissent orthodoxes, 5 semi-
orthodoxes et 7 hérétiques. Il parle ensuite de l'union dogmatique,

qui est nécessaire ; il examine le baptême des Anglicans,

1 Vgl. Deutscher Merkur 1893, Nr. 5, 2. Heft unserer Zeitschrift, S. 339 f.



— 506 —

leurs ordres ecclésiastiques, leurs fêtes, etc. — Bref, il serait
à souhaiter que ce petit volume fût traduit en allemand, ou en
français, ou en anglais. E. M.

De l'Infaillibilité du pape. Extraits d'une correspondance
entre un savant catholique romain et un général russe, par
A. Kiréeff; traduit de l'allemand; Berne, Schmid, 1893, br.
in-8°, 83 pages, fr. 1. 50.

Nous n'avons pas à faire l'éloge de cette intéressante
publication, dont quelques extraits ont déjà paru dans la Revue
internationale de théologie (n° 2). Nous engageons vivement nos
amis à en faire une propagande active; de toutes les
publications qu'ils peuvent distribuer dans l'intérêt de la cause de
la Réforme catholique, celle-ci mérite certainement d'être placée
au premier rang. On peut aussi se la procurer directement au
bureau de la Revue internationale de théologie, Berne, rue d'Er-
lach, 17. E. M.

V.

Die Begründung unserer sittlich-religiösen Überzeugung, von
D. Julius Köstlin, Prof. in Halle ; Berlin, Reuther & Reichard,
1893, 124 S.

Einiges Chrisienthum, von M. von Egidy und Lehmann-Hohen-

berg, Heft 3; Kiel, 154 S., 50 Pf.

Le Dogme grec, par M. Henri Bois, prof, à la Faculté de
théologie protestante de Montauban; Paris, Fischbacher, 1893,
1 vol.

Le Nouveau Testament, expliqué par L. Bonnet ; Epîtres de Paul,
3e éd. augmentée; Lausanne, Bridel, 1893, 10 fr.

Théologie du Nouveau Testament ; T. I, la Vie et l'Enseignement
de Jésus, par J. Bovon, prof, à la Faculté de théologie de

l'Eglise libre du canton de Vaud; Lausanne, Bridel, 1893,
1 vol. in-8°, 549 p., 10 fr.

Die petrinische Strömung der neutestamentlichen Litteratur ;
Untersuchungen über die schriftstellerische Eigentümlichkeit



— 507 —

des ersten Petrusbriefs, des Marcusevangeliums und der
petrinischen Reden der Apostelgeschichte, von Ernst Scharfe,
Pastor in Stassfurt ; Berlin, Reuther & Reichard, 1893, 187 S.

gr. 8°, Mk. 4. —
Die Composition des pseudopetrinischen Evangelienfragments

(mit einer synoptischen Tabelle als Ergänzungsheft), von
Dr. Hans von Schubert, Prof. in Kiel; Berlin, Reuther &
Reichard, 1893, 196 S. gr. 8°, Mk.'4. 50.

Das Petrusevangelium, synoptische Tabelle nebst Übersetsung
und kritischem Apparat, von Dr. H. von Schubert; Berlin,
Reuther & Reichard, 1893, 31 S. gr. 8", Mk. —. 50.

Descartes, par A. Fouillée ; Paris, Hachette, 1 vol.

François Bacon, par G. Fonsegrive; Paris, Lethielleux, 1 vol.,
fr. 3. 50.

/. Locke, sa vie et son œuvre, par H. Marion; Paris, Alcan,
1 vol., fr. 2. 50.

Vie de Jacob Vernet, théologien genevois (1698—1789), par E.
de Budé; Lausanne, Bridel, 1893, 1 vol. in-12, 304 p.

Dœllinger, Lettres et Déclarations au sujet des décrets du
Vatican, traduites- de l'allemand et précédées d'une introduction
par M. G. Bonet-Maury, prof, à la Faculté de théol. prot.
de Paris; Paris, Colin, 1893, in-18, 288 p., fr. 3. 50.

L'Année philosophique, sous la direction de M. F. Pillon ; année
1892 ; Paris, Alcan, 1 vol. in-8°, 324 p., 5 fr. — Ce volume
contient les études suivantes : Renouvier, Schopenhauer et la
métaphysique du pessimisme ; L. Dauriac, Nature de l'émotion;

F. Pillon, l'évolution historique de l'idéalisme, de Démo-
crite à Locke ; Bibliographie philosophique française de l'année
1892 (analyse de 100 ouvrages).

L'Evolution religieuse dans les races humaines, par Ch. Le-
tourneau; Paris, Reinwald, 1 vol. in-8°, 10 fr.

Histoire du peuple d'Israël, par E. Renan, T. IV ; Paris, Çal-
mann-Lévy, fr. 7. 50.

Israël ches les nations, par A. Leroy-Beaulieu ; Paris, Calmann-
Lévy, 1 vol., fr. 3. 50.

Histoire du Cardinal de Richelieu, par G. Hanotaux; Paris,
Firmin-Didot, 1 vol.



— 508 —

La France sous saint Louis, par Lecoy de la Marche ; Paris,
ancienne maison Quantin.

Le pape, les catholiques et la question sociale, par Léon
Grégoire; Paris, Perrin, fr. 3. 50.

Les Prophètes d'Israël et le Messie depuis Salomon jusqu'à
Daniel, par le cardinal Meignan ; Paris, Lecoffre, in-8°, fr. 7. 50.

Die Bulle « Unam Sanctam » und das vatikanische Autoritäts-
princip, von Dr. W. Joos; Schaffhausen, Meier, broch. 31 S.


	Bibliographie théologique

