
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


299 —

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

i.

Les Découvertes de Ninive et de Babylone au point de
vue biblique, par M. J. Walther. Lausanne, Bridel, 1889;
1 vol. in-18, 172 pages, avec 25 figures, 4 francs.

Le but de cet ouvrage est « de prouver que les découvertes

modernes, faites à Ninive, à Babylone et ailleurs, ont
constamment confirmé l'exactitude historique des Livres saints
et démontré la supériorité incomparable de la religion révélée
en Israël sur les autres religions de l'antiquité » (p. 5). Les
principales sources dans lesquelles l'auteur a puisé, sont : l'Histoire
ancienne des peuples de l'Orient, de Lenormant-Babelon;
l'Histoire de l'art dans l'antiquité, de Perrot et Chippies;
l'Assyrie et la Babylonie, de /. Menant; la Bible et les
Découvertes modernes, de Vigouroux; Assyrien und Babylonien,
de Kaulen; die Keilinschriften und das alte Testament, de
Schroder ; die Magie und die Wahrsagerkunst der Chaldäer,
de Lenormant ; Nineveh and Babylon, de Layard; Ancient
Monarchies of the East, de G. Rawlinson ; etc.

L'auteur a divisé son ouvrage en quatre conférences ou
chapitres. — Dans la première, il retrace l'histoire de la
découverte des ruines de Ninive, rappelle l'état des choses en
1820, lors du passage de Rich à Mossoul, résume les travaux
de Jules de Mohl en 1842, ceux de Botta jusqu'en 1845, ceux
de Place en 1851 ; puis, les travaux des Anglais Layard, de

1845 à 1852, George Smith et Henry Rawlinson ; ensuite, ceux
de l'Arménien Hormuzd Rassam, etc. Il mentionne la découverte

du palais de Sargon à Khorsabad, des palais de Senna-



— 300 —

chérib et d'Assurbanipal à Koyoundjik, etc. (p. 38). —- Dans la
seconde conférence, il décrit longuement le palais de Sargon
à Khorsabad, et, dans le palais nord-ouest de Nimroud, les
salles où sont retracées des scènes de magie, de divination et
de religion. Nous voyons le dieu Bel (sorte de Jupiter), le dieu
Nébo (sorte de Mercure), la déesse de la guerre et de la
volupté, Istar ; le dieu de la guerre, Nergal ; Dagon, le dieu au
corps humain et à la queue de poisson ; et, au dessus de tous,
Il ou Du (El), le Dieu suprême, dont les autres dieux « n'étaient
que des parties de son être. » « C'est donc bien, dit M. Walther,
sous une forme devenue panthéistique, la notion de
monothéisme primitif que nous trouvons ici, c'est-à-dire la croyance
en un Dieu non seulement suprême, mais qui, à l'origine, a
été le Dieu unique. Notion devenue bien vague au moment où
nous la voyons figurée sur les bas-reliefs assyriens et qui n'est
plus, alors, que comme la réminiscence lointaine, devenue

presque inintelligible, de ce Dieu vrai et vivant que l'homme
avait commencé à connaître au commencement; mais notion
qui persistera à travers les siècles du polythéisme, jusqu'à ce
que, dans leurs écoles, les prêtres la ressaisissent de plus en
plus clairement et remontent lentement, quoique toujours bien
imparfaitement, à la croyance en Dieu, seul et suprême créateur

de toutes choses » (p. 70).
Dans la troisième conférence, l'auteur examine la

bibliothèque d'Assurbanipal; il traite des tablettes cunéiformes, des
cylindres ou barillets, des murs, des bas-reliefs, etc. Il raconte
l'histoire si intéressante du déchiffrement de cette écriture
cunéiforme, remonte jusqu'à Pietro della Valle (1621) et à
Karsten Niebuhr (1765), arrive au Mémoire de 1802 du philologue

hanovrien G. Fr. Grotefend, et passe aux travaux plus
récents de G. Smith, de Jules Oppert, d'PIenry Rawlinson
(1851—-57), d'Ed. Hinks, de Fox Talbot. Il résume les travaux
sur la langue, les documents commerciaux et juridiques, les
connaissances scientifiques des Assyro-Babyloniens, et surtout
ce qui concerne l'histoire religieuse à partir d'Abraham
(p. 99—113). —¦ Dans la quatrième conférence, l'auteur
continue son examen de la littérature assyro-babylonienne ; il
passe en revue les sujets poétiques et les sujets religieux, les
légendes chaldéennes de la création, de la chute et du déluge,
légendes dont il montre l'infériorité par rapport aux textes



- — 301 —

bibliques sur les mêmes sujets (p. 139—141). Les découvertes
modernes en Babylonie, celles, par exemple, des villes de
Warka ou Erech, de Mugheïr ou Ur de Chaldée, patrie d'Abraham,

ne sont pas moins intéressantes (p. 161—167). L'auteur
explique ainsi la mission d'Abraham:

«Tandis que les rois et le peuple de la basse Chaldée
étaient des Kouschites (dont la civilisation a été toute terrestre,
ardente et habile à développer toutes les ressources matérielles
de ce monde), Abraham appartenait à la race sémite, qui, dès
les temps les plus reculés, a été plus particulièrement portée
vers la religion et s'est montrée plus apte à comprendre les
réalités du monde invisible. C'est dans cette famille, par
conséquent, qu'a pu se conserver plus pure qu'ailleurs la notion
du Dieu vivant ; c'est d'elle que d'une manière plus intacte a

pu se transmettre, de génération en génération, le trésor des

traditions primitives de la création, du paradis, de la chute,
du déluge; c'est elle enfin qui a pu compter dans sa
descendance une famille telle que celle de Taré, et produire une
personnalité spirituellement aussi puissante que celle de son
fils Abraham» (p. 168). Puis, après avoir montré l'action toute
particulière de Dieu en Abraham, dont la foi fut si vive,
l'auteur termine ainsi : « C'est grâce à cette foi que, tandis que
les royaumes de Ninive et de Babylone, depuis longtemps, ne
sont plus que des champs de ruines, et que Ur elle-même, la
capitale du royaume des Chaldéens, n'est plus qu'un cimetière,
le royaume dont Abraham a été constitué le premier membre,
subsiste toujours et ne cessera de subsister en toute éternité,
parce que c'est le royaume de Dieu.»

On le voit, autant la foi de l'auteur est ferme, autant son
exposition est simple et méthodique. Au point de vue scientifique,

cet ouvrage n'est qu'un résumé très condensé, trop
condensé peut-être, en ce sens qu'on désirerait souvent des détails
descriptifs et justificatifs à l'appui des assertions; mais du
moins est-il écrit avec clarté et illustré avec goût.

La Mission du prophète Ezéchiel, par M. Lucien Gautier.
Lausanne, Bridel, 1891 ; 1 vol. in-18, 376 pages ; 3 fr. 50.

C'est un plaisir d'étudier ce livre aussi bien écrit que bien
imprimé. L'auteur est un professeur qui a lu les nombreux



— 302 —

documents relatifs à son sujet, entre autres les ouvrages de

Duhm, de Klostermann, d'Aug. Knobel, de Reuss, de Cornili,
de Stade, d'Orelli, de Smend, de Th. Guthrie, de E. Havet, de
M. Vernes, etc., mais qui n'a pas voulu faire étalage d'érudition,

et qui s'est borné à écrire, pour ses étudiants surtout,
un livre de science et de foi, substantiel et précis, plein de

bon sens et de modération, d'un style coulant et agréable.
Les XXII chapitres qui le composent pourraient être

groupés en trois parties. Dans la première, qui forme comme
une sorte d'introduction (ch. I—III), l'auteur raconte les dernières
années du royaume de Juda, l'exil et la mission des prophètes
en général. Il rappelle Josias (639-—609), qui, par son zèle
religieux, renoua la saine tradition des règnes de ses ancêtres, Josa-
phat et Ezéchias; puis Joachaz, qui ne fit que passer (609), et
l'impie Jéhojakim ou Joachim (608—599), qui persécuta Jérémie
et qui devint vassal du roi de Babylone, Nébucadnetsar ;

ensuite Jéconias (599), qui fut déporté en Babylonie après trois
mois de règne, et dont l'emprisonnement dura trente-sept ans,
jusqu'à la fin du règne de Nébucadnetsar (562) ; enfin Sédécias
(599—588), qui voulut secouer la suzeraineté du roi de Babylone,

mais qui, vaincu, eut la douleur de voir égorger sous
ses yeux les grands de son royaume et ses propres fils ; après
quoi, le cruel vainqueur lui fit crever les yeux et l'emmena
esclave à Babylone, Jérusalem détruite et le temple incendié.

Ezéchiel fut du nombre des déportés de 599. C'est sur la
terre d'exil, à Tel-Abib, qu'il écrivit ses prophéties, bien moins

pour ses compatriotes restés en Judée que pour ses compagnons

d'exil. M. Gautier consacre à sa personne et à sa mission
deux chapitres (IV et V), qui sont comme la seconde partie
de son étude. Dans les chapitres suivants (ou troisième partie),
il étudie ses visions et ses prophéties, leur caractère et leur
contenu, signalant ce que l'histoire peut y puiser relativement
à Jérusalem, aux infidélités d'Israël et à leur châtiment, au
culte et aux mœurs, aux rois, aux prêtres et aux faux
prophètes, aux auditeurs d'Ezéchiel, à la conversion et au salut,
aux peuples étrangers, à Tyr, à l'Egypte, à Edom, à Gog et
à Magog, à la restauration d'Israël et au Messie ; analyse très
bien faite, qui sans doute laisse encore subsister plus d'une
obscurité, mais qui jette sur toutes de la lumière.



M. Gautier se sépare de Havet, de M. Ventes, de Reuss,
cle Duhm (p. 52) ; il admire beaucoup, en revanche, l'ouvrage
de Klostermann (1877). Il justifie Ezéchiel du reproche de sa-
cerdotalisme et de cérémonialisme qui lui a été fait. Tout en
concédant qu'il a été « le père spirituel de la communauté
juive postexilique, des Esdras et des Néhémie, que ceux-ci à
leur tour sont devenus les ancêtres du judaïsme macchabéen
et celui-ci le berceau du pharisaïsme», il fait remarquer que
la chaîne est bien longue, que la succession des chaînons
n'offre pas un caractère de nécessité, et que, si le pharisaïsme
se trouve au terme de la série, Ezéchiel n'en est pas pour
cela responsable, pas plus que Jésus n'est responsable de la
morale des jésuites ou des excès des anabaptistes de Münster (p. 55).

M. Gautier distingue avec raison le groupe des Juifs
déportés à Babylone et le groupe des Judéens restés en Judée.
«Les déportés, dit-il, c'est le rameau détaché du tronc; mais
ce rameau est vivant, tandis que le tronc est déjà atteint d'une
maladie mortelle, et c'est sur le rameau que doivent se porter
toutes les espérances. Les déportés, c'est l'essaim qui a quitté
la ruche-mère et que l'on considère généralement comme perdu ;

mais c'est lui qui sera en réalité la souche des abeilles futures,
alors que les habitants de la vieille ruche auront tous été
anéantis. Jérémie demeuré à Jérusalem ne contredit pas
Ezéchiel, et montre, au contraire, dans une image parlante, que
c'est en effet chez les déportés que luira l'étoile d'Israël (p. 79)...
Le centre de gravité du peuple de Dieu s'est déplacé, et il
ne se trouve plus là où les déportés eux-mêmes le cherchent ;

ils le cherchent à Jérusalem, tandis qu'il est en réalité au
milieu d'eux; pensée qui à première vue pouvait leur paraître
flatteuse, mais qui impliquait pour eux de graves conséquences ;

et c'est pourquoi Ezéchiel a eu tant de peine à la leur faire
accepter, alors même que la ruine totale de Jérusalem (588)

donnait à sa parole la plus éclatante des confirmations» (p. 82).

Donc, pour bien comprendre Ezéchiel, il faut toujours se

rappeler que c'est à ses compagnons d'exil qu'il s'adresse (p. 84 et 102).

L'auteur est loin d'être indifférent aux pages poétiques et
entraînantes, dans lesquelles le talent descriptif du prophète
se fait admirer (p. 299—303); mais c'est surtout aux pages
religieuses qu'il s'attache, aux trois grandes visions, au temple
spirituel de l'avenir (le temple chrétien), aux perspectives mes-



— 304 —

sianiques. Il montre en Ezéchiel non seulement le mentor et
le justicier, le conseiller judicieux et prudent, le censeur tantôt
amical, tantôt sévère, mais encore un messager d'espérance
et un héraut de bonnes nouvelles (p. 322). Tout en étant d'accord

avec Jérémie (p. 167), Ezéchiel cependant a un caractère
et un rôle différents. M. Gautier ne les place pas dans la même
famille spirituelle; il rapproche plutôt Ezéchiel d'Elie, d'Amos,
de Jean-Baptiste, qui prêchent surtout l'austérité, le repentir,
l'humiliation, le redressement, la persévérance (p. 373—374),
tandis que Jérémie est plus ému, plus sensible, plus chaud,
plus suppliant, plus tendre.

A chaque grande étape de l'histoire juive, on rencontre le
nom d'un prophète, envoyé par Dieu pour intervenir dans la
direction de la nation. « Moïse, Josué, Samuel, Elie et Elisée,
Amos et Osée, Esaïe et Michée, Habacuc et Sophonie, Jérémie,
forment les principaux chaînons de cette série de serviteurs
de Jéhova qui se sont trouvés là, à point nommé, messagers
du Très-Haut, pour exercer une action salutaire sur leurs
contemporains et, par conséquent, pour préparer l'avenir » (p. 36).
Ezéchiel a, lui aussi, sa place marquée. Cette place, l'auteur
l'a désignée avec autant de précision qu'on en peut apporter
dans ces sortes de questions, lorsqu'on veut éviter l'esprit
systématique et les classifications arbitraires. M. Gautier n'a
rien exagéré ; il n'a avancé que ce qui lui a paru démontré.
L'explication qu'il a donnée, en particulier, de quelques
prophéties non entièrement réalisées et d'un caractère évidemment
conditionnel, semble fort plausible; elle fait retomber la faute
de leur non-accomplissement uniquement sur les Juifs, qui, au
retour de la déportation, au temps de Cyrus (536) et de Zoro-
babel, et plus tard aux jours d'Esdras (467) et de Néhémie
(454), n'ont pas suivi le programme qu'Ezéchiel leur avait
tracé (p. 143—144 et 317—318).

La Conscience moderne et la Doctrine du péché, par
M. le prof. Aug. Bouvier. Paris, Fischbacher, 1893, in-18,111p.

Voici un opuscule dans lequel l'auteur a accumulé peut-
être trop de choses, choses dont on ne saisit pas toujours le
lien et dont la juxtaposition éblouit parfois l'esprit; mais, dans



— 305 —

le fond, l'unité de la pensée existe, elle est même très simple ;

et de cette unité et de cette simplicité résulte, lorsqu'on les
a perçues, une force bienfaisante qui élève l'âme entière, qui
reconforte et encourage. L'auteur est un homme droit — on
le sent à toutes les pages — qui croit au vrai, au bien, au
progrès, au triomphe final du vrai sur le faux et du bien sur
le mal ; qui respecte l'homme, créature de Dieu ; qui sent Dieu
dans l'univers, dans l'évangile, dans le christianisme ; qui croit
à la puissance de l'idée et de la vertu, et qui veut spiritua-
liser pour moraliser. Ame noble et généreuse, qui rayonne
dans son livre et que toutes les âmes sœurs remercieront.

Sa thèse peut se résumer ainsi: — Le péché est un fait;
donc il doit être étudié d'après la méthode expérimentale. Or
les principales expériences de notre époque sont la démocratie,
le règne de la science, la foi au progrès et la foi à la vie.
Ces quatre choses, qui constituent la conscience moderne, sont-
elles contredites par « la doctrine traditionnelle et officielle »

du péché? Oui, répond M. Bouvier, parce que cette doctrine
traditionnelle et officielle enseigne la corruption totale de

l'homme, l'impuissance radicale de l'humanité, le salut entièrement

surnaturel, etc., choses dont la conscience moderne ne
peut être satisfaite. Mais, d'autre part, la conscience moderne
peut être satisfaite du véritable enseignement de Jésus; car
Jésus n'a pas perdu confiance en la nature humaine. De fait,
les premiers facteurs de la vie humaine sont l'ordre universel,

le rapport de l'espèce et de l'individu, l'individualité avec
ses trois éléments: l'union intime du physique et du moral,
l'esprit ou la liberté, et le moi. Or, ces choses sont bonnes en
elles-mêmes. Ce n'est que leur jeu qui peut être défectueux: de

là la possibilité du désordre dans l'espèce et dans l'individu. Le
péché est cette perturbation plus ou moins consciente et plus
ou moins volontaire de l'ordre moral, perturbation qui n'est
point nécessaire et qui peut se réparer par les leçons de

l'expérience et par la révélation chrétienne. Conclusion pratique :

il faut fortifier la confiance dans la vertu conquérante du bien,
refouler le pessimisme, stimuler le sentiment de la responsabilité

de chacun dans la lutte contre les habitudes et contre
les institutions qui alimentent le péché. C'est par de telles
convictions que nos contemporains pourront être rattachés à

l'Evangile (p. 106—111).



— 306 —

Cette thèse, dans son ensemble, est juste. Toutefois, que
l'honorable professeur me permette une remarque. La distinction

qu'il fait entre le vrai christianisme et ce qu'il appelle
« la doctrine traditionnelle et officielle des grandes Eglises
chrétiennes» (p. 16), me paraît inexacte et dangereuse: inexacte, parce
que la doctrine dont il parle n'est que la doctrine d'une école et
non le dogme même de l'Eglise universelle ; dangereuse, parce
qu'elle tend à discréditer la tradition et l'Eglise, et à les mettre
en contradiction avec le christianisme même. Ne confondons
pas les explications théologiques données par certains docteurs,
si nombreux soient-ils, avec les dogmes universels conservés
dans l'Eglise chrétienne. Ne confondons pas davantage les
traditions particulières de telle Eglise et de telle époque avec
les traditions constantes de l'Eglise universelle. De ce que
celles-là sont défectueuses, il ne résulte pas que celles-ci le
soient aussi. C'est ce malentendu que je prends la liberté de

signaler à M. Bouvier, malentendu qui est plutôt, je crois, dans
la forme de l'exposition que dans le fond des idées. Quoi qu'il
en soit, la revendication qu'il fait des droits de la nature
contre le faux surnaturel, et de la bonté essentielle — il ne
dit pas parfaite — de cette même nature, contre les théologiens

qui la déclarent totalement et entièrement corrompue,
mérite d'autant plus d'être signalée qu'il appartient à l'Eglise
calviniste genevoise, dont il est une des lumières. Sa parole
sincère portera ses fruits. Fils de la Réforme, il veut réformer
à son tour: le christianisme lui-même n'a-t-il pas été la plus
grande des réformes? et lorsqu'il est mal interprété et
compromis, n'y a-t-il pas lieu, non pas de le réformer lui-même,
mais de réformer ceux qui le déforment? M. Bouvier n'a pas
eu d'autre but. «Lorsque les croyances officielles, a-t-il dit,
sont devenues comme une fiction sacrée qui règne encore
mais ne gouverne plus, les esprits sont livrés à un partage
intérieur qui les rend inconstants, et rien n'est plus énervant
pour la vie spirituelle. Il en faudrait sortir, et mettre d'accord
enfin les croyances et l'expérience, pour arriver à une
profonde, efficace et durable foi (p. 2).»



— 307 —

Les Gueux de mer, par le vice-amiral Jurien de la Graviere,
de l'Académie française. Paris, Ollendorff, 3 fr. 50, 1893,
in-18, 340 pages.

Dans ce livre assez médiocre au point de vue littéraire,
mais intéressant, important même au point de vue historique
et religieux, l'auteur raconte quelques épisodes de la grande
guerre de Quatre-vingts ans (1568-1648); il en montre d'abord
les débuts et il s'arrête ensuite au siège de Leyde et au
retour du duc d'Albe en Espagne (1573); il caractérise la
politique de Philippe II et de ses agents, le cardinal Granvelle et
le duc d'Albe, ainsi que celle de Guillaume d'Orange et de
ses partisans ; il montre parmi ceux-ci les réformés d'une part,
et, d'autre part, les gueux proprement dits, les gueux des
bois et les gueux de mer, dont les uns sont réguliers et les
autres encore habitués à la piraterie et au pillage. Guillaume,
obligé de faire face numériquement aux troupes espagnoles,
et délaissé, de fait, par une quantité de libéraux qui désiraient
sans doute dans le.secret de leur cœur la délivrance de leur pays,
mais qui préféraient avant tout leurs aises et leur tranquillité,
Guillaume avait dû consentir à cette alliance souvent
compromettante. Mais, à cette époque, la haine des réformés des

Pays-Bas contre Rome était telle qu'ils n'hésitaient pas à

s'adjoindre de tels collaborateurs, même des gens de sac et
de corde, pour essayer de triompher de la papauté. « Plutôt
turcs que papistes», telle était leur devise. C'est grâce à ce
zèle, à cette intrépidité, qu'ils ont assuré l'indépendance de
leur Eglise et l'autonomie de leur pays.

C'est dans cette lutte acharnée, dans ce concours habile
de forces si diverses, que se trouve l'intérêt principal de ce
livre. Toutefois il en est un autre, qui est de nature à

intéresser vivement nos lecteurs. L'auteur était un catholique
romain, qui, sans s'en douter peut-être, inclinait toujours à
justifier son Eglise, et qui, naïvement, allait jusqu'à la déclarer
tolérante (p. 2) et même jusqu'à la représenter comme persécutée
par Guillaume d'Orange! Il a effectivement écrit ceci: «S'il
y a eu des croisades contre les musulmans, on voit qu'il n'en
a pas manqué non plus contre les catholiques ; le catholicisme
s'est trouvé dans les Pays-Bas en état de légitime défense»,
(p. 182.) Donc, le zèle papiste de l'auteur ne saurait être
suspect. Et cependant, d'autre part, il est contraint de faire



— 308 -
des aveux précieux à enregistrer, parmi lesquels je signalerai
les suivants :

Il proclame que « la tolérance a été une des plus belles
conquêtes du monde moderne » (p. 2). — Il applaudit à l'échec
de Philippe II : « Il est fort heureux que l'entreprise de Charles-
Quint contre les Etats échus après la mort de la reine Marie
à la fille d'Anne Boleyn, ait avorté. L'établissement de la
monarchie universelle eût arrêté la civilisation chétienne dans
son essor ; elle aurait consacré des prétentions qui semblaient
à jamais disparues avec les Pharaons... Il ne nous est pas
plus possible de regretter l'émancipation des provinces
néerlandaises que l'affranchissement de la Grèce. Tout ce qui peut
honorer la nature humaine, la relever à ses propres yeux,
eut part à ce double et généreux triomphe. Le sentiment
religieux poussé jusqu'à ses dernières limites soutint, dans les
jours les plus désastreux, les combattants de 1821 aussi bien
que ceux de 1568. Il faut y joindre la haine de l'étranger,
levier non moins puissant et non moins respectable » (p. 6-7).

L'auteur représente le cardinal Granvelle comme « fort
occupé de mettre de l'ordre dans ses propres finances », et
comme un « astucieux prélat ». Il raconte sa cruauté dans
l'affaire des deux ministres de l'évangile, Faveau et Mallart,
en 1562 (p. 32-33). Il dissimule moins encore la barbarie du
duc d'Albe, à Bruxelles, à Mons, à Malines, à Naarden. Il
avoue que ce monstre « avait fait exécuter, clans le court
espace de cinq années, dix-huit mille six cents habitants, banni
plus de cent mille, usé deux armées, dépensé trente millions
de florins » (p. 337). Il reconnaît que la Saint-Barthélémy a
été « une scélératesse maladroite, qui n'a atteint les réformés
des Pays-Bas qu'un an trop tard » (p. 229). Il écrit sur cette
« scélératesse » la curieuse page que voici :

« Le roi de France avait formellement déclaré à Coligny
qu'il voulait employer les forces mises par le Seigneur en ses
mains à la délivrance des Pays-Bas. Propos de fou plutôt que
propos de perfide! Charles IX ne savait pas bien au fond ce

qu'il voulait : il se laissa entraîner... et le 24 août, dans la
nuit, le signal d'un massacre général des huguenots fut donné.
En trois jours, du dimanche au mardi, 5,000 victimes tombèrent

sous le fer des assassins. Dans l'espoir des instigateurs
du complot, le protestantisme devait, par le succès de ce



— 309 —

grand attentat, être pour toujours balayé de la terre de France.
Après de longues hésitations, le conseil donné à Catherine de
Médicis par le duc d'Albe, dans la célèbre entrevue de

Bayonne1, recevait enfin son exécution. Les mesures cependant

étaient si mal prises, le coup fut porté d'une main si
tremblante que, dans toute l'étendue de la France, 100,000
réformés seulement disparurent, victimes du décret qui devait
les exterminer tous. On avait promis à Charles IX qu'on ne
laisserait pas un seul huguenot vivant pour venir lui reprocher

un jour son forfait; après la nuit funeste, il restait
encore sur les terres du roi très chrétien assez d'hérétiques pour
préparer les voies au fils de Jeanne d'Albret. Le duc d'Albe
assurément aurait mieux fait. Il ne marchanda pas toutefois
à ce coup d'Etat manqué l'expression de sa joie et son
approbation... Toute l'armée espagnole partagea l'allégresse du
duc... Toutefois la politique est faite de contradictions; le duc
d'Albe à la réflexion se ravisa. Il affecta de désavouer tout
haut la Saint-Barthélémy. « J'aimerais mieux, disait-il, avoir
les deux mains coupées que de me sentir coupable d'une si
méchante action. » (p. 292-293.)

Jurien de la Graviere, tout en préférant Don Juan
d'Autriche à Guillaume d'Orange, loue cependant ce dernier comme
« un grand homme et un libérateur de la patrie. » Il ajoute :

« Orange eût préféré sans doute affranchir les Pays-Bas avec
d'autres outils que ceux qui lui étaient offerts par la rigueur
des temps; il accepta les instruments que la Providence lui
envoyait, les yeux sur son but, qui était assurément très noble,
l'âme cuirassée contre les déceptions. » (p. 184.)

A plusieurs reprises, l'auteur exalte aussi les mérites du
peuple néerlandais. « Le peuple néerlandais, dit-il, a été et
demeure encore le plus grand de's petits peuples. Ne lui refusons

pas ce titre, payé de tant de sang et de tant de labeur.
S'il fallait cependant placer les peuples d'après le prix auquel
ils ont acheté leur liberté, on hésiterait peut-être à reléguer
les Grecs au second rang. » (p. 8).

L'auteur, évidemment, a des aspirations libérales; et,
oublieux des violences de l'Inquisition et de son Eglise, il avoue
que la guerre de Quatre-vingts ans a prouvé que la force ne

1 Les Corsaires barbaresques ; Paris, Pion.

Eevue intern, de Théologie. Heft 2, 1893. 21



— 310 —

prime pas le droit, (p. 339.) N'est-ce pas avouer que le droit
était du côté de Guillaume d'Orange, des réformés et des

gueux, et la force brutale, du côté de Philippe II, du duc
d'Albe et du pape Pie V? Il a d'ailleurs traité expressément
ces trois derniers de « révolutionnaires rétrogrades », qui
voulaient ramener le monde en arrière, tandis que « Dieu le poussait

en avant. » (p. 227.)
La place me manque malheureusement pour reproduire

les chansons des gueux contre le pape et les papistes. L'une
date de 1568 et commence ainsi :

Le prince d'Orange est entré en campagne,
Vive les gueux!

Tremblez, papistes,
Et cachez votre nez, vilains singes.
Grâce au prince et malgré tous les papistes du monde,

Nous restons gueux

Cette verve se continue dans onze autres strophes, dignes
de la première. Une autre chanson, qui est de 1569, reproche
d'abord au pape d'avoir envoyé au duc d'Albe une épée d'or
pour tuer ceux qui craignent Dieu, puis elle ajoute :

Cette bénédiction est venue à Bruxelles,
Envoyée par le père infernal, par le pape de Rome.
Ainsi donc le bourreau envoie au bourreau venimeux,
Le brigand envoie au méchant brigand,
Le voleur envoie au voleur ses beaux cadeaux,
Pour que celui-ci abreuve la terre de sang.

Il faut savoir gré à Jurien de la Graviere de sa sincérité ;

et son volume est, je le répète, un document précieux pour
l'histoire des luttes de la liberté de conscience et de l'esprit
chrétien contre la papauté sanguinaire et anti-chrétienne.

E. Michaud.

II.
Geschichte der deutschen Mystik im Mittelalter. Nach den

Quellen untersucht und dargestellt von Dr. Wilhelm PREGtER,

Oberkonsistorialrat. III. Teil: Tauler. Der Gottesfreund vom
Oberlande. Merswin. Leipzig, Dörfßing & Franke, 1893. VIII u..

418 S. 8°. (Preis jedes Bandes 9 M.)
Das vorliegende Werk, dessen 3. Band nun nach langer

Pause erschienen ist, nimmt bekanntlich längst eine hervor-



— 311 —

ragende Stelle unter der umfangreichen Litteratur über die
mittelalterliche Mystik ein. Es verdient auch, seinem Gegenstande

nach, das Interesse aller Leser dieser Zeitschrift, insofern
dieser Gegenstand nicht nur für die allgemeine Litteratur- und
Kulturgeschichte, sondern auch für die Kirchengeschichte des
Mittelalters von hoher Wichtigkeit ist. Die Geschichte der Mystik

macht uns bekannt mit den Regungen einer tieferen
innerlichen Frömmigkeit in der Kirche des Mittelalters, die zum Teil
in Gegensatz traten zu dem veräusserlichten Treiben und zu
den Missbräuchen in der mittelalterlichen Kirche und in manchen

Erscheinungen eine reformatorische Richtung verfolgten;
sie hat es mit den edeln Bestrebungen dieses Geistes, wie mit
dessen Irrtümern und Verirrungen zu thun. Es wird unsern
Lesern nicht unangenehm sein, wenn ich bei Gelegenheit dieser
Besprechung des neuen 3. Bandes auch auf den Inhalt der
beiden früher erschienenen Bände dieses Werkes zurückgreife.

Im 1. Band (1874) behandelt das 1. Buch das „mystische
Leben im XII. und XIII. Jahrhundert" (I, S. 13—141), also zuerst
die praktische Seite, für den ersten Zeitraum. Eine innerliche
Frömmigkeit, die sich bis zu ekstatischen und visionären
Erscheinungen steigerte, zeigte sich in dieser Zeit besonders vielfach

bei frommen Frauen in den Klöstern. Die ältesten und
zugleich hervorragendsten Erscheinungen dieser Art waren im
12. Jahrhundert in den Rheinlanden Hildegard von Bingen und
Elisabeth von Schönau, die persönlich und durch Schriften in
reformatorischer Richtung gegen die Missstände der Zeit zu
wirken suchten. In den Niederlanden waren es im 13.
Jahrhundert mehr nur die ekstatisch-visionären Zustände selbst,
die bei empfänglichen weiblichen Personen sehr gemein wurden,
ohne zu schriftlicher Äusserung zu drängen; es ist mehr oder
weniger ein ungesundes, krankhaftes Treiben. Bedeutendere
und durchaus edle Erscheinungen finden wir dagegen wieder
in Thüringen und Sachsen, wo geistig hervorragende und
gebildete Frauen in den Klöstern eine geistige Thätigkeit
entfalteten und auch wiederum durch Schriften wirkten, die neben
der beschaulichen Richtung auf das innere Leben der Seele in
Gott auch eine prophetisch-reformatorische Richtung hatten. —
Das 2. Buch dieses Bandes wendet sich der wissenschaftlichen
Seite zu und behandelt zunächst die „mystische Lehre vor
Meister Eckhart" (I, S. 143—305). Von Pseudo-Dionysius Areo-



— 312 —

pagita, als dem Vater der christlichen Mystik, der selber im
Neuplatonismus wurzelt, ausgehend, und im Durchgang durch
Scotus Erigena, wird hier die ganze ältere Mystik vorgeführt,
deren Erbteil schliesslich die deutsche Mystik angetreten hat;
eine vortreffliche Vorgeschichte, in der uns die zum Verständnis

der deutschen spekulativen Mystik nötigen Voraussetzungen
gegeben werden. Ein Kapitel über „häretische Mystik im
13. Jahrhundert" behandelt zuerst die mehr oder weniger
widerwärtigen pantheistischen Sekten und Sektenstifter, Amalrich
von Bena, David von Dinant, Ortlieb von Strassburg, die
Brüder des freien Geistes. Es berührt unangenehm, wenn der
edle Abt Joachim von Floris mit seinem apokalyptischen Pro-
phetentum mitten unter dieser zweideutigen Gesellschaft
behandelt ist, wenn auch seine Anhänger unter den Franziskanern

später eine mehr und mehr oppositionelle Stellung in
der Kirche einnahmen. Eine kirchliche Mystik wurde zunächst
in Frankreich von tieferen Gemütern kirchlicher Richtung
ausgebildet, welche die Mystik mit der Scholastik verbanden:
Bernhard von Clairvaux, Hugo und Richard von St. Victor.
Weiterhin gehören hierher Bonaventura und Albertus Magnus.
Der erste Theologe dieser Art, der auch deutsch schrieb, war
David von Augsburg. Einen Übergang von diesen scholastischen
Mystikern zu der selbständigen und freien Mystik Eckharts
bildet Theodorich von Freiburg. — Nun handelt das 3. Buch,
der Hauptabschnitt des 1. Bandes, von Meister Eckhart (I,
307—458). Diesen Dominikaner nennt Preger den „tiefsten
deutschen Denker im Mittelalter" (S. 325), den Vater und
eigentlichen Begründer einer christlichen Philosophie (S. 386,
458). Andere stellen ihn freilich weniger hoch, und bedenklich
ist immerhin sein Anstreifen an pantheistische Vorstellungen,
wenn es auch richtig ist, dass er nicht mit Bewusstsein
Pantheist war. Wenn er und seine Schüler bei ihren Lebzeiten
des Pantheismus verdächtigt und eine Anzahl von Sätzen
Eckharts nach seinem Tode verdammt wurden, so hatte dies
besonders darin seinen Grund, dass man die Eckhartische Mystik
mit der falschen pantheistischen Mystik der Brüder des freien
Geistes verwechselte ; auch war Eckhart zum Teil selbst daran
schuld durch seine Unvorsichtigkeit im Gebrauch paradoxer
Sätze. Noch jetzt sehen manche Forscher in ihm einen
entschiedenen Pantheisten; so nennt ihn C. Schmidt in Herzogs



— 313 —

Real-Encyklopädie einen Geistesverwandten Hegels und „einen
der Väter des neueren Pantheismus". Preger hingegen sucht
ihn, in seiner ausführlichen Darstellung seiner Lehre, ganz und
gar vom Vorwurf des Pantheismus reinzuwaschen. Dass E. kein
bewusster und entschiedener Pantheist war, ist dadurch wohl
erwiesen ; d. h. E. lehrt nicht die Identität Gottes und der Welt ;

die Schöpfung der Welt oder der Ideenwelt ist ihm auch kein
Moment des trinitarischen Prozesses. Aber was Preger als wirkliche

Lehre Eckharts nachweist, dass alle Dinge aus dem Wesen
der Gottheit ihren Ursprung haben, wenn auch das göttliche
Wesen in denselben nicht aufgehe und sie, sobald sie aus ihm
geflossen seien, von ihm verschieden und fremd werden; dass
das göttliche Wesen nicht bloss die wirkende Ursache, sondern
das reale Substrat aller Dinge sei: * das ist eben auch eine

pantheistische Lehre; ebenso streift die Eckhartische Lehre
vom Seelengrund und von der Unio mystica wenigstens sehr
stark an den Pantheismus. — Übrigens hat Eckhart auch
lateinische Schriften scholastischer Richtung verfasst.

Das 1. Buch des 2. Bandes (1881) handelt über „ältere
und neuere Mystik in der ersten Hälfte des XIV. Jahrhunderts"
(II, S. 1—308); es zeigt, wie eine Mystik älterer Schule, im
Sinne Bernhards und der Viktoriner, neben der mehr und mehr
überwiegenden neuern Mystik der Eckhartischen Schule
herging. Eckhart hatte besonders unter den Gliedern seines Ordens,
unter den „Lesemeistern" (Lehrern an den theologischen Schulen)
der Dominikaner, zahlreiche Schüler, von denen Suso und
Tauler die bedeutendsten waren. Bedeutend tritt auch in dieser
Zeit die praktische Mystik hervor, einmal auch jetzt wieder in
den Frauenklöstern, besonders denen des Dominikanerordens,
auf die jetzt die Schüler Eckharts Einfluss gewannen, und
dann auch unter den Männern in der Richtung der sog.
„Gottesfreunde". (Von diesen ist im 3. Band noch mehr die Rede, s.

unten.) Auch die mit der Zeit zu grobem Unfug ausartenden

1 Diese Lehre Eckharts nochmals kurz zusammengefasst Bd. II, S. 7 f. :

„Das göttliche Wesen ist die materiale Grundlage der Welt, sich selbst entfremdet

und zu einem der Gottheit fremden Wesen geworden durch den schöpferischen
Willen Gottes, aber immerhin das unter der Einwirkung der geschöpflichen Form
latent gesetzte göttliche Wesen, so dass diese geschöpfliche Form nur durchbrochen

zu werden braucht, um für die Seele Gott selbst als Grund und Statt, in der sie

schaut und denkt, zu gewinnen."



— 314 —

Geisslerfährten gehören in diesen Zusammenhang und giengen
ursprünglich von der von den Gottesfreunden angeregten Rich-
tung aus. — Der Schilderung dieser mannigfaltigen Verhältnisse

folgt als 2. Buch die Darstellung des Lebens und der
Lehre des Heinrich Suso (S. 307—415). Dieser zweite grosse
Meister der deutschen Mystik ist eine ganz andere Natur als
sein Lehrer Eckhart. Gegenüber dem spekulativen Geiste des
letzteren ist Suso vorwiegend ein Vertreter der praktischen
Mystik, in dem das mystische Leben in einer fast weiblichen
Weise zum Ausdruck kommt, wie sich auch seine Schriften,
soweit sie sich auf dem Gebiete der praktischen Mystik
bewegen, durch zarte und innige Empfindung auszeichnen. In
seiner Wirksamkeit war er vorzüglich seelsorgerisch für die
Einzelnen thätig; seiner Natur nach übte er als geistlicher
Berater und Führer besonders grossen Einfluss in den
Frauenklöstern des Ordens.

Vorzüglich wichtige Abschnitte aus der Geschichte der
Mystik behandelt nun auch der jetzt vorliegende 3. Band. Das
1. Buch handelt von Johannes Tauler (S. 1—241), dem dritten
grossen Meister. Auch er zeigt wieder einen andern Charakter
als Eckhart und Suso. Er ist der am meisten praktisch gerichtete

von den Dreien, nicht im Sinne der von Suso und den
frommen Klosterfrauen geübten praktischen Mystik, sondern
als derjenige, der am meisten auf die Menge wirken will, als
der grosse volkstümliche Prediger. Die spekulativen Fragen
„kommen bei ihm nicht um ihrer selbst willen zur Sprache,
sondern nur, sofern sie die Art unserer Einigung mit Gott
bedingen". (S. 141.) Seine Predigten tragen den Charakter der
Zeit, aus der sie stammen und in die sie einwirken wollen.
Seinen Charakter als Prediger schildert Preger mit folgenden
Worten (S. 142): „Geist und Gemüt, treffendes Urteil, Stärke
der Empfindung und lebendige Anschauungskraft zeigen sich
bei ihm in harmonischer Weise verbunden. Die Sprache der
Weisheit auf der Gasse mit ihrer sprichwörtlichen Redeweise,
mit ihrem Witz im Vergleichen, mit ihrer Lust am Gleichklang,
an der Allitteration, auch mit ihrer Derbheit steht ihm ebenso

zu Gebote, wie die höhere Sprache des Geistes, wenn er in
edeln Bildern und sinnvollen Gleichnissen die höchsten
Anschauungen und die innersten Vorgänge im Seelenleben den
Hörern fasslich zu machen sucht. Seine Rede ist voll Wärme



— 315 —

und Empfindung, doch ohne je das nüchterne Mass zu
überschreiten, sie bewegt sich in lebendigem Flusse, wenn sie auch
vorübergehend die erläuternde Breite nicht scheut, und
zuweilen steigert sie sich bis zu dramatischer Lebendigkeit. Die
Stärke ihrer Wirkung aber beruht vor allem darauf, dass er
sein ganzes Herz, seine volle sittliche Persönlichkeit in sie zu
legen weiss, und diese erscheint so voll und ganz von der
Liebe zu Gott und Christus durchdrungen, und des Redners
hoher und weltverleugnender Ernst ist zugleich mit solcher
Freiheit und Milde gepaart, dass er unwillkürlich unsern Willen
ergreift und das Herz seinen Forderungen öffnet." Trotzdem
hier seine Hauptbedeutung liegt, stellt Preger doch auch seine
spekulative Lehre, wie sie sich aus den zerstreuten Äusserungen
ergiebt, ausführlich zusammen und weist dabei deren Abhängigkeit

von Eckhart nach (S. 144—241). Immerhin ist er in
einzelnen Lehrpunkten, die zu pantheistischen Konsequenzen
führen, vorsichtiger als der Meister; auch bekämpft er ausdrücklich

den groben Pantheismus der „Brüder des freien Geistes".
Die Darstellung von Taulers Leben richtet sich in wesentlichen

Punkten nach der Stellung, welche der Geschichtsschreiber

zur „Gottesfreund"-Frage einnimmt, der wir uns nun
zuwenden. — Unter dem Titel: „Der Gottesfreund vom
Oberlande und Merswin" behandelt das 2. Buch diese für die
Geschichte der Mystik vorzüglich wichtige Frage. Ich kann hier
nur den von Preger vertretenen Standpunkt kurz darlegen,
ohne dass es mir der zur Verfügung stehende Raum gestattete,
auf die Begründung desselben, sowie auf die Gründe der Gegner
näher einzugehen. Preger verwirft den von Denifie aufgestellten
und seither von vielen Gelehrten angenommenen Satz,l der
sog. „grosse Gottesfreund vom Oberland" habe gar nicht
existiert und sei nur eine Fiktion des Rulman Merswin von Strass-

burg. Er behandelt ihn also unbedenklich wieder als eine
historische Person und die von Merswin als Schriften des
Gottesfreundes veröffentlichten Bücher als historische Quellen für
dessen Leben. Übrigens giebt er den Versuch auf, dessen Person
und Namen festzustellen, und lässt besonders auch die früher
am meisten verbreitete Hypothese von C. Schmidt, der ihn mit

1 Vgl. z. B. den Artikel von Ph. Strauch über Merswin in der Allg. Deutschen

Biographie, Bd. 21.



— 316 —

dem historisch beglaubigten Nikolaus von Basel identifizierte,
vollständig fallen. (S. 295 f. 392 ff.) Er giebt vielmehr der
früheren Ansicht von Jundt (— zuletzt trat auch dieser den
Resultaten Denifles bei —) den Vorzug, die Heimat des Mannes
in Chur zu suchen. Diese geheimnisvolle Gestalt erscheint also
auch hier wieder als der unbekannte Obere eines Geheimbundes

der Gottesfreunde, der nur mit Rulman Merswin
persönlich verkehrt. Nach dem ihm zugeschriebenen „Meisterbuch"
nimmt Preger auch die von ihm gewirkte „Bekehrung" Taulers
(als des ungenannten „Meisters") als eine historische Thatsache
an. Die Beweisführung gegen Denifle läuft im wesentlichen
darauf hinaus: einmal sei die von diesem behauptete genaue
Übereinstimmung der „Gottesfreund"-Schriften mit den eigenen
Schriften Merswins gar nicht so gross, wie Denifle behaupte,
und andrerseits sei dem beschränkten, aber ehrlichen Merswin
ein so geschickter Betrug gar nicht zuzutrauen. Es wird wohl
über diese dunkle Frage noch weiter gestritten werden; ich
will nur einen Punkt hervorheben, der mir für den „Gottesfreund"

bedenklich scheint. Während nämlich auf der einen
Seite Merswin von der Rolle des Betrügers entlastet wird
(— übrigens weist Ph. Strauch in seinem angeführten Artikel
darauf hin, dass ein „frommer" Betrug in guter Absicht im Mittelalter

nicht nach unserer heutigen Moral beurteilt wurde —),
so erscheint auf der andern Seite der „Gottesfreund" selbst,
wenn er wirklich gelebt und die „Gottesfreund"-Schriften ver-
fasst hat, gar nicht so ehrwürdig, als er nach Pregers Absicht
erscheinen sollte, sondern als ein mindestens ebenso grosser
Schwindler, als im andern Falle der gute Merswin wäre. Für
einen Geheimbundvorsteher, der, um sich bei den Seinen mit
höherer Autorität zu bekleiden, Offenbarungen und himmlische
Erscheinungen, sogar einen „vom Himmel gefallenen" Brief
erdichtet, kann ich mich auch nicht begeistern und
unterschreibe das Urteil Strauchs (a. a. O., S. 464) : „Wer himmlische
Briefe und Ansprachen erdichtet, der hat sich jedenfalls eine
besondere Methode, zur Gottesfreundschaft anzuleiten, zu eigen
gemacht."

Wie es sich aber auch damit und mit einigen andern noch
streitigen Fragen verhalten mag, jedenfalls ist Pregers
Geschichte der deutschen Mystik ein gründliches, solides
wissenschaftliches Werk, das auch bei seiner quellenmässigen und



— 317 —

dabei auf gegnerische Ansichten kritisch eingehenden
Darstellung dem Leser keine unerwiesenen Resultate aufdrängen
will, sondern ein eigenes Urteil ermöglicht. Und so kann ich
zum Schluss nur noch den Wunsch aussprechen, dass der
Verfasser das vortreffliche Werk recht bald in dem in der Vorrede
versprochenen 4. Band zum Abschluss bringen möge.

Dr. F. Lauchert.

Histoire du Bréviaire Romain, von P. Batiffol, du clergé de

Paris, Docteur es lettres; Paris, A. Picard et fils, 1893, in-18,
356 pages.

Es ist genugsam bekannt, wie sehr Dom Guéranger's
Institutions liturgiques dazu beigetragen haben, die Reste altgalli-
kanischer Eigenart in den Liturgien der französischen Diöcesen
verschwinden zu machen. Waren sie doch von vorneherein
ciarauf angelegt! Doch haben sie auch das Gute gehabt, das
Interesse für liturgische Studien in Frankreich stets rege zu
erhalten. Während aber die Ordensgenossen und nächsten
Schüler des Abtes von Solesmes auch in ihren tüchtigsten
Arbeiten sich zum Nachteil ihrer historischen Unbefangenheit allzusehr

von den Interessen der liturgischen Praxis und von
Devotionsrücksichten beeinflussen liessen und so den Tendenzen
ihres Meisters vielfach zu strenge Heeresfolge leisteten, hat sich
in den letzten Jahren eine jüngere Schule archäologischer Litur-
giker in Frankreich gebildet, die von diesen Tendenzen nichts
mehr spüren lässt. Voran ging L. Duchesne mit seinem Liber
pontificalis (1886—1892) und seinen Origines du culte chrétien
(1889). Zu diesem höchst bedeutenden Buche bildet die
vorliegende Schrift Batiffol's eine nicht minder tüchtige und erfreuliche

Ergänzung. Der Verfasser führt sich, wie Duchesne, als
strenger Anhänger der römisch-katholischen Kirche ein, was
aber kaum mehr Einfluss auf seine Arbeit ausgeübt hat, als
dass ihm dadurch die unerlässliche Begeisterung für seinen
Gegenstand zu teil wurde. Diese Begeisterung gilt vorwiegend
dem ästhetischen Meisterwerke, als welches das Breviarium
Romanum selbst von solchen, die auf ganz anderm Standpunkte
stehen, auch vom Berichterstatter, von jeher anerkannt wurde.
Im übrigen ist B. lediglich Archäolog und Historiker, der in



— 318 —

diesem Buche zunächst für weitere Kreise die Forschungen
von Bona, Tommasi, Thomassin, Mabillon, Guéranger, Roskovâny
popularisieren will, doch überall nach direkter Information aus
den Quellen. Das ist ihm auch vorzüglich gelungen. Durch die
Konzentrierung auf den historischen und die Zurückweisung der
liturgisch-praktischen Zwecke gewinnt sein Buch nicht nur eine

grössere wissenschaftliche Klarheit, wodurch es vorteilhaft z. B.

gegen Pleithner's schwer geniessbare „Älteste Geschichte des

Breviergebets" (Kempten, 1886) absticht, sondern auch ein
ungewöhnliches Mass von kritischem Freimut, wie man es in Rom
auch einem so zuverlässigen Freunde wohl kaum auf die Dauer
zugestehen möchte. So macht B. kein Hehl aus seinem
Bedauern, dass die Bestrebungen Benedikts XIV., das Brevier zu
reformieren (Kap. 6), durch den Tod dieses erleuchteten Papstes
vereitelt worden seien, und spricht die Hoffnung aus, dass die
Fehler des jetzigen Breviers von verständiger Hand gebessert
und insbesondere das Gleichgewicht zwischen dem Kirchenjahrs-
officium und dem Heiligenofficium hergestellt werde (S. 324).
Was in dieser Hinsicht die Gallikaner des vorigen Jahrhunderts
gethan haben, erscheint ihm dabei ebenso „utopisch", wie die
humanistischen Reformbestrebungen Leos X. und Clemens VII.
und die Versuche Alcuins in der karolingischen Zeit. Die
Recension Urbans VIII. von 1632 (Kap. 5) ist immer noch das

relativ Beste, was wir haben. Es ist schade, dass man diese

„Vulgata" nicht unangetastet gelassen hat. Man hätte sie, wie
das Dekret Gratians, ohne Änderung lassen und die späteren
Zuthaten als „officia extravagantia" besonders drucken lassen
sollen (S. 325). Doch ein Ideal ist dem Verfasser diese auf
den tridentinischen Beschlüssen fussende, durch Pius V.
grundgelegte Ausgabe nur insoweit, als sie die alten schönen Formen
des römischen Ordo psallendi uns bewahrt hat. Das ist aber
leider nur in beschränkter Weise der Fall. Diese altrömische
Übung, die im VII. und VIII. Jahrhundert in ihrer ganzen
Vollendung dastand, und deren Entstehung von der Urzeit der
Kirche her aus ihren teils römischen, teils „katholischen" Quellen
(S. 1) der Verfasser in höchst anziehender und unterrichteter
Weise in den drei ersten Kapiteln darstellt, blieb in St. Peter
zu Rom noch bis ins XIII. Jahrhundert bestehen. Daneben
fand aber eine neuere Form vom IX. Jahrhundert an bis ins

XII., hauptsächlich unter cluniacensischem Einfluss, in Frank-



— 319 —

-reich, Deutschland und Italien mehr und mehr Eingang. In
ihren grossen Zügen ist diese zwar dem altrömischen Ordo
konform, hat aber eine Menge anderweitiger Bestandteile in sich
aufgenommen. Dieses „moderne" Officium (Kap. 4) war es,
welches durch Innocenz III. zu einem römischen Kurialbrevia-
rium verarbeitet wurde, von dem dann die Urbanische Recension
von 1632 in direkter Linie abstammt. In jenem alten römischen
Officium liegt für B. das eigentliche Ideal der kirchlichen
„Gebetsliturgie", so zwar, dass er sich fast wie einer jener
angelsächsischen Geistlichen vorkommt, die im VII. Jahrhundert,
ergriffen von der Schönheit des Ordo Romanus und des

gregorianischen Gesanges, „den h. Petrus baten, dass er sie beten
lehre — eine Wiederholung des Doce nos orare des Evangeliums"
(S. 10). Ja, bei aller Anerkennung des modernen Breviers kann
er doch einen Vergleich mit der Peterskirche selbst, der Hauptstätte

jener alten Liturgie, nicht unterdrücken, wo wir
„gezwungen sind, in die vatikanischen Krypten hinabzusteigen, um
die von dem Vandalismus der Renaissance verschonten
Reste des ehrwürdigen Denkmals des Altertums wiederzufinden"
(S. 326 ff.), und als willkommenste Reform würde ihm eine
Restauration der alten klassischen Formen des Ordo psallendi
Romanus erscheinen, analog der ebenso pietätvollen, als
einsichtigen Restauration, die der Kardinal Baronius seiner Kirche,
der Basilika der Heiligen Nereus und Achilleus hat angedeihen
lassen. In der durch Gevaërt (Der Ursprung des römischen
Kirchengesanges, deutsch von Riemann, Lpz., 1891) angeregten
Streitfrage, ob die als „gregorianisch" geltenden Kirchengesänge
nicht vielmehr einer späteren Zeit, der Zeit der griechischen Päpste
(678—752), angehören, nimmt B. direkt nur insofern Stellung,
als er die schola cantorum nicht als Gründung Gregors des
Grossen ansieht und wenigstens die Vollendung der dem Officium
angehörigen Gesänge ins VII. und in den Anfang des VIII.
Jahrhunderts verweist. Er thut unrecht, den Namen des erwähnten
belgischen Akademikers und bewährten Musikforschers nicht
zu nennen. Bezüglich der dem Ordo der Messe angehörigen
Gesänge folgt er den Benediktinern, insbesondere Dom G. Morin
(les véritables origines du chant grégorien, 1890), der auf Grund
der Zusammengehörigkeit des Sakramentariums und des Anti-
phonariums (unseres heutigen Graduale) den gregorianischen
Ursprung beider gegen Gevaërt nachzuweisen versucht hat
(S. 50 if.).



— 320 —

Wenn die wertvollen Arbeiten der Duchesne''sehen Schule
dahin wirken werden, dass man auch in römischen Kreisen
anfängt, den ästhetischen Wert liturgischer Formen nicht mehr
einzig nach den Entscheidungen der sacra congregatio rituum
zu bemessen und die Aufgabe der kirchlichen Altertumsforschung

nicht mehr in künstlicher Identifizierung des Alten und
des Neuen zu erblicken, so ist das ein unberechenbarer Gewinn.

Prof. Dr. A. Thürlings.

Über die Wertgrenzen religiöser Toleranz, von Prof. Dr. A.
Thürlings. — (Vortrag, gehalten im Museumssaale zu Bern
am 14. Januar 1892, veröffentlicht in den Deutsch-evangelischen
Blättern 1893, Heft 2.)

Der Verfasser hat in diesem Vortrage einen Gedanken näher
ausgeführt, den er schon auf der Oltener christkatholischen
Synode 1888 ausgesprochen hatte (s. Katholik 1888, S. 234).
Unsere Zeit steht so vollständig unter der Herrschaft des
Toleranzgedankens, dass sich eine Kritik desselben nur insofern ans
Licht gewagt hat, als zwischen wahrer und falscher Toleranz
unterschieden wurde. Dagegen betont unser Vortrag das

Ungenügende und die Gefahren des Begriffes selbst, als eines
inhaltleeren und bloss subjektiven, für das sittlich religiöse und für
das öffentliche Leben. Als ethischer Begriff besagt er zu wenig,
bleibt hinter den Anforderungen der christlichen Religion weit
zurück und ist nur eine „dürftige Abschlagszahlung" an dem
christlichen Grundgesetz der Liebe. Als kirchenpolitischer Begriff
hinwiederum besagt und fordert der Toleranzgedanke zu viel.
So wertvoll und selbstverständlich im modernen Staate der
Schutz der Gedanken- und Gewissensfreiheit ist, so wenig kann
ich, sobald es sich um Thaten handelt, von der Gesellschaft
verlangen, dass sie um meines Einzelgewissens willen auf ihre
Gesetze, Rechte und Anschauungen verzichte. Zur Regelung
derartiger Konflikte reicht die bloss formale Instanz der Toleranz
nicht aus. Diese muss zuletzt mit innerer Notwendigkeit dem
Schicksal verfallen, sich selbst ad absurdum zu führen, indem
sie „die grundsätzliche Intoleranz auf ihren eigenen Schultern
in das Staatsleben hineinträgt". Es ist eben den kühn
vorwärtsstrebenden extremen Parteien, mögen sie nun einer ultramon-



— 321 —

tanen oder einer atheistischen Weltanschauung dienen, sehr
wohl bekannt, dass mit der Toleranz nicht eine einzige Frage
des geistigen Lebens wirklich zu lösen ist; darum sehen wir
solche Parteien auch nie „von der Blässe der Toleranz
angekränkelt". Die Toleranz ist also gerade da eine Unwahrheit,
wo sie am meisten nötig wäre. Nur ein Staat, der die religiöse
Kraft besitzt, um objektiv Stellung zu nehmen, materiell zu
prüfen und feststehende Resultate des religiösen Zeitbewusstseins
rechtzeitig zu erkennen und zur Geltung zu bringen, wird seine
eigene Existenz gegen die sie bedrohenden grundstürzenden
Irrungen wirksam schützen. An uns aber ist es unterdessen,
in der Kirche selbst Gewissensfreiheit und Gemeinschaft in
weitherziger Weise zu pflegen, wozu es freilich vor allem nötig ist,
dass von den Pforten katholischen Kirchentums jeder
zurückgewiesen werde, der „mit dem Anspruch auf göttliche
Prärogativen dort einziehen wollte, möchte er nun ein Papst oder
ein Päpstlein sein", während andererseits der Protestantismus
bei seinem berechtigten Streben nach der Freiheit des
Christenmenschen wohl beachten sollte, „dass religiös zerrissene Völker
ebensowenig wie religiös geknechtete das Endresultat des

evangelischen Wirkungsprozesses sein können". * *'*

Sprichwörter und sprichwörtliche Redensarten bei P. Abraham
a S. Clara. Zusammengestellt von Dr. Friedrich Latjchert.
Bonn, P. Hansteins Verlag, 1893. 42 S. 8°.

In der katholischen Kirche Deutschlands in der 2. Hälfte
des 17. Jahrhunderts war P. Abraham wohl die merkwürdigste
und hervorragendste Erscheinung, der Mann, der, wie sein
Biograph Th. v. Karajan sagt, „durch seine geistige Begabung,
wie durch die Macht seiner Rede die grösste der Städte seines
Vaterlandes in ruhelosen, kriegbewegten, kummervollen Tagen
für Tugend, Recht und Glauben begeisterte". Um ihn in dieser
seiner Eigenart richtig zu würdigen, muss man aber eben die
damaligen unglücklichen Zeitverhältnisse und Zustände in
Deutschland berücksichtigen, und es zeugt nicht von vielem
historischem Verständnis, wenn man ihn, wie dies zuweilen
geschieht, zu seiner und Deutschlands Demütigung mit den
gleichzeitigen grossen Theologen Frankreichs zusammenhält. Er will



— 322 —

überhaupt nach seiner Wirksamkeit nicht als gelehrter Theologe

beurteilt sein, sondern als volkstümlicher Prediger und
als volkstümlicher moralischer Schriftsteller, und als solcher,
an den man auch überall nicht einseitig den ästhetischen
Massstab anlegen darf, nimmt er unstreitig einen sehr hohen
Rang ein.

Der Verfasser vorliegender Schrift hat sich schon früher
vielfach unter diesem Gesichtspunkte mit P. Abraham beschäftigt

(z. B. in mehreren Artikeln in der Zeitschrift „Alemannia",
Jahrg. 1889 u. 1890). Hier giebt er nun, nach einer kurzen
Einleitung über die Bedeutung der Sprichwörter in der altern
volkstümlichen deutschen Litteratur überhaupt, und so auch bei
Abraham, eine alphabetische Zusammenstellung 1) der
wirklichen Sprichwörter, 2) der sprichwörtlichen Redensarten, 3)
der bildlichen Redensarten bei P. Abraham, mit möglichst
vollständiger Verzeichnung der Belegstellen, sowie auch aller
Variationen und weitern Ausführungen, in denen sich ein Sprichwort

etwa bei ihm findet. Ein 4. Abschnitt giebt anhangsweise
eine kleine Auswahl origineller Sprüche des P. Abraham selbst,
zur Charakteristik des Schriftstellers, um daran dessen Geschick
zu zeigen, mit dem er sich auch selbst bei Gelegenheit „in der
knappen treffenden Art des volkstümlichen Spruches"
auszudrücken wusste. Die kleine Schrift soll nach der Absicht des
Verfassers einmal ein Beitrag zur Kenntnis des Schatzes der
deutschen Sprache an sprichwörtlichem Gut, dann aber auch
ein Beitrag zur Kenntnis und Würdigung des P. Abraham als
Arolkstümlichen Schriftstellers sein. * * *

Luzerner KongressbericM. Herr Professor Thürlings bittet die Leser des

Luzerner Kongressberichtes, folgende sinnstörende Druckfehler in seinem Referate

zur VIII. These verbessern zu wollen : S. 182, Z. 3 v. u., statt „einst" lies : „meist" ;
S. 183, Z. 11 v. u., statt „positiven Ultramontanismus" lies: „politischen TS.";
S. 186, Z. 2 v. u., statt „verteidigen" lies : „verteidigen können".



323

III.

Recent Contributions to Theological Literature in England.

I gladly comply with the request of the Editor that I would
mention one or two of the most interesting theological works
which have appeared in England during the past year. In
making my selection, I shall be guided, not altogether by their
intrinsic value, regarded as contributions to scientific theology,

but by the light they are calculated to throw upon the past
and present history of theological thought in our country.

1. Robertson's Early Religion of Israel. (8°, 520 pp.) This
work is perhaps the most important of the year. Every one
who knows anything of the recent religious history of England,
will recognize the fact that the criticism of the Old Testament
is the question which, during that period, has cast all others
into the shade. English Biblical criticism, until very lately,
has been intensely, if we are not entitled to say blindly,
conservative. The sudden wave of reaction which has swept nearly
all our most prominent Hebrew scholars into the opposite camp,
and has carried with them the majority of our Professors and
leading thinkers at Oxford and Cambridge, seemed for a time
to have stunned the teachers of religion throughout the land
and to have reduced the Bible-loving public to a condition of
the most profound perplexity. Even our Sunday scholars have
lately been informed, through the medium of one of our leading
Sunday School Magazines, that the history of Israel, as narrated
in the historical books, shews that the Mosaic Law handed down
to us in the Pentateuch was not in existence until after the
destruction of the Jewish kingdom. The English readers of the
Bible were thus surrendered to the theories of Wellhausen and
Kuenen, which suppose the Pentateuch to have been compiled
after the return from the captivity, by a singularly servile and

unintelligent process, out of documents the earliest of which
could not have been composed until about five hundred years
at the least after the events described in them. There are
however signs that our Bible-reading public is recovering from
its stupor. The theories of the above named German and Dutch
critics, popularized among us by Professors Driver and Robertson



— 324 —

Smith, have been sharply and acutely criticised. It has been shown
that the processes to which the Scriptures have been subjected are
extremely arbitrary in their character, and that it is impossible to
establish them without resorting to the violent process of striking
cut any passages in the histories, as we have them, which may
seem to conflict with the theory. The credit of this is attributable

to a great extent to the work which stands at the head of
this notice. Professor James Robertson is a Scotch Presbyterian,
and is at present Professor of Oriental Languages in the
University of Glasgow. The work in question constituted the Baird
Eectures (a course of lectures annually delivered in pursuance
of a bequest) for 1889, but they were not published till last
year. Professor Robertson has three marked qualifications for
the task he has undertaken. He has lived for years in the East ;

he is familiar, not only with Hebrew, but with the cognate
languages; and he is thoroughly acquainted with the most
recent critical works in Germany and elsewhere. He is not
obstinately conservative in his treatment of the Hebrew Scriptures.

He is even willing to concede more than seems to be

necessary. He is disposed to admit the correctness of the
separation supposed to have been critically effected between the
Jehovist and Elohist on the one hand, and the Priestly author
on the other. I must confess that I myself should have more
confidence in the correctness of such an analysis, if I could see

a similar one satisfactorily carried out, on purely literary grounds,
in the case of some work where no religious considerations were
involved. However, Professor Robertson shelves the critical
question, and grapples with his antagonists on historical grounds
alone. Yet he denies (Preface, p. VIII), that "criticism is some
infallible science". He "pleads for criticism of a saner sort,
such as we should employ in the ordinary intercourse of life,
or apply to a modern author". Professor Robertson's method
in dealing with the historical question is as follows. He starts
with the prophets Amos and Hosea, whose writings are admitted
on all sides to have been written in the 8th Century B. C, and
he shews that their contents bear unequivocal testimony to a
form of religious thought which must have been in existence
for centuries before they wrote. He deals trenchantly with the
a priori methods which dispose of the evidence contained in
these prophets by striking out all passages at variance with the



— 325 —

preconceived opinions of the critic. The book itself must be
studied for its unsparing criticism of the history of Israel as
conjecturally re-written in accordance with modern lights, and
its clear demonstration of the fact that these modern theories
are great at destroying, but are utterly unable to construct.
They leave us, as Professor Robertson shews, without any
definite conceptions whatever of the course Jewish religious and
national life followed in its development. His concluding words
are significant. He quotes the late M. Renan, an acute observer,
as saying "it is not impossible that, wearied with the repeated
bankruptcies of Liberalism, the world may yet again become
Jewish and Christian".1

2. Autobiography of Isaac Williams. (Small 8°, 186 pp.) In
itself, this work is scarcely worth notice. As a contribution
to the history of the great Tractarian Movement, it is meagre
in the extreme. But coming from one who took a prominent
part in that movement, it is not without its significance. The
book must be compared with the life of Keble, with Sir W. Palmer's
narrative of events connected with the Tractarian Movement,
and Miss Mozley's Letters and Correspondence ofNewman. It is well
known throughout Christendom how the result of the publication
of the Tracts for the Times between fifty and sixty years ago
was to remove the current theology of the English Church from
the Protestant basis on which for some time it had been
reposing, and to replace it on the Catholic foundation on which the
English Reformation had ultimately left it. The names of the
leaders of this movement are well known. Pusey, from whom the
now vorgotten title of Puseyite was given to his followers, Keble,
Newman, Isaac Williams, William Palmer of Worcester College,
Oxford, (not to be confounded with his namesake William Palmer
of Magdalen College), are all names of men renowned for
erudition and thought. Isaac Williams' memoir, slight though it is,
throws very considerable light on the character of some of these
revivers ofCatholic principles in theEnglish Church. It is generally,
though most erroneously, supposed that the majority of the writers
of the Tracts ultimately sought refuge in the bosom of the Roman
Church. Isaac Williams points out that of the fourteen writers
of the Tracts, Newman alone left the Communion of his fathers,

1 Histoire du Peuple d'Israel, tome I, p. VII.

Bevile intern, de Théologie. Heft 2, 1893. 22



— 326 —

and that all the seceders, without exception, had been educated
in the extreme Protestant or "Evangelical" camp. He further
remarks on the anxiety, which, long before Newman's secession,
had been caused him by Newman's restlessness and love of
notoriety. Williams himself, trained in the solid and retiring
principles of the Kebles, accustomed to do his duty and leave
the rest to God, had little sympathy with the love of effect
which displayed itself in Newman's Oxford career. The
secessions to Rome, in 1845—51, which were numerous, were from
among Newman's own pupils. Again, there is a hint that, in spite
of warm personal friendship, there was a slight difference
of tone even between Pusey and Keble. The latter spoke of
himself in 1858 as having "returned again to his own views
such as he had before" he joined the movement headed by
Pusey and Newman. Certain it is that neither Keble nor Williams
had any hand in that adaptation from the French of certain
rather mawkish books of devotion which marked one stage of
Pusey's career, and were probably due to female influence in
connection with the revival of private confession, in which
Pusey took a leading part. Some touching letters from Newman
to Williams, after the perversion of the former, are appended,
which do honour to both writer and receiver. The book is
almost destitute of literary form, but is valuable as a contribution

to the history of a most important movement, from one
of its promoters.

3. Christ the Light of the Scripture. By the late W. Connor
Magee, D. D., Archbishop of York. (8°, 344 pp.) This work is

simply a volume of sermons and one charge delivered in 1872

—the first the late Archbishop delivered when Bishop of
Peterborough—to the clergy of his diocese. It is not a theological
treatise, but coming from one called to such high office in the
English Church, it will be found interesting as an exposition,
from one having authority, of the principles on which her work
is carried on. The first sermon, delivered in 1860, and therefore
before Dr Magee's elevation to the Episcopate, is noticeable from
its. reference to the main points of the controversy on Old
Testament criticism in which we are at present engaged. The
sermon is a luminous exposition of the fact that a reference to
Christ runs through the whole Bible, Old Testament as well as

New, from the preshadowing of the Sacrifice of Christ contained



— 327 —

in the words of Gen. Ill, 15: "He shall bruise thy head, and
thou shalt bruise his heel", to the worship of the "Lamb as it
had been slain" enthroned above all the hierarchies of heaven,
as described in the Apocalypse. But what will most interest
Continental readers is the Primary Charge of Dr Magee, above
referred to. There the reader will find the problems with which
our Church has had, and still has to grapple, treated by one of
the clearest and keenest intellects which has ever had charge
over her destinies. The charge embraces such subjects as the
residence of the clergy, Church restoration and building, the
weekly offertory, the daily recitation by the priest of the offices
of the Church, Evening Communions, the disinclination of the
masses to attend public worship, religious education, and the
public use of the Athanasian Creed. Some of the remarks in
an Appendix to the Charge are worth reproducing for discussion.

The Archbishop asks in regard to the "theory of Catholic
consent as the infallible source of Dogma and Ritual", whether
"it can be proved that our Lord's promise to His Church
necessarily implies infallibility, and not rather indestructibility;
immunity, that is, from perpetual error, and not perpetual
immunity from error". Next, he asks whether General Councils
possess this infallibility, in other words whether "a majority of
a minority of" the Bishops of the Church Catholic "assembled
under certain conditions, can never err". Next, he asks whether,
supposing "the decrees of General Councils depend for their
validity on Catholic consent", by what means that consent is to
be ascertained, and whether it means the consent of "the majority
of Christians, or the verdict of the absolute and literal totality of
Christians all over the world". And he claims for the
Reformation in England that it "reasserted distinctly and precisely
the freedom and independence of National Churches, delivering"
our Church "thereby from the 'grasp of the dead hand' of the
past, to which the so-called Catholic theory would once more
subject her, to the utter paralyzing of her free national life,
and to the practical denial of the continued presence in her of
her Lord". Those who took part in the discussion of this subject
at the Lucerne Congress may be interested to read the words
of the late Archbishop of York upon it.

4. Lectures on the Infallibility of the Church, by George Salmon
D. D., Provost of Trinity College, Dublin. (8°, 500 pp.) This



— 328 —

book was published in 1890. But in view of the constant struggle
our Continental brethren have to keep up against Ultramontane
principles, I venture to recommend it to those who have not
yet heard of it. Forty years ago Dr Salmon was one of the
most eminent mathématiciens of the day. He is now one of our
leading theologians, and he brings into theology the clearness
of statement and the caution and coherence in argument, which
mathematical study is accustomed to impart. To these he adds
a vivacity of style and a carefulness of research of his own.
The book is perhaps somewhat diffuse. But it is at least
exhaustive. Among the best passages in the book are those in
which he describes the Church of Rome as a huge manufactory
of dogma, in which here the raw material, there the products
in process of preparation, and there again the finished article,
is to be found. In connection with this he refers to the increasing
importance of special revelations from souls in purgatory in
the modern Roman system, and discusses the probability of
their being ultimately raised to a level with the revelation of
God in Christ. The manner in which he deals with the distinction

between authority and infallibility is striking. "Do we not",
he asks, "in every department of conduct submit our own
judgement to that of skilled persons?" The sick man consults
a physician ; the man who wishes to make a will sends for his

lawyer ; the voyager entrusts himself implicitly to the guidance
of the captain of his ship. But why, he goes on to ask. "Not
because of their official position, but because of their superior
acquaintance with the subject." Which of the two, he goes on
to ask, "had the more right to claim that his judgement
deserved to be received with respect" at the Vatican Council,—
von Döllinger, or the crowd of bishops, some ignorant, many
servile, who forced that dogma upon a protesting minority?

I should have liked to have said a few words on Professor

Milligan's Lectures on the Ascension of our Lord, as illustrative
of the entire abandonment of Protestant and Calvinistic
principles which is going on in the Presbyterian Churches in
Scotland. But I have exceeded my space, and must defer this to
some more convenient season. J. J. Lias.

Nous remercions notre savant collaborateur, M. J. J. Lias, de son intéressante

étude, et nous signalons à l'attention de nos lecteurs quelques-uns de ses ouvrages,
sur lesquels nous reviendrons : — The Sector cmd his Friends, dialogues on some



— 329 —

of the Leading Religious Questions of the Day, 7 s. 6 d. — The doctrinal System

of St. John, considered as Evidence for the Date of his Gospel, 7 s. 6 d. — Are
Miracles credible 3 s. 6 d. — Commentary on Joshua, 12 s. 6 d. — The Atonement
viewed in the Light of certain modem Difficulties, being the Hulsean Lectures
for 1883, 1884, 4 s. 6d. — The Book of Judges, 3 s. 6d. — The first Epistle to
the Corinthians, 2 s. — The second Epistle to the Corinthians, 2 s. — Church
Reform, a Sermon, preached in Cambridge, 1885. — The first Epistle of St. John,
with Exposition and homiletical Treatment, 1887. E. M.

The Impregnable Rock of Holy Scripture, by the Right Hon.
W. E. Gladstone, M. P. ; Revised and Enlarged Edition ; London,

Isbister & Co., 1892, in 8", 306 pages.

This is a work of the greatest interest; not only because
it proceeds from the pen of one of the greatest and most
famous men in the world of politics, but also and specially on
account of the learning displayed in it. It furnishes us with a
clear proof, that the famous statesman possesses a knowledge
of the Bible which many a learned theologian might envy. We
must not lose sight of the fact, that Mr. G. has written this
book in his hours of leisure, because "he believes that a change
of labour is to a great extent the healthiest form of recreation".
The book is one dealing with what has been styled the Higher
Criticism of the Bible.

In the Pkeeace the author says: "the primary purpose
of this work—which he calls a little one!—is to insist upon
some of the arguments which tend to prove that in the main
the old belief is plainly the right belief". He thinks it
nevertheless good "to place our views of the venerable Torah (and
of the other sacred books) in harmony with sound research
and with the best understood conditions of historical experience
and of Providential action"; but he reminds us with justice
that "by doing so we must not become blind to the lustre of
the jewel which the setting enshrines". No doubt, most of the
so-called Modern Critics confound the literary form of the
sacred books with the substance contained in them.

In the PIEST Chapteb entitled : "First View of the Impregnable

Rock of Holy Scripture", Mr. G. gives the Program of his
work: he intends to prove that "the Holy Scriptures though
assailed—as he says metaphorically—by camp, by battery, and



— 330 —

by mine are nevertheless a house builded upon a rock", this
rock he considers impregnable: "it will last until time shall
be no more". Although the forms of the expression may have
changed with time, yet the substance has remained with an
altered literary dress.

The SECOND Chapter on "The Creation Story" is one of
the most interesting parts of the book. We quite agree with
the learned author when he states, that the Tale of Creation
is neither poetry nor science, but a historical recital. "It deals
with matters of fact". In his way of dealing with the matter
Mr. G. confines the scientist as well as the Hebrew Scholar
each to his own proper sphere. But we do not quite agree
with his remark, when he says: "The early Hebrews do not
appear to have cultivated or developed any poetical faculty
at all, until we come down to that which was exhibited in
strictly religious work, such as the devotions of the Psalms,
and (principally) the discourses and addresses of the Prophets".
We think that a noble Hebrew poetry existed long before the
book of Psalms or the Prophets. We find poetry and beautiful
poetry in the book of Genesis, see chap. XXVII v. 27—29;
XLIX v. 2—27 ; also Exodus XV etc. But this remark of ours
does not weaken the Author's position as regards the main
outlines of his defence..

The third Chapter treats of: "The Office and Work of
the Old Testament in Outline". Our Scriptures are not given
once for all, as were the works of Confucius or Zoroaster in
their respective spheres. They do not deliver a mere code of
morals or of legislation, but their character is preeminently
historical, while they purport to disclose a penetrating and
continuing superintendence from on high over human affairs. He
discusses here in succession : The Fall of man, the Call of Abraham

and the Selection of the Hebrew race. A very interesting
comparison follows between the destinies of the Jewish and the
Greek nations. He tells us that the people of Israel were chosen

to receive the divine promises in order to keep before the
world the faith in One God and that mankind having
abandoned his laws needed a deliverer.

The fourth Chapter deals with "The Psalms" : their
Historical Place in the devotion of all ages, their Antiquity, their
Contents, and finally the Objections taken to them. The Author



— 331 —

is full of admiration for the book. He does not know anything
like the Psalms: they have no parallel upon earth. He calls
the Psalter the best and highest book of devotion for Christians.

In the fifth Chapter on "The Mosaic Legislation", Mr. G.

says that "the Mosaic Law is an integral and instructive part
of the divine revelation". His opinion is, that Moses keeps the
highest rank among the law-givers of the world, and that his
existence is far better established than for example that of
Lycurgus. He admires in the historic Moses a great and powerful

genius, an organising and constructing man: "Moses
belongs to the great class of nation-makers; to a class of men,
who have a place by themselves in the history of politics, and
who are among the rarest and highest of the phenomena of
our race". He stands in historic harmony with the work
attributed to him. Our Author does not approve of the idea, that
the legislative books of the Pentateuch represent „a gradual
and mythical accretion", he proves and insists upon his proof,
that the Mosaic law was given to the Israelites on their settlement

in Palestine and certainly not at a much later epoch
when the spiritual life of the nation was lowered and decaying,
as was the case at the time of the Captivity and afterwards.
Owing to the breadth of the question and the vast amount of
material with which he has to deal unfortunately little space
is left for the explanation of those sanitary laws, which are
laid down in the most specific and detailed form, so much so

that the Mosaic sanitary code may be said to constitute the
basis of our modern sanitary legislation.

Chapter six : "On the recent corroborations of Scripture
from the Regions of History and Natural Science". In this part
of the book we specially see that Mr. G. is no weak friend of
a policy of conciliation at the expense of truth, but rather seeks
with all the weapons in his power to defeat and disarm his
adversaries. With the deepest learning he avails himself of
archaeological and historic science to establish his theories,
and we can only wonder how a statesman burdened with so

many responsibilities has been able to find time to acquire such
a complete knowledge of the literature of his own and foreign
countries. Of special interest is the answer he gives to the
arguments advanced by Professors Huxley and Schrader.



— 332 —

In the concluding Chapter Mr. G. says, that these
articles "form the testimony of an old man, in the closing period
of his life". Let us hope that this admirable and persuasive
testimony may not be the last, but that the great writer in his
leisure hours may give us other such valuable witness to the
Sacred Truths which he has defended with so much zeal and
wisdom. Dr. J. Kunz.

The Schism between the Oriental and Western Churches, with
special reference to the Addition of the Filioque to the
Creed, by the Rev. G. Br. Howard, B. A.; London,
Longmans, Green and Co., 1892, 1 vol., 118 p.

L'auteur déclare qu'il reconnaît les titres „incontestables"
de l'Eglise orientale à la catholicité (p. V). Il fait l'histoire du
Filioque, mais sans entrer dans le fond de la question dogmatique.

Il dit expressément: "It is far from my purpose to
discuss this most abstruse and tremendous doctrine in itself. One
would think it too deep for human intellect, and would shrink
from its discussion for fear of impiety. For my own part I
would rather let it alone, content to hold in the words of the
Symbol, yea rather of our Lord Himself, that the Holy Spirit
Proceedeth from the Father; but willing to admit whatever
those deep words may in truth involve or imply. But, whatever
the doctrine, it is beyond all question that the Nicene Creed,
as enlarged at Constantinople, and ratified at Ephesus and
Chalcedon, had not the Filioque in the Procession clause ; and
that, without the Filioque, it was declared to teach Perfection
concerning the Father, the Son, and the Holy Ghost" (p. 86—87).

Et encore : " Though great difficulty would arise in any
attempt on the part of the Convocations to define the Procession,

there would be far less difficulty in avoiding the question
altogether, by simply returning to the language used by our
Lord Himself, and repeated and limited by the Synods of
Constantinople, Ephesus and Chalcedon. The terms which satisfied
them should suffice for us. If the Eternal Procession from the
Son is wrapped up in the "Proceedeth from the Father," we
there profess it by implication, though we cannot enter into
the depths of the Mystery. If it is not so implied, we do not



— 333 —

assert it. In either case we assert the Truth when we say,
Who Proceedeth from the Father. In proposing then that we
should unconditionally remove the Filioque from the Symbol
and from the Athanasian Creed and Litany, I ask for no
betrayal of the Truth, no departure from Church order, no
unworthy connivance at some bold and impious novelty ; but only
a return to the ancient and deliberate language of the Church"
(p. 91—92).

Bref, quoique nous considérions le côté dogmatique de la
doctrine du Filioque comme élucidé et que les obscurités ne
portent que sur le côté théologique, nous recommandons cet
ouvrage comme une œuvre de science et de conscience.

E. M.

The Mother of All Churches, being a faithful Translation of
one of the popular Catechisms of the orthodox Eastern
Church, by the Rev. J. G. Bromage, M. A., with an
Introduction by the Rev. Raikes Bromage, M. A., London, Masters,
1891, in 32°, 48 p. — A Catechism of the Coptic Church,
by the Rev. Abouna Filothaus, with an Introduction by
the Rev. Raikes Bromage; London, 1892, in 18°, 62 p.

M. Raikes Bromage désire vivement le rétablissement de

l'unité de l'Eglise. Il vénère l'Eglise d'Orient comme la mère
de toutes les Eglises: "We must all acknowledge that to the
East we must look for the Mother of all Churches And as she
is the oldest Church, she is also of necessity 'the Mother of
all Churches'. We of the Church of England can with good
grace and thankfulness acknowledge this, and prove to our
eastern mother that we hold tenaciously to the same doctrines
and discipline, and are in no way responsible for the
circumstances which have kept us from embracing each other
with true affection in the past" (p. VIII).

Parlant du patriarche Cyrille Lucar, il s'exprime ainsi:
" This Patriarch entered into correspondence with Abbot,
Archbishop of Canterbury, and sent a faithful priest named Metro-
phanes Critopulus to study the Church of England and report.
This priest collected the autographs and sayings of the chief
dignitaries of our Church at Canterbury, Oxford, and Cam-



— 334 —

bridge, and the countries he passed through on his way back
to his master. Some of the pages are beautifully illuminated,
and the whole is now in the hands of a lay member of the
Orthodox Eastern Church in Egypt, by whom it is much prized.
Instructions were sent to our ambassador in Constantinople
(Sir Thomas Rowe) in 1624 to support the Patriarch to the best
of his power, and His Holiness never forgot this kindness, for
when Sir Thomas left in 1628 he gave him that most precious
MS. the Alexandrine Codex to present to King Charles I. This
valuable acquisition to a Bible-loving people was placed in the
British Museum in 1753, and can there be seen" (p. X—XI).

M. Raikes Bromage examine ensuite les divergences qui
existent entre l'Eglise orientale et l'Eglise anglicane. Il reconnaît

l'illégalité de l'addition" du Filioque au symbole; mais il
demande la permission de la conserver (p. XVI). Il reconnaît
qu'il y a sept Conciles œcuméniques, et dit que, si les Anglicans

n'en admettent que quatre " undisputed ", ils n'enseignent
rien de contraire aux décisions des trois autres. Il passe en
revue les „sept Mystères", et il enseigne que l'Eglise anglicane
les professe et les pratique. Bref, l'auteur glisse sur les difficultés,
au lieu de chercher à les résoudre; ses intentions sont éminemment

pacifiques; mais la précision de son trop court résumé
en souffre quelque peu.

L'étude des catéchismes rapproche du dogme les esprits
qui en sont souvent éloignés par les interprétations exagérées,
et même erronées, d'un trop grand nombre de théologiens,
toujours trop disposés à faire passer leurs prétendues explications

des dogmes pour les dogmes mêmes. E. M.

Some Account of former Attempts towards the Reunion of
Christendom, by J. D. Chambers, M. A. ; London, Masters,
1889, in 18°, 44 p.

Cette sérieuse étude est une sorte de conférence très
objective sur les tentatives de réunion qui ont eu lieu entre les

protestants et les catholiques, entre les Gallicans et les Orientaux,

entre les Gallicans et les Anglicans, entre les Anglicans
et les Orientaux, surtout à l'époque de Bossuet et de Leibnitz,
de Pierre le Grand, d'Ellies Dupin et de l'archevêque Wake.



— 335 —

Ce résumé serait excellent, s'il n'était décousu et trop
sommaire. C'est un point de départ pour de nouveaux travaux,
travaux qui ne peuvent manquer d'être faits prochainement.
L'auteur a puisé surtout dans la traduction anglaise du volume
de Dœllinger: „Reunion of Churches, translated by Oxenham".
Il faudrait maintenant creuser toutes ces questions, montrer
comment et pourquoi elles n'ont pas été résolues, et indiquer
les moyens pratiques de mieux faire désormais. Il est certain
que les questions mûrissent, et que les temps sont favorables
sinon pour une solution générale et définitive, du moins pour
une meilleure position des questions ; or, une question bien posée
n'est-elle pas une question déjà à, moitié résolue? E. M.

IV.

Die Augusünische Lehre vom Kausalitälsverhältnis Gottes sur
Welt, ein Beitrag zur Geschichte der patristischen Philosophie,

von Dr. Ernst Meltzer; Neisse, 1892, in-8°, 45 S.

Studi religiosi, per F. Cicchitti-Suriani, prof, di fil.; Roma,
1892, in-8°, 7 p. — Del divino nelV educasione e dell' insegnamento

religioso; 1892, 37 p. — Iprimordii del Kantismo in
Italia: parte prima, l'Anti-Kantismo ; 1892, 103 p.

Die prophetischen oder Offenbarungsträume, eine apologetische
Forschung im Gebiete der biblischen Psychologie, von Prof.
Paul Svietloff; 1 vol. 1892, Kieff. (Texte russe).

Der Mensch und das Tier im psychischen Verhältnisse, von
Prof. Paul Svietloff; br., 48 p., Charkoff, 1892. (Texte russe.)

La Religion de Henri-Frédéric Amiel, par Aug. Bouvier ; Paris,
Fischbacher, 1893, in-18, 62 p.

Briefe an S. H. den Papst, über die Fragen : Wo ist die
Pestbeule der christlichen Kirche und die antichristliche Partei
in der christlichen Kirche zu finden? von R. Grassmann;
Stettin, 1893, in-8°, 125 S. — Aussüge aus den theologischen
Moralen der römisch-katholischen Kirche.

Zum 50jährigen Bischofs-Jubiläum Leos XIII. — Die
unbefleckte Empfängnis der Päpste, von Bruder Martin O. S. B. ;

Zürich, 1893, 108 S.



— 336 —

La Théodicée de S. Thomas d'Aquin, par M. l'abbé Dard, 2 in-12,
Bloud.

Le Règne du Christ, par M. l'abbé Thomas, in-8°, Bloud.
Maine de Biran, esquisse d'une psychologie religieuse, par Mu-

risier, in-8°, Jouve.
Dieu dans le ciel et l'infini, par Pioger, in-8°.
Etudes de théologie positive sur la sainte Trinité, par le. P.

de Regnon, 2e vol.
Louis XIV et le Saint-Siège, l'Ambassade du duc de Crèqui

(1662—1665), par le comte Ch. de Moüy; Hachette, 1893,
2 vol. in-8°.

Saint Louis et Innocent IV, par Elie Berger ; Thorin, 1893,
1 vol. in-8°.

Mémoires de Luc Geiskofler, Tyrolien (1550—1620), traduits par
Ed. Fick (La nuit de la Saint-Barthélémy, les universités de

Bologne, Paris, Dôle et Padoue); Genève, Fick, 1892, in-12,
203 p.

Histoire de S. François d'Assise, par M. l'abbé Lemonnier, Paris,
Lecoffre, 2 vol.

L'ancien clergé de France, les évêques avant la Révolution, par
l'abbé Sicard, 1893.

Ernest Renan, sa vie et son œuvre, par MM. Desportes et Bour-
nand; Paris, Tolra, 1893.

Documents relatifs aux rapports du clergé avec la royauté de

1682 à 1705, publiés par L. Mention ; 1 vol. in-8°, A. Picard.
De advocatis ecclesiasticis in Rhenanis prœsertim regionibus

a nono usque ad tredecimum sœculum. Lutetige Parisiorum,
1892, 1 vol. in-8°, 96 p.

Essai sur S. Matthieu, par Th. Naville, t. 1er; Lausanne, Bridel,
in-8°, 642 p.

Dogmatische Erörterungen zur Einführung in das Verständnis
der orthodox-katholischen Auffassung in ihrem Verhältnis zur
römischen und protestantischen, von einem Geistlichen der
orth. kath. orient. Kirche; Berlin 1893, K. Siegismund, 40 S.


	Bibliographie théologique

