Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)
Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 128 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

I. COMBETES RENDUS.

Histoire de 'Eglise, par W. Guettig; 7. VII, suite de la 111° Pé-
riode, de 1053 a 1204; 1 vol. gr. in-8°, 530 pages. Paris,
Fischbacher, 1892.

Ce volume est malheureusement le dernier qu'ait écrit
Pauteur, et encore la mort ne lui a-t-elle pas permis d’en re-
voir les derniéres pages. Son ceuvre reste donc inachevée;
non seulement il n’a pas pu la conduire jusqu'au XIXe siecle,
siecle qu’il connaissait & fond, dont il avait vu de prés nombre
de personnages et qu'il aurait raconté avec infiniment d’intérét,
mais il n’'a méme pas pu terminer cette période féodale, qu’il
avait commencée avec tant de courage et tant d’impartialité.
La plume lui est tombée des mains, en terminant la vie de
saint Bernard et l'appréciation de ses ceuvres.

Ce n'est pas le lieu de juger cette grande Histoire de I’ Eglise,
qui a sans doute ses lacunes et méme ses défauts, mais qui
n'en reste pas moins, dans sa simplicité, une ceuvre trés parti-
culiere. Pendant que la plupart des historiens étalent en notes
volumineuses leur érudition, leurs citations, leurs discussions
avec tel critique, dont ils ne partagent pas les opinions, Guettée
s’est distingué en gardant pour lui — trop peut-étre — ses notes
et ses recherches, en ne donnant aux lecteurs que les résultats
de ses études, en affectant la sobriété des jugements au profit
de la clarté et de la précision des récits. Il étudiait chaque
siecle d’aprés les documents qui lui étaient propres; enfoui
dans sa bibliotheque de Bénédictin, il ne faisait pas fi des
discussions de nos jours sur tel ou tel point, mais il préférait



— 129 —

sans contredit aux disputes des écrivains du jour les docu-
ments anciens et authentiques du siecle méme qu'il étudiait
et qu'il cherchait & remettre en lumiere. Son Hzstorre manque
ainsi de cette couleur «moderne», de cette forme «actuelle»,
de cette abondance de dates, de ces divisions et subdivisions,
de ces tétes de chapitres, de cette distribution méthodique et
systématique des questions, de ces facilités pour les recherches,
toutes choses que nous prisons si fort; mais elle a, en revanche
— et c'est son originalité — ce parfum d’ancienneté, ce carac-
tere de simplicité et d’authenticité, ce charme de vérité presque
naive, qui, s'ils ne produisent pas toujours la conviction absolue,
produisent toujours un vif plaisir. Guettée était la franchise,
la sincérité méme, poussée quel%iefois jusqu’'a lintrépidité
cassante. Cet attrait d'une ame qui se donne, d'un esprit qui
se livre sans chercher a plaire et qui ne parle que pour ins-
truire, est peut-é&tre celui auquel on résiste le moins en lisant
ces pages, pourtant si remarquables, d’autre part, par leur
limpidité et leur tranquillité classiques.

Le présent volume traite particulierement de 1'Eglise de
Constantinople aprés la mort du patriarche Michel Cerularius,
jusqu’au couronnement de "empereur Nicéphore Botaniate (1078)
par le patriarche Cosme; puis, des relations entre ’Eglise de
Constantinople et 'Eglise de Russie, et de la propagation du
christianisme en Russie. L’auteur étudie ensuite I’état moral du
clergé occidental & cette époque, raconte les efforts de Pierre
Damien (1 1115) pour 'améliorer, le pontificat de Grégoire VII
(1073—1085), qu’il considere comme le vrai fondateur de la
papauté moderne. Il expose 1’état des Eglises de Rome et
d’'Italie pendant les pontificats de Victor III (1086—1087),
d'Urbain II (1088—1099); il étudie les Eglises d’Espagne,
d’Angleterre, de France, raconte la premiére croisade, passe
en revue les Eglises orientales, arrive a la seconde croisade
et & saint Bernard (1091—1153), qu'il étudie longuement.

- Une des parties les plus intéressantes du volume est cer-
tainement 'Introduction, sorte de coup d'ceil général sur I'époque

~ féodale, et a laquelle il a donné le titre de Considérations géné-
vales sur la troisiéme période de I'Histoive de I'Eglise (pages
[—LXXXIIT). Il avait divisé I'histoire de I'’Eglise en quatre
périodes. «La I'®, a-t-il dit, s’étend de la naissance de J.-C. au
Ir concile cecuménique de Nicée (325). La II° renferme le

9



— 130 —

temps écoulé depuis le I°* concile cecuménique jusqu'au sep-
titme et dernier (787). La III° s’étend du VIII® siecle, époque
de 1'établissement de la papauté, au concile de Florence inclu-
sivement (1439). La IV® renferme les temps écoulés depuis le
concile de Florence jusqu’a nos jours. — Pendant la I*® période,
nous présentons le tableau de I'établissement, de 'organisation
et du développement de I'Eglise chrétienne. Pendant la II°
nous ¢tudions les luttes intérieures de I'Eglise et nous cons-
tatons le triomphe de lorthodoxie dans les conciles cecumé-
niques. Pendant la III°, nous voyons I'Eglise orientale vivant
toujours de la méme vie, opposant le dépot sacré i toutes les
déviations des Eglises occidentales, et résistant a toutes les
tentatives qui avaient pour but de l'asservir au joug papal,
et de souiller sa foi. Pendant la IV® nous voyons les Eglises
occidentales séparées, se diviser en deux grands rameaux
également hétérodoxes: le jésuifisme, qui corrompt de plus
en plus I’Eglise romaine, I'asservit et finit par se 1'assimiler;
le protestantisme, S’'insurgeant contre la papauté, mais posant,
d’autre part, un principe qui le conduit au rationalisme né-
gatif. En opposition a ces deux déviations du sens chrétien,
déviations qui entrainent Poccident vers le scepticisme, nous
montrons 'Eglise orthodoxe conservant soigneusement le dépor
divir, au milieu des circonstances qui menacent son existence
elle-méme; sortant triomphante de toutes les luttes, et pré-
sentant la vraie doctrine chrétienne a4 tous ceux qui veulent
échapper au déluge de 'erreur et de l'incrédulité.»
L'Introduction du T. VII est magistrale. On y retrouve
Pauteur beaucoup plus que dans le corps du volume, ou il
cherche 2 s'effacer le plus possible, Ce n’est pas toutefois
qu'il parle de lui dans cette Introduction; mais il y fait con-
naitre ses appréciations sur plusieurs questions importantes,
sur plusieurs faits graves qu'il résume bridvement et qu’il
juge avec une grande netteté: les développements politiques
de la papauté, les services qu'elle a rendus, les croisades, les
investitures, les ordres religieux, la scolastique, le concordat de
1516, le gallicanisme parlementaire. Tous ces tableaux som-
maires sont dessinés de main de maitre, avec une sérénité
parfaite, une pleine possession de soi et une rare impartialité.
Tout d’abord, on est surpris des appréciations relativement
favorables que l'auteur émet sur la papauté, les ordres reli-



— I3l

gieux, la scolastique, etc., et l'on serait presque tenté de le
trouver quelque peu réactionnaire (p. XVII). Clest qu'il veut
tout expliquer en faisant la part des circonstances et de cet
entrainement des choses qui n'est pas moindre, quelquefois,
que l'entrainement des passions. C'est qu’il veut é&tre un his-
torien et non un homme de parti. C’est que sa perspicacité
lui fait distinguer, dans le moyen age, plusieurs périodes:
T'une, qui comprend le XI°® et le XII°® siécle et qui, loin de
déformer, forme; une seconde, le XIII® sieécle, qui lui parait
digne d’éloges; une troisidme, qui embrasse le XIV® et le
XVe siecle, et qui est la période de la déformation et de la
décadence, celle oit le monachisme dévie et se corrompt, oul
la scolastique dégénére en dialectique subtile et en «ergotisme»
ridicule. Loin donc de condamner en bloc le moyen age et
les choses du moyen Aage, il distingue les parties qu'il trouve
saines et celles qui lui paraissent malades, le bien et le mal.
Ni son admiration ni son blame ne sont absolus. Peut-étre
a-t-il trop voulu se montrer généreux envers des adversaires,
et peut-6tre cette intention Iui a-t-elle inspiré des jugements
trop favorables sur le onziéme siécle et méme sur les deux
suivants; il a exagéré, je crois, la valeur d’Anselme et d’Albert-
le-Grand; il a pris en trop grande considération les sciences
naturelles et la philosophie de cette époque. Quoi qu'il en soit,
il faut reconnaitre qu’il a vu aussi les fautes et les erreurs,
et que, tout en trouvant la scolastique «essentiellement chré-
tienne», il a cependant avoué qu’elle a été «une des causes
des erreurs des Eglises occidentales»>. En somme, son point
de vue est nettement indiqué dans la page suivante:

«Ce qui frappe au premier abord dans le patriarcat de
Constantinople, c’est l'attachement inébranlable a 1'ancienne
doctrine de I'Eglise primitive et aux regles disciplinaires for-
mulées par les sept conciles cecuméniques. Clest 13 le beau
coté de son existence et la vraie raison des luttes que les
patriarches de Constantinople eurent & soutenir contre la pa-
paute. .

«Fiers de la puissance dont ils jouissaient en Occident,
les papes entreprirent de dominer I'Eglise catholique ortho-
doxe d’'Orient. Nous avons vu avec quelle énergie le véné-
rable Photius et ses successeurs s’opposérent a leurs premieres
entreprises et combattirent leurs hérésies. Nous continuerons,



— 53

dans le présent volume, l'histoire de ces luttes qui prirent un
caractere de plus en plus aigu et finirent par une séparation
dont les papes assumerent la responsabilité. Profitant des croi-
sades, ils firent aux Grecs une guerre plus terrible qu’aux
musulmans et placeérent des intrus sur les siéges apostoliques
de ’Orient. Les empereurs de Constantinople, aprés les croi-
sades, essayeérent de rétablir 'union dans l'intérét de leur trone
menacé par les Turcs, mais ce fut en vain, et, malgré les in-
trigues et les hypocrisies de la papauté, la séparation fut
affirmée au fameux concile de Florence, époque a laquelle
nous terminons la troisitme période de I'histoire de I'Eglise.
Apres celle des temps apostoliques et celle des conciles cecumé-
niques, nous présenterons ainsi celle des luttes qui amenérent
la séparation actuelle des Eglises d’Orient et d’Occident.

« D’un coté, nous verrons 1'Orient chrétien, martyrisé
hypocritement par les Turcs, continuer fidelement I'Eglise des
temps apostoliques et des conciles cecuméniques; de l'autre,
I'Occident soulevant des questions nouvelles, abandonnant les
vieilles traditions chrétiennes, proclamant des dogmes nou-
veaux et élargissant le fossé qui le séparait de 1'Orient ortho-
doxe. L’Orient martyrisé semble mort, tandis que 1'Occident,
galvanisé par la papauté, semble vivant et fort. Mais la mort
conservait la vie dans son tombeau, tandis que le vivant se
mourait au milieu de ses apparences de vie. Nous ferons
le tableau de ces apparences de vie, mais il ne faudra pas
oublier que cette vie factice de I’Occident contenait des germes
de mort et que la papauté elle-méme, qui semblait vivifier
I’Occident, était un élément mortel.»

Tel a été le point de vue de Guettée.

Fénelon, par M. PauL JaNET, de I’ Iustitut. FParis, Hachette, 1 vol.
in-18, 206 pages, 1892. fr. 2. —

Ce volume fait partie de la Collection des grands Ecrwams
francais. Méme aprés les Vies de Fénelon du chevalier de
- Ramsai, du Pére Querbeuf, du cardinal de Bausset, de l'abbé
Gosselin, aprés les Eloges académiques de ILa Harpe, de
d’Alembert, etc., aprés les nombreuses études de Nisard, Ville-
main, Douen, Emm. de Broglie, etc., 'ouvrage de M. Janet se
lit avec le plus vif intérét. Clest un excellent résumé, dans



= 153

lequel lauteur s'est efforcé d’étre impartial — on le sent —
bien qu’en réalité il soit peut-étre un peu trop favorable & son
héros, du moins sur certains points.

Il a divisé son volume en onze chapitres, dans lesquels
il passe successivement en revue: la jeunesse de Fénelon, le
Traité de I Education des filles, le préceptorat du duc de Bour-
gogne, les rapports avec M™ Guyon et avec Bossuet, Fénelon
directeur de conscience, le 7¢lémaque, la Politique de Fénelon,
sa philosophie, sa critique littéraire, enfin son ministére archi-
épiscopal a Cambrai. Un chapitre sur la théologie de Fénelon
fait évidemment défaut.

A dire vrai, cet ouvrage ne contient rien de neuf sur
Fénelon, sauf une lettre de M. Gazier & l'auteur (p. 186—187),
et quelques appréciations personnelles. Dans la lettre de M. Ga-
zier, il s’agit surtout de lattitude hostile de Fénelon contre
les jansénistes, attitude d’autant plus digne d’étre notée que,
4 en croire Saint-Simon, Fénelon leur aurait laissé «toute sorte
de tranquillité», ce qui est loin d'étre exact.

M. Janet a trés bien jugé le moraliste et le philosophe.

Fénelon a été directeur de consciences, d’abord comme
aumonier des Nowvelles Catholiques, puis, sans parler de
I'éducation du duc de Bourgogne, on peut le considérer aussi
comme directeur spirituel, dans le petit cénacle de grandes
dames, dont il était sinon 1'dAme et la lumigre, du moins le
charme; je veux parler de la duchesse de Béthune, des duchesses
de Beauvillier et de Chevreuse, de M= Guyon, de M=® de Main-
tenon, de M" de la Maisonfort, etc. La, il trona de 1688 a
1693, pecut-étre méme jusqu'en 1695; mais la brouille avec
Mm=e de Maintenon et lexil & Cambrai ébranlérent singuliere-
ment sa situation et son influence. M. Janet a trés peu fait
usage des Lettres spirituelles (1719); il a laissé de coté ce
qui avait & ses yeux un caractére de haute mysticité et ce qui
se rapporte plus a la théologie qu'a la littérature; il n'y a
gudre cherché que ce qui a rapport a la vie du monde. Il a
consulté surtout les fuslructions ow Avis sur diffévents points
de la movale et de la perfection chrétienne. 11 a examiné parti-
culierement la correspondance avec la trop scrupuleuse com-
tesse de Montheron, ainsi que la direction donnée au chevalier
de Ramsai. Il a consacré tout un chapitre, comme je l'ai dit,
a M=¢ Guyon, chapitre trés intéressant.



e

A propos de la maniere absolument inefficace dont Fénelon
combattait les scrupules de M™® de Montheron, M. Janet trouve
que le directeur lui-méme aurait eu besoin d'un directeur.
Fénelon, effectivement, écrivait a sa pénitente : «Pour moi, je
suis dans une paix séche, obscure et languissante; sans ennui,
sans plaisir, sans pensée d’en avoir aucun, avec un présent
insipide et souvent épineux, avec un je ne sais quoi qui me
porte, qui m'adoucit chaque croix, qui me contente sans goft...
LLe monde me parait comme une mauvaise comédie qui va
disparaitre dans quelques heures. Je me méprise plus encore
que le monde; je mets tout au pis-aller; et c’'est dans le fond
de ce pis-aller que je trouve la paix.» A quoi M. Janet re-
marque : «Est-ce 1a, 6 Fénelon, le langage d'un bon directeur?
Est-ce &4 vous a enseigner a4 une ame faible et délicate le
dégofit de toutes choses, l'ennui de la vie et la paix dans le
dernier degré de lindifférence? Si c’est 12 du quiétisme, c’est
du mauvais quiétisme, ressemblant au wirvana du bouddhisme.
N’y a-t-il pas, dans la vie, des affections et des devoirs positifs
qui arrétent et qui fortifient, qui réjouissent et qui commandent?
Et n’est-ce pas un raffinement morbide de l'imagination que
de ne voir partout que vide et néant? De tels sentiments
peuvent étre bons pour le cloitre, et encore je les y trouverais
dangereux; mais ils ne servent en rien a la vie du monde.
Un peu de mysticisme est bon; trop de mysticisme est funeste
et ne sert qu'a briser tous les ressorts. Qui trouvera la force
nécessaire pour agir dans un pareil renoncement a tout? Ce
prétendu abandon a Dieu n’est-il pas, au contraire, un abandon
a soi-méme, et ne serait-ce pas la méme chose, si on ne croyait
qu’au néant? Cet exceés d’ennui et de vide de I'ame était pré-
cisément le mal dont souffrait la pénitente de Fénelon. Il lui
renvoyait son propre mal.» (p. 114—115.)

Et cependant, dans d’autres cas, on voit que Fénelon
savait préter & la spiritualité le sens juste de la vie et du
monde; il ne croyait pas que la dévotion pfit remplacer tout;
il exigeait que 'homme pieux flit en méme temps un honnéte
homme suivant le monde (p. 121). Il ne voulait pas que la
piété dégénérat en singularité, bien que M™° Guyon, sa plus
chére amie, flit une personne fort singuliere. Mais Fénelon
~ était ’homme des contrastes et méme des contraires, et son
caractére n'est si difficile a bien apprécier que parce que l'on
y trouve partout des contrariétés.



— 135 —

Le philosophe apparait surtout dans la seconde partie de
1a Démonstration de I’ Extistence de Dien (1713). M. Janet résume
la pensée de Fénelon sur Dieu, en disant que Dieu, I'Etre
infiniment parfait, est I'étre en soi, 1'étre absolument un, l'étre
parfait dans son unité absolue, 1'étre indéfinissable et infini.
«Dieu ne pouvant étre défini d'une maniére précise sans le
resserrer dans de certaines bornes, ¢l w'est pas plus esprit que
corps, ni plus corps qu'esprit. Il est ce quw'il y a de réel et
de positif dans les corps et dans les esprits, tout ce qu'il y a
de réel et de positif dans les essences de toutes les créatures
possibles... Celui qui est esprit n'est qu'esprit, celui qui est
est tout étre... Dieu est infiniment intelligent, infiniment
puissant, infiniment bon; mais son intelligence, sa bonté, sa
puissance ne sont qu'une seule et méme chose; ce qui pense
est en lui la méme chose que ce qui veut; ce qui agit, ce qui
peut et fait tout, est précisément la méme chose que ce qui
pense et ce qui veut... En un mot, en lui, tout est un, d’une
parfaite unité.»

Sur quoi M. Janet observe: «On se demande comment
une doctrine aussi hardie peut se concilier avec le dogme
chrétien de la Trinité, comment la pluralité des personnes
divines peut s'entendre dans un étre absolument un, d’'une
supréme unité... La Trinité introduit en Dieu la multiplicité,
et il ne peut plus étre question d’'unité absolue. La foi nous
révélerait donc un Dieu dans lequel la pluralité reparait,
quoique l'idée d'une absolue perfection semble exclure toute
pluralité. Nous ne savons si Fénelon a apercu ces difficultés
et comment il a pu les résoudre pour lui-méme. Toujours est-
il que nous voyons sa doctrine, en métaphysique aussi bien
qu'en théologie, codtoyer I'hérésie, quelle que fat d’ailleurs sa
volonté sincere de n'y pas toucher.» (p. 163.) M. Janet est fort
embarrassé, et on pourrait ’étre & moins; cependant la diffi-
culté n’est pas insoluble, d’aprés les principes d'une saine
théologie; elle ne I'est que lorsqu’on attache au mot personne
le sens anthropomorphique d'«individualité humaine», sens
malheureusement trop répandu. Fénelon, dans cette question,
n'a nullement cotoyé I’hérésie; il a été, au contraire, aussi
profond que hardi.

Selon M. Janet, Fénelon a dépassé Bossuet en théologie
et en philosophie (p. 198). Ce jugement me semble trop flatteur



=456 - —

pour Fénelon. Sans doute on peut reprocher & Bossuet beaucoup
d’erreurs en théologie non moins qu'en histoire. Néanmoins
il avait des connaissances théologiques plus étendues et un
jugement plus stir que Fénelon. Ce dernier a étudié la théologie
au séminaire de Saint-Sulpice, sous la direction de M. Tronson
(p. 8). Or, d’aprés Saint-Simon, la Société de Saint-Sulpice ne
commencait alors qu'a «percer»; «lignorance, la petitesse des
pratiques, le défaut de protection, le manque de sujets de
quelque distinction lui inspirait ume obéissance aveugle pour
Rome». Il y avait certes loin de P'ultramontanisme d’alors a
celui d’aujourd’hui; mais toujours est-il que, vers 1670, Saint-
Sulpice passait pour ultramontain. De 13, en partie, l'ultra-
montanisme de Fénelon. Comme aumonier des Nouvelles Catho-
liqgues et comme missionnaire dans la Saintonge et le Poitou,
il a montré plus d'intolérance que de savoir. Plus tard, contre
les jansénistes, il a été encore plus intolérant, bien qu'a une
certaine époque il ait frappé a leur porte et qu’il ait méme
été «des repas particuliers» (p. 37). Sa soumission & Rome,
qui est souvent citée comme une preuve de son ultramontanisme
parfait, est une mauvaise preuve: car il ne s’est soumis que
pour la condamnation de son livre des Maximes des Sainis,
et non pour la condamnation du quiétisme méme (p. 102—103).
Au sujet des libertés gallicanes, M. Janet raconte que Fénelon
les approuve dans le passé, mais que, dans le présent, il n'y
voit qu'une extension du despotisme royal (p. 140). «Rome»,
dit Fénelon, «a wusé aulrefois d'um pouvoir fort arbitraive,
mais ses entreprises sont fort diminuées (21). Maintenant ces
entreprises viennent de la puissance séculiere; libertés a 'égard
du pape; servitudes & I'égard du roi. Les laiques dominent
les évéques (?1): abus de 'appel comme d'abus; abus de vouloir
que les laiques examinent les bulles sur la foi.» On voit par
ces dernieres paroles comment Fénelon méconnaissait les droits
et les devoirs des laiques dans I’Eglise, et comment dés lors
il méconnaissait du meéme coup la véritable constitution de
I'Eglise, et ne voyait guére que les droits du pape et des
évéques. Le pape et les évéques, c'était 1a, pour lui, toute la
hiérarchie et méme toute 'Eglise active; le reste était passif.
Les jugements de M. Janet sur la théologie de Fénelon
- sont malheureusement trop sommaires et insuffisants. Le prin-
cipal intérét du livre porte plutdot sur le systéme d'éducation



de Fénelon, sur son Zélémaque, sa Lettre a I’ Académie, et sur
sa politique. Le style en est clair et précis, I'exposition simple
et lucide, comme le fond en est solide et substantiel. Cet
ouvrage est I'un des meilleurs de la Collection.

Lamennais, Efude d'histoive politique et religieuse, par M. E.
SPULLER, Sénaleur, ancien ministre. Paris, Hachelte, 1 vol.
in-18°, 1892.

Voici un beau et bon livre. Pauvre Lamennais, pauvte
grand homme, si calomnié, jusqu'a présent si oublié, mais au-
quel on commence heureusement & revenir. M. I'abbé Ricard
avait publié un volume sur lui, mais pour le flétrir & partir de
sa rupture avec Rome, comme si la soumission & la tyrannie
papale était le criteére du génie, de la vertu et de la religion.
Ou'on nomme M. 'abbé Ricard cardinal, mais qu'on l'efface de
la liste des historiens et des critiques; il est de ceux qui auraient
condamné Galilée, méme au XIX® siecle! Le volume de M. Paul
Janet est une étude consciencieuse et savante, mais incompléte,
M. Spuller a donc bien fait de reprendre a fond la question —
car c’est une question et non seulement une biographie — et
de nous donner la belle étude d’histoire politique et religieuse
que nous nous faisons un plaisir de recommander aux lecteurs.
: Ce n’est pas que cette étude soit définitive. Non. M. Spuller
avoue trés modestement lui-méme qu'elle ne l'est pas; que la
vie de [Lamennais sera encore plus d'une fois a refaire: car,
indépendamment des éléments nouveaux d'information et de
jugement que l'on trouvera dans des pitces nouvelles, pat
exemple dans la correspondance de Lamennais et de Monta-
lembert qui n’a pas encore paru, les historiens se placeront
longtemps encore & des points de vue divers pour juger une
vie si diverse en elle-méme. Mais, quoique non définitive, 'ceuvre
de M. Spuller n’en est pas moins excellente, soit par la quan- '
tité de renseignements qu’elle contient, soit par l'impartialité
avec laquelle elle a été écrite. M. Spuller est loin d’approuver
Lamennais en toutes choses, et il a raison: il y a dans le ca-
ractere de Lamennais tant de bile et méme de haine; dans ses
doctrines, tant de theéses outrées; dans son socialisme, tant
d'exces subversifs; dans la forme séduisante de son style, une
pauvreté d'idée quelquefois si misérable, qu'il est impossible



— 138 —

que le génie de 'écrivain fasse oublier tous ses torts. Mais M.
Spuller éprouve pour ce noble et chimérique esprit, si ardent
et si sincere dans les doctrines les plus extrémes, un «profond
respect» et, de plus, une sincére sympathie, pleine de reconnais-
sance et d'admiration. :

«Notre XIXe sigcle, dit-il, sera noté dans I'histoire comme
un siécle ol les questions religieuses auront tenu presque cons-
tamment la premiére place dans les affaires les plus impor-
tantes de la politique comme dans la pensée inquitte et tour-
mentée des hommes de bonne foi. Au sortir des orages de la
Révolution francaise, c’'est par une renaissance religieuse que
s'ouvre le XIX® siecle, si souvent accusé de scepticisme et d'im-
piété. A diverses reprises, le mouvement religieux qui, a au-
- cun moment, ne s’interrompt, prend le pas et 'emporte sur tous
les autres intéréts sociaux ou politiques, dynastiques ou natio-
naux, qui touchent et émeuvent les peuples, ébranlent et en-
trainent les événements. Or, ce fut la destinée tout ensemble
grandiose et tragique de Lamennais d’étre 'un des promoteurs
les plus puissants et des ouvriers les plus actifs de ce grand
mouvement, dans sa période la plus éclatante et la plus fé-
conde, et, aprés l'avoir lancé de toute la force de son génie,
de s’en détourner avec la tristesse du désespoir, pour mourir
a l'écart, méconnu, calomnié, outragé, en paraissant lui-méme
renier son ceuvre, entouré seulement de quelques amis fideles,
qui, ne voyant plus en lui que le martyr, ne pouvaient recon-
naitre le précurseur, »

La part prise par Lamennais dans cette évolution profonde
de la pensée religieuse de son temps suffit «amplement» a sa
gloire, en dépit de ses calomniateurs. Malgré l'oubli ot sont
tombés ses livres, son nom ne périra pas. Il n'a pas été un
prophéte du passé, mais de 'avenir; génie extréme sans doute,
d’abord théocrate, puis socialiste; nature tourmentée et ora-
geuse, mais l'une des vies les plus grandes et plus instructives
de ce sidcle si tourmenté lui-méme: «le grand Naufragé du
passé», mais aussi le Voyant et le Précurseur.

Plus le systéme papiste et jésuitique sera abandonné du
monde savant et libéral, plus Lamennais grandira. Sans doute,
il a été tout d’abord 'un des plus actifs artisans de ce sys-
teme ; mais, lorsqu'’il eut constaté qu’il s’était trompé, il I'a aban-
donné et attaqué avec une sincérité courageuse, qui 'honorera



— 139 —

toujours. Clest dans cette seconde période de sa vie que La-
mennais est vraiment grand, héroique, profond. Le qualificatif
«d’apostat» qui lui a été prodigué par le parti ultramontain
a fait croire, méme 2a bon nombre d’esprits anti-ultramontains,
qu’il avait cessé d’étre chrétien en rompant avec Rome. Il n’en
est rien. Que Lamennais soit allé trop loin sur certains points,
c'est certain, et sur ces points je me sépare entierement de lui.
Mais toujours est-il qu’il n’a jamais voulu rompre avec le
christianisme; qu'il a voulu, au contraire, remonter jusqu’au
christianisme primitif; que son Commentaire des Evangiles est
profondément pieux; que le socialisme qu’il a préché était, dans
sa pensée, un socialisme chrétien, et non un socialisme anatr-
chique; que, s’il a condamné I'Eglise romaine, c’est uniquement
parce qu’elle était infidele & 'esprit évangélique et a sa mis-
sion divine, quoi qu'en ait dit Guizot, qui a détesté Lamennais,
mais ne l'a pas compris.

Lamennais, malgré ses erreurs et ses exces, est, en somme,
un précurseur de notre réforme. Loin d’avoir abandonné le
christianisme, comme l'ont dit les jésuites, qui ne vivent guére
que de mensonges, il n'a rompu avec Rome que pour rester
fidele & 'évangile et au christianisme primitif. C'est un point
capital, qu'il faudra remettre en pleine lumiere, pour venger la
prétendue «apostasie» de ce grand homme et de ce grand
chrétien, martyr de sa conscience et de la tyrannie romaine.
M. Spuller a indiqué cette vérité dans la page suivante, que
nous nous faisons un plaisir de reproduire:

« Lamennais a travaillé pendant un demi-siécle a trois ceuvres
bien différentes l'une de autre, et cependant jointes l'une a
l'autre par les liens de la plus étroite dépendance. Il a été fon-
dateur, ou précurseur, de trois partis ou de trois doctrines qui
remplissent toute I'histoire religieuse du XIXe sigcle. Il a d’abord
été le maitre et le docteur du catholicisme ultramontain; en-
suite, le maitre et le docteur des catholiques libéraux; enfin,
quand on y regarde de pres, il est aujourd’hui en passe, tout
exclu de I'Eglise qu'il ait été, de devenir le maitre et le doc-
teur du socialisme chrétien.

«Clest sa conception méme de la religion qui lui a imposé
cette action successive et continue. Il n'a jamais considéré la
religion que comme le fondement méme des sociétés; et de
toutes ses idé€es, c'est la seule permanente et indéfectible, c’est



— 140 —

en quelque sorte la substance méme de son esprit. Il ne voit
d’abord de salut pour la société que dans sa subordination &
la religion, et clest alors que, mettant le catholicisme romain
au-dessus de tout, il est théocrate et résume tout dans la per-
sonne infaillible et sacrée du pape, chef de I'Eglise.

«Plus tard, il s'apercoit qu'il est nécessaire, si I'on veut
que la religion reprenne son empire sur la société, que ’'Eglise
cesse de vivre en hostilité avec les principes qui font la vie
des peuples modernes, issus de la Révolution. Il devient alors
libéral, sans cesser d’étre catholique, déclarant méme qu’on ne
peut étre 'un sans l'autre: il unit la religion et la liberté, pour
qu'elles se prétent un mutuel appui et renouvellent tout dans
le monde.

«Enfin, au moment méme ot Rome le frappe, son esprit
a marché. Il est arrivé a reconnaitre que I’Eglise, pour ne pas
périr, doit revenir elle-méme a I'esprit du chvistianisme primitif,
au christianisme évangélique, principe premier du christianisme
social. Il brise avec la hiérarchie, avec tout l'appareil dogma-
tique et disciplinaire (romain), fout en resiant fidele a I'essence
- méme de la religion chrétienne, qui lui parail d’essence divine.»
(pag. 356.) Ceci est capital, je le répete.

Oui, Lamennais grandira dans 'avenir. Mais que M. Spuller
me permette de me séparer de lui, lorsqu’il le place & coté du
pape Grégoire VIIL. Il mérite mieux que ce triste honneur. Si
dans la premiére partie de sa vie il a travaillé selon l'esprit
de Grégoire VII, dans la seconde il a énergiquement répudié
cet esprit. Clest plutdot & Tertullien qu'il faut songer en pen-
sant 2 Lamennais.

L’ancien College d'Harcourt et le Lycée Saint-Louis, par
H.-L. Bouquer, docteur et aumonier du Lycée Saint-Louis;
1 vol. in-8°. Paris, Delalain.

Quoique le titre de cet ouvrage soit trés spécial, il mérite
d’étre lu et étudié a cause de son érudition. Les recueils de
particularités sont quelquefois les meilleurs documents pour
conduire au général, & 'universel, & la science. C'est précisé-
ment le cas. Le volume en question, tout en paraissant ne
s'occuper que d'un des premiers lycées de Paris, tout en con-
tenant sans doute des détails de minime importance, cependant
contient aussi des renseignements, tout nouveaux, absolument



— 141 —

inédits, qui mettent en lumiére une quantité de points relatifs
a l'enseignement, a l'histoire des lettres et des sciences, a la
marche des idées, en France, depuis le XII® siecle jusqu’a nos
jours.

On y voit, d’aprés des documents absolument authentiques,
quelles étaient les meeurs des étudiants a Paris, leur organisa-
tion, leur discipline, quelquefois méme leur indiscipline, leurs
sujets d’études, leurs miseéres, leurs luttes, leurs alternatives
de progrées et de décadence. Et, en comparant le passé au
présent, on constate les immenses améliorations qui ont été
réalisées, sinon sur tout et sous tous les rapports, du moins
dans 'ensemble des choses.

Ce volume est une véritable résurrection. Peut-étre serait-
on tenté de reprocher a l'auteur trop d’érudition, trop de petits
faits relatifs & des personnages trop secondaires, toutes choses
qu’il aurait pu retrancher du texte et renvoyer a la fin du
volume, comme notes complémentaires ou pieces justificatives,
a l'usage des érudits et des curieux qui veulent tout savoir.
Le volume, ainsi distribué, aurait été, pour la masse des lec-
teurs, d'un abord plus facile et d'une lecture moins touffue,
plus choisie et plus agréable; on aurait pu ainsi en faire une
ceuvre populaire, au lieu d'une ceuvre réservée aux amis de
la maison et aux spécialistes. Mais, d’autre part, que de dé-
tails instructifs, que d’anecdotes piquantes, qui répandent une
lumieére plus vive et un jour plus exact sur une quantité de
questions, que sans doute nous connaissons déja, mais pas
_assez, et que peut-étre nous sommes trop en train d’oublier!

Les protestants et la réputation qui leur était faite & Paris
au XVIe sigcle; les jésuites et les oppositions qu'ils soulevaient
soit dans 1'Université, soit dans les parlements; les Jansénistes
et la fagon odieuse dont le parti jésuitique les persécutait; la
Saint-Barthélemy voulue et préméditée par la reine-mere et
par le roi; la manitre dont le Pére Porée, jésuite, et ses amis
écrivaient 1’histoire; les funestes effets pour la religion et pour
les études, de l'immixtion du clergé dans la politique; I'énergie
avec laquelle I'Etat défendait ses droits contre le petit parti
- infaillibiliste qui essayait de se montrer; le temps considérable
que lon consacrait & lI'étude de la théologie et la pauvreté
des documents qui étaient consultés; les critdres amusants
d'apres lesquels on jugeait si une apparition était miraculeuse



— 142 —

ou non; les motifs futiles pour lesquels le clergé, d’abord
opposé au concordat de Francois I** et de Léon X, a fini par
I'accepter, etc., etc., ce sont 14 quelques-unes des mille et une
questions qui sont soulevées dans cet intéressant volume, et
que l'auteur a indiquées avec une érudition minutieuse et une
grande sincérité.

Je me bornerai, dans ce compte rendu, aux points sui-
vants:

1. Avant le prétendu dogme de U'infaillibilité. — Le Colloque
de Poissy (10 aofit 1561), out les protestants avaient fait litieére
de Vautorité du pape, avait exaspéré le parti ultramontain,
Aussi, le 6 novembre, un Normand — les Normands ont, en
général, favorisé l'immaculée-conception et la suprématie pa-
pale — le bachelier Tanquerel, dans la soutenance de sa thése
majeure, glissa-t-il cette proposition: «Le pape, vicaire de J.-C.
et monarque supréme, posséde les deux puissances, spirituelle
et temporelle, et il peut priver de leurs royaumes et Etats les
princes rebelles 4 ses ordres.» Aussitot le chancelier de 1’'Hoépital
chargea le président du Parlement, Christophe de Thou, de
réprimer ¢énergiquement une pareille licence. Tanquerel et
Jacques Cahun, qui avait présidé a cette thése, furent empri-
sonnés. Tanquerel signa une rétractation et disparut, ce qui fit
douter de sa sincérité. Les docteurs qui avaient laissé passer
la proposition incriminée furent vivement blamés. Le Parlement
exigea une réparation solennelle, et le président de Thou,
- accompagné de ses assesseurs, vint & la Sorbonne; et 13, en
présence du doyen, des docteurs et des bacheliers, au nombre
de cinquante, le bedeau de la Faculté dut prononcer, au nom
de Tanquerel absent, une formule de rétractation qui désavouait
la these du 6 novembre. La cérémonie se termina par la noti-
fication d’'un arrét du Parlement, qui condamnait & une amende
de cent marcs d'or et 4 la perte de ses privileges quiconque
la soutiendrait de nouveau.

Autre fait. — Lorsque Maillard, doyen de la Sorbonne,
décerna au pape, au concile de Trente, les titres de Pastenr,
Recteur, Gouverneur supréme de I'Eglise, il étonna et mecon-
tenta les gallicans. «En France, dit M. I’abbé Bouquet, on ne
reconnaissait pas alors cette supériorité; on l’avait combattue
a Constance et a Bale, et le cardinal de Lorraine ne voulait
pas en entendre parler au concile de Trente.» (p. 212.)



= g

Autre fait. — «Si la cour, dit encore M. I'abbé Bouquet,
se montrait si favorable a la constitution Uwigenitus, parce
qu'elle était conforme a ses intéréts, en revanche, elle pour-
suivait impitoyablement toute tentative d’infraction aux articles
de 1682 sur les libertés de I'Eglise gallicane. Nous en avons
la preuve dans une délibération de la nation de Normandie,
- réunie au college d’'Harcourt en 1752. On avait soutenu & Lyon,
au couvent des Carmes, une theése sur l'infaillibilité du pape et
son pouvoir sur le temporel des rois. Aussitét la thése est
déférée au Parlement comme attentatoire au pouvoir royal, et
il est ordonné qu'elle soit lacérée et briilée par le bourreau au
pied du grand escalier, que tous les exemplaires soient sup-
primés, et que les imprimeurs et libraires soient poursuivis.
Les Carmes sont obligés de se soumettre a4 la sentence, et
déclarent qu’ils acceptent les Quatre Articles de la Déclaration
de 1682, adoptent les principes des libertés de 'Eglise gallicane
et sont préts a les soutenir en bons Francais et fideles sujets
du roi. La nation de Normandie était tenue d’enregistrer la
sentence du Parlement et d'y faire adhésion dans ses actes.»
(p. 390—391.)

2. Les jésuites el l'histoire. — Qui ne connait le Pere
Porée, le maitre de Voltaire? Ce jésuite, plus célebre que
véridique, a fait, entre autres discours, une oraison funébre
de Louis XIV, dans laquelle la flatterie coule & pleins bords;
il était alors professeur de rhétorique au college de Clermont.
Grenan, son rival au college d'Harcourt, en fit une aussi, mais
sans flatterie, et dans laquelle, se taisant sur les rigueurs
exercees contre les protestants et les jansénistes, il s'éleva

energiquement contre la flatterie. Le Pere Porée, jaloux, crut
- reconnaitre dans cette peinture de la flatterie la peinture méme
de Tordre des jésuites, et il attaqua Grenan. «Est-ce donc,
répliqua Grenan, caractériser les jésuites que de peindre le
mensonge toujours prét A jeter un voile sur la vérité, pour
empécher ses rayons de parvenir jusqu'au tréne?» Les par-
tisans du Pere Porée voulurent le défendre, et la querelle
S'envenima au point de dégénérer en attaques violentes et
grossieres. _ _ e

Il y eut surtout un certain abbé Lafargue, qui, dans la
chaleur de la lutte, oublia 2 ce point son histoire, s'il I'avait
jamais sue, qu’il attribua a Louis XIV des expéditions que



—

ce monarque n'avait pas dirigées, inventa un Edouard VIII
d’Angleterre, au lieu de Henri VIII, et persista dans ces affirma-
tions, malgré les railleries qui accueillirent de pareilles bévues.

Avec de tels défenseurs, la cause du Pére Porée devenait
ridicule, et Grenan, suffisamment vengé, arréta le débat, riant
sous cape, avec ses amis, du formidable coup d’encensoir en-
voyé par le Pere Porée au nez du Régent: «Que n'a-t-on pas
4 espérer de ses lumieres et de ses vertus? Il forme le roi
par ses exemples.» (p. 3563—354.) ,

On sait, hélas! de quelle maniére Louis XV a ¢été formé
a Pécole du Régent.

Voila comment les jésuites ont écrit l'histoire et comment
ils I'écrivent encore dans leurs Revues et leurs ouvrages.
Clest ’école méme du mensonge.

3. La Saint-Barthélemy. — On lit, a la page 227, l'aveu
suivant ;: «Les partis religieux avaient paru se rapprocher; le
mariage du roi de Navarre avec Marguerite de Valois, célébré
a Notre-Dame, devait cimenter la réconciliation, et on avait
vu le duc de Guise donner la main & Coligny. Mais cette ré-
conciliation #’était pas sincere, et, dailleurs, la politique auto-
ritaire de Catherine de Médicis ne s’en accommodait point.
Voila pourquoi, le 23 aofit 1572, veille de la féte de 'apdtre
saint Barthélemy, elle poussa son fils Charles IX a ovdonner
un massacre géméval des huguenots, odieuses représailles du
massacre des seigneurs catholiques du Bearn, accompli trois
ans auparavant au chateau de Pau, par les ordres de Jeanne
d’Albret, le 23 aofit 1569, veille aussi de la Saint-Barthélemy. »

Nous n’avons pas & discuter ici ce que l'auteur appelle le
massacre du chiteau de Pau; catholiques et protestants étaient
alors en pleine guerre. La situation était tout autre en 1572;
on était en pleine paix, et c'est dans cette paix, simulée par
les catholiques romains, que le massacre des protestants a éte
prémédité et voulu; il suffit.

4. Protestanis et papistes. — 11 est bon de rappeler & ceux
des protestants qui font le jeu du parti papiste, qui défendent

ses intéréts en toute occasion et qui travaillent ainsi a le for-

tifier, que les papistes n'ont jamais cessé d'injurier et de
calomnier les protestants, qu'ils ont imputé & ceux-ci les in-
tentions les plus perverses et les plus dangereuses, et qu'outre
la calomnie ils ont employé contre eux le glaive, comme 2 la



—

Saint-Barthélemy. Ce n'est pas la fraternité ox la mort, mais
la fraternité ef la mort.

M. l'abbé Bouquet raconte que P’édit de tolérance du
17 janvier 1562 jeta un grand trouble dans Paris, et que
beaucoup d'éleves de la province quitterent leurs colleges
pour s’enfuir chez leurs parents. «[L’autorité royale ayant
reconnu le principe de la liberté de conscience, presque tout
le monde crut qu’il n'y avait plus qu'a se barricader chez soi
et a s'attendre aux plus grands malheurs.» (p. 218.) Voila
I'idée que le clergé et les grands corps de 1'Etat s’efforgaient
de donner des protestants! Ceux-ci étaient des révolutionnaires
et des sacripants au premier chef!

Méme chose en 1577, lors de la paix de Beaulieu. Le parti
papiste reprocha au roi ses concessions. Jusque dans les col-
leges, on demanda que les protestants ne fussent pas admis aux
Etats généraux, 4 cause de la répulsion que l'on devait avoir
pour «/l’hérésie, qui est la cause de la guerve civile! » (p. 231.)

Dans son panégyrique de Louis XIV, le jésuite Porée a
exalté ce monarque, qui fut «grand dans la guerre, plus grand
dans la paix et trés grand dans la religion». Et comment a-t-il
été trés grand dans la religion? Parce qu'il a révoqué I'Edit
de Nantes, parce qu'il a traité les protestants selon leur mé-
rite, parce qu'il a réprimé violemment les ]anséni'stes, « cette
“secte qui renie la religion calviniste, sa meére, quoique sa mére
ne doive pas la renier». Ainsi, les papistes détestaient et com-
battaient les Jansénistes en haine des Calvinistes! (p. 352.)

\

Religion, par G. pE MoLNARI, corvespondant de I’ Institut. Paris,
Guillaumin, 2° édition augmentée d'un Apercu de I'« Avenir
des Religions», 1892.

M. de Molinari n'a pas bseoin d’étre présenté aux lecteurs.

Qui ne connait le directeur du Jowrmal des Ecomowmiistes, le

savant auteur de la Morale écomomique, de 1'Evolution écono-

mique du XIXe siecle, de I'Evolution politique et la Révolution,
et d'une vingtaine d’autres volumes se rapportant tous plus
ou moins & ’économie politique et sociale? Son volume sur la

Religion a été une surprise, I'auteur n’étant pas théologien et

paraissant absorbé par des questions autres que les questions

_ religieuses. Mais la surprise a été agréable. La religion effec-

10



— 146 —

tivement touche a tout, et tout méne a la religion. Un écono-
miste profond est un penseur, et tout penseur pense aussi a
la religion. Clest donc en économiste que M. de Molinari a
étudié le probleme religieux, et en économiste seulement: de
14 de grandes lacunes dans son ouvrage, mais aussi un attrait
nouveau, trés particulier, 'étude des rapports de I’économie
sociale et de la religion n’étant pas encore trés répandue.

Le but principal de M. de Molinari, en écrivant ce volume,
a été, je crois, de démontrer que la séparation de 1'Eglise et
de I'Etat est une vérité qu'il faut se hater de réaliser, dans
lintérét méme de la religion; car «la concurrence en matiére
de religion» ne peut étre qu'utile & la religion, tandis que le
régime du « monopole » et de la «protection » lui est manifeste-
ment nuisible. On le voit, M. de Molinari est économiste jus-
que dans son langage. Mais laissons de coté les mots et ne
voyons que les choses. Au risque de surprendre l'auteur, je
n’hésite pas a déclarer que ce qui constitue sa thése principale
me touche beaucoup moins et me parait beaucoup moins im-
portant que ce qui n'est pour lui que 1'échafaudage de sa these.
Avant d’en venir & la question de la séparation, il a en effet
démontré que la religion est nécessaire a la morale et & 1’éconc-
mie sociale; que, dans le passé, elle a rendu d'immenses ser-
vices et que son «passif» ne forme certainement pas la cen-
tieme partie de son «actif»; que la science, loin de détruire
la religion, n'en détruit que les abus et que par conséquent
elle la confirme et la fortifie; que, dans l'avenir, soit avec le
régime autoritaire, soit avec le régime libéral et démocratique,
elle sera plus nécessaire que jamais. Clest sur le fondement
de ces considérations philosophiques et historiques qu’il s’est
établi pour dire ensuite: Puisque la religion est si importante
et si nécessaire a la société, il faut que la société en tire toute
l'utilité possible; or clest seulement sous le régime de la libre
_concurrence, c'est-a-dire de la séparation, que la religion pourra
produire tous ses fruits et ses meilleurs fruits.

Certes, je suis loin d’étre indifférent & la question des
rapports des Eglises et de I'Etat, en ce qui concerne la France,
mais jestime beaucoup plus grave la connaissance exacte des
rapports de ’économie sociale et de la religion. Ceci est capital,
et 1a est Plintérét principal du livre de M. de Molinari. Clest
a4 ce point de vue surtout que je le recommande aux lecteurs.



— 47

Il y aurait bien a redire sur la facon dont l'auteur explique
les premiers développements de la pensée religieuse, quoique
son explication, fort ingénieuse, en vaille une autre; de méme
sur certains points du christianisme auxquels il touche et sur
lesquels il se trompe. Mais ces détails sont secondaires dans
son volume. Ce qui me parait de premiére valeur, clest la
démonstration qu'il fait de la nécessité de la religion pour la
solution de la crise sociale, pour le progrés social auquel
chacun aspire et que tous doivent travailler a réaliser.

«Lorsqu’on étudie sans parti pris le passé des religions,
dit-il, on est irrésistiblement amené a reconnaitre qu’elles sont
nées d'un besoin universel, inhérent & la nature humaine;
qu’elles sont, par conséquent, indestructibles; que les progres
de la science, loin de leur nuire, ont contribué a les élever,
a les épurer et a les consolider; qu’elles ont, des leur origine,
rendu possible 1’établissement de l'ordre, des coutumes ou des
lois qui l'assurent, et sans lesquelles les sociétés n’auraient pu
subsister et la civilisation n’aurait pu naitre.» M. de Molinari
est persuadé, en outre, «que les religions, comme toutes les
autres manifestations de l'activité humaine, se sont développées
et ont prospéré en raison de l'indépendance et de la liberté
dont elles jouissaient». D’oun il conclut que la séparation de
I'Eglise et de 'Etat étendrait et améliorerait la culture religieuse.

On le voit, il y a deux theéses dans l'ouvrage de M. de
Molinari: 'une, qui montre les avantages et les nécessités de
la religion, pour lordre et le progrés; lautre, qui réclame,
pour la France surtout, la séparation. On peut ne pas trouver
celle-ci opportune; elle est du moins fort complexe. Mais la
gravité de la premiere frappera d’autant plus que M. de Molinari
parle au point de vue purement économique et sbcial, avec
un désintéressement parfait, et inspiré seulement par la science
et par le désir d’étre utile & la société.

Si M. de Molinari se prononce pour la séparation de 'Eglise
et de I'Etat en France, ce n'’est nullement dans le but d’a-
moindrir soit la religion, soit I'Eglise chrétienne, mais pour
les fortifier. D’autre part, quoique partisan trés décidé de cette
S€paration, il ne se fait aucune illusion sur les difficultés qui
Pentravent en France, soit du coté de I'Etat, soit du coté de
I'Eglise romaine, qui cherchent l'un et Iautre leurs propres
in_tér_é_ts et non les intéréts de la religion. M. de Molinari le



-

déclare expressément, et sa franchise est digne d’éloge. Elle
ne l'est pas moins, lorsqu’il combat la fagon dont le gouverne-
ment francais protége les missionnaires papistes dans 'extréme
Orient; missionnaires qui ne peuvent qu’étre suspects et odieux
aux gouvernements asiatiques, et qui font ainsi beaucoup plus
de mal que de bien, soit & la religion chrétienne, soit a la
France, qu'ils font détester. M. de Molinari a raison.

Tout son livre, d'ailleurs, est plein de réflexions d'ensemble
et de détails, trés judicieuses et suggestives. Il est, en outre,
écrit avec une sincérité parfaite, une loyauté qu'on sent a
chaque page. Cet honnéte homme, cet honnéte penseur, cet
honnéte écrivain, est digne de tous nos respects. Qu’il recoive
en particulier mes plus sincéres remerciements pour le vif
plaisir que son intéressant volume m'a procuré.

Le Pessimisme hindou, par M. PaurL OLTRAMARE. Genéve,
Schira, 1892, broch., 29 pages.

Dans cette substantielle étude, l'auteur s’est proposé de
montrer, d'une part, que le pessimisme occidental actuel, qui
releve de Schopenhauer, releve avant tout de la philosophie
védantique; et, d'autre part, que ce pessimisme destructeur
n'a rien de commun avec le prétendu pessimisme chrétien.

Sur le premier point, 'auteur est trés explicite. Il rappelle
d'abord que Schopenhauer a parlé de la connaissance du Véda
comme d’'un bienfait, et qu'il a comparé l'influence de la littéra-
ture sanscrite sur notre temps a celle, bienfaisante et profonde,
que la renaissance des lettres grecques a exercée sur le
XVe siecle. Puis, il ajoute: «I.’analogie du systéme de Schopen-
hauer avec la philosophie védantique est surprenante. Méme
potnt de dépari: la connaissance du moi concu comme le point
d’appui d’ott la pensée peut s'élancer a la conquéte de la vérité
transcendantale. Méme but. s'affranchir de'existenceindividuelle,
existence qui, par elle-méme, est une souffrance, puisqu’elle
est bornée. Méme moyen: se convaincre de l'identité du moi
et du non-moi. Tous deux cherchent & soustraire I’homme,
au moins temporairement, aux miséres de l'existence individuelle,
le Védanta par I'extase, Schopenhauer par la jouissance artis-
tique, l'une et lautre également propres & nous faire sortir
de notre moi borné et intéressé. Il est cependant un point olt



= 149

éclate la différence des deux doctrines. Pout donnet une base
inébranlable a ses spéculations métaphysiques, le Védanta
s'appuie sur la conscience du sujet pensant, sur le je pense,
donc je suis, il caractérise 1'étre en soi comme pure intelligence.
Schopenhauer s’est refusé a mettre I'essence des étres dans ce
qu'il appelle une fonction caduque, qui n’agit que par inter-
~valles, qui est liée a la vie organique et meurt avec elle; il
~a concu le moi et la chose en soi comme une volonté.» (p. 16.)

Dans le cours de son étude, M. Oltramare distingue treés juste-
ment le brahmamisme et la bouddhisme, tout en représentant
cependant celui-ci comme le continuateur, en métaphysique, de
celui-1a. «Le Nirvana chez les Bouddhistes, dit-il, et le Yoga chez
les Brahmans, voila le salut. L'un et l'autre rompent les liens
noués par les ceuvres; 'un et l'autre sont la suppression de
I’existence individuelle, suppression réalisée, aux yeux des
Brahmanes, par l'union de ’homme pieux et de son dieu; aux
yeux des Bouddhistes, par 'anéantissement pur et simple.» (p.23.)

M. Oltramare distingue aussi le pessimisme misanthrope
et haineux de Flaubert, le pessimisme méprisant et sensualiste
de Maupassant, le pessimisme brutal de Zola, le pessimisme
dégofitant de Huysmans, le pessimisme intellectuel, énervant,
mais raffiné de Tourgueneff, d’avec le pessimisme hindou, qu'il
ne faut chercher que dans la philosophie de Schopenhauer et
dans l'ascétisme du comte L. Tolstoi.

Quoi qu’il en soit, c’est le second point, a savoir, la diffé-
rence entre le pessimisme hindou et le christianisme, qui nous
et le plus intéressés, et c’est celui sur lequel l'auteur s’est le
moins étendu. Il n'a méme fait que l'indiquer. Sans doute, il
n’a pas cru nécessaire d'insister; car comment confondre le
christianisme avec la philosophie hindoue, qu’il caractérise
ainsi: «Un mélange de conceptions grandioses et de réveries
mystiques, une surprenante énergie de pensée, alliée trop sou-
vent a des niaiseries et 4 des enfantillages, un éclectisme plus
ou moins inconscient qui associe volontiers dans une méme
formule des idées contradictoires.» Cependant une démons-
tration détaillée n’efit point été superflue, étant donné le courant
qui entraine beaucoup d’esprits & ne voir dans le christianisme
qu'une copie du bouddhisme. M. Brunetiere lui-méme n’a-t-il
pas préetendu que le christianisme, comme la religion du Bouddha,
est pessimiste dans ses origines, dans son enseignement, dans



— 10—

sa discipline, et que c'est au pessimisme qu'il doit sa valeur
morale? . "

M. Oltramare répond que M. Brunetiere s’est laissé tromper
par des analogies superficielles, qu’en réalité les conceptions
de la vie, dans le bouddhisme et dans le christianisme, sont
« totalement différentes »; que le chrétien voit dans la vie sur
la terre, non une chose détestable, mais une chose douloureuse,
préparation a4 une vie meilleure; tandis que le bouddhiste re-
garde la vie comme détestable parce qu'elle est individualisée,
et il cherche son salut dans la négation de toute activité. Au-
tant le pessimisme a exercé sur le caractére hindou l'action
la plus déprimante, autant le christianisme arme 'homme pour la
lutte qui anoblit, pour I'effort qui affranchit et sanctifie, pour le
progres qui rend 'ame digne de la vie éternelle. Bref, la thése de
- M. Oltramare a besoin d'étre développée et fortifiée, mais elle
est juste.

Le Polythéisme juif et chrétien, par M. CH. LELORRAIN.
Paris, Fischbacher, 1 vol. in-18, 164 pages.

Cet ouvrage est intéressant, en ce qu'il montre comment
et pourquoi certains libres-penseurs attaquent le christianisme.
L'’auteur a pris la Bible et I'histoire de 'Eglise chrétienne a
contresens; il y a vu surtout les crimes qui y sont racontés,
les passages obscurs, les phrases dont on peut abuser en les
interprétant mal, en un mot toutes les défectuosités, qu'il a
exagérées a son insu par des explications plus défectueuses
encore; et ainsi armé, il est parti en guerre contre le judaisme
et contre le christianisme, qu'il a considérés comme deux formes
nouvelles du paganisme. Ses arguments ont été réfutés mille
fois. Si le judaisme et le christianisme qu’il attaque étaient en
réalité tels qu'il les représente, il aurait raison. Mais ils. sont
heureusement tout autre chose. M. Lelorrain devait attaquer
 les mauvais juifs, qui ont mal interprété la grande ceuvre de
Moise et des prophetes, et qui ont pris a la lettre les passages
de la Bible, anthropomorphiques ou autres, dont le sens exact
est le sens figuré; il devait attaquer aussi les mauvais chrétiens
et les fausses Eglises chrétiennes, qui ont dénaturé la doctrine
~du Christ et qui ont falsifié le christianisme; mais il devait
rendre justice aux grandes lecons religieuses de la Bible et a
la sublimité du vrai christianisme., Peut-&tre était-ce 1a son in-



-

tention, lorsqu’il a écrit en terminant son livre: «La doctrine de
J.-C. a transformé le monde en dépit de l'intolérant fanatisme de
I'Eglise (lire /' Eglise romaine), et nous sommes arrivés a 'heure
oll, dégagée des fables accumulées par d’ignorants disciples, elle
va produire enfin ses fruits politiques et sociaux.» Puisse cet
enfin étre vrail

Le Présent et I'Avenir du catholicisme en France, par
M. I'abbé pE Brocrie. Paris, Plon, 1 vol. in-18, 273 pages,
1892, fr. 3.

Ce volume a été composé avec lintention de réfuter les
articles de M. Taine, parus dans la Revue des Deux Mondes
des 1¢r et 15 juin 1892, sur la réorganisation de 1'Eglise catho-
liqgue romaine en France au temps du Concordat. M. Taine
commence par passer en revue les forces du catholicisme
romain : le pape, les évéques, le clergé paroissial, les ordres
- religieux nombreux et prospéres, une organisation fondée sur
un principe qui porte les fideles au dévouement et au sacrifice.
M. Taine, en énumérant cet actif de 'Eglise romaine, est plus
que bienveillant; il verse méme dans le compliment et la
flatterie, sans doute pour mieux faire accepter les conclusions .
dans lesquelles il suppute le passif de cette méme Eglise. Ses
conclusions sont que cette Eglise est condamnée au nom de
la science, et que déja maintenant son action sur les masses
et sur la société en général va constamment en décroissant, en
sorte que 'opinion générale joint son arrét & celui de la science.

M. Yabbé de Broglie enregistre avec bonheur et orgueil
les compliments de M. Taine. Quant & ses critiques, il essaie
de les réfuter, mais sans y réussir. Voici pourquoi. Tout ce
qu'il dit pour défendre le christianisme contre les attaques des
savants du parti matérialiste et athée (p. 97—165) est ftres
intéressant, serré, excellent, sauf sur certains points ou il
confond le surnaturel et le miraculeux, etc. Mais ce n’est pas
du christianisme qu'’il s’agit, ce n'’est méme pas du catholicisme
en général, du vrai catholicisme indépendant de la papauté;
il ne s'agit que du catholicisme romain et papiste. C'est celui-ci
seulement qui est en question, car M. Taine n'en connait pas
d’autre et M. de Broglie n'entend défendre que lui. Or, ici, la
défense de M. de Broglie est trés embarrassée et treés faible,
pleine de hors-d’ceuvre; il revient sans cesse a ses attaques



— 152 —

contre les déistes et les positivistes, comme si la réfutation
du déisme et du positivisme était la justification du papisme,
et comme si le christianisme était le papisme méme. Clest
cette méprise — aujourd’hui percée a jour — qui 6te a 'ouvrage
de M. de Broglie toute valeur, relativement a la question qu’il
a voulu traiter et qu’il a négligée.

M. Taine a dit: «La foi augmente dans le groupe restreint
et diminue dans le groupe large. Le christianisme (?) en France
s’est réchauffé dans le cloitre et refroidi dans le monde. Par
un recul insensible et lent, la grosse masse rurale, a I'exemple
de la grosse masse urbaine, est en train de redevenir paienne. »
Ces assertions embarrassent fort M. I'abbé de Broglie, qui en
est réduit & glorifier «le groupe restreint», comme si le
papisme en France n’était déja plus admis que par la minorité.
Etrange défense, de la part de gens qui, depuis des siécles,
font sonner leur grand nombre comme preuve de leur catholicité!

Selon M. 1'abbé de Broglie, le catholicisme romain en
France subit «une crise violente», mais cette crise violente
n’est pas une lente décadence. Clest ce qu’il faudrait prouver,
et ce que l'auteur ne prouve pas. Il avoue que le nombre des
fideles «a diminué», et que «le danger est réel»; et il essaie
ensuite d'endormir ses craintes, en affirmant qu'«une défaite
complete n’est pas a craindre, méme humainement parlant».
Sur quoi s'appuie-t-il pour légitimer cette dernidre assertion?
Sur la phrase suivante : «L’entreprise de déraciner la religion
entierement du sol de la France est chimérique.» Eh! sans
doute. Nous le savons. Mais il ne s’agit pas de la religion;
il s'agit seulement du catholicisme romain que vous défendez.
Pourquoi commettre cette perpétuelle confusion entre la religion
et le papisme? Ce sont cependant deux choses différentes, si
différentes méme qu'’il faut logiquement renoncer & 1'une pour
affirmer l'autre. La vérité est que la France n’est plus papiste
de conviction, mais seulement de routine; et lorsqu’on lui
montrera le christianisme, le catholicisme chrétien, débarrassé
des superstitions et des illogicités du papisme et du jésuitisme,
elle sera plus chrétienne et plus catholique que jamais.

M. 'abbé de Broglie semble triompher, en mettant M. Taine
en contradiction avec lui-méme. D’une part, dit-il, M. Taine
déclare que le christianisme est nécessaire a la civilisation et
qu'il est impossible de le détruire sans rétrograder vers les



— 153 —

bas-fonds; et, d’autre part, il affirme que le christianisme est
définitivement condamné par la science. La contradiction est
manifeste (p. 266). Elle serait manifeste en effet, si M. Taine,
en disant que le christianisme est condamné par la science,
entendait parler du méme christianisme qu'’il a déclaré tout a
’heure nécessaire & la civilisation. Mais il n'en est pas ainsi:
le christianisme qu'il condamne au nom de la science, c'est
celui que Rome enseigne et professe, et non le vrai.

Toutefois, malgré ses erreurs, malgré ses vices de com-
position et d'exposition, cet ouvrage contient, ¢a et 1a dissé-
minés, de précieux aveux et d'excellentes pensées.

E. Micuaub.

II. OUVRAGES RECUS.

Apercu de I'Histoire de I’ Eglise chvélienne, par R. SouM, pro-

~ fesseur de droit a I'Université de Leipzig; trad. de 'allemand
par M=e B. ZEerLEDER. Lausanne, Bridel, 1893, 1 vol. in-18,
277 pages, 3 francs. _

L’ Evolution politique et sociale de I'Eglise, par E. SPULLER,
sénateur. Paris, Alcan, 1893, 1 vol. in-18, 332 pages, fr. 3. 50.

Le Culte de la Raison et le Culte de I Etve supréme 1793—94,
Essai historique, par F. A. AurLarp, professeur a la Faculté
des Lettres de Paris. Paris, Alcan, 1892, 1 vol. in-18, 371
pages, ft.3. 50, '

Nouvelles Tendances en veligion et en littérature, par M. I'abbé
KLeN. Paris, Lecoffre, 1892, 1 vol. in-18, 304 pages.

Edouard Reuss, notice biographique, par Tu. GerorDp. Paris,
Fischbacher, 1892, in-8°.

La Falestine aw temps de J.-C., par Ep. STAPFER, professeur 2
la Faculté de théologie protestante de Paris, 5° ddition. Paris,

- Fischbacher, 1892, 1 vol. in-8°, 532 pages, fr. 7. 50.

Le Pays de la Promesse, Palestine, par SaAMUEL ManniNG, trad.
de l'anglais par E. Daprg, pasteur. Toulouse, 1892, 1 vol.
in-4°, 264 pages, 7 francs.

L’ Année philosophique, publiée sous la direction de F. Piron,
2¢ année. Paris, Alcan, 1 vol. in-8°.




	Bibliographie théologique

