
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 128 -

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

I. COMITES RENDUS.

Histoire de l'Eglise, par W. Guettée ; T. VII, suite de la IIP
Période, de 1053 à 1204; 1 vol. gr. in-8°, 530 pages. Paris,
Fischbacher, 1892.

Ce volume est malheureusement le dernier qu'ait écrit
l'auteur, et encore la mort ne lui a-t-elle pas permis d'en
revoir les dernières pages. Son œuvre reste donc inachevée;
non seulement il n'a pas pu la conduire jusqu'au XIXe siècle,
siècle qu'il connaissait à fond, dont il avait vu de près nombre
de personnages et qu'il aurait raconté avec infiniment d'intérêt,
mais il n'a même pas pu terminer cette période féodale, qu'il
avait commencée avec tant de courage et tant d'impartialité.
La plume lui est tombée des mains, en terminant la vie de
saint Bernard et l'appréciation de ses œuvres.

Ce n'est pas le lieu de juger cette grande Histoire de l'Eglise,
qui a sans doute ses lacunes et même ses défauts, mais qui
n'en reste pas moins, dans sa simplicité, une œuvre très
particulière. Pendant que la plupart des historiens étalent en notes
volumineuses leur érudition, leurs citations, leurs discussions
avec tel critique, dont ils ne partagent pas les opinions, Guettée
s'est distingué en gardant pour lui — trop peut-être — ses notes
et ses recherches, en ne donnant aux lecteurs que les résultats
de ses études, en affectant la sobriété des» jugements au profit
de la clarté et de la précision des récits. U étudiait chaque
siècle d'après les documents qui lui étaient propres; enfoui
dans sa bibliothèque de Bénédictin, il ne faisait pas fi des

discussions de nos jours sur tel ou tel point, mais il préférait



— 129 —

sans contredit aux disputes des écrivains du jour les
documents anciens et authentiques du siècle même qu'il étudiait
et qu'il cherchait à remettre en lumière. Son Histoire manque
ainsi de cette couleur «moderne», de cette forme «actuelle»,
de cette abondance de dates, de ces divisions et subdivisions,
de ces têtes de chapitres, de cette distribution méthodique et
systématique des questions, de ces facilités pour les recherches,
toutes choses que nous prisons si fort ; mais elle a, en revanche
— et c'est son originalité — ce parfum d'ancienneté, ce caractère

de simplicité et d'authenticité, ce charme de vérité presque
naïve, qui, s'ils ne produisent pas toujours la conviction absolue,
produisent toujours un vif plaisir. Guettée était la franchise,
la sincérité même, poussée quelquefois jusqu'à l'intrépidité
cassante. Cet attrait d'une âme qui se donne, d'un esprit qui
se livre sans chercher à plaire et qui ne parle que pour
instruire, est peut-être celui auquel on résiste le moins en lisant
ces pages, pourtant si remarquables, d'autre part, par leur
limpidité et leur tranquillité classiques.

Le présent volume traite particulièrement de l'Eglise de

Constantinople après la mort du patriarche Michel Cerularius,
jusqu'au couronnement de l'empereur Nicéphore Botaniate (1078)

par le patriarche Cosme; puis, des relations entre l'Eglise de

Constantinople et l'Eglise de Russie, et de la propagation du
christianisme en Russie. L'auteur étudie ensuite l'état moral du
clergé occidental à cette époque, raconte les efforts de Pierre
Damien (f 1115) pour l'améliorer, le pontificat de Grégoire VII
(1073—1085), qu'il considère comme le vrai fondateur de la
papauté moderne. Il expose l'état des Eglises de Rome et
d'Italie pendant les pontificats de Victor III (1086—1087),
d'Urbain II (1088—1099) ; il étudie les Eglises d'Espagne,
d'Angleterre, de France, raconte la première croisade, passe
en revue les Eglises orientales, arrive à la seconde croisade
et à saint Bernard (1091—1153), qu'il étudie longuement.

Une des parties les plus intéressantes du volume est
certainement l'Introduction, sorte de coup d'œil général sur l'époque
féodale, et à laquelle il a donné le titre de Considérations générales

sur la troisième période de VHistoire de l'Eglise (pages
I—LXXXIII). Il avait divisé l'histoire de l'Eglise en quatre
périodes. «La Iie, a-t-il dit, s'étend de la naissance de J.-C. au
Ier concile œcuménique de Nicée (325). La IIe renferme le



— 130 —

temps écoulé depuis le Ier concile œcuménique jusqu'au
septième et dernier (787). La IIIe s'étend du VIIIe siècle, époque
de l'établissement de la papauté, au concile de Florence
inclusivement (1439). La IVe renferme les temps écoulés depuis le
concile de Florence jusqu'à nos jours. — Pendant la Ire période,
nous présentons le tableau de l'établissement, de l'organisation
et du développement de l'Eglise chrétienne. Pendant la IIe,
nous étudions les luttes intérieures de l'Eglise et nous
constatons le triomphe de l'orthodoxie dans les conciles œcuméniques.

Pendant la IIIe, nous voyons l'Eglise orientale vivant
toujours de la même vie, opposant le dépôt sacré à toutes les
déviations des Eglises occidentales, et résistant à toutes les
tentatives qui avaient pour but de l'asservir au joug papal,
et de souiller sa foi. Pendant la IVe, nous voyons les Eglises
occidentales séparées, se diviser en deux grands rameaux
également hétérodoxes: le jésuitisme, qui corrompt de plus
en plus l'Eglise romaine, l'asservit et finit par se l'assimiler;
le protestantisme, s'insurgeant contre la papauté, mais posant,
d'autre part, un principe qui le conduit au rationalisme
négatif. En opposition à ces deux déviations du sens chrétien,
déviations qui entraînent l'occident vers le scepticisme, nous
montrons l'Eglise orthodoxe conservant soigneusement le dépôt
divin, au milieu des circonstances qui menacent son existence
elle-même; sortant triomphante de toutes les luttes, et
présentant la vraie doctrine chrétienne à tous ceux qui veulent
échapper au déluge de l'erreur et de l'incrédulité.»

L'Introduction du T. VII est magistrale. On y retrouve
l'auteur beaucoup plus que dans le corps du volume, où il
cherche à s'effacer le plus possible. Ce n'est pas toutefois
qu'il parle de lui dans cette Introduction; mais il y fait
connaître ses appréciations sur plusieurs questions importantes,
sur plusieurs faits graves qu'il résume brièvement et qu'il
juge avec une grande netteté: les développements politiques
de la papauté, les services qu'elle a rendus, les croisades, les
investitures, les ordres religieux, la scolastique, le concordat de

1516, le gallicanisme parlementaire. Tous ces tableaux
sommaires sont dessinés de main de maître, avec une sérénité
parfaite, une pleine possession de soi et une rare impartialité.

Tout d'abord, on est surpris des appréciations relativement
favorables que l'auteur émet sur la papauté, les ordres reli-



— 131 —

gieux, la scolastique, etc., et l'on serait presque tenté de le
trouver quelque peu réactionnaire (p. XVII). C'est qu'il veut
tout expliquer en faisant la part des circonstances et de cet
entraînement des choses qui n'est pas moindre, quelquefois,
que l'entraînement des passions. C'est qu'il veut être un
historien et non un homme de parti. C'est que sa perspicacité
lui fait distinguer, dans le moyen âge, plusieurs périodes:
l'une, qui comprend le XIe et le XIIe siècle et qui, loin de
déformer, forme; une seconde, le XIIIe siècle, qui lui paraît
digne d'éloges; une troisième, qui embrasse le XIVe et le
XVe siècle, et qui est la période de la déformation et de la
décadence, celle où le monachisme dévie et se corrompt, où
la scolastique dégénère en dialectique subtile et en «ergotisme»
ridicule. Loin donc de condamner en bloc le moyen âge et
les choses du moyen âge, il distingue les parties qu'il trouve
saines et celles qui lui paraissent malades, le bien et le mal.
Ni son admiration ni son blâme ne sont absolus. Peut-être
a-t-il trop voulu se montrer généreux envers des adversaires,
et peut-être cette intention lui a-t-elle inspiré des jugements
trop favorables sur le onzième siècle et même sur les deux
suivants; il a exagéré, je crois, la valeur d'Anselme et d'Albert -

le-Grand; il a pris en trop grande considération les sciences
naturelles et la philosophie de cette époque. Quoi qu'il en soit,
il faut reconnaître qu'il a vu aussi les fautes et les erreurs,
et que, tout en trouvant la scolastique «essentiellement
chrétienne», il a cependant avoué qu'elle a été «une des causes
des erreurs des Eglises occidentales». En somme, son point
de vue est nettement indiqué dans la page suivante:

«Ce qui frappe au premier abord dans le patriarcat de
Constantinople, c'est l'attachement inébranlable à l'ancienne
doctrine de l'Eglise primitive et aux règles disciplinaires
formulées par les sept conciles œcuméniques. C'est là le beau
côté de son existence et la vraie raison des luttes que les
patriarches de Constantinople eurent à soutenir contre la
papauté.

«Fiers de la puissance dont ils jouissaient en Occident,
les papes entreprirent de dominer l'Eglise catholique orthodoxe

d'Orient. Nous avons vu avec quelle énergie le vénérable

Photius et ses successeurs s'opposèrent à leurs premières
entreprises et combattirent leurs hérésies. Nous continuerons,



— 132 —

dans le présent volume, l'histoire de ces luttes qui prirent un
caractère de plus en plus aigu et finirent par une séparation
dont les papes assumèrent la responsabilité. Profitant des
croisades, ils firent aux Grecs une guerre plus terrible qu'aux
musulmans et placèrent des intrus sur les sièges apostoliques
de l'Orient. Les empereurs de Constantinople, après les
croisades, essayèrent de rétablir l'union dans l'intérêt de leur trône
menacé par les Turcs, mais ce fut en vain, et, malgré les
intrigues et les hypocrisies de la papauté, la séparation fut
affirmée au fameux concile de Florence, époque à laquelle
nous terminons la troisième période de l'histoire de l'Eglise.
Après celle des temps apostoliques et celle des conciles œcuméniques,

nous présenterons ainsi celle des luttes qui amenèrent
la séparation actuelle des Eglises d'Orient et d'Occident.

«D'un côté, nous verrons l'Orient chrétien, martyrisé
hypocritement par les Turcs, continuer fidèlement l'Eglise des

temps apostoliques et des conciles œcuméniques; de l'autre,
l'Occident soulevant des questions nouvelles, abandonnant les
vieilles traditions chrétiennes, proclamant des dogmes
nouveaux et élargissant le fossé qui le séparait de l'Orient orthodoxe.

L'Orient martyrisé semble mort, tandis que l'Occident,
galvanisé par la papauté, semble vivant et fort. Mais la mort
conservait la vie dans son tombeau, tandis que le vivant se
mourait au milieu de ses apparences de vie. Nous ferons
le tableau de ces apparences de vie, mais il ne faudra pas
oublier que cette vie factice de l'Occident contenait des germes
de mort et que la papauté elle-même, qui semblait vivifier
l'Occident, était un élément mortel.»

Tel a été le point de vue de Guettée.

Fénelon, par M. Paul Janet, de l'Institut. Paris, Hachette, 1 vol.
in-18, 206 pages, 1892. fr. 2. —

Ce volume fait partie de la Collection des grands Ecrivains
français. Même après les Vies de Fénelon du chevalier de

Ramsai, du Père Querbeuf, du cardinal de Bausset, de l'abbé
Gosselin, après les Eloges académiques de La Harpe, de

d'Alembert, etc., après les nombreuses études de Nisard, Ville-
main, Douen, Emm. de Broglie, etc., l'ouvrage de M. Janet se

lit avec le plus vif intérêt. C'est un excellent résumé, dans



— 133 —

lequel l'auteur s'est efforcé d'être impartial — on le sent —

bien qu'en réalité il soit peut-être un peu trop favorable à son
héros, du moins sur certains points.

Il a divisé son volume en onze chapitres, dans lesquels
il passe successivement en revue : la jeunesse de Fénelon, le
Traité de l'Education des filles, le préceptorat du duc de

Bourgogne, les rapports avec Mme Guyon et avec Bossuet, Fénelon
directeur de conscience, le Télémaque, la Politique de Fénelon,
sa philosophie, sa critique littéraire, enfin son ministère
archiépiscopal à Cambrai. Un chapitre sur la théologie de Fénelon
fait évidemment défaut.

A dire vrai, cet ouvrage ne contient rien de neuf sur
Fénelon, sauf une lettre de M. Gazier à l'auteur (p. 186—187),
et quelques appréciations personnelles. Dans la lettre de M.
Gazier, il s'agit surtout de l'attitude hostile de Fénelon contre
les jansénistes, attitude d'autant plus digne d'être notée que,
à en croire Saint-Simon, Fénelon leur aurait laissé « toute sorte
de tranquillité», ce qui est loin d'être exact.

M. Janet a très bien jugé le moraliste et le philosophe.
Fénelon a été directeur de consciences, d'abord comme

aumônier des Nouvelles Catholiques ; puis, sans parler de

l'éducation du duc de Bourgogne, on peut le considérer aussi

comme directeur spirituel, dans le petit cénacle de grandes
dames, dont il était sinon l'âme et la lumière, du moins le
charme; je veux parler de la duchesse de Béthune, des duchesses
de Beauvillier et de Chevreuse, de Mme Guyon, de Mm0 de Main-
tenon, de MUe de la Maisonfort, etc. Là, il trôna de 1688 à
1693, peut-être même jusqu'en 1695; mais la brouille avec
Mme de Maintenon et l'exil à Cambrai ébranlèrent singulièrement

sa situation et son influence. M. Janet a très peu fait
usage des Lettres spirituelles (1719); il a laissé de côté ce
qui avait à ses yeux un caractère de haute mysticité et ce qui
se rapporte plus à la théologie qu'à la littérature; il n'y a

guère cherché que ce qui a rapport à la vie du monde. Il a
consulté surtout les Instructions ou Avis sur différents points
de la morale et de la perfection chrétienne. Il a examiné
particulièrement la correspondance avec la trop scrupuleuse
comtesse de Montheron, ainsi que la direction donnée au chevalier
de Ramsai. Il a consacré tout un chapitre, comme je l'ai dit,
à Mme Guyon, chapitre très intéressant.



— 134 —

A propos de la manière absolument inefficace dont Fénelon
combattait les scrupules de Mme de Montheron, M. Janet trouve
que le directeur lui-même aurait eu besoin d'un directeur.
Fénelon, effectivement, écrivait à sa pénitente : «Pour moi, je
suis dans une paix sèche, obscure et languissante ; sans ennui,
sans plaisir, sans pensée d'en avoir aucun, avec un présent
insipide et souvent épineux, avec un je ne sais quoi qui me
porte, qui m'adoucit chaque croix, qui me contente sans goût...
Le monde me paraît comme une mauvaise comédie qui va
disparaître dans quelques heures. Je me méprise plus encore
que le monde; je mets tout au pis-aller; et c'est dans le fond
de ce pis-aller que je trouve la paix. » A quoi M. Janet
remarque : «Est-ce là, ô Fénelon, le langage d'un bon directeur
Est-ce à vous à enseigner à une âme faible et délicate le
dégoût de toutes choses, l'ennui de la vie et la paix dans le
dernier degré de l'indifférence? Si c'est là du quiétisme, c'est
du mauvais quiétisme, ressemblant au nirvana du bouddhisme.
N'y a-t-il pas, dans la vie, des affections et des devoirs positifs
qui arrêtent et qui fortifient, qui réjouissent et qui commandent
Et n'est-ce pas un raffinement morbide de l'imagination que
de ne voir partout que vide et néant? De tels sentiments
peuvent être bons pour le cloître, et encore je les y trouverais
dangereux; mais ils ne servent en rien à la vie du monde.
Un peu de mysticisme est bon ; trop de mysticisme est funeste
et ne sert qu'à briser tous les ressorts. Qui trouvera la force
nécessaire pour agir dans un pareil renoncement à tout? Ce

prétendu abandon à Dieu n'est-il pas, au contraire, un abandon
à soi-même, et ne serait-ce pas la même chose, si on ne croyait
qu'au néant? Cet excès d'ennui et de vide de l'âme était
précisément le mal dont souffrait la pénitente de Fénelon. Il lui
renvoyait son propre mal.» (p. 114—115.)

Et cependant, dans d'autres cas, on voit que Fénelon
savait prêter à la spiritualité le sens juste de la vie et du

monde; il ne croyait pas que la dévotion pût remplacer tout;
il exigeait que l'homme pieux fût en même temps un honnête
homme suivant le monde (p. 121). Il ne voulait pas que la
piété dégénérât en singularité, bien que Mme Guyon, sa plus
chère amie, fût une personne fort singulière. Mais Fénelon
était l'homme des contrastes et même des contraires, et son
caractère n'est si difficile à bien apprécier que parce que l'on
y trouve partout des contrariétés.



— 135 —

Le philosophe apparaît surtout dans la seconde partie de

la Démonstration de l'Existence de Dieu (1713). M. Janet résume
la pensée de Fénelon sur Dieu, en disant que Dieu, l'Etre
infiniment parfait, est l'être en soi, l'être absolument un, l'être
parfait dans son unité absolue, l'être indéfinissable et infini.
«Dieu ne pouvant être défini d'une manière précise sans le
resserrer dans de certaines bornes, il n'est pas phis esprit que
corps, ni plus corps qu'esprit. Il est ce qu'il y a de réel et
de positif dans les corps et dans les esprits, tout ce qu'il y a
de réel et de positif dans les essences de toutes les créatures
possibles... Celui qui est esprit n'est qu'esprit, celui qui est
est tout être. Dieu est infiniment intelligent, infiniment
puissant, infiniment bon; mais son intelligence, sa bonté, sa

puissance ne sont qu'une seule et même chose; ce qui pense
est en lui la même chose que ce qui veut ; ce qui agit, ce qui
peut et fait tout, est précisément la même chose que ce qui
pense et ce qui veut... En un mot, en lui, tout est un, d'une
parfaite unité.»

Sur quoi M. Janet observe: «On se demande comment
une doctrine aussi hardie peut se concilier avec le dogme
chrétien de la Trinité, comment la pluralité des personnes
divines peut s'entendre dans un être absolument un, d'une
suprême unité... La Trinité introduit en Dieu la multiplicité,
et il ne peut plus être question d'unité absolue. La foi nous
révélerait donc un Dieu dans lequel la pluralité reparaît,
quoique l'idée d'une absolue perfection semble exclure toute
pluralité. Nous ne savons si Fénelon a aperçu ces difficultés
et comment il a pu les résoudre pour lui-même. Toujours est-
il que nous voyons sa doctrine, en métaphysique aussi bien
qu'en théologie, côtoyer l'hérésie, quelle que fût d'ailleurs sa
volonté sincère de n'y pas toucher.» (p. 163.) M. Janet est fort
embarrassé, et on pourrait l'être à moins; cependant la
difficulté n'est pas insoluble, d'après les principes d'une saine
théologie ; elle ne l'est que lorsqu'on attache au mot personne
le sens anthropomorphique d'«individualité humaine», sens
malheureusement trop répandu. Fénelon, dans cette question,
n'a nullement côtoyé l'hérésie; il a été, au contraire, aussi
profond que hardi.

Selon M. Janet, Fénelon a dépassé Bossuet en théologie
et en philosophie (p. 198). Ce jugement me semble trop flatteur



— 136 —

pour Fénelon. Sans doute on peut reprocher à Bossuet beaucoup
d'erreurs en théologie non moins qu'en histoire. Néanmoins
il avait des connaissances théologiques plus étendues et un
jugement plus sûr que Fénelon. Ce dernier a étudié la théologie
au séminaire de Saint-Sulpice, sous la direction de M. Tronson
(p. 8). Or, d'après Saint-Simon, la Société de Saint-Sulpice ne
commençait alors qu'à «percer» ; «l'ignorance, la petitesse des

pratiques, le défaut de protection, le manque de sujets de

quelque distinction lui inspirait une obéissance aveugle pour
Rome». Il y avait certes loin de l'ultramontanisme d'alors à
celui d'aujourd'hui; mais toujours est-il que, vers 1670, Saint-
Sulpice passait pour ultramontain. De là, en partie,
l'ultramontanisme de Fénelon. Comme aumônier des Nouvelles Catholiques

et comme missionnaire dans la Saintonge et le Poitou,
il a montré plus d'intolérance que de savoir. Plus tard, contre
les jansénistes, il a été encore plus intolérant, bien qu'à' une
certaine époque il ait frappé à leur porte et qu'il ait même
été «des repas particuliers» (p. 37). Sa soumission à Rome,
qui est souvent citée comme une preuve de son ultramontanisme
parfait, est une mauvaise preuve : car il ne s'est soumis que
pour la condamnation de son livre des Maximes des Saints,
et non pour la condamnation du quiétisme même (p. 102—103).
Au sujet des libertés gallicanes, M. Janet raconte que Fénelon
les approuve dans le passé, mais que, dans le présent, il n'y
voit qu'une extension du despotisme royal (p. 140). «Rome»,
dit Fénelon, «a usé autrefois d'un pouvoir fort arbitraire;
mais ses entreprises sont fort diminuées Maintenant ces
entreprises viennent de la puissance séculière ; libertés à l'égard
du pape; servitudes à l'égard du roi. Les laïques dominent
les évêques (?!): abus de l'appel comme d'abus; abus de vouloir
que les laïques examinent les bulles sur la foi.» On voit par
ces dernières paroles comment Fénelon méconnaissait les droits
et les devoirs des laïques dans l'Eglise, et comment dès lors
il méconnaissait du même coup la véritable constitution de

l'Eglise, et ne voyait guère que les droits du pape et des

évêques. Le pape et les évêques, c'était là, pour lui, toute la
hiérarchie et même toute l'Eglise active ; le reste était passif.

Les jugements de M. Janet sur la théologie de Fénelon
sont malheureusement trop sommaires et insuffisants. Le
principal intérêt du livre porte plutôt sur le système d'éducation



— 137 —

de Fénelon, sur son Télémaque, sa Lettre à l'Académie, et sur
sa politique. Le style en est clair et précis, l'exposition simple
et lucide, comme le fond en est solide et substantiel. Cet

ouvrage est l'un des meilleurs de la Collection.

Lamennais, Étude d'histoire politiqtie et religieuse, par M. E.

Spuller, sénateur, ancien ministre. Paris, Hachette, 1 vol.
in-18°, 1892.

Voici un beau et bon livre. Pauvre Lamennais, pauvre
grand homme, si calomnié, jusqu'à présent si oublié, mais
auquel on commence heureusement à revenir. M. l'abbé Ricard
avait publié un volume sur lui, mais pour le flétrir à partir de

sa rupture avec Rome, comme si la soumission à la tyrannie
papale était le critère du génie, de la vertu et de la religion.
Qu'on nomme M. l'abbé Ricard cardinal, mais qu'on l'efface de

la liste des historiens et des critiques ; il est de ceux qui auraient
condamné Galilée, même au XIXe siècle Le volume de M. Paul
Janet est une étude consciencieuse et savante, mais incomplète,
M. Spuller a donc bien fait de reprendre à fond la question —
car c'est une question et non seulement une biographie — et
de nous donner la belle étude d'histoire politique et religieuse
que nous nous faisons un plaisir de recommander aux lecteurs.

Ce n'est pas que cette étude soit définitive. Non. M. Spuller
avoue très modestement lui-même qu'elle ne l'est pas; que la
vie de Lamennais sera encore plus d'une fois à refaire : car,
indépendamment des éléments nouveaux d'information et de

jugement que l'on trouvera dans des pièces nouvelles, par
exemple dans la correspondance de Lamennais et de Monta-
lembert qui n'a pas encore paru, les historiens se placeront
longtemps encore à des points de vue divers pour juger une
vie si diverse en elle-même. Mais, quoique non définitive, l'œuvre
de M. Spuller n'en est pas moins excellente, soit par la quantité

de renseignements qu'elle contient, soit par l'impartialité
avec laquelle elle a été écrite. M. Spuller est loin d'approuver
Lamennais en toutes choses, et il a raison : il y a dans le
caractère de Lamennais tant de bile et même de haine ; dans ses
doctrines, tant de thèses outrées; dans son socialisme, tant
d'excès subversifs ; dans la forme séduisante de son style, une
pauvreté d'idée quelquefois si misérable, qu'il est impossible



— 138 —

que le génie de l'écrivain fasse oublier tous ses torts. Mais M.
Spuller éprouve pour ce noble et chimérique esprit, si ardent
et si sincère dans les doctrines les plus extrêmes, un «profond
respect» et, de plus, une sincère sympathie, pleine de reconnaissance

et d'admiration.
«Notre XIXe siècle, dit-il, sera noté dans l'histoire comme

un siècle où les questions religieuses auront tenu presque
constamment la première place dans les affaires les plus importantes

de la politique comme dans la pensée inquiète et
tourmentée des hommes de bonne foi. Au sortir des orages de la
Révolution française, c'est par une renaissance religieuse que
s'ouvre le XIXe siècle, si souvent accusé de scepticisme et
d'impiété. A diverses reprises, le mouvement religieux qui, à
aucun moment, ne s'interrompt, prend le pas et l'emporte sur tous
les autres intérêts sociaux ou politiques, dynastiques ou
nationaux, qui touchent et émeuvent les peuples, ébranlent et
entraînent les événements. Or, ce fut la destinée tout ensemble

grandiose et tragique de Lamennais d'être l'un des promoteurs
les plus puissants et des ouvriers les plus actifs de ce grand
mouvement, dans sa période la plus éclatante et la plus
féconde, et, après l'avoir lancé de toute la force de son génie,
de s'en détourner avec la tristesse du désespoir, pour mourir
à l'écart, méconnu, calomnié, outragé, en paraissant lui-même
renier son œuvre, entouré seulement de quelques amis fidèles,
qui, ne voyant plus en lui que le martyr, ne pouvaient reconnaître

le précurseur. »

La part prise par Lamennais dans cette évolution profonde
de la pensée religieuse de son temps suffit «amplement» à sa
gloire, en dépit de ses calomniateurs. Malgré l'oubli où sont
tombés ses livres, son nom ne périra pas. Il n'a pas été un
prophète du passé, mais de l'avenir ; génie extrême sans doute,
d'abord théocrate, puis socialiste; nature tourmentée et
orageuse, mais l'une des vies les plus grandes et plus instructives
de ce siècle si tourmenté lui-même: «le grand Naufragé du

passé», mais aussi le Voyant et le Précurseur.
Plus le système papiste et jésuitique sera abandonné du

monde savant et libéral, plus Lamennais grandira. Sans doute,
il a été tout d'abord l'un des plus actifs artisans de ce
système ; mais, lorsqu'il eut constaté qu'il s'était trompé, il l'a
abandonné et attaqué avec une sincérité courageuse, qui l'honorera



— 139 —

toujours. C'est dans cette seconde période de sa vie que
Lamennais est vraiment grand, héroïque, profond. Le qualificatif
«d'apostat» qui lui a été prodigué par le parti ultramontain
a fait croire, même à bon nombre d'esprits anti-ultramontains,
qu'il avait cessé d'être chrétien en rompant avec Rome. Il n'en
est rien. Que Lamennais soit allé trop loin sur certains points,
c'est certain, et sur ces points je me sépare entièrement de lui.
Mais toujours est-il qu'il n'a jamais voulu rompre avec le
christianisme; qu'il a voulu, au contraire, remonter jusqu'au
christianisme primitif; que son Commentaire des Evangiles est

profondément pieux ; que le socialisme qu'il a prêché était, dans
sa pensée, un socialisme chrétien, et non un socialisme anar-
chique ; que, s'il a condamné l'Eglise romaine, c'est uniquement
parce qu'elle était infidèle à l'esprit évangélique et à sa
mission divine, quoi qu'en ait dit Guizot, qui a détesté Lamennais,
mais ne l'a pas compris.

Lamennais, malgré ses erreurs et ses excès, est, en somme,
un précurseur de notre réforme. Loin d'avoir abandonné le
christianisme, comme l'ont dit les jésuites, qui ne vivent guère
que de mensonges, il n'a rompu avec Rome que pour rester
fidèle à l'évangile et au christianisme primitif. C'est un point
capital, qu'il faudra remettre en pleine lumière, pour venger la
prétendue « apostasie » de ce grand homme et de ce grand
chrétien, martyr de sa conscience et de la tyrannie romaine.
M. Spuller a indiqué cette vérité dans la page suivante, que
nous nous faisons un plaisir de reproduire:

« Lamennais a travaillé pendant un demi-siècle à trois œuvres
bien différentes l'une de l'autre, et cependant jointes l'une à
l'autre par les liens de la plus étroite dépendance. Il a été
fondateur, ou précurseur, de trois partis ou de trois doctrines qui
remplissent toute l'histoire religieuse du XIX8 siècle. Il a d'abord
été le maître et le docteur du catholicisme ultramontain;
ensuite, le maître et le docteur des catholiques libéraux; enfin,
quand on y regarde de près, il est aujourd'hui en passe, tout,
exclu de l'Eglise qu'il ait été, de devenir le maître et le docteur

du socialisme chrétien.
«C'est sa conception même de la religion qui lui a imposé

cette action successive et continue. Il n'a jamais considéré la
religion que comme le fondement même des sociétés; et de
toutes ses idées, c'est la seule permanente et indéfectible, c'est



— 140 —

en quelque sorte la substance même de son esprit. Il ne voit
d'abord de salut pour la société que dans sa subordination à
la religion, et c'est alors que, mettant le catholicisme romain
au-dessus de tout, il est théocrate et résume tout dans la
personne infaillible et sacrée du pape, chef de l'Eglise.

«Plus tard, il s'aperçoit qu'il est nécessaire, si l'on veut
que la religion reprenne son empire sur la société, que l'Eglise
cesse de vivre en hostilité avec les principes qui font la vie
des peuples modernes, issus de la Révolution. Il devient alors
libéral, sans cesser d'être catholique, déclarant même qu'on ne
peut être l'un sans l'autre : il unit la religion et la liberté, pour
qu'elles se prêtent un mutuel appui et renouvellent tout dans
le monde.

«Enfin, au moment même où Rome le frappe, son esprit
a marché. Il est arrivé à -reconnaître que l'Eglise, pour ne pas
périr, doit revenir elle-même à l'esprit du christianisme primitif,
au christianisme évangélique, principe premier du christianisme
social. Il brise avec la hiérarchie, avec tout l'appareil dogmatique

et disciplinaire (romain), tout en restant fidèle à l'essence
même de la religion chrétienne, qui lui paraît d'essence divine. »

(pag. 356.) Ceci est capital, je le répète.
Oui, Lamennais grandira dans l'avenir. Mais que M. Spuller

me permette de me séparer de lui, lorsqu'il le place à côté du

pape Grégoire VII. Il mérite mieux que ce triste honneur. Si
dans la première partie de sa vie il a travaillé selon l'esprit
de Grégoire VII, dans la seconde il a énergiquement répudié
cet esprit. C'est plutôt à Tertullien qu'il faut songer en
pensant à Lamennais.

L'ancien Collège d'Harcourt et le Lycée Saint-Louis, par
H.-L. Bouquet, docteur et aumônier du Lycée Saint-Louis;
1 vol. in-8°. Paris, Delalain.

Quoique le titre de cet ouvrage soit très spécial, il mérite
d'être lu et étudié à cause de son érudition. Les recueils de

particularités sont quelquefois les meilleurs documents pour
conduire au général, à l'universel, à la science. C'est précisément

le cas. Le volume en question, tout en paraissant ne

s'occuper que d'un des premiers lycées de Paris, tout en
contenant sans doute des détails de minime importance, cependant
contient aussi des renseignements, tout nouveaux, absolument



— 141 —

inédits, qui mettent en lumière une quantité de points relatifs
à l'enseignement, à l'histoire des lettres et des sciences, à la
marche des idées, en France, depuis le XIIe siècle jusqu'à nos
jours.

On y voit, d'après des documents absolument authentiques,
quelles étaient les mœurs des étudiants à Paris, leur organisation,

leur discipline, quelquefois même leur indiscipline, leurs
sujets d'études, leurs misères, leurs luttes, leurs alternatives
de progrès et de décadence. Et, en comparant le passé au
présent, on constate les immenses améliorations qui ont été

réalisées, sinon sur tout et sous tous les rapports, du moins
dans l'ensemble des choses.

Ce volume est une véritable résurrection. Peut-être serait-
on tenté de reprocher à l'auteur trop d'érudition, trop de petits
faits relatifs à des personnages trop secondaires, toutes choses

qu'il aurait pu retrancher du texte et renvoyer à la fin du

volume, comme notes complémentaires ou pièces justificatives,
à l'usage des érudits et des curieux qui veulent tout savoir.
Le volume, ainsi distribué, aurait été, pour la masse des

lecteurs, d'un abord plus facile et d'une lecture moins touffue,
plus choisie et plus agréable ; on aurait pu ainsi en faire une
œuvre populaire, au lieu d'une œuvre réservée aux amis de

la maison et aux spécialistes. Mais, d'autre part, que de
détails instructifs, que d'anecdotes piquantes, qui répandent une
lumière plus vive et un jour plus exact sur une quantité de

questions, que sans doute nous connaissons déjà, mais pas
assez, et que peut-être nous sommes trop en train d'oublier!

Les protestants et la réputation qui leur était faite à Paris
au XVIe siècle ; les jésuites et les oppositions qu'ils soulevaient
soit dans l'Université, soit dans les parlements ; les Jansénistes
et la façon odieuse dont le parti jésuitique les persécutait; la
Saint-Barthélémy voulue et préméditée par la reine-mère et
par le roi; la manière dont le Père Porée, jésuite, et ses amis
écrivaient l'histoire ; les funestes effets pour la religion et pour
les études, de l'immixtion du clergé dans la politique; l'énergie
avec laquelle l'Etat défendait ses droits contre le petit parti
infaillibiliste qui essayait de se montrer; le temps considérable
que l'on consacrait à l'étude de la théologie et la pauvreté
des documents qui étaient consultés; les critères amusants
d'après lesquels on jugeait si une apparition était miraculeuse



— 142 —

ou non ; les motifs futiles pour lesquels le clergé, d'abord
opposé au concordat de François Ier et de Léon X, a fini par
l'accepter, etc., etc., ce sont là quelques-unes des mille et une
questions qui sont soulevées dans cet intéressant volume, et

que l'auteur a indiquées avec une érudition minutieuse et une
grande sincérité.

Je me bornerai, dans ce compte rendu, aux points
suivants :

1. Avant le prétendu dogme de l'infaillibilité. — Le Colloque
de Poissy (10 août 1561), où les protestants avaient fait litière
de l'autorité du pape, avait exaspéré le parti ultramontain.
Aussi, le 6 novembre, un Normand — les Normands ont, en
général, favorisé l'immaculée-conception et la suprématie
papale — le bachelier Tanquerel, dans la soutenance de sa thèse
majeure, glissa-t-il cette proposition: « Le pape, vicaire de J.-C.
et monarque suprême, possède les deux puissances, spirituelle
et temporelle, et il peut priver de leurs royaumes et Etats les
princes rebelles à ses ordres. » Aussitôt le chancelier de l'Hôpital
chargea le président du Parlement, Christophe de Thou, de

réprimer énergiquement une pareille licence. Tanquerel et
Jacques Cahun, qui avait présidé à cette thèse, furent
emprisonnés. Tanquerel signa une rétractation et disparut, ce qui fit
douter de sa sincérité. Les docteurs qui avaient laissé passer
la proposition incriminée furent vivement blâmés. Le Parlement
exigea une réparation solennelle, et le président de Thou,
accompagné de ses assesseurs, vint à la Sorbonne; et là, en

présence du doyen, des docteurs et des bacheliers, au nombre
de cinquante, le bedeau de la Faculté dut prononcer, au nom
de Tanquerel absent, une formule de rétractation qui désavouait
la thèse du 6 novembre. La cérémonie se termina par la
notification d'un arrêt du Parlement, qui condamnait à une amende
de cent marcs d'or et à la perte de ses privilèges quiconque
la soutiendrait de nouveau.

Autre fait. — Lorsque Maillard, doyen de la Sorbonne,
décerna au pape, au concile de Trente, les titres de Pasteur,
Recteur, Gouverneur suprême de l'Eglise, il étonna et mécontenta

les gallicans. «En France, dit M. l'abbé Bouquet, on ne
reconnaissait pas alors cette supériorité; on l'avait combattue
à Constance et à Bàie, et le cardinal de Lorraine ne voulait
pas en entendre parler au concile de Trente.» (p. 212.)



— 143 —

Autre fait. — «Si la cour, dit encore M. l'abbé Bouquet,
se montrait si favorable à la constitution Unigenitus, parce
qu'elle était conforme à ses intérêts, en revanche, elle
poursuivait impitoyablement toute tentative d'infraction aux articles
de 1682 sur les libertés de l'Eglise gallicane. Nous en avons
la preuve dans une délibération de la nation de Normandie,
réunie au collège d'Harcourt en 1752. On avait soutenu à Lyon,
au couvent des Carmes, une thèse sur l'infaillibilité du pape et
son pouvoir sur le temporel des rois. Aussitôt la thèse est
déférée au Parlement comme attentatoire au pouvoir royal, et
il est ordonné qu'elle soit lacérée et brûlée par le bourreau au
pied du grand escalier, que tous les exemplaires soient
supprimés, et que les imprimeurs et libraires soient poursuivis.
Les Carmes sont obligés de se soumettre à la sentence, et
déclarent qu'ils acceptent les Quatre Articles de la Déclaration
de 1682, adoptent les principes des libertés de l'Eglise gallicane
et sont prêts à les soutenir en bons Français et fidèles sujets
du roi. La nation de Normandie était tenue d'enregistrer la
sentence du Parlement et d'y faire adhésion dans ses actes.»
(p. 390—391.)

2. Les jésuites et l'histoire. — Qui ne connaît le Père
Porée, le maître de Voltaire? Ce jésuite, plus célèbre que
véridique, a fait, entre autres discours, une oraison funèbre
de Louis XIV, dans laquelle la flatterie coule à pleins bords;
il était alors professeur de rhétorique au collège de Clermont.
Grenan, son rival au collège d'Harcourt, en fit une aussi, mais
sans flatterie, et dans laquelle, se taisant sur les rigueurs
exercées contre les protestants et les jansénistes, il s'éleva
énergiquement contre la flatterie. Le Père Porée, jaloux, crut
reconnaître dans cette peinture de la flatterie la peinture même
de l'ordre des jésuites, et il attaqua Grenan. «Est-ce donc,
répliqua Grenan, caractériser les jésuites que de peindre le
mensonge toujours prêt à jeter un voile sur la vérité, pour
empêcher ses rayons de parvenir jusqu'au trône?» Les
partisans du Père Porée voulurent le défendre, et la querelle
s'envenima au point de dégénérer en attaques violentes et
grossières.

Il y eut surtout un certain abbé Lafargue, qui, dans la
chaleur de la lutte, oublia à ce point son histoire, s'il l'avait
jamais sue, qu'il attribua à Louis XIV des expéditions que



- 144 —

ce monarque n'avait pas dirigées, inventa un Edouard VIII
d'Angleterre, au lieu de Henri VIII, et persista dans ces affirmations,

malgré les railleries qui accueillirent de pareilles bévues.
Avec de tels défenseurs, la cause du Père Porée devenait

ridicule, et Grenan, suffisamment vengé, arrêta le débat, riant
sous cape, avec ses amis, du formidable coup d'encensoir
envoyé par le Père Porée au nez du Régent: «Que n'a-t-on pas
à espérer de ses lumières et de ses vertus? Il forme le roi
par ses exemples.» (p. 353—354.)

On sait, hélas! de quelle manière Louis XV a été formé
à l'école du Régent.

Voilà comment les jésuites ont écrit l'histoire et comment
ils l'écrivent encore dans leurs Revues et leurs ouvrages.
C'est l'école même du mensonge.

3. La Saint-Barthélémy. — On lit, à la page 227, l'aveu
suivant: «Les partis religieux avaient paru se rapprocher; le
mariage du roi de Navarre avec Marguerite de Valois, célébré
à Notre-Dame, devait cimenter la réconciliation, et on avait
vu le duc de Guise donner la main à Coligny. Mais cette
réconciliation n'était pas sincère, et, d'ailleurs, la politique
autoritaire de Catherine de Médicis ne s'en accommodait point.
Voilà pourquoi, le 23 août 1572, veille de la fête de l'apôtre
saint Barthélémy, elle poussa son fils Charles IX à ordonner
un massacre général des huguenots, odieuses représailles du
massacre des seigneurs catholiques du Bearn, accompli trois
ans auparavant au château de Pau, par les ordres de Jeanne
d'Albret, le 23 août 1569, veille aussi de la Saint-Barthélémy.»

Nous n'avons pas à discuter ici ce que l'auteur appelle le

massacre du château de Pau ; catholiques et protestants étaient
alors en pleine guerre. La situation était tout autre en 1572;

on était en pleine paix, et c'est dans cette paix, simulée par
les catholiques romains, que le massacre des protestants a été

prémédité et voulu; il suffit.
4. Protestants et papistes. — Il est bon de rappeler à ceux

des protestants qui font le jeu du parti papiste, qui défendent
ses intérêts en toute occasion et qui travaillent ainsi à le
fortifier, que les papistes n'ont jamais cessé d'injurier et de

calomnier les protestants, qu'ils ont imputé à ceux-ci les
intentions les plus perverses et les plus dangereuses, et qu'outre
la calomnie ils ont employé contre eux le glaive, comme à la



— 145 —

Saint-Barthélémy. Ce n'est pas la fraternité ou la mort, mais
la fraternité et la mort.

M. l'abbé Bouquet raconte que l'édit de tolérance du
17 janvier 1562 jeta un grand trouble dans Paris, et que
beaucoup d'élèves de la province quittèrent leurs collèges
pour s'enfuir chez leurs parents. « L'autorité royale ayant
reconnu le principe de la liberté de conscience, presque tout
le monde crut qu'il n'y avait plus qu'à se barricader chez soi
et à s'attendre aux plus grands malheurs. » (p. 218.) Voilà
l'idée que le clergé et les grands corps de l'Etat s'efforçaient
de donner des protestants! Ceux-ci étaient des révolutionnaires
et des sacripants au premier chef!

Même chose en 1577, lors de la paix de Beaulieu. Le parti
papiste reprocha au roi ses concessions. Jusque dans les
collèges, on demanda que les protestants ne fussent pas admis aux
Etats généraux, à cause de la répulsion que l'on devait avoir
pour «l'hérésie, qui est la cotise de la guerre civile! » (p. 231.)

Dans son panégyrique de Louis XIV, le jésuite Porée a
exalté ce monarque, qui fut « grand dans la guerre, plus grand
dans la paix et très grand dans la religion». Et comment a-t-il
été très grand dans la religion? Parce qu'il a révoqué l'Edit
de Nantes, parce qu'il a traité les protestants selon leur
mérite, parce qu'il a réprimé violemment les Jansénistes, «cette
secte qui renie la religion calviniste, sa mère, quoique sa mère
ne doive pas la renier». Ainsi, les papistes détestaient et
combattaient les Jansénistes en haine des Calvinistes! (p. 352.)

Religion, par G. de Molinari, correspondant de l'Institut. Paris,
Guillaumin, 2* édition augmentée d'un Aperçu de V « Avenir
des Religions», 1892.

M. de Molinari n'a pas bseoin d'être présenté aux lecteurs.
Qui ne connaît le directeur du Journal des Economistes, le
savant auteur de la Morale économique, de VEvolution
économique du XIXe siècle, de VEvolution politique et la Révolution,
et d'une vingtaine d'autres volumes se rapportant tous plus
ou moins à l'économie politique et sociale Son volume sur la
Religion a été une surprise, l'auteur n'étant pas théologien et
paraissant absorbé par des questions autres que les questions
religieuses. Mais la surprise a été agréable. La religion effec-

10



— 146 —

tivement touche à tout, et tout mène à la religion. Un économiste

profond est un penseur, et tout penseur pense aussi à
la religion. C'est donc en économiste que M. de Molinari a
étudié le problème religieux, et en économiste seulement: de
là de grandes lacunes dans son ouvrage, mais aussi un attrait
nouveau, très particulier, l'étude des rapports de l'économie
sociale et de la religion n'étant pas encore très répandue.

Le but principal de M. de Molinari, en écrivant ce volume,
a été, je crois, de démontrer que la séparation de l'Eglise et
de l'Etat est une vérité qu'il faut se hâter de réaliser, dans
l'intérêt même de la religion ; car « la concurrence en matière
de religion» ne peut être qu'utile à la religion, tandis que le
régime du « monopole » et de la « protection » lui est manifestement

nuisible. On le voit,- M. de Molinari est économiste jusque

dans son langage. Mais laissons de côté les mots et ne

voyons que les choses. Au risque de surprendre l'auteur, je
n'hésite pas à déclarer que ce qui constitue sa thèse principale
me touche beaucoup moins et me paraît beaucoup moins
important que ce qui n'est pour lui que l'échafaudage de sa thèse.
Avant d'en venir à la question de la séparation, il a en effet
démontré que la religion est nécessaire à la morale et à l'économie

sociale; que, dans le passé, elle a rendu d'immenses
services et que son «passif» ne forme certainement pas la
centième partie de son « actif» ; que la science, loin de détruire
la religion, n'en détruit que les abus et que par conséquent
elle la confirme et la fortifie ; que, dans l'avenir, soit avec le
régime autoritaire, soit avec le régime libéral et démocratique,
elle sera plus nécessaire que jamais. C'est sur le fondement
de ces considérations philosophiques et historiques qu'il s'est
établi pour dire ensuite: Puisque la religion est si importante
et si nécessaire à la société, il faut que la société en tire toute
l'utilité possible ; or c'est seulement sous le régime de la libre
concurrence, c'est-à-dire de la séparation, que la religion pourra
produire tous ses fruits et ses meilleurs fruits.

Certes, je suis loin d'être indifférent à la question des

rapports des Eglises et de l'Etat, en ce qui concerne la France,
mais j'estime beaucoup plus grave la connaissance exacte des

rapports de l'économie sociale et de la religion. Ceci est capital,
et là est l'intérêt principal du livre de M. de Molinari. C'est
à ce point de vue surtout que je le recommande aux lecteurs.



— 147 —

Il y aurait bien à redire sur la façon dont l'auteur explique
les premiers développements de la pensée religieuse, quoique
son explication, fort ingénieuse, en vaille une autre ; de même

sur certains points du christianisme auxquels il touche et sur
lesquels il se trompe. Mais ces détails sont secondaires dans
son volume. Ce qui me paraît de première valeur, c'est la
démonstration qu'il fait de la nécessité de la religion pour la
solution de la crise sociale, pour le progrès social auquel
chacun aspire et que tous doivent travailler à réaliser.

«Lorsqu'on étudie sans parti pris le passé des religions,
dit-il, on est irrésistiblement amené à reconnaître qu'elles sont
nées d'un besoin universel, inhérent à la nature humaine;
qu'elles sont, par conséquent, indestructibles; que les progrès
de la science, loin de leur nuire, ont contribué à les élever,
à les épurer et à les consolider; qu'elles ont, dès leur origine,
rendu possible l'établissement de l'ordre, des coutumes ou des
lois qui l'assurent, et sans lesquelles les sociétés n'auraient pu
subsister et la civilisation n'aurait pu naître. » M. de Molinari
est persuadé, en outre, « que les religions, comme toutes les
autres manifestations de l'activité humaine, se sont développées
et ont prospéré en raison de l'indépendance et de la liberté
dont elles jouissaient». D'où il conclut que la séparation de

l'Eglise et de l'Etat étendrait et améliorerait la culture religieuse.
On le voit, il y a deux thèses dans l'ouvrage de M. de

Molinari: l'une, qui montre les avantages et les nécessités de
la religion, pour l'ordre et le progrès; l'autre, qui réclame,
pour la France surtout, la séparation. On peut ne pas trouver
celle-ci opportune ; elle est du moins fort complexe. Mais la
gravité de la première frappera d'autant plus que M. de Molinari
parle au point de vue purement économique et social, avec
un désintéressement parfait, et inspiré seulement par la science
et par le désir d'être utile à la société.

Si M. de Molinari se prononce pour la séparation de l'Eglise
et de l'Etat en France, ce n'est nullement dans le but
d'amoindrir soit la religion, soit l'Eglise chrétienne, mais pour
les fortifier. D'autre part, quoique partisan très décidé de cette
séparation, il ne se fait aucune illusion sur les difficultés qui
l'entravent en France, soit du côté de l'Etat, soit du côté de
l'Eglise romaine, qui cherchent l'un et l'autre leurs propres
intérêts et non les intérêts de la religion. M. de Molinari le



— 148 —

déclare expressément, et sa franchise est digne d'éloge. Elle
ne l'est pas moins, lorsqu'il combat la façon dont le gouvernement

français protège les missionnaires papistes dans l'extrême
Orient ; missionnaires qui ne peuvent qu'être suspects et odieux
aux gouvernements asiatiques, et qui font ainsi beaucoup plus
de mal que de bien, soit à la religion chrétienne, soit à la
France, qu'ils font détester. M. de Molinari a raison.

Tout son livre, d'ailleurs, est plein de réflexions d'ensemble
et de détails, très judicieuses et suggestives. Il est, en outre,
écrit avec une sincérité parfaite, une loyauté qu'on sent à

chaque page. Cet honnête homme, cet honnête penseur, cet
honnête écrivain, est digne de tous nos respects. Qu'il reçoive
en particulier mes plus sincères remerciements pour le vif
plaisir que son intéressant volume m'a procuré.

Le Pessimisme hindou, par M. Paul Oltramare. Genève,

Schira, 1892, broch., 29 pages.
Dans cette substantielle étude, l'auteur s'est proposé de

montrer, d'une part, que le pessimisme occidental actuel, qui
relève de Schopenhauer, relève avant tout de la philosophie
védantique ; et, d'autre part, que ce pessimisme destructeur
n'a rien de commun avec le prétendu pessimisme chrétien.

Sur le premier point, l'auteur est très explicite. Il rappelle
d'abord que Schopenhauer a parlé de la connaissance du Véda
comme d'un bienfait, et qu'il a comparé l'influence de la littérature

sanscrite sur notre temps à celle, bienfaisante et profonde,
que la renaissance des lettres grecques a exercée sur le
XVe siècle. Puis, il ajoute: «L'analogie du système de Schopenhauer

avec la philosophie védantique est surprenante. Même

point de départ: la connaissance du moi conçu comme le point
d'appui d'où la pensée peut s'élancer à la conquête de la vérité
transcendantale. Même but: s'affranchir de l'existence individuelle,
existence qui, par elle-même, est une souffrance, puisqu'elle
est bornée. Même moyen: se convaincre de l'identité du moi
et du non-moi. Tous deux cherchent à soustraire l'homme,
au moins temporairement, aux misères de l'existence individuelle,
le Védanta par l'extase, Schopenhauer par la jouissance
artistique, l'une et l'autre également propres à nous faire sortir
de notre moi borné et intéressé. Il est cependant un point où



_ 149 —

éclate la différence des deux doctrines. Pour donner une base

inébranlable à ses spéculations métaphysiques, le Védanta
s'appuie sur la conscience du sujet pensant, sur le je pense,
donc je suis ; il caractérise l'être en soi comme pure intelligence.
Schopenhauer s'est refusé à mettre l'essence des êtres dans ce

qu'il appelle une fonction caduque, qui n'agit que par
intervalles, qui est liée à la vie organique et meurt avec elle ; il
a conçu le moi et la chose en soi comme une volonté.» (p. 16.)

Dans le cours de son étude, M. Oltramare distingue très justement

le brahmamisme et la bouddhisme, tout en représentant
cependant celui-ci comme le continuateur, en métaphysique, de

celui-là. « Le Nirvana chez les Bouddhistes, dit-il, et le Yoga chez
les Brahmans, voilà le salut. L'un et l'autre rompent les liens
noués par les œuvres; l'un et l'autre sont la suppression de
l'existence individuelle, suppression réalisée, aux yeux des

Brahmanes, par l'union de l'homme pieux et de son dieu ; aux
yeux des Bouddhistes, par l'anéantissement pur et simple. » (p. 23.)

M. Oltramare distingue aussi le pessimisme misanthrope
et haineux de Flaubert, le pessimisme méprisant et sensualiste
de Maupassant, le pessimisme brutal de Zola, le pessimisme
dégoûtant de Huysmans, le pessimisme intellectuel, énervant,
mais raffiné de Tourgueneff, d'avec le pessimisme hindou, qu'il
ne faut chercher que dans la philosophie de Schopenhauer et
dans l'ascétisme du comte L. Tolstoï.

Quoi qu'il en soit, c'est le second point, à savoir, la
différence entre le pessimisme hindou et le christianisme, qui nous
eût le plus intéressés, et c'est celui sur lequel l'auteur s'est le
moins étendu. Il n'a même fait que l'indiquer. Sans doute, il
n'a pas cru nécessaire d'insister; car comment confondre le
christianisme avec la philosophie hindoue, qu'il caractérise
ainsi: «Un mélange de conceptions grandioses et de rêveries
mystiques, une surprenante énergie de pensée, alliée trop
souvent à des niaiseries et à des enfantillages, un éclectisme plus
ou moins inconscient qui associe volontiers dans une même
formule des idées contradictoires. » Cependant une démonstration

détaillée n'eût point été superflue, étant donné le courant
qui entraîne beaucoup d'esprits à ne voir dans le christianisme
qu'une copie du bouddhisme. M. Brunetière lui-même n'a-t-il
pas prétendu que le christianisme, comme la religion du Bouddha,
est pessimiste dans ses origines, dans son enseignement, dans



— 150 —

sa discipline, et que c'est au pessimisme qu'il doit sa valeur
morale

M. Oltramare répond que M. Brunetière s'est laissé tromper
par des analogies superficielles, qu'en réalité les conceptions
de la vie, dans le bouddhisme et dans le christianisme, sont
« totalement différentes » ; que le chrétien voit dans la vie sur
la terre, non une chose détestable, mais une chose douloureuse,
préparation à une vie meilleure ; tandis que le bouddhiste
regarde la vie comme détestable parce qu'elle est individualisée,
et il cherche son salut dans la négation de toute activité.
Autant le pessimisme a exercé sur le caractère hindou l'action
la plus déprimante, autant le christianisme arme l'homme pour la
lutte qui anoblit, pour l'effort qui affranchit et sanctifie, pour le
progrès qui rend l'âme digne de la vie éternelle. Bref, la thèse de
M. Oltramare a besoin d'être développée et fortifiée, mais elle
est juste.

Le Polythéisme juif et chrétien, par M. Ch. Lelorrain.
Paris, Fischbacher, 1 vol. in-18, 164 pages.

Cet ouvrage est intéressant, en ce qu'il montre comment
et pourquoi certains libres-penseurs attaquent le christianisme.
L'auteur a pris la Bible et l'histoire de l'Eglise chrétienne à

contresens; il y a vu surtout les crimes qui y sont racontés,
les passages obscurs, les phrases dont on peut abuser en les
interprétant mal, en un mot toutes les défectuosités, qu'il a

exagérées à son insu par des explications plus défectueuses
encore ; et ainsi armé, il est parti en guerre contre le judaïsme
et contre le christianisme, qu'il a considérés comme deux formes
nouvelles du paganisme. Ses arguments ont été réfutés mille
fois. Si le judaïsme et le christianisme qu'il attaque étaient en
réalité tels qu'il les représente, il aurait raison. Mais ils sont
heureusement tout autre chose. M. Lelorrain devait attaquer
les mauvais juifs, qui ont mal interprété la grande œuvre de

Moïse et des prophètes, et qui ont pris à la lettre les passages
de la Bible, anthropomorphiques ou autres, dont le sens exact
est le sens figuré ; il devait attaquer aussi les mauvais chrétiens
et les fausses Eglises chrétiennes, qui ont dénaturé la doctrine
du Christ et qui ont falsifié le christianisme; mais il devait
rendre justice aux grandes leçons religieuses de la Bible et à
la sublimité du vrai christianisme. Peut-être était-ce là son in-



— 151 —

tention, lorsqu'il a écrit en terminant son livre: «La doctrine de

J.-C. a transformé le monde en dépit de l'intolérant fanatisme de

l'Eglise (lire l'Eglise romaine), et nous sommes arrivés à l'heure
où, dégagée des fables accumulées par d'ignorants disciples, elle

va produire enfin ses fruits politiques et sociaux.» Puisse cet
enfin être vrai!

Le Présent et l'Avenir du catholicisme en France, par
M. l'abbé de Broglie. Paris, Pion, 1 vol. in-18, 273 pages,
1892, fr. 3.

Ce volume a été composé avec l'intention de réfuter les
articles de M. Taine, parus dans la Revue des Deux Mondes
des 1er et 15 juin 1892, sur la réorganisation de l'Eglise catholique

romaine en France au temps du Concordat. M. Taine
commence par passer en revue les forces du catholicisme
romain : le pape, les évêques, le clergé paroissial, les ordres
religieux nombreux et prospères, une organisation fondée sur
un principe qui porte les fidèles au dévouement et au sacrifice.
M. Taine, en énumérant cet actif de l'Eglise romaine, est plus
que bienveillant; il verse même dans le compliment et la
flatterie, sans doute pour mieux faire accepter les conclusions
dans lesquelles il suppute le passif de cette même Eglise. Ses

conclusions sont que cette Eglise est condamnée au nom de
la science, et que déjà maintenant son action sur les masses
et sur la société en général va constamment en décroissant, en
sorte que l'opinion générale joint son arrêt à celui de la science.

M. l'abbé de Broglie enregistre avec bonheur et orgueil
les compliments de M. Taine. Quant à ses critiques, il essaie
de les réfuter, mais sans y réussir. Voici pourquoi. Tout ce
qu'il dit pour défendre le christianisme contre les attaques des
savants du parti matérialiste et athée (p. 97—165) est très
intéressant, serré, excellent, sauf sur certains points où il
confond le surnaturel et le miraculeux, etc. Mais ce n'est pas
du christianisme qu'il s'agit, ce n'est même pas du catholicisme
en général, du vrai catholicisme indépendant de la papauté;
il ne s'agit que du catholicisme romain et papiste. C'est celui-ci
seulement qui est en question, car M. Taine n'en connaît pas
d'autre et M. de Broglie n'entend défendre que lui. Or, ici, la
défense de M. de Broglie est très embarrassée et très faible,
pleine de hors-d'œuvre ; il revient sans cesse à ses attaques



— 152 —

contre les déistes et les positivistes, comme si la réfutation
du déisme et du positivisme était la justification du papisme,
et comme si le christianisme était le papisme même. C'est
cette méprise — aujourd'hui percée à jour — qui ôte à l'ouvrage
de M. de Broglie toute valeur, relativement à la question qu'il
a voulu traiter et qu'il a négligée.

M. Taine a dit: «La foi augmente dans le groupe restreint
et diminue dans le groupe large. Le christianisme en France
s'est réchauffé dans le cloître et refroidi dans le monde. Par
un recul insensible et lent, la grosse masse rurale, à l'exemple
de la grosse masse urbaine, est en train de redevenir païenne. »

Ces assertions embarrassent fort M. l'abbé de Broglie, qui en
est réduit à glorifier «le groupe restreint», comme si le
papisme en France n'était déjà plus admis que par la minorité.
Etrange défense, de la part de gens qui, depuis des siècles,
font sonner leur grand nombre comme preuve de leur catholicité

Selon M. l'abbé de Broglie, le catholicisme romain en
France subit « une crise violente », mais cette crise violente
n'est pas une lente décadence. C'est ce qu'il faudrait prouver,
et ce que l'auteur ne prouve pas. Il avoue que le nombre des
fidèles «a diminué», et que «le danger est réel»; et il essaie
ensuite d'endormir ses craintes, en affirmant qu'«une défaite
complète n'est pas à craindre, même humainement parlant».
Sur quoi s'appuie-t-il pour légitimer cette dernière assertion?
Sur la phrase suivante : «L'entreprise de déraciner la religion
entièrement du sol de la France est chimérique. » Eh sans
doute. Nous le savons. Mais il ne s'agit pas de la religion;
il s'agit seulement du catholicisme romain que vous défendez.
Pourquoi commettre cette perpétuelle confusion entre la religion
et le papisme? Ce sont cependant deux choses différentes, si
différentes même qu'il faut logiquement renoncer à l'une pour
affirmer l'autre. La vérité est que la France n'est plus papiste
de conviction, mais seulement de routine; et lorsqu'on lui
montrera le christianisme, le catholicisme chrétien, débarrassé
des superstitions et des illogicités du papisme et du jésuitisme,
elle sera plus chrétienne et plus catholique que jamais.

M. l'abbé de Broglie semble triompher, en mettant M. Taine
en contradiction avec lui-même. D'une part, dit-il, M. Taine
déclare que le christianisme est nécessaire à la civilisation et
qu'il est impossible de le détruire sans rétrograder vers les



— 153 —

bas-fonds; et, d'autre part, il affirme que le christianisme est
définitivement condamné par la science. La contradiction est
manifeste (p. 266). Elle serait manifeste en effet, si M. Taine,
en disant que le christianisme est condamné par la science,
entendait parler du même christianisme qu'il a déclaré tout à
l'heure nécessaire à la civilisation. Mais il n'en est pas ainsi :

le christianisme qu'il condamne au nom de la science, c'est
celui que Rome enseigne et professe, et non le vrai.

Toutefois, malgré ses erreurs, malgré ses vices de

composition et d'exposition, cet ouvrage contient, çà et là
disséminés, de précieux aveux et d'excellentes pensées.

E. MlCHAUD.

IL OUVRAGES REÇUS.

Aperçu de l'Histoire de l'Eglise chrétienne, par R. Sohm,
professeur de droit à l'Université de Leipzig ; trad, de l'allemand
par Mme B. Zeerleder. Lausanne, Bridel, 1893, 1 vol. in-18,
277 pages, 3 francs.

L'Evolution politique et sociale de l'Eglise, par E. Spuller,
sénateur. Paris, Alcan, 1893, 1 vol. in-18, 332 pages, fr. 3. 50.

Le Culte de la Raison et le Culte de l'Etre suprême 1793—94,
Essai historique, par F. A. Aulard, professeur à la Faculté
des Lettres de Paris. Paris, Alcan, 1892, 1 vol. in-18, 371

pages, fr. 3. 50.
Nouvelles Tendances en religion et en littérature, par M. l'abbé

Klein. Paris, Lecoffre, 1892, 1 vol. in-18, 304 pages.
Edouard Reuss, notice biographique, par Th. Gerold. Paris,

Fischbacher, 1892, in-8°.
La Palestine au temps de J.-C, par Ed. Stapfer, professeur à

la Faculté de théologie protestante de Paris, 5e édition. Paris,
Fischbacher, 1892, 1 vol. in-8°, 532 pages, fr. 7. 50.

Le Pays de la Promesse, Palestine, par Samuel Manning, trad,
de l'anglais par E. Dadre, pasteur. Toulouse, 1892, 1 vol.
in-4°, 264 pages, 7 francs.

L'Année philosophique, publiée sous la direction de F. Pillon,
2e année. Paris, Alcan, 1 vol. in-8°.


	Bibliographie théologique

