
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 4

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


691

CORRESPONDANCES.

I. Der Protestantismus in Deutschland und die „Liberté"
aus Freiburg. — Ein Brief von Prof. Beysehlag.

Sr. Magnificenz dem Rektor der Universität Bern, Herrn Prof.
Dr. Michaud.

Ew. Magnificenz haben die Güte gehabt, mir die Freiburger
Liberté vom 6. August zuzusenden, in welcher sich ein wenig
günstiger und freundlicher Bericht über die Zustände des
deutschen Protestantismus findet. Sie haben mir nahegelegt,
diese Darstellung für die Leser der „Internationalen
theologischen Zeitschrift" zu berichtigen, und ich mache gern von
dieser gütigen Erlaubnis Gebrauch.

Ich muss vorausschicken, dass die betreffende Korrespondenz

der Liberté sich von dem, was wir in Deutschland seitens
der ultramontanen Presse gewohnt sind, vorteilhaft
unterscheidet. Wir vernehmen in Deutschland aus der römischen
Presse fast nur die niedrigsten Besehimpfungen und Verhöhnungen,

welche auf den Bildungsgrad derer, die mit uns streiten,
ein ebenso grelles Licht werfen, wie auf ihren unredlichen Hass

unsrer Bestrebungen. Dem gegenüber macht die in Rede
stehende Korrespondenz einen fast wohlthuenden Eindruck: sie
ist nicht nur anständig im Ton, sondern giebt auch ein Bild
unsrer Verhältnisse, von dem man begreift, wie ein römischer
Katholik es ehrlicherweise gewinnen konnte. Gleichwohl
enthält dieselbe Schiefes und Unrichtiges genug, um eine Zurechtstellung

hervorzurufen.
Dass der deutsche Protestantismus an inneren Spaltungen

leidet, ist nicht zu leugnen ; auch nicht, dass unsre Gegensätze
mitunter über den Bereich einer gesunden und berechtigten



— 692 —

Mannigfaltigkeit weit hinausgehen. Der kirchliche Protestantismus

befindet sich in Deutschland in einem Auflösungs- und
Neubildungsprozess, wie das freiheitliche Prinzip der
Reformation ihn gestattet und die weitverschiedenen geistigen
Bedingungen des löten und des 19ten Jahrhunderts ihn
unumgänglich machen. Nun begegnet es dem römischen Katholiken,

der weder von freier geschichtlicher Entwicklung der
Kirche, noch von dem grossen Unterschied des religiösen und
des theologischen Faktors dieser Entwicklung einen Begriff hat,
nur zu leicht, diese unsre Gegensätze zu überschätzen und
einen solchen Erneuerungsprozess, den er nicht versteht, für
einen blossen Zersetzungsprozess anzusehen. So ist es auch dem
Verfasser jener Korrespondenz gegangen.

Dass die Spaltung im deutschen Protestantismus tiefer gehe
als im schweizerischen, ist sicher ein Irrtum. Ein Radikalismus,
wie er bei den Schweizer Reformern mitunter hervortritt,
gehört in Deutschland zu den seltenen Ausnahmen : unsre
sogenannte liberale Theologie und Geistlichkeit ist durchschnittlich
viel positiver als die schweizerische Linke, wenn auch die
Formen des Streites in Deutschland herbere sein mögen als in
der Schweiz. Richtig ist, dass namentlich in Preussen eine
parteimässige, illiberale Handhabung des Kirchenregiments die
Gegensätze verschärft und verbittert hat; doch ist neuerdings
eine mildere und duldsamere Behandlung der evangelisch-kirchlichen

Dinge nicht zu verkennen und die Gefahr einer gewaltsamen

Lösung dadurch wesentlich verringert. In anderen
protestantischen Gebieten, wie z. B. in Württemberg, bemüht sich
das Kirchenregiment ganz offen, zwischen der kirchlichen
Tradition und der freien theologischen Zeitbildung einen billigen
Frieden herzustellen. Was den neuerlichen Streit über das

sog. Apostolicum angeht, so ist derselbe nichts andres, als eine
neue Phase des über hundert Jahre alten Streites zwischen
strenger Aufrechterhaltung des symbolischen Lehrbegriffs, wie
ihn das 16. Jahrhundert aufgestellt hat, und den durch die
Kritik hindurchgegangenen Anschauungen, wie unsere neuere
Theologie seit Lessing und Schleiermacher sie vertritt. Es
handelt sich in diesem Apostolicumsstreite nicht um den
allgemeinen Christenglauben an Vater, Sohn und h. Geist, sondern
um Einzelheiten des Symbolums, denen entweder die Notwendigkeit

für den Heilsgiauben und die buchstäbliche Historicität



— 693 —

bestritten wird, wie der Jungfrauengeburt, oder welche in Sinn
und Ausdruck dunkel und mehrdeutig, ja — wie die
Auferstehung des „Fleisches" (vergi. 1. Kor. 15, 50) — entschieden
unbiblisch sind. Die theologische Schule, welche diesen Streit
veranlasst hat und vorzugsweise (defensiv) führt, die Ritschl'sche,
ist nichts weniger als radikal; sie ist eine jüngste Form der
„Vermittelungstheologie", vertritt mit Wärme den Glauben an
das alleinige Heil in Christo und geht durchaus nicht auf eine
Kirchenspaltung aus.

Was inmitten dieser Zustände die Stellung des „Evangelischen

Bundes" angeht, so ist es richtig, dass derselbe eine
Vereinigung der verschiedenen theologisch-kirchlichen
Richtungen zu gemeinsamer Abwehr des römischen Erbfeindes wie
des irreligiösen Zeitgeistes anstrebt. Aber mit nichten ist er
ein bekenntnisloses Amalgam unverträglicher Standpunkte, das

nur durch den Gegensatz gegen Rom zusammengehalten würde.
Abgesehen davon, dass unsre orthodoxen Intransigenten ebenso
wie unsre negativen Reformer ihm ferne geblieben sind und
nur die Gemässigten von rechts und links sich in ihm mit
der evangelischen Mittelpartei zusammengefunden haben, fehlt
ihm keineswegs das einigende positive Prinzip : er bekennt sich
ausdrücklich zu „Jesu Christo, dem eingeborenen Gottessohne,
dem alleinigen Mittler unseres Heils". Uns auf diesen
Fundamentalpunkt zu beschränken, gestattete uns die apostolische
Schrift mit ihrer Unterscheidung „des Einen Grundes, der
gelegt ist", und des Mancherlei, das auf diesen Grund gebaut
werden kann, „Gold, Silber, edle Steine, Holz, Stroh, Stoppeln"
(1. Kor. 3, 12 f.); und es gebot es uns die aktuelle Lage der
Dinge. Ein freier praktischer Verein kann die theologischen
Ansichten nicht ausgleichen; wohl aber kann er aufrichtige
Christen bewegen, die Verschiedenheit theologischer Ansichten
zurücktreten zu lassen gegen die gemeinsame praktische
Aufgabe und Arbeit. Hiernach ist es nur halb wahr, wenn der
Korrespondent behauptet, der „katholischen Kirche" gegenüber
seien die deutschen Protestanten aller Richtungen einig. Wir
haben Orthodoxe genug, welche den evangelischen Glauben
nicht evangelisch, sondern römisch auffassen, als ein Gesetzesjoch,

welches die menschliche Vernunft sich um Gotteswillen
aufzulegen habe, nicht als eine freimachende Wahrheit, um
welche frei gerungen werden muss : diese fühlen sich der römi-

Eevue intern, de Théologie. Heft 4, 1893. 46



— 694 —

sehen „Schwesterkirche" verwandter als uns, die wir der
theologischen Kritik ihr Recht einräumen. Wir haben auch Liberale
genug, die, weil überhaupt kein religiöses Interesse sie bewegt,
den römischen Katholizismus rein politisch betrachten und
opportunistisch behandeln; die also, Avenn die politische
Konstellation es zu empfehlen scheint, ihm die grössten Zugeständnisse

machen, auch auf Kosten der eigenen Kirche. So darf
man sagen: einig gegen Rom sind doch nur diejenigen deutschen
Protestanten, welche ein Bewusstsein haben von der Tiefe des

römisch-evangelischen Gegensatzes, des Gegensatzes der
politischen oder religiösen, gesetzlichen oder evangelischen
Auffassung des Christentums; nur diejenigen, welche „stehen wollen
in der Freiheit, mit der uns Christus befreit hat", und sich und
ihr Volk nicht wieder „unter das knechtische Joch" fangen
lassen wollen.

Schliesslich übertreibt der Korrespondent der Liberté die
grossstädtischen Zustände der Entkirchlichung, für welche
namentlich Berlin verrufen ist. Es ist auch in Berlin nicht
wahr, dass „Hunderte aufs Tausend innerlich mit aller Religion

längst gebrochen" hätten. Mit dem kirchlichen Leben
mögen sie durch fremde und eigne Schuld gebrochen haben,
mit aller Religion darum noch lange nicht. Allerdings ist Berlin
in reissen der Schnelligkeit zur Millionenstadt angewachsen und
Jahrzehnte hindurch ohne die entsprechende kirchliche
Versorgung geblieben, so dass Massengemeinden von 30-, 50-, lOOtau-

senden mit Einer Kirche und zwei Pfarrern entstanden. Aber
nicht nur ist man neuerdings sehr energisch daran, diesen
Notständen abzuhelfen, Kirchen zu bauen, Gemeinden zu teilen,
die seelsorgerischen Kräfte zu vermehren, sondern man macht
auch fortwährend die Erfahrung, dass die Entkirchlichten noch
immer für Religion und Christentum zu haben sind, wenn ihnen
dieselben in rechter Weise dargeboten werden. Die Bemühungen
der Socialistenführer, ihre Gefolgschaften zum förmlichen Austritt

aus der Kirche zu bewegen, haben keinen nennenswerten
Erfolg gehabt; auch in Berlin lässt die grosse Mehrheit des

Volkes ihre Kinder taufen und konfirmieren. — Damit will
ich die weitgehende Entchristlichung sowohl in gebildeten als
in socialdemokratischen Kreisen nicht verschleiern. Aber wenn
der Korrespondent der Liberté die religiösen Zustände im
katholischen Frankreich mit denen im evangelischen Deutschland



— 695 —

unbefangen vergleichen wollte, so würde er vielleicht finden,
dass wir noch sehr tief sinken mussten, um — wohin wir, so
Gott will, nie gelangen werden — auf das Niveau des römischen
Frankreich und Paris zu gelangen. — Möchten Ihnen,
hochverehrter Herr, diese flüchtigen Gegenbemerkungen gegen das

flüchtig gezeichnete Bild der Liberté genügen

In vorzüglicher Ehrerbietung

D. Willibald Beyschlag,
Professor der ev. Theologie in Halle.

IL Le Rapprochement des anciens-catholiques et des
Orientaux et M. le chanoine Meyrick. — Une
Lettre de M. le général A. Kiréeff.

A M. le Directeur de la Revue internationale de Théologie,
à Berne.

Je trouve dans la Foreign Church Chronicle du mois de

juin les paroles suivantes, prononcées à l'assemblée de la
Société Anglo-Continentale du 15 mai 1893: «The Russian branch
of the Oriental Church is making the greatest efforts to absorb
the Old Catholics, and to constitute them a mere representation

of the Eastern Church in the West. »1 Et plus loin : « To
prevent the great evil of absorption, which would, so far,
overthrow the true idea, of a catholic church constituted by national

or particular churches federally united and enjoying a
modified independence of their own, etc. »2

La Société Anglo-Continentale occupe une place considérable

dans l'Eglise anglicane; la personne qui a prononcé les

paroles que je viens de citer, n'est autre que l'honorable
chanoine Fr. Meyrick, personnage placé très haut dans l'estime
de ses coreligionnaires. L'opinion ou plutôt l'accusation qu'il

1 «La branche russe de l'Eglise orientale fait les plus grands efforts pour
absorber les anciens - catholiques et pour en faire une simple représentation de

l'Eglise d'orient en occident. »

2 «Afin de prévenir le grand mal de cette absorption, qui serait le renversement

de l'idée d'une Eglise catholique, composée d'Eglises particulières nationales,
unies fédérativement et jouissant de leur propre indépendance, etc. »



— 696 —

prononce est des plus sérieuses, beaucoup trop sérieuse polline

pas exiger une réponse de la part des orthodoxes d'orient,
et spécialement de ceux qui, comme moi, s'intéressent à la
question de nos rapports avec les anciens-catholiques.

J'ai publié autrefois quelques articles dans 1' « Anglo-Continental

Review», et j'aurais pu lui demander l'hospitalité pomma

réponse à l'honorable chanoine ; mais, puisque nous avons
fondé une « Revue internationale de théologie », précisément
dans le but d'avoir un terrain neutre pour discuter ce genre
de questions interecclésiastiques, je préfère, Monsieur le Directeur,

vous adresser ces quelques lignes, en vous priant de les
insérer dans le prochain numéro de la «Revue». Veuillez
remarquer que je ne parle qu'en mon nom personnel, sans
avoir consulté qui que ce soit ; mais je crois représenter fidèlement

les opinions de mes coreligionnaires, dans cette réponse.
Je dois commencer par une observation d'un caractère

purement formel. Le Rév. Meyrick parle d'une Eglise russe
s'efforçant d'absorber, etc.... Cette assertion n'est pas exacte,
même, comme je le dis, à un point de vue exclusivement formel;
car jusqu'à présent VEglise russe n'est pas, et n'a pas été en
rapports avec les anciens-catholiques. Je suis loin de douter
de ses sympathies pour l'ancien-catholicisme; plusieurs de ses

membres, entre autres le défunt métropolitain de Saint-Pétersbourg,

ont témoigné le plus grand intérêt pour le mouvement
ancien-catholique ; beaucoup de théologiens, la presque totalité
de nos Revues religieuses, beaucoup de laïques enfin, ont fait
preuve de leurs sympathies pour cette cause; mais jusqu'à
présent YEglise russe, comme telle, s'est bornée à instituer
une commission chargée d'étudier les divergences doctrinales
qui peuvent exister entre l'Eglise d'orient et l'Eglise ancienne-
catholique. Voilà tout! Où sont donc ces « grands efforts » de

notre Eglise? Mais je vais beaucoup plus loin, je touche au
fond même de la question, et j'affirme que, quand l'Eglise
russe et toute l'Eglise orthodoxe d'orient entreront en action
pour décider la grave, l'importante question de leurs rapports
canoniques avec l'occident, représenté par les anciens-catholiques,

elles ne songeront jamais, ni ne voudront songer, ni
ne pourront songer à absorber l'Eglise ancienne-catholique.

Je dois avouer que j'ai été singulièrement et tristement
étonné de lire les paroles du rév. chanoine, et je répète qu'il



_ 697 —

est extrêmement éloigné de la vérité; qu'il se fait une idée
entièrement fausse des rapports qui peuvent et doivent exister
entre l'orient et l'occident, des rapports que nous tâchons
d'établir entre vous et nous.

Effectivement, comment peut-on comprendre le terme «to
absorb » (the old catholics) Cela ne peut avoir qu'une seule
signification: absorber une Eglise veut dire lui enlever son
autonomie, son caractère, tous ses droits, toute son individualité,
en un mot, répéter ce que l'Eglise de Rome a fait avec les
Eglises autonomes de l'occident, dans les Gaules, en Irlande,
ce qu'elle voulait faire en orient, et ce que, heureusement, elle
n'est pas parvenue à faire avec la petite, mais brave Eglise
d'Utrecht.

Se peut-il que M. le chanoine parle sérieusement Ou-
blie-t-il les accusations que formule contre nous l'occident, et
qui sont précisément l'opposé de ce dont il nous accuse lui-
même?— Vous n'avez pas d'unité, vous n'avez pas de centre,
vous permettez à vos différentes Eglises de vivre avec trop
d'indépendance, vous êtes des Eglises, et non pas une Eglise,
nous disent les Latins, et voilà que M. Meyrick nous accuse
précisément de vouloir tout concentrer et absorber, de tomber
dans l'excès contraire Evidemment, l'accusation de M. Meyrick
est absolument dénuée de fondement; il méconnaît étrangement

l'esprit dont nous sommes animés. Je ne m'attendais
pas à une accusation de ce genre, de la part d'un personnage
si bien placé pour se rendre un compte exact de ce que nous
faisons depuis tantôt vingt-deux ans. J'en appelle à un document

qu'il a sans doute oublié, mais qu'il a dû voir dans les
actes des commissions de réunion: c'est une lettre que la
Société des amis de l'instruction religieuse (section de Saint-
Pétersbourg) écrivait à la commission des anciens-catholiques
à Bonn. Il y est dit entre autres choses: «Le but que nous
(orthodoxes d'orient) avons en vue est exclusivement religieux ;

et nous avons l'espoir d'assister à la résurrection d'une Eglise
orthodoxe occidentale, identique avec la nôtre au point de vue
dogmatique, et qui, eo ipso, serait une avec la nôtre. Chacune
de ces Eglises conserverait ses particularités locales, traditionnelles,

etc Toute union dans le sens ultramontain, sous une
suprématie quelconque, excepté celle de Jésus-Christ, est
absolument écartée. Cette union, disait plus loin la lettre (écrite



— 698 —

en allemand) wäre aber keine Verschmelsung dieser Kirchen »

Est-ce assez clair et assez correct?
Eh bien je défie l'honorable chanoine de me montrer une

seule ligne dans tout ce qu'écrivent ou ont écrit les orthodoxes
aux anciens-catholiques — et il n'y a pas mal de temps que
nous sommés en rapports — une seule ligne où l'on trouverait

d'autres vues, d'autres tendances Notre seule et unique
préoccupation était de voir l'identité de la doctrine ancienne-
catholique avec celle de l'ancienne Eglise indivisée, qui, comme
nous le croyons, est aussi notre doctrine. Est-ce là que
M. Meyrick voit un désir d'absorption? Supposons même qu'il
ait raison. Oui, je le veux bien, nous tendons vers l'absorption

; oui, nous voulons voir l'Eglise ancienne-catholique absorbée,

mais absorbée par l'Eglise universelle et au même litre
que cette dernière absorbe l'Eglise de Russie et les autres
Eglises autocéphales d'orient. Je dirais plus : nous aurions voulu
voir aussi l'absorption de l'Eglise anglicane par cette même

Eglise universelle ; et ce rêve n'est pas irréalisable, surtout
lorsque sera réalisé le «disestablishment», qui, il me semble*
avance à grands pas. Je le répète, que l'honorable M. Meyrick
se donne la peine de revoir les actes de tous les congrès
anciens-catholiques, depuis celui de Munich jusqu'à celui de

Lucerne, jamais et nulle part il ne trouvera autre chose.
Mais la supposition de M. Meyrick est non seulement

blessante pour nous, membres de l'Eglise d'orient, elle l'est aussi

pour les anciens-catholiques. Effectivement, n'est-ce pas avoir une
mince opinion de ces derniers que de supposer qu'ils se laisseront

« absorber » Ce serait là une preuve de faiblesse ; et s'ils
étaient faibles, ils n'auraient jamais pu se soulever contre la
tyrannie romaine! S'ils se sentaient trop faibles pour «voler de

leurs propres ailes», ils se seraient depuis longtemps soumis
« laudabiliter » à Rome, et ce ne sont réellement pas les
tentations et les encouragements qui leur manqueraient de ce côté.

J'aime à croire que les membres de l'Eglise anglicane,
dont une importante fraction nous est si sympathique, ne
partage pas tous les opinions du rév. chanoine Meyrick; je parle
surtout des savants anglicans qui commencent à ne plus
défendre, d'un côté, le filioque, qu'ils tiennent de Rome, et de

l'autre, certains articles (parmi les trente-neuf articles obligatoires)

qu'ils tiennent d'ailleurs.



— 699 —

Veuillez agéer, Monsieur le Directeur, l'assurance de mes
sentiments dévoués.

A. Kiréeff.
Château de Pavlovsk, 8/20 juillet 189 q

III. Zum „Sendschreiben der Patriarchen der katho-
lisch-anatolischen Kirche".

Auf Veranlassung meiner Übersetzung dieses Sendschreibens
im 2. Heft unserer Revue, S. 206 ff., findet sich in der englischen
philologischen Zeitschrift „The Classical Review", Vol. VII,
No. 6, June 1893, p. 248, eine Notiz von E. W. Watson, „Cyprian
in Greece", zu S. 219: „Und darum nennt auch Tertullianus in
dem Briefe an Papianus alle Bischöfe Nachfolger der Apostel."
Ich hatte in einer Anmerkung zu der Stelle bemerkt, dass das
Citat unrichtig sei. Watson zeigt nun, dass irrtümlich Tertullianus

statt Cyprianus genannt ist : Cypr. ad Puppianum, epist.
66, 4 (Hartel 729, 18 ff.): nee haec iacto, sed dolens profero,
cum te iudicem Dei constituas et Christi, qui dicit ad apostolos
ac per hos ad omnes prsepositos qui apostolis vicaria ordinatione
succedunt: „qui audit vos me audit," etc. Watson findet das
Citat wichtig als einen neuen Beleg für die Kenntnis Cyprians
bei den spätem Griechen. Er übersieht nur, was für seine
Absicht allerdings nicht von Belang ist, dass dasselbe nicht den
Patriarchen von 1723 angehört, sondern der von diesen nur
wiederholten Confessio Dosithei von 1672.

Dr. F. Lauchekt.


	Correspondances

