
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 4

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


677 —

VARIÉTÉS.

I. Die Lehre des heiligen Athanasius von der Eucharistie.

Die Hauptstelle, an der sich der heilige Athanasius über
die Eucharistie ausspricht, findet sich in der Epist. IV ad
Serap. c. 19 (p. 710 der Benediktiner-Ausgabe), im Zusammenhang

einer Erörterung über die Sünde wider den heiligen Geist *.

Athanasius legt hier seine Ansicht dar, dass die Sünde wider
den heiligen Geist, wie der Gegensatz der Bezeichnungen
„Menschensohn" und „Geist" in der Stelle Matth. 12, 31. 32 zeige,
nichts anderes sei, als die Leugnung der Gottheit Christi und
Lästerung des göttlichen Wesens in ihm. Dann fährt er fort, in
Anknüpfung an die Worte des Herrn bei Joh. 6, 62 : „Das ärgert
euch? Wenn ihr nun den Menschensohn werdet hinaufsteigen
sehen, wo er zuvor war? Der Geist ist's, der lebendig macht,
das Fleisch nützet nichts. Die Worte, die ich zu euch gesprochen

habe, sind Geist und Leben" : „Auch hier (wie Matth. 12

in der Rede von der Lästerung des Menschensohnes und der
Lästerung des heiligen Geistes) hat er beides von sich ausgesagt,

Fleisch und Geist. Und den Geist unterschied er von dem
Fleisch, damit sie nicht nur an das Sichtbare (to (paivófisvov),
sondern auch an das Unsichtbare an ihm glauben und lernen
sollten, dass auch das, was er sage, nicht fleischlich, sondern
geistig sei. Denn für wie viele hätte der Leib zur Speise genügt,
dass er die Nahrung der ganzen Welt werden könnte? Aber
deshalb gedachte er der Himmelfahrt des Menschensohnes, um

1 Vergi. Möhler, Athanasius der Grosse, 2. Auflage 1844, S. 560 ff. Schwane,

Dogmengeschichte der patristischen Zeit, 1869, S. 991 f. Schanz, die Lehre von
den heiligen Sakramenten, 1893, S. 339. — Es ist begreiflich, wenn wir von
Athanasius nur ein paar gelegentliche Äusserungen über die Eucharistie haben ;

seine Schriften spiegeln eben die theologischen Kämpfe der Zeit ab, und in diese

wurde die Abendmahlslehre nicht hereingezogen.

Bévue intern, tie Théologie. Heft 4, 1893. 45



— 678 —

sie von der leiblichen (sinnlichen, fleischlichen) Vorstellung
abzuziehen, und damit sie lernen sollten, dass das erwähnte
Fleisch eine himmlische Speise von oben sei, und als geistige
Nahrung von ihm gegeben werde; denn was ich zu euch
gesprochen habe, sagt er, ist Geist und Leben; als wenn er
gesagt hätte: das, was gesehen und dahingegeben wird für das
Heil der Welt, ist das Fleisch, das ich trage ; aber dieses und
sein Blut wird euch von mir geistig zur Nahrung gegeben
werden, so dass es geistig einem jeden mitgeteilt wird, und
allen ein Schutzmittel wird zur Auferstehung des ewigen Lebens.
So zog der Herr auch die Samariterin ab vom Sinnlichen und
nannte Gott einen Geist, damit sie nicht mehr sinnlich von Gott
denke. So sprach auch der Prophet, da er den Fleisch gewordenen

Logos schaute: Der Geist unseres Antlitzes, der Herr
Christus (Thren. 4, 20) ; damit man nicht nach dem Erscheinenden

den Herrn für einen blossen Menschen halte, sondern,
wenn man vom Geist höre, erkenne, dass der im Leibe
(Erschienene) Gott sei."

Mit dieser Stelle ist die andere zusammenzuhalten, De
incarnatione et c. Ar. c. 18 (p. 883) :„ Anderswo nennt er
den heiligen Geist das himmlische Brot, indem er sagt : „unser
wesentliches Brot (xòv agxov fyiwv xòv smovGiov, panem super-
substantialem, Matth. 6, 11) gib uns heute." Denn er lehrte
uns in dem Gebete, in dem jetzigen Leben um das wesentliche
Brot, d. i. um das künftige zu bitten, dessen Erstling wir im
jetzigen Leben haben, wenn wir am Fleische des Herrn
teilnehmen, wie er selbst sagte: „Das Brot, das ich geben werde,
ist mein Fleisch für das Leben der Welt." (Joh. 6, 52.) Denn
lebendigmachender Geist ist das Fleisch des Herrn, weil es

vom lebendigmachenden Geiste empfangen wurde. Denn was
aus dem Geiste geboren ist, ist Geist."

Aus dieser zweiten Stelle besonders wird es hinlänglich
klar, dass, wenn Athanasius nach dem Sinne des Herrn selbst
bei Joh. 6, 62 in der Epist. IV ad Serap. die grobsinnliche
kapharnaitische Vorstellung zurückweist, er deshalb keineswegs
das „geistig" (nvsvfiaxixmg) in dem Sinne der Lehre Zwingiis
versteht1, sondern ohne Zweifel im Sinne der katholischen

1 Schon früher hatten reformierte Theologen dies behaupten wollen;
vergleiche dagegen die Note Montfaucons zu dieser Stelle der Epist. IV ad Serap.
in der Benediktiner-Ausgabe. Und neuerdings geschah es durch Heinrich Voigt



— 679 —

Abendmahlslehre die reale, geistige Gegenwart Christi im heiligen

Sakramente lehrt. Mit vollem Rechte macht Möhler geltend
(S. 563): „Die Johanneische Stelle gebrauchend, um nachzuweisen,

dass unter „Geist" die Gottheit Christi verstanden werde,
würde Athanasius ja gar nichts zu seiner Argumentation
Passendes sagen, wenn die Stelle nicht im katholischen Sinne
interpretiert würde."

Zu diesen beiden Stellen in den griechisch überlieferten
Schriften des grossen Kirchenlehrers kommt nun noch eine
dritte aus den erst vor wenigen Jahrzehnten wieder entdeckten

und nur syrisch überlieferten Festbriefen.1 Dieselbe bietet
zwar dogmatisch nichts Neues mehr, ist aber im selben Geiste

gehalten, wie die beiden oben angeführten Hauptstellen (4.

Festbrief, in der Übersetzung von Larsow, S. 78): „Damals
(im alten Bund) beging man das Fest, indem man am Fleische
des ungeistigen Lammes sich sättigte ; indem man die Schwellen

in seiner Monographie: „Die Lehre des Athanasius von Alexandrien," (Bremen
1861), S. 170 ff., der als lutherischer Theologe doch gar keine Veranlassung
haben konnte, dem Kirchenlehrer diese Ansicht unterzuschieben, der auch selber
seinen Gegensatz dazu ausspricht und sich sogar zu dem Ausspruch versteigt:
„Das Ungenügende derselben (dieser angeblich von Athanasius vertretenen
Zwinglianischen Abendmahlslehre) tritt insbesondere dadurch hervor, dass sie es zu
keinem Unterschiede wesentlicher Art von der an die Taufe, ja nicht einmal von
der an das Wort gebundenen Gnadenwirkung des Herrn bringt, so dass das ganze
Sakrament als etwas Überflüssiges, und seine Feier als eine unnötige erscheint."
Es bleibt mir unbegreiflich, wie man aus den Worten des Briefes an Serapion
eine solche verwaschene Ansicht herauslesen konnte. — Von den neuern
protestantischen Dogmenhistorikern wird Athanasius gewöhnlich unter den Vertretern
der „symbolischen Ansicht" aufgeführt, ohne näheres Eingehen. Neander (Dogmengesch.

I, 1857, S. 428) spricht wenigstens von einer „geistigeren Auffassung, der
aber ein realistisches Element zu Grunde liegt."

1 Auch sonst spricht Athanasius in diesen Osterfestbriefen gern von Christus
als dem Brote des Lebens, öfter in Anlehnung an die alttestamentlichen Typen,
besonders das Osterlamm (nach der jeweils angeführten Stelle 1. Kor. 5, 7:

xal yàg xò ndO%cc rjfiwv vnig rjfitJöv sxvxhj XgiOxóg), aber nicht immer

in direkter und besonders nicht in alleiniger Beziehung auf das heilige Abendmahl.

Richtig bemerkt zu diesen Stellen der Festbriefe Hesler (Zeitschrift f. d.

hist. Theol. 1856, S. 367) : „Wie in der hierbei zu Grund liegenden Stelle Joh. 6,

so geht auch in der hierauf gestützten Exposition des Athanasius Beides in
einander über: das Essen des Fleisches und Blutes Christi im Allgemeinen als

Aneignung seiner Person und seines ganzen Erlösungswerkes, sowie die speciellere

Aneignung im Abendmahl." In andern Stellen dieser Art wird ja auch ausdrücklich

das Wort Gottes in bildlicher Rede als das himmlische Brot zur Nahrung
der Seele bezeichnet. Diese Stellen fallen also hier ausser Betracht.



— 680 —

mit Blut bestrich, beschwor man den Verderber; jetzt aber,
wo wir das Wort (den Logos) des Vaters essen, und mit dem
Blute des neuen Testaments die Schwelle unserer Herzen
versiegeln, ." u. s. w. (S. 79). „Da nun das Zeitliche erfüllt,
und das, was die Schatten angeht, vorübergegangen, und die
frohe Botschaft des Evangeliums sich überall ausbreiten sollte,
da die Jünger auch überall das Fest vorbereitet hatten, so

fragten sie unsern Heiland : „Wo willst du, dass wir das Oster-
lamm bereiten?" Und unser Heiland, indem er sie vom
vorbildlichen zum geistigen Genuss leitete, ermahnte sie, nicht
mehr das Fleisch des Lammes, sondern sein eigenes Fleisch
zu essen, indem er spricht : „Nehmet, esset und trinket, das ist
mein Leib und mein Blut!" Wie in den beiden andern Stellen,
so ist auch hier die wahre, reale Gegenwart Christi im heiligen

Sakrament mit aller wünschenswerten Deutlichkeit
ausgesprochen, wenn so ausdrücklich der vorbildliche Genuss des

Osterlammes dem geistigen Genuss des Fleisches und Blutes des

Herrn in der Eucharistie entgegengesetzt wird. Nach dieser
Stelle kann über den Begriff „geistig" in der Abendmahlslehre
des heiligen Athanasius kein Zweifel mehr bestehen.

Dr. Friedrich Lauchert.

II. Quelques Documents sur les écrits aréopagitiques.

Dans le but de faire ressortir encore davantage la valeur
scientifique de la remarquable étude de M. le professeur Langen,
dont la première partie est publiée dans la présente livraison
et dont la fin paraîtra dans la prochaine, nous donnons, à titre
de simples documents, les opinions de quelques historiens sur
l'origine, si difficile à préciser, des écrits attribués à Denis
l'Aréopagite.

1. Opinion de Guettée. — On lit dans VHistoire de l'Eglise
(T. IV, p. 470—471): «Nous pensons que ce fut de l'école ori-
géniste ou spiritualiste des monastères d'Egypte que sortirent
les ouvrages anonymes que l'on a attribués à un Denys dont
on a fait Denys l'Aréopagite. On peut croire que le moine
qui les composa, les mit sous le nom de Denys, ami d'Origène



— 681 —

et l'un des évêques les plus savants et les plus vénérés
d'Alexandrie; que l'on fit de ce Denys, «l'Aréopagite», lorsque la
question de l'aréopagitisme fut soulevée. Ce qui nous paraît
hors de doute, d'après le caractère de ces ouvrages, c'est qu'ils
furent écrits au commencement du Ve siècle, époque où la
question de l'origénisme fut si vivement débattue. En sortant
de la cellule du moine savant et modeste qui les avait
composés, ils apparurent avec un certain caractère mystérieux
qui pouvait prêter à toutes les suppositions. De là les voiles
qui ont toujours enveloppé ces écrits, qui ne furent mentionnés
et cités qu'au VIe siècle. Il est impossible de penser que, si les
écrits étaient de saint Denys l'Aréopagite, ils n'auraient pas été
cités plus tôt. Ceux qui veulent soutenir qu'ils sont de ce

Denys, ont essayé de trouver dans les principaux écrivains
des cinq premiers siècles, des textes qui s'accordent avec des

passages de ces ouvrages; mais ils sont obligés de convenir
qu'aucun de ces écrivains n'a cité le nom de l'auteur, et ils
n'ont pu établir que les rapports qu'ils ont trouvés, entre des

textes, ne prouvent pas simplement que l'auteur avait lu les
principaux Pères de l'Eglise et avait profité de leurs écrits.
C'est lui alors qui aurait copié les Pères. Il est évident,
surtout quand on rapproche le livre des Noms divins du livre
des Principes d'Origène, que l'auteur a copié plusieurs endroits
de ce dernier ouvrage, qu'il attribue à Hiérothée; et que ce

nom, purement mystique, désigne Origene, dont il se dit
disciple. Voir surtout les §§ 9 et 10 du chapitre II. Au chapitre V,
§ 9, du même livre, l'auteur cite le philosophe Clément et fait
allusion à un passage des Stromates de ce chef de l'école alexandrine

qui a vécu après le martyre de saint Denys l'Aréopagite. En
lisant attentivement les écrits attribués faussement à saint Denys
et en les comparant avec les œuvres théologiques d'Origène,
on ne peut, selon nous, hésiter à les regarder comme une
apologie très habile de la doctrine du saint prêtre d'Alexandrie,
à l'aide d'un commentaire très orthodoxe. Nous en concluons

qu'il faut attribuer à un moine origéniste des solitudes d'Egypte
les ouvrages en question. Ils furent tenus secrets parmi les
moines à cause de l'opposition des évêques Théophile et Cyrille ;

mais ils finirent par être connus; peu à peu, ils pénétrèrent
dans les bibliothèques savantes sous le nom de Denys, dont on
fit ensuite Denys l'Aréopagite. Ils n'ont aucun caractère his-



— 682 —

torique et ne peuvent être mentionnés que comme un produit
remarquable de la littérature gréco-égyptienne au Ve siècle. »

2. Opinion du Dr Funk. — On lit dans VHistoire de l'Eglise
(trad, par l'abbé Hemmer; Paris, Colin. T. I, p. 328—329): «Au
moment de la grande conférence religieuse de Constantinople
de 531 (533), on voit apparaître une série d'ouvrages mystiques
que les sévériens ne manquèrent pas d'invoquer à la conférence
en leur faveur. Ce sont des lettres et des traités qui parvinrent
à une grande notoriété, en occident aussi bien qu'en orient.
Ici ce ne furent pas seulement les Grecs qui leur donnèrent
créance, ce furent aussi les Eglises de Syrie, d'Arabie et
d'Arménie, qui les traduisirent et les commentèrent. Leur auteur
est un néo-platonicien qui met sa philosophie au service de
la science ecclésiastique. Il se donne pour Denys l'Aréopagite,
le disciple de l'apôtre saint Paul. Cette prétention, d'abord
combattue, ne rencontra bientôt plus d'opposition, et l'imposture
fut couronnée jusqu'à ces derniers temps d'un entier succès.
Les matières dont traitent ces ouvrages et l'histoire même de

ces livres démontrent péremptoirement qu'il faut en rapporter
la composition à une époque notablement postérieure à l'Aréopagite

et contemporaine ou peu s'en faut du temps où ils
apparaissent dans l'histoire. Si la critique d'autrefois s'est

trompée sur l'âge de ces livres, elle a du moins reconnu que
la prétention de l'auteur était de les faire passer pour l'œuvre
de l'Aréopagite. La fausseté de cette attribution n'est pas
contestable; mais l'hypothèse moderne faisant honneur de ces
écrits à l'abbé Denys de Rhinocorura, qui vivait en Egypte
dans la seconde moitié du IVe siècle, n'est pas plus solide. »

Cf. Hipler, Dionysius d. A., 1861 ; Kirchenlex. Wetser u. Weite,

III, 1789 ss. ; contre cette dernière opinion, Tub. theol. Quartalschrift,

1890, p. 309 ss.

3. Opinion du professeur Chastel (de Genève). On lit dans

son Histoire du Christianisme (T. II, p. 427—428; Paris, 1881):

«Quant à l'auteur pseudonyme des écrits du faux Denys
l'Aréopagite, on s'accorde généralement aujourd'hui à le placer
vers le milieu ou la fin du Ve siècle. C'était l'époque où le

néo-platonisme, proscrit par le pouvoir et par l'opinion, était
sur le point de succomber. Cet écrivain, égyptien, à ce qu'on
suppose, imagina de le sauver en le produisant sous des formes



— 683 —

chrétiennes et sous le nom d'un disciple favori de saint Paul.
C'est ainsi que par ses écrits intitulés : « de la hiérarchie céleste,
de la hiérarchie ecclésiastique, des noms divins, de la théologie
mystique » et par ses dix épîtres, il accrédita dans l'Eglise une
sorte de néo-platonisme chrétien, qui toutefois n'acquit sa
principale vogue qu'au moyen âge. Au VI0 siècle, l'authenticité
de ses écrits fut combattue par Hypatius, rhéteur de Constantinople

(an 532).» E. M.

III. Un Cours libre en Sorbonne.

L'auteur de la thèse de doctorat sur l'histoire diplomatique

de la bulle Unigenitus, thèse dont on trouvera le compte-
rendu dans la Bibliographie de la présente livraison, M. Albert
Le Roy, a ouvert au commencement de l'année, à l'école
pratique des hautes études, en Sorbonne, un cours libre ayant
pour sujet : « Quesnel et le jansénisme ».

M. Albert Le Roy a suivi lettre à lettre la correspondance
de Quesnel, conservée aux archives vieilles-catholiques d'Utrecht,
et mise à sa disposition par le vénérable archevêque défunt de

cette ville, M. Heykamp.
Cette correspondance qui doit, pensons-nous, être prochainement

publiée, tout au moins dans ses parties les plus intéressantes,

nous montre à nu l'âme de Quesnel.
Ce n'est ni un théoricien pur, ni un mystique, ni un

contemplatif, mais un chrétien sincère doublé d'un homme d'action,

on pourrait presque dire, d'un chef de parti.
Certes, en 1700, on n'est plus au temps où un patriote et

un homme de principes comme Coligny pouvait se croire autorisé

à se soulever contre l'autorité royale. Il n'y a plus à

songer à une résistance à main armée contre le despotisme de

la royauté en matière religieuse, mais à défaut de la force

ouverte, il est licite d'user des voies politiques.
On se fait un cas de conscience de défendre la vérité,

même contre le roi. C'est pour cette sainte cause que l'on
forme une sorte de parti d'opposition constitutionnelle.

Tout en restant sujets fidèles, les jansénistes, pour les

appeler du nom que leur donnent leurs adversaires, ne
s'inclinent pas devant l'autorité royale dans les questions de



— 684 —

conscience, ils se croient le droit de lutter contre les intrigues
des jésuites et de leur disputer l'influence à la cour et près
des ministres.

Aussi Quesnel et ses amis ont-ils toute une organisation
secrète. Ils dépistent la police en correspondant sous des faux
noms et à l'aide d'intermédiaires. Ils ont un agent à Rome,
M. du Vancel, qui les tient au courant des intrigues du sacré
collège et leur fait parfois connaître le premier les intentions
de la cour de Versailles à leur égard.

A défaut de journaux, alors inconnus ou insignifiants en
France, et en attendant les Nouvelles ecclésiastiques, de
nombreux ouvrages se publiaient ouvertement parfois, et plus
souvent en secret, tantôt in-folios dogmatiques aussi lourds dans
le fond que dans la forme, tantôt brochures de polémique qui
rappellent parfois les journaux de l'opposition libérale du temps
de l'Empire. Les jésuites ripostaient de leur mieux.

Sans être de la force de Biaise Pascal, Quesnel se

distingue dans cette lutte par écrits ; il a de la vigueur et du
mordant. Cet homme de bien eût fait un excellent journaliste,
s'il avait pu avoir l'expérience de la presse et su sacrifier des

longueurs inutiles.
Ses lettres nous le montrent parfois ironique, nullement

ennemi d'une plaisanterie de bon goût, assez acerbe au besoin.
Il n'aime pas les congrégations religieuses. L'Oratoire dont

il était membre, en différait singulièrement par la règle et par
l'esprit. Il laissait une grande liberté à ses prêtres, il était
gallican et janséniste. Les autres congrégations étaient pour
la plupart asservies à Rome, et leur règle était étroite et
minutieuse.

Aussi Quesnel daube-t-il sur les moines à chaque occasion

et il ne se fait pas faute de nous citer quelques
anecdotes piquantes.

Au moment où le cours de M. Albert Le Roy a été

interrompu par les vacances, le jeune professeur nous montrait
Quesnel exilé en Hollande, attentif aux nouvelles de la guerre
qui épuisait alors la France et l'Europe, patriote malgré la
persécution de Louis XIV, et craignant des revers qui ne
pouvaient pourtant qu'affaiblir l'autorité royale.

Il y a un monde, comme on le voit, entre l'attitude des

jansénistes et celle des protestants.



— 685 —

C'est qu'il était dans les traditions de ceux-ci de lutter
par les armes contre l'oppression. Ils y étaient d'ailleurs
presque obligés, n'étant qu'une infime minorité noyée dans la
masse des catholiques, sans espoir dans un avenir meilleur,
et ne pouvant compter que sur leur audace et leur énergie.
Ajoutez qu'ils avaient l'exemple de la rébellion heureuse des

princes allemands et des Provinces-Unies, et qu'en général,
tous les hérétiques avaient été jusque-là amenés à la révolte
pour échapper à la persécution.

Les jansénistes, au contraire, n'étant guère que l'avant-
garde des gallicans, pouvaient toujours croire qu'ils avaient
avec eux la plus grande partie de la nation. Leur principale
force provenait de l'appui des parlementaires ; ils avaient adopté
les préjugés de ceux-ci, leur amour de la centralisation et leur
respect fanatique de l'autorité. Et de fait, à diverses reprises,
ils eurent ultérieurement le pouvoir, en dernier lieu pendant
la Constituante de 1789.

L'idée maîtresse du cours de M. Albert Le Roy, idée
développée à maintes reprises et sur laquelle l'éloquent
professeur revenait toujours avec une conviction persuasive, c'est
qu'un pays n'est fort, n'a d'homogénéité qu'à la condition d'avoir
une Eglise nationale et de ne pas prendre au dehors le mot
d'ordre religieux.

M. Albert Le Roy est un adversaire résolu de l'influence
ultramontaine.

En dehors de la Sorbonne, il l'a combattue dans des
conférences politiques. Il a pu faire la remarque que, même dans
des régions où dominait l'esprit clérical, on pouvait toujours
attaquer la prédominance romaine en réunion publique, sans
crainte de soulever contre soi l'auditoire. Le pape italien n'est
guère soutenu dans ce cas que par les prêtres; et ceux-ci,
habitués à parler sans contradiction et comme infailliblement
du haut de la chaire, ne sont pas armés pour lutter avec succès

dans une réunion contradictoire.
Rome, qui craint peu les libres-penseurs et les athées,

s'est peut-être émue des attaques plus dangereuses d'un
spiritualiste et d'un chrétien de la valeur de M. Albert Le Roy. Dès

le mois de mai, en tou cas, le jeune professeur devait se

présenter aux élections législatives dans l'Ardèche, où le député
sortant conservateur, sûr d'être battu, abandonnait la partie,



— 686 —

et où les cléricaux désespéraient de trouver un candidat de
taille à lutter contre M. Albert Le Roy.

C'est alors que fut inventée la candidature de M. le vicomte
de Vogué, de l'Académie française, critique fort distingué et
écrivain de style, mais mystique à l'excès et sacré grand
homme (ce qui est exagéré) par les universités catholiques.

M. de Vogué avait sur son concurrent l'avantage d'être
originaire du pays, bien qu'il l'eût quitté depuis vingt-cinq ans.
A la suite d'intrigues dont nous n'avons pas encore la clef, il
eut de plus l'appui de M. Jules Roche, ancien conseiller municipal

ultra-radical de Paris, ancien ministre opportuniste et
conseiller général de l'Ardèche.

Après une campagne des plus vives de part et d'autre,
il l'emporta le 20 août dernier par 8482 voix contre 7596
obtenues par M. Albert Le Roy,

M. de Vogué va tous les ans à Rome et sera au Parlement
français un des principaux tenants de la politique ultramontaine.

L'échec de M. Albert Le Roy sera regretté par tous les
esprits libéraux.

Politique déjà expérimenté et pourvu d'utiles connaissances
administratives, habile et puissant orateur, journaliste
remarquable, M. Albert Le Roy aurait rapidement acquis de
l'influence au Palais-Bourbon. Son âge, par bonheur (il n'a pas
37 ans), permet d'espérer une future revanche.

G. Lardot.

IV. La Revue de la Science nouvelle.

Cette Revue est publiée, sous la direction de M. Faustin-
Adolphe Hélie, par l'Association scientifique pour la défense
du christianisme. Elle paraît tous les mois. * Elle a été fondée
en 1886; son directeur est un disciple du Père Gratry, à

convictions très arrêtées et qui se rattache, très librement, en
philosophie, à Descartes, Leibnitz, Malebranche. Elle a sa note
bien à elle, et, dans l'aplatissement où sont tombées les Revues
ultramontaines depuis la proclamation du prétendu dogme de

l'infaillibilité papale, elle se signale par un personnalisme cou-

1 Paris, rue Duban, 18; 6 fr. par an.



— 687 —

rageux qui lui fait le plus grand honneur. Ce n'est pas que
tous ses articles soient irréprochables ; il en est quelquefois qui
paraissent faibles théologiquement, d'autres violents et exclusifs.
Mais dans son ensemble elle n'en est pas moins digne d'être
signalée à l'attention des savants et des théologiens.

Comme l'indique son titre, elle se réclame, avant tout, de
la science. Mais pourquoi celle-ci est-elle appelée nouvelle?
M. F. A. Hélie répond ainsi: «Cette science nouvelle est la
science qui n'est ni spéciale ni rationaliste. C'est une science
qui n'est nouvelle qu'au regard de notre temps, car c'est la
restauration de la science telle que nos aïeux l'ont comprise
au XVIIe siècle. Pourquoi n'est-elle pas spéciale? Parce que
la science spéciale ne peut atteindre que des vérités
secondaires, et que, si elle veut sortir de ces vérités secondaires,
elle s'égare. Or, les vérités secondaires ne nous donneront
jamais que des points de vue partiels et de détail, jamais la
vérité vraie, universelle et indivisible. » L'auteur cite deux
exemples : la nouvelle psychologie fondée sur l'appareil
nerveux et l'évolution universelle darwinienne ; « exemples
éclatants des erreurs de la science, quand elle reste dans la
spécialité. » En outre, continue l'auteur, « notre science nouvelle
n'est pas rationaliste, parce que la raison est impuissante à

satisfaire aux désirs de l'âme humaine. Donc la science n'a
qu'un domaine limité. Elle est souveraine dans son domaine,
mais seulement dans ce domaine, et sous la condition de
reconnaître que ce domaine est limité. Réciproquement la théologie

qui nous enseigne et nous développe les vérités de la foi,
est tenue à respecter l'indépendance et la liberté de la science. » l

Le but de cette Revue est, entre autres choses, de «

détruire l'autorité usurpée des spécialistes et de rétablir la
communauté entre la métaphysique et toutes les sciences. » « La
philosophie est l'ensemble et le résultat de toutes nos
connaissances scientifiques (métaphysique, astronomie, physique,
physiologie). On ne peut philosopher que sur le tout. La
science spéciale conduit à la réputation et aux honneurs, c'est
la mode du siècle; elle ne conduit pas à la philosophie. La
spécialité fausse le jugement. Quelles lois philosophiques pourrez-
vous jamais faire sortir d'une collection de faits physiques ou

1 Février 1891, p. 209—210.



— 688 —

physiologiques? Qui dit loi suppose précisément l'observation
du tout Or, c'est avec les sciences spéciales, avec les
sciences séparées, que nos adversaires nous combattent
aujourd'hui; le public ne voit pas de suite par quel abus de
raisonnement le spécialiste passe des petits faits aux grandes
lois. Ce que nous disons de la physique ou de la physiologie
séparée de la métaphysique, nous le dirons de même de la
métaphysique qui prétendrait se séparer de la physique et de
la physiologie. Victor Cousin et sa nombreuse école ont fait
un grand mal à la philosophie, en faisant une philosophie
littéraire au rebours de la tradition du grand siècle : ils ont
ainsi rendu plus facile le succès momentané des positivistes.
Le philosophe n'est point historien, ni littérateur; il doit être
géomètre et physicien ou il ne sera point philosophe. » 1

M. F. A. Hélie réclame donc l'union de la philosophie et
des sciences, afin d'arriver par cette union à la science
intégrale. Les spécialistes qu'il condamne sont les séparatistes
qui, ne voyant que des parties, veulent raisonner sur le tout
et le faussent. Il proclame hautement que la séparation de la
philosophie et des sciences a été le fléau du XIXe siècle, en
ce sens qu'elle a pu produire d'habiles ingénieurs, d'habiles
mathématiciens, etc., mais trop peu d'esprits scientifiques. Il
voudrait que l'on revînt, pour réparer le mal, à l'union de la
philosophie et des sciences « telle que l'école cartésienne l'a
enseignée. »2 C'est ici un des points faibles du système de
M. F. A. Hélie; car l'école cartésienne est loin d'avoir été

irréprochable, et le siècle que M. Hélie appelle « le grand siècle »

a été petit, très petit, sous bien des rapports.
Appuyé sur les données scientifiques, M. Hélie dit leur fait

aux spirites, dont les superstitions ne peuvent que nuire à la
vraie foi chrétienne ,3 et aux théosophes, dont les mots sonores,
« qui ont la prétention d'être hindous»,4 sont incompréhensibles.
Il combat avec non moins de vigueur les ennemis du christianisme,

en particulier Renan, en qui il ne voit ni un penseur,
ni un écrivain, ni un savant, et qui n'a fait qu'un seul ouvrage,
la Vie de Jésus, le reste de son œuvre n'étant «rien».5

1 Février 1889, p. 225-—226.
2 Février 1892, p. 17--18.
3 Juin 1893, p. 280.
4 Juin 1893, p. 284.
6 Juillet 1893, p. 291.



— 689 —

Homme du XVIIe siècle avant tout, M. Hélie gourmande
le clergé de son Eglise, qui s'engoue à tort pour les questions
sociales et qui ne relèvera pas la religion de cette façon.1
« C'est de la science seule, dit-il, et non du socialisme, que
viendra le remède. »a II n'est point non plus pour la
séparation de l'Eglise et de l'Etat, et les ultramontains séparatistes
des Etats-Unis lui paraissent engagés dans une voie dangereuse.8
C'est surtout aux néo-scolastiques qu'il en veut. Le moyen
âge, si cher aux romantiques et aux admirateurs de Léon XIII,
ne lui paraît pas du tout l'époque idéale. « Ce n'est pas en
ressuscitant les syllogismes du moyen âge sur la physiologie,
la physique et l'astronomie, que nous lutterons contre les faux
systèmes et que nous reprendrons la direction de la science,
que nous avons perdue. La méthode d'observation et
d'expérimentation que pratiquent nos adversaires est l'unique méthode
scientifique. Où ils sont en faute, c'est dans la logique, dans
les conclusions à tirer des observations. Soyons donc aussi
bons observateurs et meilleurs logiciens, et nous reprendrons
bientôt le dessus : mais ne regardons plus le moyen âge, qui
est bien fini ; regardons le XXe siècle qui va commencer. » *

M. Hélie répète avec force que l'exégèse est libre, qu'elle
a varié chez les Pères et que ses variations n'engagent pas
la foi. Partant de là, il s'élève contre « ce parti fanatique que
la science irrite, qui voudrait fermer tous les livres de l'exégèse
scientifique, et revenir, sans doute, sur l'exégèse comme sur
d'autres points, aux explications de la scolastique du XIIIe siècle.»
« Quel contre-sens s'écrie-t-il. Les pierres de Ninive et de
Babylone parlent pour nous, la géologie et la paléontologie
parlent pour nous ; cependant, ce parti ignorant et fanatique,
qui préfère l'inquisition au laboratoire du physicien, existe
bien réellement. La Revue de la Science nouvelle en a aussi
souffert. » 5 Ailleurs M. Hélie dit que la partialité est « ordinaire
aux néo-scolastiques » ; il leur reproche leur « haine ridicule »

contre Descartes.6 II ne veut pas que l'Eglise devienne un
parti politique, ni qu'elle combatte pour telle ou telle solution

1 Août 1893, p. 305—306.
2 P. 289.
s Juin 1893, p. 287.
4 Novembre 1890, p. 162.
5 Février 1891, p. 213.
6 Juin 1893, p. 284.



— 690 —

politique ou sociale. « Rien, dit-il, ne peut être plus funeste
à l'Eglise. C'est nous ramener aux pires jours du moyen âge,
aux prétentions politiques des Grégoire VII, des Innocent III,
des Boniface VIII. Nos aïeux, après de longues luttes, ont
vaincu les prétentions de ces papes, dont l'Eglise avait tant
souffert. Ce nouveau parti nous ramènerait au moyen âge,
si nous le laissions faire. » 1

M. Hélie ne cesse de combattre l'interprétation littérale
et scolastique de la Bible. Il préfère «l'interprétation large
aux interprétations ignorantes du moyen âge. » Il répudie le
fanatisme, l'esprit de secte, les injures « à la manière de Veuillot».
Il déclare que l'universalité du déluge n'est plus soutenable
aujourd'hui.2 II se fait gloire de soutenir de toutes ses forces
l'esprit large et éclairé de la nouvelle école d'exégèse catholique.

Il a même écrit expressément ce qui suit: «Dans la
Science catholique du 15 février, M. Jaugey prend la défense
du vieux système d'exégèse, qui considère comme appartenant
à la foi les parties de la Bible relatives à des faits scientifiques

ou historiques, par exemple le récit des six jours de

la création ou celui des plaies d'Egypte. Le nouveau système,
que nous avons depuis longtemps soutenu, considère ces parties
scientifiques ou historiques comme n'appartenant pas à la foi,
mais à la libre discussion, et, par conséquent, pouvant contenir
des erreurs, quoiqu'il soit probable qu'elles en contiennent fort
peu, si même elles en contiennent. Je suis convaincu qu'avant
cinquante ans, le vieux système sera abandonné par tous les
écrivains catholiques et qu'il n'en restera que l'étonnement
que d'aussi savants hommes que M. l'abbé Jaugey aient tant
résisté avant de jeter par terre les défroques usées du moyen
âge, dont le fanatisme aveugle et barbare pèse encore sur
nous en beaucoup de choses et éloigne de la religion tant de

bons esprits. » 8

De tels aveux sont rares dans l'Eglise romaine ; ils honorent
ceux qui ont assez de courage et de dignité pour les faire.

1 Juin 1893, p. 278.
1 Ibid., p. 280.
3 Avril 1893, p. 248.

E. MlCHAUD.


	Variétés

