
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 4

Artikel: Aus der armenischen Kirche

Autor: F.L. / Etschmiadzin, S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


670 —

AUS DER ARMENISCHEN KIRCHE.

I.
Wichtige Dokumente zur Geschichte des letzten vati¬

kanischen Konzils.

Im Jahre 1868 hat der römische Papst Pius IX. auch die
Armenier der Türkei zu der Infallibilitätssynode eingeladen.
Die Armenier haben diese Einladung nach dem Befehle des

Katholikus aller Armenier abgelehnt. Die Anfrage des
Patriarchen von Konstantinopel beim Katholikus aller Armenier,
Georg IV., und die Antwort des letzteren lauten wie folgt:

Hochheiliger Herr!

Der Patriarch der römischen Kirche, Pius IX., hat uns
durch die Kleriker seiner Kirche in unserer Residenzstadt ein
lateinisches Heftchen zugeschickt. Von den zu uns gekommenen
lateinischen Klerikern haben wir erfahren, dass der Inhalt jenes
Heftchens eine Einladung unserer nationalen Kirche zu der
allgemeinen Synode war, deren Zusammentritt, wie sie sagten,
in Rom am 8. Dezember 1869 erfolgen sollte.

Wie es sich schickte, haben wir geantwortet, dass wir
einen obersten Patriarchen in St. Etschmiadzin haben, der das

Haupt der armenischen Kirche ist. Er allein habe die
Rechtsbefugnisse über unsere Kirche und über alle ihre geistlichen
Hirten; deswegen bleibe es ihm anheimgestellt, die Einladung
zu beurteilen. Es gehe über unser und aller unter uns
stehenden Bischöfe Recht, sich irgendwie auf die Einladung
zu äussern.



— 671 —

Nach dieser Entgegnung gingen die Kleriker fort und
Messen das Heftchen zurück, dessen armenische Übersetzung
wir Euerer Hochheiligkeit überreichen, und überlassen wir es

Euch, dem grossen Patriarchen, zu verordnen, was sich gebührt.
Wir hören, dass dieses Heftchen auch an andere Eparchial-

bischöfe der Türkei geschickt worden sei.1

Wir bleiben Euerer Hochheiligkeit
Patriarch von Konstantinopel:

Erzbischof Paulus.
Den 14. Dezember 1868.

Armenisches Patbiakchat (Siegel.)

in Konstantinopel.

Die Antwort des Katholikus.

(Siegel.)

Georg, ein Diener Christi und nach dem unerforschbaren
Willen Gottes Oberbischof und Katholikus aller Armenier,
oberster Patriarch des allgemein-nationalen Hauptstuhles der
Araratischen Apostolischen Mutterkirche des heiligen katholischen

Etschmiadzin.
An den Hochwürdigen Patriarchen von Konstantinopel,

Paulus, den heiligen Erzbischof und unseren lieben Bruder.
Eueren schriftlichen Bericht vom 14. Dezember, eingetragen

unter Nr. 1417, haben wir erhalten zugleich mit der Übersetzung
des Briefes des heiligen Patriarchen von Rom, Pius IX., dessen
Stellvertreter in Konstantinopel Euch denselben überreicht hat.
Wir haben ihn mit aller Aufmerksamkeit gelesen und daraus
seine Absicht erfahren, dass er eine allgemeine Synode am
8. Dezember dieses Jahres in Rom zu halten gedenkt. Dazu
hat er Euch und andere eingeladen.

Nach dem- ünerforschbaren Willen des Höchsten Gottes ist
auch unsere Schwachheit einer von den Oberhirten der
christlichen Kirche. Obgleich Avir die Einheit der allgemeinen Kirche
wünschen und immer die Ursache des Widerwillens aufgehoben
und die Liebe und den Frieden in der Einheit der Kirche
herrschend sehen wollen (denn es ist die That des Wider-

1 Damit wollte der Papst bekunden, dass er den armenischen Patriarchen

keineswegs als solchen anerkenne; die Annahme der Einladung wäre daher mit
einer Preisgebung der nationalen Kirchenverfassung gleichbedeutend gewesen.



—¦ 672 —

sachers, der Einheit des Leibes der Kirche Christi zu
widerstehen), so haben wir jedoch den Gedanken und den Sinn des
Briefes des hl. Pius IX. gut begriffen; es thut uns aber sehr
leid, dass die auch von uns gewünschte Einheit, die auch der
Erlöser der Welt haben will, der daher zum Vater betet, „auf
dass sie eins seien, so wie wir eins sind", wie es auch jetzt
scheint, nicht von dieser Synode zu hoffen ist.

Wenn wirklich Rom die Einheit der Kirche Christi wünscht,
musste es ja vorher prüfen und ermitteln, woher die Spaltung
der Einheit der Kirche den Anfang genommen hat, warum die
Glieder, welche unter Einem Haupte, das Christus ist, in
Glauben und Liebe vereinigt waren, sich lostrennten, und der
Zwiespalt unter alle Christen auf lange Jahrhunderte hereinbrach.

Es ist doch aller Welt bekannt, dass dies eine Frucht
der Bemühungen des römischen Stuhles ist, welcher bestrebt

war, das Ehrenrecht und den Primat über andere orientalische
Stühle zu erwerben.

Es wird daher von allen Wahrheitsliebenden gewünscht,
erst zu sehen, dass Seine Heiligkeit bemüht sei, die
Hauptursache des Zwiespaltes aufzuheben und den klaren Weg der
alten heiligen Väter zu verfolgen; er hätte in diesem Falle
mit den Patriarchen der orientalischen Nationalkirchen beraten,
ihnen in regelmässigen Nachrichten seinen wirklichen Zweck und
die in der Synode zu verhandelnden Punkte mitteilen müssen,
und nachdem er die Einwilligung dieser Patriarchen erhalten
hatte, konnte er freundschaftlich den Ort und die Zeit der
Synode bestimmen.

Dagegen hat der hl. Patriarch von Rom das, was auf die

gewünschte Einheit in Jesu Christo gerichtet ist, unterlassen
und hat eigenmächtig geruht, die Einladungsschrift zu
veröffentlichen und an alle Hirten der Kirche zu senden ; dadurch
veranlasst er alle, zu denken, dass Seine Heiligkeit seine

Person als obersten Herrscher und als Haupt der Christenheit
erweisen und die Patriarchen der orientalischen Kirche in
Würde, Stellung, Rechtsbefugnissen und apostolischer Nachfolge
nicht sich gleichgestellt wissen will, welche doch der heilige
Geist mit gleicher Herrschaft und Gnade geschmückt hat.
Ausserdem verkündigt er öffentlich in dem Briefe, class der
römische Stuhl ein Mittelpunkt der Einheit sei: eine Lehre,
welche die heilige und rechtgläubige Kirche Armeniens mit



— 673 —

den andern Völkern der orientalischen Kirchen nicht annimmt,
vielmehr nur Christus, unsern Erlöser, als Haupt der Kirche
anerkennt.

Der, welcher die Einheit der Kirche darstellen will, übergeht

alles, was als unveränderlicher Grund der Versammlung
der Synode sehr notwendig ist; mehr und mehr entfernt er
sich von der Einheit der allgemeinen Kirche durch seine
eingebildete Oberherrschaft. Und wer weiss nicht, dass von diesen

Prinzipien, welche gegen die gesunde Lehre des heiligen
Evangeliums sind, schwerlich eine Einheit zu erwarten ist?
Auch werden hierdurch neue Streitigkeiten, unheilbare
Spaltungen und bittere Widerwärtigkeiten auf den Kampfplatz
geführt, und das vielen zum Ärgernis und zur Verschmähung der
christlichen heiligen Religion.

Wahrlich, wir, die wir jede Stunde für die Seelen der in
Christus Gläubigen, für das uns von dem Herrn anvertraute
Volk bemüht sind und danach streben, den Frieden unserer
Herde zu bewahren, rühmen uns im Herrn unserer heiligen
apostolischen Kirche, welche von den heiligen Aposteln Thad-
däus und Bartholomäus auf den Felsen, Christus, gegründet
ist. Sie bleibt bis jetzt durch das Gebet des vielgeprüften
Märtyrers, des heiligen Gregor, des grossen Patriarchen, mit
ihrem selbständigen Rechte unbewegt von den Pforten der Hölle.
So halten wir es für notwendig, Euerer Bruderschaft anzukündigen,

dass Ihr Euch vor der Einladung und vor der Synode,
welche der Gründe der Gesetzlichkeit entbehrt, in acht nehmt ;

warnet Ihr auch die Erzbischöfe und alle Bischöfe der Ep-
archien und der Kirchen in der Türkei, damit sie keine Wirren
und Zwietracht verursachen.

Lasset uns einmütig aus ganzem Herzen beten, wie wir es

auch immer thun, dass der Eckstein und der Friede der heil.
Kirche, Christus, der Erlöser, welcher den Frieden durch das

Blut seines Kreuzes gebracht und alle zur Weide der evangelischen

Lehre berufen hat, die heilige Kirche in seinem Frieden
erhalte und die Armenische Nation vor unerwarteten Versuchungen

bewahre.
Lebet wohl, gestärkt im Herrn!

Nr. 31.

Den 11. Februar 1869. (Unterschrift.)
St. Etschmiadzust.



— 674 —

So wurde die Herde der Armenischen Kirche vor den
Bestrebungen „des Fürsten dieser Welt" gewarnt.

Dr. Arsak Teb Mikelian.
Wagaeschapat (St. Etschmiadzin), den 27. April 1893.

II.
An Address delivered at the Armenian College, on the

occasion of the celebration of the Festival of the Holy
Vardans, on the 28th February 1893. By Professor Theodore
Isaac, Lie. D. Calcutta 1893. 8°, 24 pp.

Nachdem Armenien seit 428, nach Entthronung der
einheimischen Dynastie, dem Perserreiche unterworfen war,
versuchte 450 der Perserkönig Jesdegerd IL (von den Armeniern
Haskert genannt), das Christentum in dem Lande auszurotten
und die persische Religion einzuführen. Dieses Unternehmen
scheiterte aber an der Standhaftigkeit des armenischen Volkes,
besonders der Grossen und des Klerus. Das Volk erhob sich
zum Religionskrieg und wählte den Fürsten Wardan zu seinem

Anführer, von dessen Sekretär Elische (Elisaeus) noch die
authentische Erzählung von diesem Kriege vorhanden ist. Zwar
erlitten die Armenier grosse Verluste und verloren in der letzten

grossen Schlacht ihren Feldherrn Wardan; aber die
bleibende Folge dieses heiligen Krieges war die Erhaltung des

Christentums in Armenien. Die armenische Kirche verehrt
seitdem den Fürsten Wardan als Heiligen und Märtyrer und
begeht jährlich das Erinnerungsfest an den heiligen Krieg.

In diesem Jahre hielt Herr Lie. Isaak, jetzt Professor am
armenischen Kollegium zu Calcutta, daselbst die Gedächtnisrede

zu diesem Tage, die uns gedruckt vorliegt. Er hebt darin
mit warmen Worten die Bedeutung dieses heiligen Krieges für
die armenische Nation und Kirche hervor (S. 10 f.): „Diesem
Krieg ist es zu verdanken, dass unsere Nation nach so vielen
Jahrhunderten noch existiert, mit ihrer eigenen Sprache und
Religion; ihm ist es zu verdanken, dass der grössere Teil
unserer Nation noch auf armenischem Boden lebt; und wenn
wir auch durch politisches Missgeschick unsere nationale
Unabhängigkeit verloren haben, so haucht uns doch das Beispiel



— 675 —

der heiligen Kämpfer Wardans die Hoffnung ein, dass wir
noch einmal im stände sein werden, die Fesseln fremder Machthaber

abzuschütteln. Die Nationen, die im Altertum neben
uns existierten, sind längst vom Schauplatz dieser Welt
verschwunden— Wir aber, trotz der grossen Unglücksfälle,
die im Laufe so vieler Jahrhunderte unsere Nation betroffen
haben, wir leben noch, wir haben noch eine nationale
Existenz, eben weil wir unsere Sprache und Religion festgehalten
haben. Nicht auf Grund irgend welcher politischen Macht oder
Unabhängigkeit können wir Anspruch erheben auf den Titel
einer Nation ; sondern deshalb, weil wir alle denselben heiligen
Glauben bekennen und dieselbe Sprache sprechen, werden wir
als ein unterschiedener Volksstamm betrachtet." Die Armenier
haben eine grosse Vergangenheit hinter sich und dürfen auf
ihre Geschichte mit Recht stolz sein; aber sie sollen auch nie
vergessen, dass sie ihre fortdauernde Existenz nur dem
Christentum verdanken, das ihnen durch den heiligen Krieg erhalten

blieb; durch die Erinnerung an diesen sollen sie auch in
der Hoffnung auf eine glücklichere Zukunft des Volkes ermutigt

und aufrecht erhalten werden.
Im letzten Teil seiner Rede wendet sich Herr Prof. Isaak

zu den heutigen Zuständen bei den Indo-Armeniern, die keineswegs

erfreulich sind, und sagt seinen dortigen Stammesgenossen

bittere Wahrheiten. Während in früheren Zeiten die
IndoArmenier sich durch ihren Eifer für Religion und Nationalität
auszeichneten, von welchem Eifer auch die Gründung der
armenischen Schule in Calcutta ein Zeugnis ablegt, ist heute
leider eine grosse Gleichgültigkeit bei ihnen eingerissen. Sie
könnten sich die unter türkischer und persischer Herrschaft
befindlichen Armenier zum Muster nehmen, „die noch immer
voll Patriotismus sind und aus Liebe zu ihrer Nation grosse
Opfer bringen", während sie in Indien sich die volle Freiheit, die
ihnen die englische Regierung gewährt, so schlecht zu nutze
machen. Die Kenntnis der armenischen Sprache nimmt unter
diesen Indo-Armeniern in der Jüngern Generation mehr und
mehr ab, da auch die Eltern kein Interesse mehr zeigen, ihre
Kinder in den Unterricht in der nationalen Schule zu senden.

Ebenso herrscht in kirchlicher Hinsicht ein grosser Indifferentismus.

Die einst blühenden armenischen Gemeinden in Agra,
Serampore, Surat, Chinsurah, Bombay und Madras sind ver-



— 676 —

schwunden, und die zu Calcutta scheint auf dem gleichen Wege
zu sein, Avenn sie sich nicht noch aufrafft. Nicht zum geringsten

Teil ist dieser traurige Zustand auch der Schuld des Klerus

beizumessen, der teils zu nachlässig, teils auch zu wenig-
gebildet und seiner Aufgabe nicht gewachsen ist. Aber darum
ist noch die Hoffnung nicht verloren; noch können sie sich,
wenn alle Elemente zusammenwirken, zu erneutem Eifer für
Religion und Patriotismus aufraffen und dann noch reichliche
Früchte bringen, auch für die Stammesgenossen in der alten
Heimat.

Aus einer Notiz am Schluss der Broschüre sehen wir, dass
die Förderung der hier gegebenen Anregungen zur Wiederbelebung

nationalen Sinnes unter den indischen Armeniern von
der armenischen Schule in Calcutta aus, soweit es von da
geschehen kann, praktisch in Angriff genommen werden soll.
Es wird nämlich mitgeteilt, dass ein Abendkurs in der klassischen

armenischen Sprache eingerichtet werden soll, für
erwachsene Indo-Armenier, die nur noch die englische Sprache
verstehen. F. L.


	Aus der armenischen Kirche

