
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 4

Artikel: Le patriarche Photius d'après M. le professeur Ivantzoff-Platonoff

Autor: A.K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403271

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 65^

LE PATRIARCHE PHOTIUS
d'après

M. le professeur IVANTZOFF-PLATONOFF.1

L'étude de M. le professeur Ivantzoff-Platonoff ne peut
qu'intéresser vivement les lecteurs de la Revue internationale
de Théologie. Effectivement, ne s'agit-il pas du grand patriarche
oriental qui était le représentant le plus complet, le plus puissant

du génie national grec, de l'idée orthodoxe, du principe
de l'autonomie de l'Eglise, principe opposé à celui de
l'absolutisme du pape Les légats de Rome au concile de Constantinople

(879 à 880) avaient bien raison de dire: «Benedictes
Deus, quod optima fama sanctissimi Photii patriarchae non
solum in nostram regionem, sed etiam in universum orbem
pervenit, non tantum sermonibus confirmata, quantum factis
attigit fines terrae .; idque testantur non ii solum, qui
linguam graecam profitentur, sed ipsum etiam barbaricum et
agreste genus, non esse similem ei sapientia et scientia, neque
commiseratione ac largitione in pauperes, neque benignitate
et humilitate, et quod semper facta ejus plura sunt quam di-
cuntur. »2 On peut en dire autant des paroles de Christo-
phore Zampelios : « O (Pmxwg HgoîGs xrjv 'Ogd-oâo'giav xal xo s'â-vog

sx xrjg ngoxsifisvrjç dßvGGov»,B paroles qui servent d'épigraphe à

l'ouvrage du professeur Ivantzoff-Platonoff.

1 Cette savante étude de M. l'archiprêtre Ivantzoff-Platonoff, professeur d'histoire

ecclésiastique à l'Université de Moscou, a fait sensation en Russie. Elle n'a
été d'abord qu'un discours prononcé à l'occasion du dixième centenaire de la mort
de Pbotius; puis l'auteur y a ajouté une quantité de notes, puisées aux sources les

plus diverses, tant orientales qu'occidentales et tant anciennes que modernes. M. le
général A. Kiréeff a bien voulu traduire cette étude en français pour la Revue; mais
malheureusement le défaut d'espace nous oblige à nous borner à des extraits très
sommaires.

2 Cf. Harduini Act. Cone. T. VI, P. I, pag. 339.
3 Valetta, tpmxîov 'EniGxoXai, London, 1864; HgoXsy. GsX. 112.



— 655 —

Cet ouvrage est, avant tout, critique et bibliographique ;

l'auteur s'applique à étudier les sources de l'histoire de Photius,
les nombreux ouvrages qui s'y rapportent. C'est là le caractère

dominant de son oeuvre, motivé par l'état actuel de cette
question dans la littérature et la science. Mille ans se sont
écoulés depuis la mort de Photius, nous possédons des masses
de données et de matériaux biographiques et historiques, mais
ces matériaux sont terriblement obscurcis; il y a confusion.
Dans toutes les études, dans tous les ouvrages sur Photius, on voit,
à chaque page, les nombreuses difficultés contre lesquelles ont
eu à lutter les auteurs, on voit partout des traces de préventions

personnelles, de haines de parti, et des falsifications sans
nombre. Les recherches, même des savants contemporains,
s'en ressentent ; leur mode de procéder est factice, tendentieux,
partial; aussi les résultats qu'ils obtiennent sont-ils contradictoires,

arbitraires, bien souvent erronés et faux; et le R. P.
Ivantzoff-Platonoff a bien raison de dire que, pour le moment,
il s'agit surtout d'éclairer, de déblayer tous ces matériaux, de
défricher ce champ, presque inculte, qui se déroule devant
l'investigateur.

Les données sur lesquelles on a basé l'histoire de Photius,
surtout en occident, sont, presque en entier, fournies par des

personnages évidemment hostiles au patriarche. Ils
appartiennent à différentes catégories, mais ils n'ont qu'un but,
calomnier la personne, la mémoire de Photius. Tels sont : Théo-

gnoste, archimandrite du couvent de Stude. Après la déposition
d'Ignace, il avait fui Constantinople et était arrivé à Rome

pour porter plainte au pape contre Photius. Il reçut en récompense

les titres passablement fantaisistes d'archimandrite de
Rome et d'exarque de Constantinople. — Métrophanes,
métropolitain de Smyrne, l'un des chefs du parti hostile à Photius,
son accusateur au concile de 869, connu pour son fanatisme et
ses calomnies contre le patriarche saint Méthodius. —• Stylien,
métropolitain de Néocésarée, l'ennemi le plus acharné de

Photius, après la déposition duquel, en 886, il fut chargé par
l'empereur Léon de renouer les rapports avec Rome. Il ne
se gêna certainement ni dans le choix de ses accusations pour
perdre le patriarche, ni dans le choix de ses moyens pour
plaire au pape; il y réussit complètement, (v. Hankii. script,
byzantini, P. I, XIV et XXI.) Ces trois écrivains appartenaient



— 656 —

au parti ecclesiastico - hiérarchique hostile à Photius, ils en
étaient les coryphées, les inspirateurs; leurs ouvrages étaient
surtout destinés à Rome, écrits dans un sens absolument
papiste et surchargés d'expressions qui font même croire à une
coopération latine, expressions qu'on aurait de la peine à

attribuer à une plume grecque, quelque hostile qu'elle fût. Et
pourtant les lettres de ces trois personnages sont considérées
comme les sources les plus sérieuses et les plus authentiques
de la biographie de Photius; le P. Rader, S. J., les imprime
comme annexes aux décisions du concile de 869 et tâche même
de leur donner une importance quasi canonique — Nicétas le
Paphlagonien mérite d'être mis à côté de ces trois écrivains;
et l'honnête éditeur des lettres de Photius, Montacutius (Londres
1651), a bien raison de l'appeler «Rapsodus, omnium menda-
ciorum fons, et origo omnium calumniarum, quibus Photium
xaxanXvvsi (avilit) Cardin. Baronius». Et pourtant, c'est en se
basant surtout sur ce Nicétas que, par exemple, Jager et Her-
genröther font le portrait du patriarche.

Un autre groupe d'écrivains, dont les ouvrages servent
aussi de sources aux biographes de Photius, sont les historiens
politiques qui s'occupaient de la dynastie macédonienne ; c'est
Constantin Porphyrogénète qui en est le chef de file. Quoique
moins hostiles que les premiers, ils ne sont pourtant pas
exempts de préventions et de préjugés. Constantin écrivait,
au fond, plutôt un panégyrique qu'une histoire de son grand-
père Basile le Macédonien. Il parle de Photius comme d'un
grand savant, d'un sage, d'un homme vertueux; mais il ne
lui épargne pas le blâme, quand il décrit ses rapports intimes
avec le césar Bardas ou l'empereur Michel, les ennemis de

Basile. Les continuateurs et les imitateurs de Constantin
n'avaient ni sa science, ni son talent, et, généralement, ils
étaient absolument dénués de véracité ; tels sont, par exemple,
le continuateur anonyme de la Chronique de Théophanes et
Joseph Genesios ; mais c'est surtout Siméon Magister, qui, dans
son hostilité contre Photius, atteint l'apogée du mensonge. Ce

sont là les sources grecques sur lesquelles s'appuient les historiens

occidentaux qui s'occupent de Photius, entre autres, le
savant cardinal Hergenröther, qui fait une description détaillée
du milieu où naquirent et vécurent Photius et ses biographes.
A première vue on dirait qu'il veut donner des arguments en



— 657 —

faveur du patriarche, à la décharge de l'accusé; il n'en est
rien cependant. Le cardinal dit avec raison: Photius est le
fidèle représentant de sa race, de son Eglise, de sa société ;

eh bien, ajoute-t-il, implicitement, voyez ce que c'est que cette
race, cette société, ce milieu, qui a produit Photius, —-et —
osez défendre l'ennemi de Rome Le professeur Ivantzoff-
Platonoff répond à cette adroite insinuation: Oui, tel est
effectivement ce milieu, mais Photius en est-il responsable? et

le mérite de s'être élevé au-dessus de ce milieu n'en est-il pas
plus grand? D'ailleurs, ajoute-t-il, la société contemporaine
à Photius en Italie, en France, surtout à Rome (voyez Ba-
ronius), valait-elle mieux? Souvenez-vous des biographies des

papes Sergius, Jean XII, etc.
A ces écrivains grecs vient se joindre un écrivain latin,

Anastase le Bibliothécaire. Il écrivait «de visu», c'est vrai,
mais son ouvrage devait servir d'introduction aux actes du
concile de 869, destinés à être présentés au pape Adrien IL
Cela ne suffit-il pas pour se méfier de la véracité de l'auteur?
Il devait forcément écrire dans un certain sens agréable à
Rome et, par conséquent, hostile à Photius. Cet Anastase était
d'ailleurs un homme suspect; c'est peut-être le même qui a
été jugé à Rome pour assassinat.

Telles sont les différentes sources auxquelles viennent
puiser les historiens de Photius, et cela sans aucune défiance,
sans aucune critique. Est-ce sage, est-ce juste demande
l'auteur. Cette étude des sources, dont nous ne donnons qu'une
nomenclature très sommaire, est très détaillée chez M. Ivantzoff-
Platonoff et elle remplit les deux premiers chapitres de son
livre.

Le troisième chapitre est consacré à la critique des
accusations portées contre Photius, à propos de ses deux élections
au trône patriarcal, et à la description des circonstances dans
lesquelles elles ont eu lieu.

Les écrivains qui se sont occupés de Photius sont très
nombreux, mais, dit M. Ivantzoff-Platonoff, ceux dont les ouvrages
sont arrivés jusqu'à nous, et qui nous servent de guides, de

sources, sont presque tous ses ennemis ; ils ne reculent devant
aucune accusation, pas même devant des accusations absolument

ineptes ; ils disent, par exemple, que le père de Photius était
payen (à Constantinople, au IXe siècle et sa mère une nonne



— 658 —

qui avait violé ses voeux que, aux offices de l'Eglise, quand il
élevait le crucifix, ce crucifix se métamorphosait en serpent; que
Photius était l'allié du démon Lévouf —- le Méphistophélès
byzantin, etc.... Ces accusations, et d'autres du même genre, sont
consignées dans la Chronique de Siméon Magister (v. Migne,
CIX, 730 à 735), dans les œuvres de Nicétas, d'Anastase le
Bibliothécaire; non seulement les anciens auteurs romains,
comme Baronius et Maimbourg, mais même les nouveaux,
comme Jager et le savant Hergenröther, répètent, avec plus
ou moins de confiance, ces fables. Certainement ces derniers
ne prennent pas ces accusations au pied de la lettre, mais ils
les acceptent comme un reflet des opinions populaires sur
Photius. Hergenröther voit même, dans quelques-unes de ces
niaises légendes, un sens profond, une espèce de prédiction
populaire sur Photius, qui deviendrait un jour la source, la
cause du grand schisme, et par là même l'instrument de la
punition des Grecs dépravés et parjures. Or, toutes ces
légendes ne sont rien moins que la production du génie populaire

grec. Photius était l'ennemi d'un parti allié à la cour
impériale, composé d'ecclésiastiques, de courtisans, de moines
fanatiques, choqués par la largeur, l'indépendance des vues du
grand patriarche. Il était bien plutôt l'ami du peuple, il
s'appuyait souvent sur le témoignage d'artisans, de bourgeois,
d'agriculteurs Il est à remarquer qu'aucun des détracteurs
de Photius ne fournit des données sérieuses à l'appui de leurs
accusations contre sa vie privée, absolument pure. Au concile
de 869, on tâchait de trouver des accusateurs dans ce sens;
aucun ne se présenta, et si le concile le condamna comme
parricide et adultère, ces épithètes doivent être comprises dans
un sens figuré : il s'agissait de ses rapports avec Ignace (son
aîné), qu'il avait déposé (tué) et dont il avait occupé la charge.
Ses ennemis mêmes ne sauraient nier que Photius n'ait été

non seulement un homme d'un esprit hors ligne, mais encore
un grand érudit, d'un dévouement sans bornes pour la science.
C'était un ami exemplaire, un grand pédagogue (v. Valetta,
Platonoff, Hergenröther, t. III). Il avait le don de s'attacher
des gens de toutes classes, de toutes conditions. Ses amis,
ses partisans lui étaient dévoués sans réserve ; ils le prouvèrent
au concile de 869 et plus tard lors de son exil en 870. Bien
souvent il convertissait ses ennemis en amis ; Nicétas lui-même



— 659 —

l'avoue, de même que Stylien, Métrophanes et Anastase. On
ne doit pas s'étonner si Ignace lui-même, ayant connu Photius
plus intimement, lui accorda au déclin de ses jours toute sa
confiance (Hard. VI, I, 256). Grand organisateur, il s'occupa
activement des missions, et l'acquisition du monde slave à la
vérité chrétienne est, sans contredit, une de ses grandes gloires;
tel était ce grand patriarche oriental.

Si les ennemis de Photius eux-mêmes, dit l'auteur, sont
forcés, par l'évidence des faits, de reconnaître ses grandes
qualités, ses incontestables mérites, ils tâchent d'en parler le
moins possible. Ses actes les plus glorieux, son activité comme
patriarche de Constantinople, sont, sinon niés ou calomniés,
du moins, autant que faire se peut, passés sous silence,
relégués à l'arrière - plan. Ce qui intéresse surtout les historiens
anciens, c'est la lutte de Photius avec le parti d'Ignace et
avec le pape. Ce sont là, incontestablement, des questions d'une
haute importance, surtout la lutte contre la papauté, mais
l'activité de Photius ne se borne pas à ces deux sphères, elles
ne remplissent pas la vie de cet homme si remarquable. Ce
n'est que maintenant, à l'heure présente, que l'on commence
à étudier son activité dans la sphère de la philanthropie, de

la civilisation, dans l'organisation de l'Eglise, surtout dans
celle des missions. Ainsi la publication et la critique si approfondie

qu'a faites Mgr. Porphyre Ouspensky du discours de Photius
prononcé en 867 (en présence des empereurs Michel et Basile),
ont jeté une lumière toute nouvelle sur un fait très important :

il est hors de doute, maintenant, que l'époque du triomphe
définitif de l'orthodoxie sur les hérésies n'est pas l'année 842

(règne de Theodora), mais bien l'année 867 (patriarcat de

Photius), quand fut érigé le oxvXog, la colonne commémorative
de cet événement. C'est alors aussi que fut publiée une Exposition

de la foi orthodoxe, exposition qui malheureusement
n'est pas arrivée jusqu'à nous. On sait que le patriarche,
pendant toute la durée de son patriarcat, s'appliquait à faire

accepter universellement les décisions du VIIe concile œcuménique,

et à fixer une profession de foi, basée précisément sur
la doctrine des sept conciles œcuméniques, profession où

étaient condamnées les hérésies qui venaient d'être vaincues

par l'Eglise.



— 660 —

Aucune des hautes facultés de Photius, dit M. Ivantzoff-
Platonoff, aucun de ses mérites n'ont été laissés intacts par
ses ennemis; ils ont tâché, tant qu'ils ont pu, d'en amoindrir
la portée, de les couvrir d'une ombre, d'un voile ; là où il n'y
avait absolument rien à dire, on avait recours à l'insinuation.
Ainsi ses ennemis les plus acharnés avouaient l'immense
intelligence, l'érudition de Photius ; mais ils ajoutaient que cette
intelligence était dévoyée, que cette vaste érudition était
mondaine. Cette tendance est très accentuée chez les anciens, chez
Nicétas le Paphlagonien, chez Siméon, chez Anastase, mais on
la retrouve encore chez nos contemporains, tels que Jager et
même Hergenröther. Le premier parle plus ouvertement, avec
toute la rudesse d'un homme partial, prévenu, hostile ; le
second, infiniment plus savant et plus circonspect, a l'air d'être
absolument objectif, il étudie les plus petits détails de la vie
de Photius (tout en laissant sans explication un fait très
curieux, la disparition de documents très importants, qui auraient
pu éclairer certaines questions actuellement insolubles) ; il avoue
beaucoup de bonnes choses, beaucoup de grandes qualités,
mais il tâche de les éclabousser autant qu'il peut.

On accusait Photius de n'aimer que la science mondaine.
C'est absolument faux ; pour s'en convaincre, on n'a qu'à lire
son MvgioßißXog. Tout au contraire, la théologie, chez lui,
primait toutes les autres sciences. Quant à l'affirmation de Siméon
Magister, que toute la science de Photius était puisée à une
source démoniaque, infernale, elle ne mérite certainement pas
de réfutation sérieuse.

Anastase le Bibliothécaire et ce même Siméon Magister
tâchent d'incriminer l'orthodoxie de Photius. Anastase (v. Hard.
V. 752) l'appelle même « perversorum dogmatum cultor » Le
professeur Ivantzoff-Platonoff s'arrête sur cette importante question

et la traite en détail dans les notes annexées au texte
de l'étude. Voici le sommaire de ses explications:

Au concile de 869, convoqué pour perdre Photius, ses
ennemis firent tout au monde pour jeter le soupçon et le
blâme sur son orthodoxie ; ils l'auraient certainement condamné
comme hérétique, s'ils avaient découvert la moindre raison,
le moindre prétexte pour le faire. On ne trouva absolument
rien. On s'adressa même à des gens en dehors du concile;
ainsi un certain consul Léon fut appelé à une des séances,



_. 661 —

mais il déclara que l'on ne pouvait anathématiser que des
hérétiques, et que lui, le consul Léon, ne connaissait aucune
hérésie dans la doctrine du patriarche. Poussés à bout par
cette affirmation si positive, les membres du concile
déclarèrent que les actes de Photius étaient pires que des hérésies;
que lui-même était un instrument, un ouvrier du diable, «ope-
rarius diaboli». Si en définitive le concile le déclara «inventor
perversorum dogmatum», cela fut fait sans la moindre preuve,
sans la moindre raison, et seulement pour satisfaire les légats
du pape. Anastase le Bibliothécaire, discutant les décisions du
concile, finit par les approuver, en disant que, effectivement,
Photius a perverti, altéré les règles de l'Eglise (évidemment
les règles de l'Eglise romaine), et que ces altérations sont aussi
dignes de condamnation que les altérations de la foi! Le diable,
ajoute Anastase, est aussi condamné non pour ses erreurs
dans la foi, mais pour la perversité de ses œuvres (non pro
fidei pravitate, sed ob perversitatem operum). V. Hard. V. 755.

L'orthodoxie de Photius est indiscutable ; toutes ses œuvres le
prouvent, en particulier ses professions de foi (par exemple,
dans ses lettres au pape Nicolas, au prince Boris de Bulgarie ;

voir Valetta 138 à 140, 203 à 204). Il est hors de doute que les
auteurs latins qui ont fouillé chaque syllabe écrite par Photius,
auraient été heureux d'y découvrir une trace d'hérésie ; ils n'ont
rien trouvé; le grand patriarche reste invariablement orthodoxe

; peut-être même, s'il est permis de s'exprimer de la sorte,
trop inflexiblement orthodoxe et trop sévère, non seulement
dans l'appréciation des dogmes, mais même dans celle des

opinions théologiques douteuses. Cette façon de voir est le
résultat de la lutte séculaire que soutint Byzance contre des

hérésies subtiles et dangereuses; elle a porté Photius à juger
avec trop de sévérité les idées d'Origene, d'Eusèbe de

Cesaree
Le bibliothécaire Anastase et Nicétas expliquent l'amour

de Photius pour la science, sa charité, ses efforts pour la
conversion des payens, par sa vanité, par son désir de se faire
des partisans. Ce sont là, dit avec raison l'auteur, des puérilités
qui ne méritent pas de réfutation; mais, si on peut les
pardonner à des Nicétas ou à des Anastase, peut-on les pardonner
à un homme de l'importance de Hergenröther? N'est-il pas
triste de voir un grand savant comme lui se faire leur écho?

Revue intern, de Théologie. Hoft 4, 1893. 44



— 662 —

Ne pouvant attaquer les idées, la foi de Photius, ses
ennemis s'attaquent à son caractère. Voyons ces accusations
de plus près, dit le R. P. Ivantzoff-Platonoff. Ces inculpations
de fierté, d'arrogance, d'insolence ont vu le jour à Rome, et
les écrivains catholiques (romains) les soutiennent même jusqu'à
ce jour! Vers le milieu du IXe siècle, les papes étaient déjà
parvenus à établir fortement leur puissance dans l'Europe
occidentale, l'opposition qu'ils y rencontrèrent était faible (Hinc-
mar, Lothaire, Gonthier). Ils voulurent élargir cette puissance,
l'étendre sur l'Orient; mais ici ils se butèrent contre une opposition

invincible. Le premier acte de résistance sérieuse que
rencontra le pape vint du côté de Constantinople. Photius et
le jeune empereur Michel, qui, dans ces questions, subissait
son influence, élevèrent une barrière infranchissable à ses
prétentions. N'était-ce pas suffisant pour accuser Photius de fierté,
d'arrogance? N'était-ce pas un acte de rébellion? Or, le pape
Nicolas croyait que précisément cette époque-là était propice
à une action énergique de sa part ; les chances de la lutte lui
paraissaient favorables; un empereur jeune et inexpérimenté,
un patriarche entouré de nombreuses difficultés... Et les voilà
qui s'opposent à ses desseins! L'auteur s'arrête sur cette
question. Aux débuts de ses rapports avec Photius, dit-il, le

pape ne trouvait pas de difficulté à admettre la légitimité de
son élection; il connaissait les hautes qualités du patriarche;
et dans ses premières lettres, tout en ne lui donnant pas encore
son titre, tout en faisant ses réserves, il lui indiquait les
conditions auxquelles il devait souscrire pour obtenir l'adhésion
de Rome. Photius devait admettre la suprême autorité du pape
et consentir à la cession de certains territoires en litige entre
Rome et Constantinople. Le pape était donc sûr de la réussite ;

les légats déclarèrent même au concile qu'ils n'apportaient
aucune charte du pape à Ignace; car il ne le considérait
plus comme patriarche, après sa déposition par un concile.
(Theognosti libellus, Migne, series grseca, CV. col. 878.) On
était donc tout prêt, à Rome, à reconnaître Photius, à la
condition qu'il se soumettrait; et voilà qu'il s'y refuse et qu'il se

révolte contre le pape lui-même A Constantinople, on combla,
il est vrai, les légats du saint-siège de prévenances et
d'honneurs, on leur fit la politesse de leur permettre de revoir le
dossier de la déposition d'Ignace, mais on leur fit comprendre



— 663 —

très clairement que les affaires de Constantinople ne
regardaient pas Rome. L'empereur Michel écrivit dans ce sens au
pape, Photius fit de même; dans une lettre fort polie, il dit
au pape qu'il maintient très positivement l'autonomie de son
Eglise, et que, pour la question des provinces en litige, il
renvoie le pape à l'empereur. Inde tree! Mais où donc est,
dans tout cela, la fierté, l'arrogance de Photius? Il est à

remarquer que, même après ces incidents, il semble que le pape
hésitât encore à rompre avec le patriarche, à condamner
Photius. Il ne le fit que plus tard, quand il eut acquis la
certitude que le patriarcat ne céderait sur rien. La guerre éclata,
suivie de toutes les calomnies possibles.

Non content de ne pas faire de concessions, Photius
répond par une attaque à l'attaque du pape ; il convoque un
concile (867) et invite les souverains et les évêques de l'occident
à faire opposition aux empiétements du pape! N'était-ce pas
le comble de l'arrogance (au point de vue romain)?! (Baronius
a même peine à admettre une énormité de ce genre.) Aussi,
quand à Constantinople les affaires tournèrent contre Photius,
le pape se saisit-il de l'occasion, de l'arme qui lui était offerte,
et les accusations les plus incroyables furent lancées contre
le patriarche, dont le crime, le grand crime était son opposition

au pape ; effectivement, ne s'était-il pas permis de juger
celui qui ne peut être jugé par personne? Mais aux yeux de

tout homme impartial, Photius, dans toute cette affaire, n'a
été que ferme et juste, nullement fier et arrogant.

L'accusation d'ambition, d'intrigues, lancée contre Photius
est due principalement à Nicétas le Paphlagonien et à Stylien
de Néocésarée; ce dernier va même jusqu'à accuser le
patriarche d'avoir accéléré la mort d'Ignace à l'aide du poison et
du sortilège. L'histoire authentique, dit M. Ivantzoff-Platonoff,
ne contient absolument rien de semblable. La position de

Photius avant son arrivée au patriarcat était assez élevée
(comme il le dit dans une de ses lettres au pape), pour satisfaire

un ambitieux; aussi n'a-t-il pas recherché le titre de

patriarche. Mais on conçoit dans tout homme le désir de

reprendre une place dont on a été violemment et injustement
privé ; Photius pouvait désirer rentrer au patriarcat ; mais les
détails de sa rentrée sont trop connus, la chose s'est passée

trop publiquement pour que l'on puisse maintenir la légende



— 664 —

de ses intrigues et de ses complots. Photius parle en détail,
au concile de 879, de toutes les circonstances de sa rentrée;
il explique ses rapports avec les évêques du patriarcat de

Constantinople, avec les patriarches, avec l'empereur; il
affirme ses bons rapports avec Ignace, et les membres du
concile confirment tout ce qu'il dit, et cela unanimement. Peut-
on admettre que ce qu'il écrivait au césar Bardas, à l'empereur,
ce qu'il affirmait devant tout un concile, composé de plus de
trois cents évêques, en face du monde, que tout cela n'aurait
pas trouvé de réfutation immédiate et éclatante, si tout cela
eût été faux

«Photius était un flatteur, un hypocrite, un adulateur»,
disent les auteurs contemporains du patriarche ; ces accusations
se retrouvent chez ceux de notre époque, Tosti, Jager, Hergenröther,

qui citent à l'appui de leur dire des passages tirés des

lettres de Photius. Incontestablement, il y a des expressions
qui nous paraissent extrêmement exagérées; mais ces
exagérations étaient à la mode du temps, surtout à la cour raffinée
de Byzance. N'employons-nous pas, nous-mêmes, des expressions

qui, prises au pied de la lettre, peuvent paraître serviles
et basses (votre dévoué serviteur, mein Herr, etc.), et qui
paraîtront telles à ceux qui nous liront dans mille ans? Les
auteurs catholiques contemporains aiment à comparer les lettres
de Photius à celles du pape Nicolas Ier, et ils donnent la
préférence à ces dernières, qui sont rédigées dans un style
grossièrement droit; oui, elles sont rudes et droites, mais sous
cette rudesse de forme on reconnaît l'astuce et l'adresse
pratique qui sait s'adapter aux circonstances. Les lettres de Photius
ont effectivement un tout autre caractère ; elles sont extrêmement

fines ; mais sous des formes aimables, on découvre souvent
une ironie des plus subtiles. Quand il s'agissait d'être ferme,
quand il fallait être sévère, Photius savait parfaitement parler
comme il le fallait, et remplir son devoir! Il n'y a qu'à lire,
par exemple, ses lettres de blâme à des hommes puissants et

dangereux, comme le césar Bardas ou Basile le Macédonien.
Si, dans d'autres cas, ses lettres contiennent des expressions
qui nous paraissent trop obséquieuses, ne retrouve-t-on pas
ces mêmes expressions, par exemple, dans les lettres d'Ignace
ou dans celles des légats du pape adressées à l'empereur Basile,
qui venait d'assassiner son prédécesseur Michel et que les lé-



— 665 —

gats comparaient à St-Constantin le Grand et à Théodose,
comme ils comparaient son épouse Eudoxie, qui partageait sa
couche avec l'assassin de son amant, à Judith et à Pulchérie
Le pape Adrien dans ses lettres à ce même empereur Basile,
et le pape Nicolas dans celles qu'il adressait à l'empereur Michel
(celle de l'an 866), parlaient de la même façon. En critiquant
les lettres de Photius, il faut prendre en considération les
circonstances où elles ont été écrites. Il existe, par exemple,
une lettre de Photius adressée à l'empereur Michel où il parle
de l'assassinat de Bardas ; Hergenröther la cite comme exemple
de flatterie, d'adulation, mais il lui donne un sens qu'elle n'a
pas (v. Gérasimos Jared et la remarque de Valetta, qui en
expliquent la portée). Hergenröther n'est pas plus heureux,
quand il répète la niaise légende de la biographie de Basile
le Macédonien, soi-disant écrite par Photius, pour rentrer en
grâce. Les savants papistes répètent la calomnie de Nicétas
le Paphlagonien sur Photius, qui, par servilité, aurait canonisé
le fils de l'empereur Basile. C'est un mensonge évident; le
nom de ce Constantin (fils de Basile) ne se trouve pas dans
le calendrier ecclésiastique de l'Eglise orthodoxe ; il ne se trouve
pas non plus dans le Ménologe de Basile, où sont citées les

personnes de sa famille qui ont été canonisées (et elles ne
l'ont pas été par Photius). Il se peut que l'empereur ait fondé
une église sous l'invocation de St-Constantin, sur le tombeau
de son fils, et que Photius l'ait consacrée; voilà tout. Hergenröther

(II, 317) dit, pour corroborer cette histoire, qu'en occident

il y a eu des cas semblables, mais cela n'est certainement

pas une preuve que Photius les ait imités.
Photius est accusé d'être un menteur, un faussaire, arrivant

à ses fins au moyen de documents falsifiés, de corruptions,
etc. Le professeur Ivantzoff-Platonoff s'arrête longuement sur
cette accusation; il dit que la source doit en être cherchée à
Rome. C'est le pape Nicolas, suppose-t-il, qui, le premier, a

lancé ces accusations, après son insuccès au concile de

Constantinople (861). Il comptait beaucoup sur ce concile, mais
quand celui-ci eut pris une direction opposée à ses vues (il
s'agissait de certains territoires en litige), il déclara, comme
d'habitude, que ses légats avaient été achetés, qu'on avait
falsifié ses lettres, ses instructions Les mêmes accusations
furent renouvelées plus tard, mais bien plus fortes, à l'occasion



— 666 —

du concile (de Constantinople) de 867, défavorable au pape.
Après la déposition de Photius, l'empereur envoya des
ambassadeurs à Rome pour s'entendre avec le pape; ces ambassadeurs,

désireux de lui plaire, abondèrent nécessairement dans
son sens et accusèrent leur ennemi tombé de tout ce qu'on
voulait qu'on l'accusât! On alla même jusqu'à dire que peut-
être ce concile de 867 n'avait jamais eu lieu; que, même s'il
avait eu lieu, les signatures avaient été falsifiées par Photius.
Au concile de 869, qui condamna Photius, on accepta toutes
ces accusations!

Le concile de 879 fut favorable au patriarche Photius et
défavorable au pape. Ce fut la même histoire: les légats ont
été achetés, les signatures falsifiées, etc. !1

A mesure que la science occidentale se soumettait de plus
en plus à l'influence de Rome, les accusations contre Photius
gagnaient du terrain, grandissaient : aux XVIe et XVIIe siècles,
d'illustres savants (Baronius, Allatius, Bellarmin) nièrent jusqu'à
l'existence des conciles de 867 et de 879. Actuellement on sent
l'impossibilité de maintenir ce point de vue. On accepte non
seulement l'existence du concile de 879, mais même l'authenticité

de presque toutes ses signatures (v. Hergenröther VI, 8).

Nous ne possédons pas les actes des conciles de 861 et de 867 ;

ils furent brûlés par ordre du pape et de ses partisans à
Constantinople. N'est-il pas permis d'inférer de ce fait, que, si ces
actes étaient arrivés jusqu'à nous, nous aurions vu qu'ils sont
dignes de confiance? Effectivement, si ces actes contenaient
des falsifications, des preuves convaincantes des sacrilèges
mensonges de Photius, pourquoi les détruire Pourquoi ne pas
garder ces preuves? N'est-ce pas là une présomption
favorable à Photius?

Nous possédons les actes de 879, dont l'authenticité n'est
plus exposée à de sérieuses attaques. Que voyons-nous dans

¦ces actes Les légats du pape lurent, effectivement, ses lettres
¦en y introduisant certaines modifications. Mais à qui la faute
Pas à Photius, en tout cas; ces modifications avaient été
imposées aux légats par les circonstances dans lesquelles était
le concile (v. Hergenröther, II, 534 ; Lébédef, Hist, des conciles
de Constantinople, 157—158). On doit supposer que les instruc-

1 V. Admonitio ad lectorem de pseudosynodo Photii, apud Hard. H49—1164;
cf. de pseudosynodo photiana apud Allatium.



— 667 —

tions écrites, que les légats reçurent du pape en quittant Rome,
contenaient des exigences exagérées, et que, arrivés sur place,
ils virent la nécessité de rabattre de leurs prétentions. Ces

légats expédiés au loin, privés de la possibilité de demander
l'avis de la cour de Rome, d'attendre de nouvelles instructions,
devaient certainement avoir le droit de faire des modifications
à leurs instructions, devaient avoir une certaine liberté d'action,

en vue de circonstances nouvelles, non prévues à Rome.
S'ils allaient trop loin, n'avait-on pas la possibilité la plus
complète de les désavouer? C'est précisément à ce dernier moyen
qu'eurent recours les papes pour toutes les décisions qui leur
déplurent (par exemple, quand leurs légats affirmèrent l'égalité
des droits de Constantinople et de Rome, l'inviolabilité du credo
de Nicée-Constantinople, etc. Les accusations de fraude
et de corruption lancées contre les ennemis de la curie romaine
devraient être admises avec plus de circonspection. N'est-il
pas étrange, en effet, que Rome ne trouve à envoyer à
Constantinople, pour s'y faire représenter, que des coquins qui se
laissent invariablement acheter (à deux reprises, en 861 et en
879)? Quelque bas que fût le niveau moral à cette époque,
il est difficile d'admettre que les papes n'avaient parmi leurs
grands dignitaires, leurs hommes de confiance, que des
prévaricateurs. Il est hors de doute, d'ailleurs, que ces désaveux
donnés avec tant d'éclat par les papes à leurs légats étaient
de la comédie. En effet, les légats du pape au concile de 861,
Rodoalde et Zacharie, sont désavoués dès leur rentrée à Rome;
mais quand les condamne-t-on Deux ans phis tard, en 863,
quand Rome vit qu'il y avait avantage à condamner Photius.
Il y a plus : Rodoalde à peine revenu à Rome et à peine
désavoué, reçoit une commission des plus importantes et des plus
honorifiques: le pape l'envoie dans les Gaules (pour démêler
l'affaire de Lothaire de Lorraine), et Zacharie devient l'un des

plus grands dignitaires de l'Eglise romaine (Hard. VI, I, 210).
On accuse encore Photius d'avoir fait siéger aux conciles

de Constantinople de faux représentants des patriarches d'orient.
Cela n'est ni prouvé ni prouvable; en tout cas, ils sont
beaucoup plus authentiques que les représentants de ces
mêmes patriarches au concile de 869. Il est difficile de parler
des représentants au concile de 867, dont les actes ne sont

pas parvenus jusqu'à nous, mais nous possédons la circulaire



— 668 —

de Photius invitant les patriarches orientaux à venir au concile.
Quelles sont donc les données qui font supposer qu'à leur
place arrivèrent de faux représentants (V. le protocole de la
8me et de la 9me séances de 869 ; v. aussi Lébédef et Platonoff.)

Le professeur Ivantzoff-Platonoff passe à l'accusation de

cruauté, de tyrannie, envers le patriarche Ignace et ses partisans.
Comme toujours, les premiers accusateurs de Photius sont ses
ennemis: Théognoste, Metrophanes, Stylien. Leurs alliés de

Rome, les papes Adrien et Nicolas, se saisissent de leurs
accusations et les propagent; les conciles de Rome, en 863 et
869, et celui de Constantinople en 869, les affirment Le foyer
où toutes ces accusations se concentrent est dans les écrits du plus
grand antagoniste de Photius, du panégyriste d'Ignace, de
Nicétas le Paphlagonien. Mais voyons les faits. Amis et ennemis
s'accordent à dire que, aux débuts de son patriarcat, Photius
était en paix avec Ignace et ses adhérents, mais que plus tard
on se livra contre eux à des actes de cruauté. Quelle était la
raison de ce changement? Qui était l'auteur des persécutions?
On ne cite pas Photius comme leur auteur direct; leur
auteur réel, au dire des historiens laïques Génésios et Siméon
Magister, était le césar Bardas, ennemi de l'impératrice Theodora.
Ignace appartenait au parti de l'impératrice, qui probablement
tâchait de le mettre en avant et voulait se couvrir de son nom.
Après l'éloignement de Theodora, un certain Gévon fut
convaincu d'avoir comploté contre le gouvernement en faveur de

l'impératrice; Gévon tenait aussi de très près à Ignace; le

jour de son exécution fut aussi celui de la déposition d'Ignace.
On voit le joint de tous ces faits, on voit combien tout cela
s'enchevêtrait, et combien les questions politiques primaient
les questions religieuses ; mais quelle qu'eût été la raison des

persécutions, ce n'est pas Photius qui, même indirectement,
pouvait en être l'auteur; car il n'en avait nul besoin. Les
historiens politiques s'accordent à dire que leur auteur était
Bardas, qui tenait à détruire ses adversaires. D'ailleurs, ces

persécutions, de quelque part qu'elles vinssent, n'étaient réellement
pas bien terribles, et ceux qui en parlent se contredisent : ainsi
Nicétas (Migne, CV, P- 513) dit qu'après sa déposition, Ignace
n'avait que deux garçons pour le servir et le soigner; or, à

la page 515, en décrivant le sac du couvent assigné à Ignace
par les Russes, il raconte que les barbares enlevèrent de grands



— 669 —

trésors et emmenèrent vingt-deux serviteurs du patriarche
Ignace; à la page 517, Nicétas dit qu'Ignace, appelé au concile,
y vint revêtu de somptueux ornements épiscopaux, dg%isgaxixrjv
GxoXrjv svâvGafisvog. Il en est de même de ce que dit Stylien:
quand il parle des évêques qui protestèrent contre l'élection
de Photius, ils sont «navcsg sniOxonoi» et chez les autres ils
sont «perpauci», ou même seulement «quinque episcopi»

A. K.
(La suite prochainement.)


	Le patriarche Photius d'après M. le professeur Ivantzoff-Platonoff

