Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)

Heft: 4

Artikel: Le patriarche Photius d'aprés M. le professeur Ivantzoff-Platonoff
Autor: AK.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403271

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PATRIARCHE PHOTIUS

D’APRES

M. LE PrOFESSEUR IVANTZOFFE -PLATONOFEFE. !

L’étude de M. le professeur Ivantzoff-Platonoff ne peut
qu'intéresser vivement les lecteurs de la Revue internationale
de Théologie. Effectivement, ne s’agit-il pas du grand patriarche
oriental qui était le représentant le plus complet, le plus puis-
sant du génie national grec, de l'idée orthodoxe, du principe
de l'autonomie de 1'Eglise, principe opposé a celui de l'abso-
lutisme du pape? Les légats de Rome au concile de Constan-
tinople (879 a 880) avaient bien raison de dire: «Benedictus
Deus, quod optima fama sanctissimi Photii patriarchae non
solum in nostram regionem, sed etiam in universum orbem
pervenit, non tantum sermonibus confirmata, quantum factis
attigit fines terrae . . . .; idque testantur non ii solum, qui
linguam graecam profitentur, sed ipsum etiam barbaricum et
agreste genus, non esse similem ei sapientia et scientia, neque
commiseratione ac largitione in pauperes, neque benignitate
et humilitate, et quod semper facta ejus plura sunt quam di-
cuntur.»? On peut en dire autant des paroles de Christo-
phore Zampelios: « O @awrios Eowoe w1 *Opdodosiay xai vo EIvos
sx Thg mmovxsusyns afvooov »,® paroles qui servent d’épigraphe a
Pouvrage du professeur Ivantzoff-Platonoff.

! Cette savante étude de M. l'archiprétre Ivantzofi-Platonoff, professeur d’his-
toire ecclésiastique & 1’Université de Moscou, a fait sensation en Russie. Elle n’a
été d’abord qu’un discours prononcé a l'occasion du dixiéme centenaire de la mort
de Photius; puis 'auteur y a ajouté une quantité de notes, puisées aux sources les
plus diverses, tant orientales qu’occidentales et tant anciennes que modernes. M. le
général A. Kiréeff a bien voulu traduire cette étude en frangais pour la Rewue; mais
malheureusement le défaut d’espace nous oblige a nous borner i des extraits tres
somimaires. :

2 Cf. Harduini Act. Conc. T. VI, P. I, pag. 339.

? Valetta, @wrlov Emi0vodel, London, 1864; Hooley. Gel. 112.



Cet ouvrage est, avant tout, critique et bibliographique ;
Pauteur s’applique a étudier les sources de l'histoire de Photius,
les nombreux ouvrages qui s’y rapportent. Clest 1a le carac-
teére dominant de son ccuvre, motivé par l'état actuel de cette
question dans la littérature et la science. Mille ans se sont
écoulés depuis la mort de Photius, nous possédons des masses
de données et de matériaux biographiques et historiques, mais
ces matériaux sont terriblement obscurcis; il y a confusion.
Dans toutes les études, dans tous les ouvrages sur Photius, on voit,
a chaque page, les nombreuses difficultés contre lesquelles ont
eu a lutter les auteurs, on voit partout des traces de préven-
tions personnelles, de haines de parti, et des falsifications sans
nombre. Les recherches, méme des savants contemporains,
s'en ressentent; leur mode de procéder est factice, tendentieux, .
partial; aussi les résultats qu’ils obtiennent sont-ils contradic-
toires, arbitraires, bien souvent erronés et faux:; et le R. P,
Ivantzoff-Platonoff a bien raison de dire que, pour le moment,
il s’agit surtout d’éclairer, de déblayer tous ces matériaux, de
défricher ce champ, presque inculte, qui se déroule devant
I'investigateur. ‘

Les données sur lesquelles on a basé 'histoire de Photius,
surtout en occident, sont, presque en entier, fournies par des
personnages ¢évidemment hostiles au patriarche. Ils appar-
tiennent a différentes catégories, mais ils n’ont qu'un but, ca-
lomnier la personne, la mémoire de Photius. Tels sont: Z7/éo-
gnoste, archimandrite du couvent de Stude. Apres la déposition
d'Ignace, il avait fui Constantinople et était arrivé a4 Rome
pour porter plainte aw pape contre Photius. Il regut en récom-
pense les titres passablement fantaisistes d’archimandrite de
Rome et d’exarque de Constantinople. — Métrophanes, métro-
politain de Smyrne, 'un des chefs du parti hostile a Photius,
son accusateur au concile de 869, connu pour son fanatisme et
ses calomnies contre le patriarche saint Méthodius. — Styliern,
métropolitain de Néocésarée, 'ennemi le plus acharné de Pho-
tius, apreés la déposition duquel, en 886, il fut chargé par
Pempereur Léon de renouer les rapports avec Rome. Il ne
se géna certainement ni dans le choix de ses accusations pout
perdre le patriarche, ni dans le choix de ses moyens pour
plaire ‘au pape; il y réussit complétement. (v. Hankii. script.
byzantini, P. I, XIV et XXI.) Ces trois écrivains appartenaient



— 656 —

au parti ecclésiastico-hiérarchique hostile & Photius, ils en
étaient les coryphées, les inspirateurs; leurs ouvrages étaient
surtout destinés a Rome, écrits dans un sens absolument pa-
piste et surchargés d’expressions qui font méme croire a une
coopération latine, expressivns qu'on aurait de la peine a
attribuer & une plume grecque, quelque hostile qu’elle fat. Et
pourtant les lettres de ces trois personnages sont considérées
comme les sources les plus sérieuses et les plus authentiques
de la biographie de Photius; le P, Rader, S.]J., les imprime
comme annexes aux décisions du concile de 869 et tache méme
de leur donner une importance quasi canonique! — Nicélas le
Paphlagonien mérite d’étre mis 2 coté de ces trois écrivains;
et '’honnéte éditeur des lettres de Photius, Montacutius (Londres
1651), a bien raison de 'appeler «Rapsodus, omnium menda-
ciorum fons, et origo omnium calumniarum, quibus Photium
zxavamwivve (avilit) Cardin. Baronius». Et pourtant, c'est en se
basant surtout sur ce Nicétas que, par exemple, Jager et Her-
genrither font le portrait du patriarche.

Un autre groupe d’écrivains, dont les ouvrages servent
aussi de sources aux biographes de Photius, sont les historiens
politiques qui s’occupaient de la dynastie macédonienne; c’est
Constantin Porphyrogénéte qui en est le chef de file. Quoique
moins hostiles que les premiers, ils ne sont pourtant pas
exempts de préventions et de préjugés. Constantin écrivait,
au fond, plutdét un panégyrique qu'une histoire de son grand-
pere Basile le Macédonien. Il parle de Photius comme d'un
orand savant, d'un sage, d'un homme vertueux; mais il ne
lui épargne pas le blame, quand il décrit ses rapports intimes
avec le césar Bardas ou l'empereur Michel, les ennemis de
Basile. Les continuateurs et les imitateurs de Constantin
n'avaient ni sa science, ni son talent, et, généralement, ils
€taient absolument dénués de véracité; tels sont, par exemple,
le continuateur anonyme de la Chronique de Théophanes et
Joseph Genesios; mais c'est surtout Siméon Magister, qui, dans
son hostilité contre Photius, atteint I'apogée du mensonge. Ce
sont 1a les sources grecques sur lesquelles s’appuient les histo-
riens occidentaux qui s'occupent de Photius, entre autres, le
savant cardinal Hergenrother, qui fait une description détaillée
du milieu out naquirent et vécurent Photius et ses biographes.
A premitre vue on dirait qu'il veut donner des arguments en



=

faveur du patriarche, a la décharge de l'accusé; il n'en est
rien cependant. Le cardinal dit avec raison: Photius est le
fidele représentant de sa race, de son Eglise, de sa société;
eh bien, ajoute-t-il, smplicitement, voyez ce que c'est que cette
race, cette société, ce milieu, qui a produit Photius, — et —
osez défendre l'ennemi de Rome! Le professeur Ivantzoff-
Platonoff répond a cette adroite insinuation: Oui, tel est
effectivement ce milieu, mais Photius en est-il responsable? ez
le mérite de S'éire élevé au-dessus de ce milien w'en est-il pas
plus grand? D’ailleurs, ajoute-t-il, la société contemporaine
a Photius en Italie, en France, surtout & Rome (voyez Ba-
ronius), valait-elle mieux? Souvenez-vous des biographies des
papes Sergius, Jean XII, etc.-

A ces écrivains grecs vient se joindre un écrivain latin,
Anastase le Bibliothécaire. Il écrivait «de visu», c'est vrai,
mais son ouvrage devait servir d’introduction aux actes du
concile de 869, destinés a é&tre présentés au pape Adrien IL
Cela ne suffit-il pas pour se méfier de la véracité¢ de l'auteur?
Il devait forcément écrire dans un certain sens agréable a
Rome et, par conséquent, hostile 2 Photius. Cet Anastase était
d'ailleurs un homme suspect; c'est peut-étre le méme qui a
été jugé a Rome pour assassinat.

Telles sont les différentes sources auxquelles viennent
puiser les historiens de Photius, et cela sans aucune défiance,
sans aucune critique. Est-ce sage, est-ce juste? demande I'au-
teur. Cette étude des sources, dont nous ne donnons qu'une
nomenclature trés sommaire, est treés détaillée chez M. Ivantzoff-
Platonoff et elle remplit les deux premiers chapitres de son
livre. _ : : ‘ ‘

Le troisiéme chapitre est consacré a la critique des accu-
sations portées contre Photius, & propos de ses deux élections
au trone patriarcal, et a la description des circonstances dans
lesquelles elles ont eu lieu. :

Les écrivains qui se sont occupés de Photius sont trés
nombreux, mais, dit M. Ivantzoff-Platonoff, ceux dont les ouvrages
sont arrivés jusqu'a nous, et qui nous servent de guides, de
sources, sont presque tous ses ennemis; ils ne reculent devant
atcune accusation, pas méme devant des accusations absolu-
ment ineptes; ils disent, par exemple, que le pere de Photius était
payen (a Constantinople, au IXe siecle !l) et sa meére une nonne



— 658 —

qui avait violé ses veeux! que, aux offices de I'Eglise, quand il
¢levait le crucifix, ce crucifix se métamorphosait en serpent; que
Photius était 'allié du démon Lévouf — le Méphistophéles by-
zantin, etc. ... Ces accusations, et d’autres du méme genre, sont
consignées dans la Chronique de Siméon Magister (v. Migne,
CIX, 730 a 73b), dans les ceuvres de Nicétas, d’Anastase le
Bibliothécaire; non seulement les anciens auteurs romains,
comme Baronius et Maimbourg, mais méme les nouveaux,
~comme Jager et le savant Hergenrtther, répetent, avec plus
ou moins de confiance, ces fables. Certainement ces derniers
ne prennent pas ces accusations au pied de la lettre, mais ils
les acceptent comme un reflet des opinions populaires sur
Photius. Hergenréther voit méme, dans quelques-unes de ces
niaises légendes, un sens profond, une espéce de prédiction
populaire sur Photius, qui deviendrait un jour la source, la
cause du grand schisme, et par 12 méme l'instrument de la
punition des Grecs dépravés et parjures. Or, toutes ces lé-
gendes ne sont rien moins que la production du génie popu-
laire grec. Photius était 'ennemi d’un parti allié a la cour
impériale, composé d’ecclésiastiques, de courtisans, de moines
fanatiques, choqués par la largeur, l'indépendance des vues du
grand patriarche. Il était bien plutét 'ami du peuple, il s’ap-
puyait souvent sur le témoignage d’'artisans, de bourgeois,
d’agriculteurs ... Il est & remarquer qu’aucun des détracteurs
de Photius ne fournit des données sérieuses a V'appui de leurs
accusations contre sa vie privée, absolument pure. Au concile
de 869, on tachait de trouver des accusateurs dans ce sens;
aucun ne se présenta, et si le concile le condamna comme
parricide et adultére, ces épithétes doivent étre comprises dans
un sens figuré: il s'agissait de ses rapports avec Ignace (son
ainé), qu'il avait déposé (tué) et dont il avait occupé la charge.
Ses ennemis mémes ne sauraient nier que Photius n’ait €té
non seulement un homme d’'un esprit hors ligne, mais encore
un grand érudit, d'un dévouement sans bornes pour la science.
Clétait un ami exemplaire, un grand pédagogue (v. Valetta,
Platonoff, Hergenrother, t. III). Il avait le don de s’attacher
des gens de toutes classes, de toutes conditions. Ses amis,
ses partisans lui étaient dévoués sans réserve; ils le prouvérent
au concile de 869 et plus tard lors de son exil en 870. Bien
souvent il convertissait ses ennemis en amis; Nicétas lui-méme



— 659 —

l'avoue, de méme que Stylien, Métrophanes et Anastase. On
ne doit pas s'étonner si Ignace lui-méme, ayant connu Photius
plus intimement, lui accorda au déclin de ses jours toute sa
confiance (Hard. VI, I, 256). Grand organisateur, il s'occupa
activement des missions, et l'acquisition du monde slave a la
vérité chrétienne est, sans contredit, une de ses grandes gloires;
tel était ce grand patriarche oriental.

Si les ennemis de Photius eux-mémes, dit l'auteur, sont
forcés, par l'évidence des faits, de reconnaitre ses grandes
qualités, ses incontestables mérites, ils tachent d’en parler le
moins possible. Ses actes les plus glorieux, son activité comme
patriarche de Constantinople, sont, sinon niés ou calomniés;
du moins,' autant que faire se peut, passés sous silence, relé-
gués a larriere-plan. Ce qui intéresse surtout les historiens
anciens, c’est la lutte de Photius avec le parti d’Ignace et
avec le pape. Ce sont 1a, incontestablement, des questions d'une
haute importance, surtout la lutte contre la papauté, mais l'ac-
tivité de Photius ne se borne pas a ces deux spheéres, elles
ne remplissent pas la vie de cet homme si remarquable. Ce
n’est que maintenant, a I'heure présente, que I'on commence
a4 étudier son activité dans la sphere de la philanthropie, de
la civilisation, dans l'organisation de I'Eglise, surtout dans
celle des missions. Ainsi la publication et la critique si appro-
fondie qu’a faites Mgr. Porphyre Ouspensky du discours de Photius
prononcé en 867 (en présence des empereurs Michel et Basile),
ont jeté une lumitre toute nouvelle sur un fait trés important:
il est hors de doute, maintenant, que l'’époque du triomphe
définitif de l'orthodoxie sur les hérésies n’est pas l'année 842
(regne de Théodora), mais bien l'année 867 (patriarcat de
Photius), quand fut érigé le gzilog, la colonne commémorative
de cet événement. Clest alors aussi que fut publiée une Expo-
sition de la foi orthodoxe, exposition qui malheureusement
n'est pas arrivée jusqu'a nous. On sait que le patriarche, pen-
dant toute la durée de son patriarcat, s’appliquait a faire
accepter universellement les décisions du VII® concile cecume-
nique, et a fixer une profession de foi, basée précis€ément sur
la doctrine des sept conciles cecuméniques, profession ou
étaient condamnées les hérésies qui venaient d'étre vaincues
par I’Eglise.



— 660 —

Aucune des hautes facultés de Photius, dit M. Ivantzoft-
Platonoff, aucun de ses mérites n'ont été laissés intacts par
ses ennemis; ils ont tdché, tant qu'ils ont pu, d'en amoindrir
la portée, de les couvrir d’une ombre, d'un voile; 12 ou il n'y
avait absolument rien a dire, on avait recours a l'insinuation.
Ainsi ses ennemis les plus acharnés avouaient l'immense in-
telligence, 1'érudition de Photius; mais ils ajoutaient que cette
intelligence était dévoyée, que cette vaste érudition était mon-
daine. Cette tendance est trés accentuée chez les anciens, chez
Nicétas le Paphlagonien, chez Siméon, chez Anastase, mais on
la retrouve encore chez nos contemporains, tels que Jager et
méme Hergenrother. Le premier parle plus ouvertement, avec
toute la rudesse d'un homme partial, prévenu, hostile; Ie
second, infiniment plus savant et plus circonspect, a l'air d’étre
absolument objectif, il étudie les plus petits détails de la vie
de Photius (tout en laissant sans explication un fait trés cu-
rieux, la disparition de documenis trves importants, qui auraient
pu éclatrver ceriaines questions actuellement insolubles), il avoue
beaucoup de bonnes choses, beaucoup de grandes qualités,
mais il tdche de les éclabousser autant qu'il peut.

On accusait Photius de n’aimer que la science mondaine.
C’est absolument faux; pour s'en convaincre, on n'a qu'a lire
son MuvowfiSioc. Tout au contraire, la théologie, chez lui, pri-
mait toutes les autres sciences. Quant a 'affirmation de Siméon
Magister, que toute la science de Photius était puisée a une
source démoniaque, infernale, elle ne mérite certainement pas
de réfutation sérieuse.

Anastase le Bibliothécaire et ce méme Siméon Magister
tachent d'incriminer 'orthodoxie de Photius. Anastase (v. Hard.
V. 752) 'appelle méme «perversorum dogmatum cultor»! Le
professeur Ivantzoff-Platonoff s’arréte sur cette importante ques-
tion et la traite en détail dans les notes annexées au texte
de 1'étude. Voici le sommaire de ses explications: :

Au concile de 869, convoqué pour perdre Photius, ses
ennemis firent tout au monde pour jeter le soupcon et le
blame sur son orthodoxie; ils 'auraient certainement condamné
comme hérétique, s'ils avaient découvert la moindre raison,
le moindre prétexte pour le faire, On ne trouva absolument
rien. On s’adressa méme & des gens en dehors du concile;
ainsi un certain consul Léon fut appelé a une des séances,



=

mais il déclara que 'on ne pouvait anathématiser que des
hérétiques, et que lui, le consul Léon, ne connaissait aucune
hérésie dans la doctrine du patriarche. Poussés a4 bout par
cette affirmation si positive, les membres du concile décla-
rerent que les actes de Photius étaient pires que des hérésies;
que lui-méme était un instrument, un ouvrier du diable, «-ope-‘
rarius diaboli». Si en définitive le concile le déclara «inventor
perversorum dogmatum», cela fut fait sans la moindre preuve,
sans la moindre raison, et seulement pour satisfaire les légats
du pape. Anastase le Bibliothécaire, discutant les décisions du
concile, finit par les approuver, en disant que, effectivement,
Photius a perverti, altéré les reégles de I'Eglise (évidemment
les régles de ’Eglise romaine), et que ces altérations sont aussi
dignes de condamnation que les altérations de la foi! Le diable,
ajoute Anastase, est aussi condamné non pour ses erreurs
dans la foi, mais pour la perversité de ses occuvres (non pro
fidei pravitate, sed ob perversitatem operum). V. Hard. V. 755.
L’orthodoxie de Photius est indiscutable; toutes ses ceuvres le
prouvent, en particulier ses professions de foi (par exemple,
dans ses lettres au pape Nicolas, au prince Boris de Bulgarie;
voir Valetta 138 a 140, 203 a 204). Il est hors de doute que les
auteurs latins qui ont fouillé chaque syllabe écrite par Photius,
auraient été heureux d’y découvrir une trace d’hérésie; ils n'ont
rien trouvé; le grand patriarche reste invariablement ortho-
doxe; peut-étre méme, s'il est permis de s’exprimer de la sorte,
trop inflexiblement orthodoxe et trop séveére, non seulement
dans l'appréciation des dogmes, mais méme dans celle des
opinions théologiques douteuses. Cette facon de voir est le
résultat de la lutte séculaire que soutint Byzance contre des
hérésies subtiles et dangereuses; elle a porté Photius a juger
avec trop de sévérité les idées d'Origeéne, d'Eusebe de

Le bibliothécaire Anastase et Nicétas expliquent I'amour
de Photius pour la science, sa charité, ses efforts pour la con-
version des payens, par sa vanité, par son désir de se faire
des partisans. Ce sont 12, dit avec raison 'auteur, des puérilites
qui ne méritent pas de réfutation; mais, si on peut les par-
donner 2 des Nicétas ou & des Anastase, peut-on les pardonner
A un homme de l'importance de Hergenrdther? N’est-il pas
triste de voir un grand savant comme lui se faire leur écho?

Revue intern, de Théologie. Heft 4, 1893. 44



— 662 —

Ne pouvant attaquer les idées, la foi de Photius, ses
ennemis s’attaquent & son caractére. Voyons ces accusations
de plus pres, dit le R. P. Ivantzoff-Platonoff. Ces inculpations
de fierté, d’arrogance, d’insolence ont vu le jour 2 Rome, et
les écrivains catholiques (romains) les soutiennent méme jusqu’a
ce jour! Vers le milien du IX® sieécle, les papes étaient déja
parvenus 4 établir fortement leur puissance dans I’Europe occi-
dentale, l'opposition qu’ils y rencontreérent était faible (Hinc-
mar, Lothaire, Gonthier). Ils voulurent élargir cette puissance,
I'étendre sur 1'Orient; mais ici ils se butérent contre une oppo-
sition invincible. Le premier acte de résistance sérieuse que
- rencontra le pape vint du coété de Constantinople. Photius et
le jeune empereur Michel, qui, dans ces questions, subissait
son influence, éleverent une barriere infranchissable a ses pré-
tentions. N’était-ce pas suffisant pour accuser Photius de fierté,
d’arrogance? N’était-ce pas un acte de rébellion? Or, le pape
Nicolas croyait que précisément cette époque-la était propice
4 une action énergique de sa part; les chances de la lutte lui
paraissaient favorables; un empereur jeune et inexpérimenté,
un patriarche entouré de nombreuses difficultés... Et les voila
qui s'opposent a ses desseins! L’auteur s’arréte sur cette
question. Aux débuts de ses rapports avec Photius, dit-il, le
pape ne trouvait pas de difficulté & admettre la légitimité de
son ¢lection; il connaissait les hautes qualités du patriarche;
et dans ses premieres lettres, tout en ne lui donnant pas encore
son titre, tout en faisant ses réserves, il lui indiquait les con-
ditions auxquelles il devait souscrire pour obtenir 1'adhésion
de Rome. Photius devait admettre la supréme autorité du pape
et consentir & la cession de certains territoires en litige entre
Rome et Constantinople. Le pape était donc sfir de la réussite;
les légats déclarérent méme au concile qu'ils n’apportaient
aucune charte du pape a Ignace; car il ne le considérait
plus comme patriarche, aprés sa déposition par un concile.
(Theognosti libellus, Migne, series greeca, CV. col. 878.) On
était donc tout prét, & Rome, & reconnaitre Photius, & la con-
dition qu’il se soumettrait; et voila qu'il s’y refuse et qu'’il se
révolte contre le pape lui-méme! A Constantinople, on combla,
il est vrai, les légats du saint-siege de prévenances et d’hon-
neurs, on leur fit la politesse de leur permettre de revoir le
 dossier de la déposition d'Ignace, mais on leur fit comprendre



— 663 —

treés clairement que les affaires de Constantinople ne regar-
daient pas Rome. L'’empereur Michel écrivit dans ce sens au
pape, Photius fit de méme; dans une lettre fort polie, il dit
au pape qu’il maintient trés positivement l'autonomie de son
Eglise, et que, pour la question des provinces en litige, il
renvoie le pape a U'empereur. fnde iree! Mais ot donc est,
dans tout cela, la fierté, 'arrogance de Photius? Il est a re-
marquer que, méme apres ces incidents, il semble que le pape
hésitdt encore a rompre avec le patriarche, & condamner
Photius. Il ne le fit que plus tard, quand il eut acquis la cer-
titude que le patriarcat ne céderait sur rien. La guerre éclata,
suivie de toutes les calomnies possibles.

Non content de ne pas faire de concessions, Photius ré-
pond par une attaque a l'attaque du pape; il convoque un
concile (867) et invite les souverains et les évéques de 'occident
a faire opposition aux empietements du pape! N’'était-ce pas
le comble de l'arrogance (au point de vue romain)?! (Baronius
a méme peine a admettre une énormité de ce genre.) Aussi,
quand a Constantinople les affaires tournérent contre Photius,
le pape se saisit-il de 'occasion, de 'arme qui lui était offerte,
et les accusations les plus incroyables furent lancées contre
le patriarche, dont le crime, le grand crime était son oppo-
sition au pape; effectivement, ne s'était-il pas permis de juger
celui qui ne peut étre jugé par personne? Mais aux yeux de
tout homme impartial, Photius, dans toute cette affaire, n'a
été que ferme et juste, nullement fier et arrogant. ‘

L'’accusation d’ambition, d'intrigues, lancée contre Photius
est due principalement & Nicétas le Paphlagonien et & Stylien
de Néocésarée; ce dernier va méme jusqu'a accuser le patri-
arche d’avoir accéléré la mort d'Ignace a l'aide du poison et
du sortilege. L'histoire authentique, dit M. Ivantzoff-Platonoff,
ne contient absolument rien de semblable. La position de
Photius avant son arrivée au patriarcat était assez élevée
(comme il le dit dans une de ses lettres au pape), pour satis-
faire un ambitieux; aussi n’a-t-il pas recherché le titre de
patriarche. Mais on concoit dans tout homme le désir de re-
prendre une place dont on a été violemment et injustement
privé; Photius pouvait désiver vemtrer au patriarcat; mais les
détails de sa rentrée sont trop connus, la chose s’est passée
trop publiquement pour que l'on puisse maintenir la légende



— 664

de ses intrigues et de ses complots. Photius parle en détail,
au concile de 879, de toutes les circonstances de sa rentrée;
il explique ses rapports avec les évéques du patriarcat de
Constantinople, avec les patriarches, avec l'empereur; il
affirme ses bons rapports avec Ignace, et les membres du
concile confirment tout ce qu'il dit, et cela unanimement. Peut-
on admettre que ce qu'il écrivait au césar Bardas, 4 'empereur,
ce qu'il affirmait devant tout un concile, composé de plus de
trois cents évéques, en face du monde, que tout cela n'aurait
pas trouvé de réfutation immédiate et éclatante, si tout cela
elit été faux?

«Photius était un flatteur, un hypocrite, un adulateur »,
_disent les auteurs contemporains du patriarche; ces accusations
se retrouvent chez ceux de notre époque, Tosti, Jager, Hergen-
rother, qui citent & Pappui de leur dire des passages tirés des
lettres de Photius. Incontestablement, il y a des expressions
qui nous paraissent extrémement exagérées; mais ces exagé-
rations étaient 4 la mode du temps, surtout A la cour raffinée
de Byzance. N’employons-nous pas, nous-mémes, des expres-
sions qui, prises au pied de la lettre, peuvent paraitre serviles
et basses (votre dévoué serviteur, mein Herr, etc.), et qui pa-
raitront telles & ceux qui nous liront dans mille ans? Les
auteurs catholiques contemporains aiment a4 comparer les lettres
de Photius a celles du pape Nicolas I°f, et ils donnent la pré-
férence a ces derniéres, qui sont rédigées dans un style gros-
sierement droit; oui, elles sont rudes et droites, mais sous
cette rudesse de forme on reconnait I'astuce et l'adresse pra-
tique qui sait s’adapter aux circonstances. Les lettres de Photius
ont effectivement un tout autre caractére; elles sont extréme-
ment fines; mais sous des formes aimables, on découvre souvent
une ironie des plus subtiles. Quand il s'agissait d’étre ferme,
quand il fallait étre séveére, Photius savait parfaitement parler
comme il le fallait, et remplir son devoir! Il n'y a qu’a lire,
par exemple, ses lettres de blame & des hommes puissants et
dangereux, comme le césar Bardas ou Basile le Macédonien.
Si, dans d’autres cas, ses lettres contiennent des expressions
qui nous paraissent trop obséquieuses, ne retrouve-t-on pas
ces mémes expressions, par exemple, dans les lettres d’Ignace
ou dans celles des légats du pape adressées a I'empereur Basile,
qui venait d’assassiner son prédécesseur Michel et que les 1é-



= 665

gats comparaient a St-Constantin le Grand et a Théodose,
comme ils comparaient son épouse Eudoxie, qui partageait sa
couche avec l'assassin de son amant, a Judith et a Pulchérie!
Le pape Adrien dans ses lettres & ce méme empereur Basile,
et le pape Nicolas dans celles qu'il adressait & 'empereur Michel
(celle de l'an 866), parlaient de la méme facon. En critiquant
les lettres de Photius, il faut prendre en considération les cir-
constances oit elles ont été écrites. Il existe, par exemple,
une lettre de Photius adressée a ’empereur Michel ou il parle
de 'assassinat de Bardas; Hergenrother la cite comme exemple
de flatterie, d’adulation, mais il lui donne un sens qu’elle n’a
pas (v. Gérasimos Jared et la remarque de Valetta, qui en
expliquent la portée). Hergenréther n’est pas plus heureux,
quand il répete la niaise légende de la biographie de Basile
le Macédonien, soi-disant écrite par Photius, pour rentrer en
grace. Les savants papistes répetent la calomnie de Nicétas
le Paphlagonien sur Photius, qui, par servilité, aurait canonisé
le fils de I'empereur Basile. Clest un mensonge évident; le
nom de ce Constantin (fils de Basile) ne se trouve pas dans
le calendrier ecclésiastique de I’Eglise orthodoxe il ne se trouve
pas non plus dans le Ménologe de Basile, ou sont citées les
personnes de sa famille qui ont été canonisées (et elles ne
Tont pas été par Photius). Il se peut que 'empereur ait fondé
une église sous l'invocation de St-Constantin, sur le tombeau
de. son fils, et que Photius l'ait consacrée; voila tout. Hergen-
rother (II, 317) dit, pour corroborer cette histoire, qu’en occi-
dent il y a eu des cas semblables, mais cela n'est certaine-
ment pas une preuve que Photius les ait imités. :
Photius est accusé d’étre un menteur, un faussaire, arrivant
a ses fins au moyen de documents falsifiés, de corruptions,
etc. Le professeur Ivantzoff-Platonoff s'arréte longuement sur
cette accusation; il dit que la source doit en étre cherchée a
Rome. C'est le pape Nicolas, suppose-t-il, qui, le premier, a
lancé ces accusations, aprés son insuccés au concile de Cons-
tantinople (861). Il comptait beaucoup sur ce concile, mais
quand celui-ci eut pris une direction opposée a ses vues (il
s'agissait de certains territoires en litige), il déclara, comme
d’habitude, que ses légats avaient €té achetés, qu'on avait fal-
sifié ses lettres, ses instructions .... Les mémes accusations
furent renouvelées plus tard, mais bien plus fortes, a 'occasion



du concile (de Constantinople) de 867, défavorable au pape.
Apres la déposition de Photius, 'empereur envoya des ambas-
sadeurs 4 Rome pour s’entendre avec le pape; ces ambassa-
deurs, désireux de lui plaire, abonderent nécessairement dans
son sens et accuserent leur ennemi tombé de tout ce qu'on
voulait qu'on P'accusat! On alla méme jusqu’a dire que peut-
étre ce concile de 867 n’avait jamais eu lieu; que, méme s'il
avait eu lieu, les signatures avaient été falsifiées par Photius.
Au concile de 869, qui condamna Photius, on accepta toutes
ces accusations! . ..

Le concile de 879 fut favorable au patriarche Photius et
défavorable au pape. Ce fut la méme histoire: les légats ont
été achetés, les signatures falsifiées, etc.!?

A mesure que la science occidentale se soumettait de plus
en plus & Pinfluence de Rome, les accusations contre Photius
gagnaient du terrain, grandissaient: aux XVI° et X VII® siecles,
d’illustres savants (Baronius, Allatius, Bellarmin) niérent jusqu'a
I'existence des conciles de 867 et de 879. Actuellement on sent
I'impossibilité de maintenir ce point de vue. On accepte non
seulement l'existence du concile de 879, mais méme l'authen-
ticité de presque toutes ses signatures (v. Hergenréther VI, 8).
Nous ne possédons pas les actes des conciles de 861 et de 867;
ils furent bralés par ordre du pape et de ses partisans a Cons-
tantinople. N’est-il pas permis d'inférer de ce fait, que, si ces
actes étaient arrivés jusqu’a nous, nous aurions vu qu'ils sont
dignes de confiance? Effectivement, si ces actes contenaient
des falsifications, des preuves convaincantes des sacrileges
mensonges de Photius, pourquoi les détruire? Pourquoi ne pas
garder ces preuves?... N’est-ce pas la une présomption fa-
~ vorable a Photius?

Nous possédons les actes de 879, dont l'authenticité n’est
plus exposée A de sérieuses attaques. Que voyons-nous dans
ces actes? Les 1égats du pape lurent, effectivement, ses lettres
en y introduisant certaines modifications. Mais a qui la faute?
Pas a Photius, en tout cas; ces modifications avaient été im-
posées aux légats par les circonstances dans lesquelles était
le concile (v. Hergenrother, I1, 534 ; Lébédef, Hist. des conciles
de Constantinople, 157—158). On doit supposer que les instruc-

1 V. Admonitio ad lectorem de pseudosynodo ]E’hotu7 apud Hard. 1149—1164;
cf. de pseudosynodo photiana apud Allatium. :



— 667 —

_ tions écrites, que les légats recurent du pape en quittant Rome,
contenaient des exigences exagérées, et que, arrivés sur place,
ils virent la nécessité de rabattre de leurs prétentions. Ces
légats expédiés au loin, privés de la possibilité de demander
T'avis de la cour de Rome, d’attendre de nouvelles instructions,
devaient certainement avoir le droit de faire des modifications
a leurs instructions, devaient avoir une certaine liberté d’ac-
tion, en vue de circonstances no'uvelles, non prévues a Rome.
S’ils allaient trop loin, n'’avait-on pas la possibilité la plus com-
plete de les désavouer? Clest précisément a ce dernier moyen
qu'eurent recours les papes pour toutes les décisions qui leur
déplurent (par exemple, quand leurs légats affirmérent I'égalité
des droits de Constantinople et de Rome, l'inviolabilité du credo
de Nicée-Constantinople, etc. ...). Les accusations de fraude
et de corruption lancées contre les ennemis de la curie romaine
devraient &tre admises avec plus de circonspection. N’est-il
pas étrange, en effet, que Rome ne trouve a envoyer a Cons-
tantinople, pour s'y faire représenter, que des coquins qui se
laissent invariablement acheter (& deux reprises, en 861 et en
879)? Quelque bas que flit le niveau moral a cette époque,
il est difficile d’admettre que les papes n'avaient parmi leurs
grands dignitaires, leurs hommes de confiance, que des pré-
varicateurs. Il est hors de doute, d’ailleurs, que ces désaveux
donnés avec tant d'éclat par les papes a leurs légats étaient
de la comédie. En effet, les 1égats du pape au concile de 861,
Rodoalde et Zacharie, sont désavoués dés leur rentrée a Rome;
mais quand les condamne-t-on? Dewux awns plus lard, en 863,
quand Rome vit gu'il v avait avaniage a condamner Fhotius.
Il y a plus: Rodoalde & peine revenu a4 Rome et & peine dés-
avoué, recoit une commission des plus importantes et des plus
honorifiques: le pape l'envoie dans les Gaules (pour déméler
laffaire de Lothaire de Lorraine), et Zacharie devient 'un des
plus grands dignitaires de I'Eglise romaine (Hard. VI, I, 210).

On accuse encore Photius d’avoir fait siéger aux conciles
de Constantinople de faux représentants des patriarches d’orient.
Cela n'est ni prouvé mni prouvable; en tout cas, ils sont
beaucoup plus authentiques que les représentants de ces
mémes patriarches au concile de 869. Il est difficile de parler
des représentants au concile de 867, dont les actes ne sont
pas parvenus jusqu’a nous, mais nous possédons la circulaire



— 668 —

de Photius invitant les patriarches orientaux a venir au concile.
Quelles sont donc les données qui font supposer qua leur
place arrivéerent de faux représentants? (V. le protocole de la
8me et de la 9™ séances de 869; v. aussi Lébédef et Platonoff.)

Le professeur lIvantzoff-Platonoff passe a l'accusation de
cruauté, de tyrannie, envers le patriarche Ignace et ses partisans.
Comme toujours, les premiers accusateurs de Photius sont ses
ennemis: Théognoste, Metrophanes, Stylien. Leurs alliés de
Rome, les papes Adrien et Nicolas, se saisissent de leurs
accusations et les propagent; les conciles de Rome, en 863 et
869, et celui de Constantinople en 869, les affirment! Le foyer
ol toutes ces accusations se concentrent est dansles écrits du plus
grand antagoniste de Photius, du panégyriste d'Ignace, de
Nicétas le Paphlagonien. Mais voyons les faits. Amis et ennemis
s’accordent a dire que, aux débuts de son patriarcat, Photius
était en paix avec Ignace et ses adhérents, mais que plus tard
on se livra contre eux a des actes de cruauté. Quelle était la
raison de ce changement? Qui était I'auteur des persécutions?
On ne cite pas Photius comme leur auteur derect; leur
auteur réel, au dire des historiens laiques Génésios et Siméon
Magister, était le césar Bardas, ennemi de l'impératrice Théodora.
Ignace appartenait au parti de 'impératrice, qui probablement
tachait de le mettre en avant et voulait se couvrir de son nom.
Apres l'éloignement de Théodora, un certain Gévon fut con-
vaincu d'avoir comploté contre le gouvernement en faveur de
limpératrice; Gévon tenait aussi de trés prés a Ignace; le
jour de son exécution fut aussi celui de la déposition d’'Ignace.
On voit le joint de tous ces faits, on voit combien tout cela
s'enchevétrait, et combien les questions politiques primaient
les questions religieuses; mais quelle qu'efit été la raison des
persécutions, ce n'’est pas Photius qui, méme indirectement,
pouvait en étre l'auteur; car il n’en avait nul besoin. Les
historiens politiques s’accordent a dire que leur auteur était
Bardas, qui tenait & détruire ses adversaires. D’ailleurs, ces
persécutions, de quelque partqu’ellesvinssent, n'étaientréellement
pas bien terribles, et ceux qui en parlent se contredisent: ainsi
Nicétas (Migne, CV, p. 513) dit qu’aprés sa déposition, Ignace
n’avait que deux garcons pour le servir et le soigner; or, a
la page 515, en décrivant le sac du couvent assigné a Ignace
par les Russes, il raconte que les barbares enleverent de grands



— 609 —

trésors et emmenerent vingt-deux serviteurs du patriarche
Ignace; a la page 517, Nicétas dit qu’lgnace, appelé au concile,
v vint revétu de somptueux ornements épiscopaux, doylspatixiy
orodny svdvoausvos. Il en est de méme de ce que dit Stylien:
quand il parle des évéques qui protestérent contre I'élection
de Photius, ils sont «mavees smioxomor» , et chez les autres ils
sont «perpauci», ou méme seulement «quinque episcopis !
A K.

(La suite prockainement.)




	Le patriarche Photius d'après M. le professeur Ivantzoff-Platonoff

