
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 4

Artikel: Das Dogma und die theologische Spekulation

Autor: Swetloff

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403269

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 632

DAS DOGMA UND DIE THEOLOGISCHE

SPEKULATION.

EINE SKIZZE VON PROFESSOR SWETLOFF.

Unter den neun Thesen, welche auf dem Luzerner
Kongresse (1892) besprochen worden sind, sind die unter Nr. 1, 3

und 6 als die wichtigsten hervorzuheben.
Die Fragen und Probleme, welche in diesen Thesen

aufgestellt sind, müssen, im Interesse des grossen Werkes der
Vereinigung der Kirchen, vor allen anderen gelöst werden! Die
Gründung der internationalen theologischen Revue ist teilweise
die praktische Lösung der in der 6. These enthaltenen Frage ;

sie erleichtert zugleich die Lösung der Thesen 1 und 3. Sehr

wichtig aber ist auch die These Nr. 2, und wir werden uns
erlauben, einige Gedanken über das Verhältnis zwischen Dogma
und theologischer Meinung (oder, wie sich der verehrte Referent
über dieses Thema ausgedrückt hat, zwischen Dogma und
theologischer Spekulation) den Lesern der Revue vorzulegen.

Wie bekannt, ist der Wortlaut der These: „Verbindlich
für den Christen ist die Lehre Christi, nicht die theologische
Spekulation, aus welcher nur menschliche Meinungen hervorgehen

können, die frei und unverbindlich sind. Als Lehre Christi
aber, also als christliches Dogma, nehmen wir an, was als
solches durch die allgemeine, beständige und einstimmige
Überlieferung der christlichen Einzelkirchen anerkannt worden ist,
in Übereinstimmung mit dem Schreiben der altkatholischen
Bischöfe von Holland, Deutschland und der Schweiz, datiert
Utrecht, den 24. September 1889."

In dieser trefflichen Aufstellung der Frage ist schon deren
richtige Lösung enthalten, und wir stimmen unbedingt dem
Referate des Herrn Michaud bei: „Das Dogma", sagt er, „ist



— 633 —

etwas von oben Gegebenes, was keiner Änderung unterworfen
sein kann, etwas absolut Unabhängiges von den verschiedenen
Meinungen, welche zu einer bestimmten Zeit in der Wissenschaft

geherrscht haben. Ganz anders die theologische Spekulation

Diese kann und soll sich ändern ; sie gehört zur Wissenschaft,

die Wissenschaft aber kann und darf nicht auf einem
Punkte stehen bleiben Für den Christen also ist nur das Dogma
obligatorisch, bindend, da es die Lehre Christi ist. Nicht so die

theologische Spekulation, welche auch den persönlichen
Meinungen und Gesichtspunkten Raum lässt."

Es ist wohl überflüssig, zu beweisen, wie es wichtig ist, die.

Freunde der altkatholischen Sache mit den Ansichten der
orthodox-katholischen (orientalischen) Kirche vertraut zu machen..
Das Fundament für eine Vereinigung zwischen den occidentalischen

und den orientalischen Christen kann nur die dogmatische
Lehre sein; demzufolge wäre eine Unklarheit in dieser Frage,
eine Verwechslung von Dogma und Meinung, höchst nachteilig,
würde verhängnisvoll auf die Zukunft der ganzen Frage wirken

Ich fühle mich glücklich, im stände zu sein, einige wichtige

Daten über die Art und Weise, wie das Verhältnis vom
Dogma zur Meinung in der russischen Kirche verstanden wird,
den Lesern der „Revue internationale de Théologie" mitzuteilen.

Die russische Theologie unterscheidet beides sehr scharf;
der Privatmeinung gestattet sie nie, das Dogma zu vertuschen
oder zu verfinstern.

Galater I, 8. Und wenn auch wir oder ein Engel vom Himmel
euch ein anderes Evangelium verkündigt, als wir euch verkündigt
haben, der sei im Bann.

Kolosset I, 9—10. Wir beten für euch unaufhörlich und bitten,
dass ihr erfüllt werdet mit der Erkenntnis seines Willens in
jeglicher Weisheit und geistlicher Einsicht; auf dass ihr wandelt
würdig des Herrn zu allem Wohlgefallen, fruchtbringend in jedem
guten Werke und wachsend in der Erkenntnis Gottes.ö

Das Verhältnis zwischen den Dogmen und den sogenannten
privaten theologischen Meinungen, ihre Verschiedenheiten und
ihre komparative Bedeutung, wie auch ihr Wert, werden von



— 634 —

ihrer Natur und ihrem Ursprung bestimmt. Das christliche
Wissen entsteht aus der Zusammenwirkung zweier Elemente,
des göttlichen und des menschlichen. Die Dogmen stellen das

göttliche Element dar ; es sind Wahrheiten, welche durch
Vermittlung der Kirche dem Menschen von Gott selbst gegeben
sind. Das menschliche Element wird durch die glaubende
Vernunft, welche diese Wahrheiten empfängt und sich aneignet,
repräsentiert. Aus der Begegnung, der Gegen- und Zusammenwirkung

dieser beiden Elemente entstehen neue Wahrheiten
einer untergeordneten (weil menschlichen) Gattung, nämlich
die privaten (mittleren) theologischen Meinungen. Infolge der
Beschränktheit des persönlichen (menschlichen) Bewusstseins
kann von ihm das Dogma nur unvollkommen, nur teilweise
erfasst und wiedergegeben werden, und zwar in den Grenzen
der menschlichen Urteilsfähigkeit ; die göttliche Wahrheit sinkt
dadurch in die Kategorie der menschlichen Wahrheiten.

Dieser Gedanke wird beim Dr. theol. Metropolit. Makarius
folgenderweise formuliert :x „Von der Zeit an, wo die Menschen
anfingen, sich die in der Offenbarung enthaltenen Dogmen
anzueignen, sie in den Kreis ihrer Begriffe herunterzuziehen,
mussten diese heiligen Wahrheiten verschiedene Formen im
Geiste der verschiedenen Individuen annehmen (wie es immer
der Fall ist, sobald eine Wahrheit dem Menschen anheimfällt).
Dabei aber mussten unvermeidlich kommen und kamen auch
wirklich zum Vorschein verschiedene Meinungen, verschiedene
Zweifel über die Dogmen, auch verschiedene willkürliche und
unwillkürliche Verunstaltungen der Dogmen, Häresien."

„Selbst die höchsten Geister", sagt Philaret, Erzbischof von
Tschernigow,2 „sind Schwächen ausgesetzt; infolgedessen konnte
die Erkenntnis der Dogmen durch die menschliche Vernunft
nie eine genaue und vollständige sein. Selbst bei berühmten
Kirchenlehrern kommen (in Glaubensfragen) Meinungen vor,
die nicht auf den genauen Sinn des Wortes Gottes gegründet
-sind, die folglich angenommen oder auch gänzlich
zurückgewiesen werden können."

Ihrem Wesen nach können die Dogmen (als absolute
Wahrheiten) nie vollständig enthüllt und begriffen werden, demnach

1 Orth. Dogmat. Theologie, I—V, T. I, p. 12.
3 Orth. Dogmat, Theologie, I, p. 4 (1884).



— 635 —

gewähren sie einen gewissen Raum der Vernunft, welche die
Unklarheit und Leere im Wissen nicht dulden kann und sie

auszufüllen sucht. Jedenfalls aber muss die Quelle der
theologischen Privatmeinung im Dogma selbst bezeichnet werden.

Diese Idee ist vom Metropoliten Makarius folgenderweise
ausgesprochen : „Es giebt Dogmen, welche auch in Einzelheiten
formuliert und definiert sind; so die Dogmen der Trinität und
der Vereinigung der beiden Naturen in Jesu Christo; es giebt
aber auch andere, welche in ihren Einzelheiten nicht definiert
sind, z. B. die Dogmen von den Übergängen und Zuständen der
Seele nach dem Tode des Menschen (xsXama), über den Fall der
bösen Geister etc. Zwar lehrt die Kirche, dass nach dem Tod
jedes einzelnen Menschen er einem speciellen Einzelgericht
unterworfen wird, aber wann, wo, wie —¦ wird nicht gesagt. So

belehrt uns auch die Kirche, dass die bösen Engel vormals gut
waren, Näheres aber erfahren wir darüber nicht etc. Diese
Verschiedenheit in dem Grade der Klarheit und Ausführlichkeif
der Definition der Dogmen ist die Quelle der sogenannten
Meinungen. Alles, was uns die Kirche über ein gewisses Dogma
ausführlich lehrt, soll die Dogmatik mit absoluter Unterwürfigkeit

annehmen und es als unabänderlich betrachten. Was aber
die Kirche im Dogma nicht definiert, nicht bestimmt hat,
darüber steht es jedem Theologen, wie auch jedem Christen, frei,
seine persönliche Meinung zu haben. Es ist jedoch zu
bemerken, dass die Dogmen nur relativ sich in enthüllte und
unenthüllte teilen lassen, definierte und Undefinierte genannt
werden können, da es kein einziges Dogma giebt, welches ganz
unenthüllt wäre. Über jedes Dogma existiert irgend eine klare
Lehre ; ebenso, wie es auch kein einziges giebt, welches bis in
die Einzelheiten definiert, enthüllt ist. Über jedes Dogma,
selbst über das Dogma der Trinität, kann man Fragen
aufstellen, für deren Lösung wir in der positiven Lehre der Kirche
kerne Daten, keine Anzeigen haben ; diese Fragen können wir
also nur mit Hülfe unserer eigenen privaten Vernunft oder mit
Hülfe der berühmten Kirchenlehrer lösen." 1

Besonders ausführlich und eingehend wird die Frage über
die Entstehung der privaten Meinung (bei der Begegnung des

menschlichen Elementes mit dem göttlichen) in den Werken

1 Makarius T. I, 23—24.



— 636 —

des gelehrten B. Sylvester, Rektor der Kiewschen Akademie,1
besprochen.

Zu bemerken ist, dass bei den beiden ersten Theologen,
Makarius und Philaret, die Vernunft, das menschliche Element
des Wissens, in mehr äusserliche, formale Verhältnisse zum
göttlichen Element (Dogmen) gestellt wird; bei Sylvester
dagegen wird das menschliche, rationelle Element der Erkenntnis
in durchaus innige, genaue Verhältnisse zum göttlichen gestellt.
„Der seligmachende lebendige Glaube, sagt er, ist kein bloss

rationelles, kaltes Verhältnis des Bewusstseins zum Dogma,
sondern ein lebendiges, inneres, eine Durchdringung unseres
ganzen Wesens, wobei das Dogma zum organischen Bestandteil

unserer geistigen Natur wird, zu ihrem unveräusserlichen
Eigentum! Diese Aneignung der Dogmen durch den Glauben,
durch das glaubende Bewusstsein, ist ein geheimer psychischer
Prozess, welcher sich in den Tiefen unseres Geistes entwickelt.
Dieses intime Verhältnis des Bewusstseins zum Dogma
entspricht auch vollkommen der Natur und Bestimmung des

Dogmas selbst, ist von ihnen bedingt und gefordert. Nur unter
diesen Bedingungen erreicht das Dogma seine Bestimmung,
wird zu dem, was es eben für den Menschen sein soll, wird
für ihn das wahre Licht, welches die Tiefen seiner finsteren
Seele beleuchtet, wird für sein ganzes moralisches Wesen zum
neuen Lebensprinzip. Ist das nicht der Fall, so wird das

Dogma, wenn es auch äusserlich vom Bewusstsein empfangen
Avird, ohne irgend eine Wirkung bleiben, wie Strahlen, die auf
einen für sie undurchdringlichen Körper fallen, wie Samen,
die auf einen steinigen Boden geworfen sind!"

Zweifelsohne, sagt trefflich Sylvester, sind die Dogmen,
indem sie vom Bewusstsein empfangen und assimiliert werden,
einer gewissen formellen Modifikation unterworfen. Bei wenig
günstigen Verhältnissen des Bewusstseins, bei minderer Kraft
desselben, müssen auch die Dogmen weniger bestimmte und
vollkommene Formen annehmen, und umgekehrt. Selbstverständlich

aber dürfen diese verschiedenen Modifikationen, diese

Veränderungen keinen Bezug auf das Wesen des Dogmas selbst
haben; es handelt sich in diesem Fall nur um dessen äusserliche

Form, über dessen Begriff im menschlichen Bewusstsein.

1 Versuch einer orthodoxen Dogmatik. T. I, § 9, p. 29.



— 637 —

Das Wesen und die Entstehung des Dogmas einerseits und
der theologischen Meinungen andererseits bedingen ihre Lage,
ihre Stellung im christlichen Wissen, in der christlichen Lehre.
Das Dogma ist Sache der göttlichen Vernunft ; dessen Erklärung,
Auslegung die Aufgabe der menschlichen Vernunft. Daraus
folgt die absolute Wahrheit des Dogmas und seine unbedingte
Verbindlichkeit für die christliche Vernunft, und die nur bedingte
Wahrheit und bedingte Bedeutung der theologischen

Privatmeinung. Infolgedessen hat eine Privatmeinung in Glaubenssachen,

sie möge noch so glänzend begründet, so strahlend
sein, sei es durch die Wichtigkeit ihres Urhebers, sei es durch
ihre eigene Bedeutung, doch einen geringeren Wert, als die
Lehre der ökumenischen Kirche (das Dogma).x Ebensowenig
können auch die Vernunftschlüsse in der Sphäre der Theologie
(sie mögen auch grossen Kirchenvätern angehören) auf einer
Stufe mit den Dogmen stehen. Im strengen theologischen
Sinn können sie selbst als Beweise nicht dienen. Die Ausser-
achtlassung dieser Regel (wie es die römische Kirche gezeigt
hat) kann zur Folge haben, dass man Privatmeinungen nicht
nur alter, sondern selbst neuerer Theologen in Dogmen
umgestempelt hat.2 Selbst die theologischen Meinungen einer
ganzen Landeskirche bilden keine Ausnahme von dieser
allgemeinen Regel (das Filioque!). So der Erzbischof Philaretes,
auch der Metropolit Makarius. Das Gesagte bezieht sich auf
die Theologie überhaupt, die doch nur ein Produkt des menschlichen

Verstandes ist und als solches immer mangelhaft und
fehlerhaft ist.

Es giebt aber noch einen zweiten prinzipiellen Unterschied
zwischen Dogma und theologischer Meinung : als absolute Wahrheit

ist das. Dogma unwandelbar, unveränderlich; verändern
kann sich nur die Art und Weise, es zu begreifen, die Form,
in welcher es sich im christlichen Bewusstsein äussert, nicht
aber seine Essenz! Dagegen ist die theologische Meinung (als
menschliche Wahrheit) dem Gesetze der Veränderung, der

Vervollkommnung unterworfen, sonst bleibt sie auf die Dauer
wirkungslos.

Endlich ist noch ein Unterschied zwischen Dogma und

theologischer Meinung hervorzuheben: das Dogma ist seinem

1 Philaret v. Tschernigow I, 23.
2 Makarius I, 39—40.



— 638 —

Charakter nach allgemein und steht demnach erhaben über
alle Bedingungen der Zeit, des Ortes, der Nationalität und der
Individualität. Es ist das, was von allen anerkannt ist, von
der ganzen ökumenischen Kirche; die theologische Meinung
dagegen entspricht nicht dieser Forderung (Bedingung) des
allgemeinen Einverständnisses; sie ist etwas, was nicht von allen
(ökumenische, allgemeine Kirche) angenommen ist, was auf
verschiedene, ja selbst auf entgegengesetzte Weisen verstanden
werden kann.

Als Endresultat des vorher Gesagten wäre folgendes
aufzustellen : Das feste, unbewegliche Fundament des christlichen
Wissens bilden die Dogmen; sie dienen der glaubenden
Vernunft, die sie sich aneignet, als sichere Wegweiser auf der
unermesslichen Bahn, welche zur Erkenntnis der Wahrheit
führt; die Bahn selbst könnte man mit der Theologie
vergleichen. Die Dogmen sind die uns von Gott anvertrauten
Talente; die Theologie, die theologischen Meinungen sind die
von uns neu erworbenen Talente.l

IL
Matth. XIII, 47—48. Das Reich des Himmels ist gleich einem

Netz, das ins Meer ausgeworfen wird und Fische aller Art in sich
sammelt ; und wenn es voll ist, ziehen es die Fischer heraus, setzen
sich an das Ufer und sammeln die guten in Gefässe, die schlechten
aber werfen sie weg.

I. Thcssal. V, 21. Prüfet alles, das Gute behaltet.

Der verhältnismässige Wert und die Würde der theologischen

Meinungen in der christlichen Wissenschaft richtet sich
nach der grössern oder geringern Annäherung an die Wahr-

1 Note de la Direction. — Nous pensons que tous les anciens-catholiques
sont de l'avis de M. le professeur Swetloff, et qu'ils liront avec un vif plaisir son

exposé si lucide. Nous sommes donc d'accord sur les points suivants : 1° Ce qui
fait qu'un dogme est objectivement un dogme, c'est qu'il a été enseigné par Jésus-

Christ même, par ses paroles, ses actes, sa vie, sa mort, sa glorification. — 2° Ce

qui fait qu'un dogme est reconnu comme tel dans l'Eglise catholique, c'est qu'il
a été cru comme venant de Jésus-Christ, par toutes les Eglises chrétiennes
particulières, partout et toujours. — 3° Ce n'est qu'à cette condition qu'un concile

œcuménigtie peut définir un dogme particulier et le déclarer obligatoire comme
tel ; sans doute les expressions dont il se sert ne sont pas de foi divine, puisqu'elles
ne sont pas elles-mêmes divines, mais la vérité ainsi définie est elle-même de



— 639 -
heit, an das von ihnen beleuchtete Dogma; nach der Fülle
und Treue, mit denen sie das Wesen des Dogmas darstellen,
seinen Charakter in sich aufnehmen und ihn wiedergeben.
Weiter ist dieser Wert von ihrer Übereinstimmung mit der
allgemeinen Lehre der Kirche, mit den übrigen Dogmen, wie
auch mit dem Sinne und dem Wortlaute der heiligen Schrift
bestimmt. Die theologischen Privatmeinungen sollen nicht nur
im Einklang sein mit den Dogmen, auf denen sie fussen, sie

müssen noch von ihnen kontrolliert werden. Diese Auffassung
der orthodoxen Theologie steht im vollsten Einklänge mit dem

Beispiel der Kirchenväter, entspricht vollkommen ihren
Meinungen über diese wichtige Frage.

Es giebt aber noch ein Kriterion, nach welchem wir uns
zu richten haben, und zwar nicht ein qualitatives, sondern ein
quantitatives — nämlich der Grad der Verbreitung einer
theologischen Meinung; es herrscht hier eine bedeutende
Verschiedenheit. Einige Meinungen sind fast ebenso verbreitet
wie die Dogmen selbst, so die Lehre der xsXónna.1

Die Abstufungen in der Verbreitung der theologischen
Meinungen sind sehr zahlreich. In erster Linie stehen
selbstverständlich die Meinungen einer autocephalen Landeskirche
(die einen Teil der allgemeinen, ökumenischen Kirche bildet),
weiter kommen die Meinungen, welche von der Mehrheit der
Christen einer Landeskirche angenommen sind; — und so
weiter bis zur persönlichen Meinung. Die Geschichte der
Dogmen beweist aber, dass theologische Meinungen, selbst
wenn sie nur einer Person angehören, aber der Wahrheit
entsprechen, später auch von der ganzen Kirche angenommen

foi divine, puisqu'elle est une vérité révélée. — 4° Les décisions doctrinales des

conciles particuliers et des Eglises particulières, de quelque manière qu'elles soient

formulées, ne peuvent jamais être considérées comme des définitions dogmatiques

strictes, parce que le droit de définition dogmatique n'appartient qu'à VEglise
universelle. — Plus que jamais, nous sommes persuadés qu'avec ces principes,
appliqués loyalement par toutes les Eglises chrétiennes, il serait facile d'arriver
à une union vraie et solide, tandis que sans eux il nous paraît impossible d'échapper
à l'arbitraire de l'individualisme excessif et du sentimentalisme abandonné à lui-même.

1 Les descriptions des xe.Xmvia (douanes), telles que les donnent les

théologiens orientaux, sont inconnues, ou à peu près, dans les Eglises occidentales,

qui se bornent à professer, sur ce point, qu'en attendant le jugement général et

immédiatement après la mort chaque âme est jugée par Dieu et traitée selon ses

mérites ou ses démérites. (Note de la Direction.)



— 640 —

worden sind, so die Meinungen einiger grosser Kirchenväter.1
Es wäre nicht unmöglich, aus den verschiedenen theologischen
Privatmeinungen, die in der Wissenschaft existieren, zu den

Dogmen aber nicht gehören, eine streng begrenzte und
vollkommen geordnete Gruppe zu bilden ; massgebend wäre dabei
das bekannte Kriterion des heiligen Vincentius Lirinensis (die
von ihm festgestellte, von der allgemeinen Kirche gutgeheissene
Formel), dass als Dogma nur das gelten kann, quod semper,
quod ubique, quod ab omnibus ereditimi est. Alles andere,
was nicht dieser Formel entspricht, wo die universitas, die

antiquitas oder die consensio fehlen — ist kein Dogma und ist
als theologische Privatmeinung zu betrachten. Die Entscheidung

der Frage, ob diese oder jene Lehre zum Dogma gehört,
ist folglich Sache der allgemeinen ökumenischen Kirche. Das
ist auch ganz bestimmt der Standpunkt der russischen Theologie:

Das Dogma, sagt der Metropolit Makarius (I, p. 57), ist
eine Wahrheit, welche von der Kirche (allgemeinen, ökumenischen)
präcis bestimmt ist, und allen als Lehre vorgetragen.

Die dogmatische Sanktion wird einer Lehre (einer Wahrheit)

erst durch die Stimme der Kirche erteilt; durch ihre
Übereinstimmung mit der Lehre der Universal-(ökumenischen)
Kirche, sagt Erzbischof Philaretes (I, 5).

Ohne Kirche hätten wir auch keine Dogmen, sagt Sylvester ;

wo keine Kirche existiert, können, im strengen Sinne, auch keine
Dogmen existieren (I, 19).

Die Kirchenväter richteten sich beständig nach dieser
Regel; sie betonen öfters den Unterschied zwischen ihren
eigenen Meinungen und den Lehrsätzen der Kirche. So
unterscheiden z. B. Basilius der Grosse und Johannes Chrysostomus
das doy/.iaxixwg Gesagte von dem dyoivtOxixuSg2 Gesagten. St.

Hieronymus sagt, dass man in den Werken der h. Väter streng zu
unterscheiden habe zwischen dem, was sie oiaXsxxixüg schrieben,
und dem, was sie als absolute Wahrheit auslegten.

1 Der Verfasser führt zahlreiche Beispiele von verschiedenen theologischen
Privatmeinungen an, die wir aber wegen Mangel an Baum wegzulassen gezwungen

sind.
2 Bas. Mag. Epist. 210 ad primor. Neocaesar. 5. Tovxo äs oxi ov doy-

f.iaxix(Sg èìgrjxai, äXX* àywviOxixolç sv xrj ngòg AlXiavóv cJiaXb'Çsi. Joh.

Chrysostomi in Matth. XXI, 23. "Exstvoyàg s'ys nagaxsxsgrjUkvov oxi noX-
Xdxmv Xsyof.tsvüiv nag' r.fuv dyaiviOcixwg xrjgvxxsxai, ov âoyf.iaxtxo~g.



641 —

III.

Rom. XIV, 22; I. Kor. XIII, 2; VIII, 1 — 3; Jac. Ill,
13—18; I. Kor. XI, 18-19; Böm. XIV, 1.

Die Beschaffenheit und die Zahl der theologischen
Meinungen, die Art und Weise, wie sie in den religiös denkenden
Kreisen verstanden werden, können als richtige Anzeiger
dienen zur Beurteilung des inneren Zustandes einer christlichen
Gesellschaft. Das Verhältnis der Gesellschaft zu diesen

Meinungen, welche den beweglichen und fortschreitenden Teil des

christlichen Bewusstseins bilden, ist durchaus wichtig und
massgebend.

In der heiligen Schrift, besonders aber in den Gott
inspirierten Schriften des Apostels Paulus1, finden wir die Grundsätze,

nach denen wir uns in unseren Beziehungen zu den

Privatmeinungen zu richten haben. Die Geschichte der Kirche
zeigt uns, wie diese Prinzipien anzuwenden sind. Kräftig und
einleuchtend belehrt uns der h. Augustinus. Seine absolut richtige,

kurze Formel ist bekannt: Li necessariis unitas, in dubiis
libertas, in omnibus charitas.

Die erste Grundregel, der wir bei der Beurteilung der
Privatmeinungen zu folgen haben, ist überhaupt die Toleranz ;

dazu verpflichtet uns die christliche Liebe zu unserem Nächsten.
„Der Stolz, sagt trefflich Chrysostomus, ist der Grund und die
Ursache der Entzweiung, die Liebe aber führt zur Einheit und
zum Wissen. Das meint auch der Apostel (I. Kor. VIII, 3).
Ich verbiete gewiss nicht das vollkommene Wissen2, gebiete
aber, es mit der Liebe zu vereinigen; sonst ist das Wissen
nicht nur nutzlos, sondern noch schädlich!" Die Toleranz wird
nicht nur durch die Liebe eingeflösst, sondern auch durch die
Weisheit ; es wäre unvernünftig, sich das ausschliessliche Recht
zuzuschreiben, die Wahrheit zu besitzen. Die Wahrheit gehört
allen, noch besser — sie gehört Gott! Man soll auch die

Meinungen anderer achten, „falls sie der Wahrheit nicht
widersprechen",8 soll auch in seinen eigenen Meinungen einen ge-

1 Ausser den in den Epigraphen angeführten Stellen, siehe I. Kor. VIII, x,
x 16, 19; XIV, 38; IL Timoth. II, 23; I. Tim. I, 6; Tit. III, 9.

2 Colloq. 20 über die I. Ep. an die Kor.
3 Confess. Lib. XII, Kap. 25.



— 642 —

wissen Raum für den Zweifel lassen. Verschiedene Meinungen
schliessen sich nicht notwendig aus, da sie meistens nur die
verschiedenartige Wiederhervorbringung, der in der menschlichen

Vernunft sich spiegelnde Wiederschein einer und
derselben Wahrheit sind. Diese verschiedenen Meinungen ergänzen

sich gegenseitig in ihrer Gesamtheit und geben einen
vollkommeneren und näheren Begriff der Wahrheit. „Verschiedene
Meinungen, sagt Augustinus, können wahr sein, mit Ausnahme
der Ungereimtheiten, der Absurditäten. Diese Verschiedenheit
der Meinungen ist die Folge der Verschiedenheit des Vermögens
der Geister, die göttliche Wahrheit zu erfassen; sie entspricht
den verschiedenen Fähigkeiten, sich eine und dieselbe Wahrheit

anzueignen."1 Diese Verschiedenheit, lehrt Augustinus, ist
unvermeidlich, sie ist aber auch besser, als die Einförmigkeit,
und wird von der göttlichen Weisheit absichtlich zugelassen,
da auch das Wort Gottes den verschiedenen Stufen der menschlichen

Fähigkeiten sich anpasst; demnach ist der Grund der
Verschiedenheit der Meinungen nicht nur im Subjekte, sondern
auch im Objekte zu suchen. Die göttliche Wahrheit, sagt
Sylvester (Orth. Dogm. Theol. I, p. 31), wird nicht geschmälert
durch das Faktum, dass sie verschiedenartig, mehr oder
weniger von den Menschen begriffen wird, sie bleibt eine und
dieselbe, ihrem Wesen nach unwandelbare Wahrheit. Im Gegenteil

gewinnt sie dadurch eine grössere Kraft, eine grössere
Fruchtbarkeit, indem sie allen Menschen, auf welcher Stufe der
Entwicklung sie sich auch befinden mögen, zugänglich wird.

Bei Gelegenheit der verschiedenen Auslegungen von Gen. I,
1 bemerkt Augustinus (der eine versöhnende Auslegung
vorschlägt) : Ich gestehe ohne irgend welche Schwierigkeit und
aus der Tiefe meiner Seele, dass, wenn ich Moses wäre, ich es

vorgezogen hätte, so zu schreiben, dass in meinen Worten alle
Auffassungsweisen, die der Wahrheit nicht widerstreben, Platz
fänden, anstatt sie (diese Worte) mit einer einzigen, allerdings
wahren Idee so zu verbinden, dass jede andere Idee, wenn
sie auch nichts Falsches, nichts die Wahrheit Beleidigendes in
sich enthält, direkt ausgeschlossen wird.2 Man muss also, dem

oben Erwähnten zufolge, die Intoleranz bei Beurteilung der

1 Confess. Lib. XII, Kap. 30.
2 Ibid. Kap. 31.



— 643 —

privaten theologischen Meinungen als Resultat des Stolzes, des
Mangels an Liebe, an wahrer Weisheit und an lebendigem
Glauben ansehen.

Sollte man von diesem Standpunkte den römischen
Katholizismus mit dem Protestantismus vergleichen, so wäre zu
bemerken, dass der Katholizismus sich offenbar bestrebt, die
Rechte und das Gebiet des Dogmas auf Kosten der
Privatmeinung zu vergrössern, zu erweitern. Er möchte alles, jede
seiner Meinungen zum Dogmastemp ein; dem Protestantismus
wäre eine entgegengesetzte Richtung beizumessen.

Ich würde mich glücklich preisen, wenn meine kleine
Skizze dem Leser die Überzeugung beigebracht hätte, dass in
der orthodox-orientalischen Kirche die Bedingungen für eine
harmonische Entwicklung des göttlichen wie des menschlichen
Elementes im christlichen Wissen vorhanden sind.


	Das Dogma und die theologische Spekulation

