Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)

Heft: 4

Artikel: Das Dogma und die theologische Spekulation
Autor: Swetloff

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403269

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

-

DAS DOGMA UND DIE THEOLOGISCHE
SPEKULATION,

EINE SKIZZE VON PROFESSOR SWETLOFF.

Unter den neun Thesen, welche auf dem Luzerner Kon-
gresse (1892) besprochen worden sind, sind die unter Nr. 13
und 6 als die wichtigsten hervorzuheben.

Die Fragen und Probleme, welche in diesen Thesen auf-
gestellt sind, miissen, im Interesse des grossen Werkes der Ver-
einigung der Kirchen, vor allen anderen gelést werden! Die
Grindung der internationalen theologischen Revue ist teilweise
die praktische Losung der in der 6. These enthaltenen Frage:
sie erleichtert zugleich die Liosung der Thesen 1 und 3. Sehr
wichtig aber ist auch die These Nr. 2, und wir werden uns
erlauben, einige Gedanken tiber das Verhéltnis zwischen Dogma
und theologischer Meinung (oder, wie sich der verehrte Referent
tiber dieses Thema ausgedrickt hat, zwischen Dogma und theo-
logischer Spekulation) den Lesern der Revue vorzulegen.

Wie bekannt, ist der Wortlaut der These: ,Verbindlich
fiir den Christen ist die Lehre Christi, nicht die theologische
Spekulation, aus welcher nur menschliche Meinungen hervor-
gehen konnen, die frei und unverbindlich sind. Als Lehre Christi
aber, also als christliches Dogma, nehmen wir an, was als
solches durch die allgemeine, bestindige und einstimmige Uber-
lieferung der christlichen Einzelkirchen anerkannt worden ist,
in Ubereinstimmung mit dem Schreiben der altkatholischen
Bischofe von Holland, Deutschland und der Schweiz, datiert
Utrecht, den 24. September 1889.“

In dieser trefflichen Aufstellung der Frage ist schon deren
richtige Losung enthalten, und wir stimmen unbedingt dem
Referate des Herrn Michaud bei: ,Das Dogma“, sagt er, ,ist



— 633 —

etwas von oben Gegebenes, was keiner Anderung unterworfen
sein kann, etwas absolut Unabhéngiges von den verschiedenen
Meinungen, welche zu einer bestimmten Zeit in der Wissen-
schaft geherrscht haben. Ganz anders die theologische Speku-
lation! Diese kann und soll sich andern; sie gehort zur Wissen-
schaft, die Wissenschaft aber kann und darf nicht auf einem
Punkte stehen bleiben! Fiir den Christen also ist nur das Dogma
obligatorisch, bindend, da es die Lehre Christi ist. Nicht so die
theologische Spekulation, welche auch den personlichen Mei-
nungen und Gesichtspunkten Raum lésst.“

Es ist wohl tberfliissig, zu beweisen, wie es wichtig ist, die
Freunde der altkatholischen Sache mit den Ansichten der or-
thodox-katholischen (orientalischen) Kirche vertraut zu machen..
- Das Fundament fiir eine Vereinigung zwischen den occidenta-
lischen und den orientalischen Christen kann nur die dogmatische
Lehre sein; demzufolge wire eine Unklarheit in dieser Frage,
eine Verwechslung von Dogma und Meinung, hochst nachteilig,
wiirde verhingnisvoll auf die Zukunft der ganzen Frage wirken !

Ich fiihle mich gliicklich, im stande zu sein, einige wich-
tige Daten tber die Art und Weise, wie das Verhéltnis vom
Dogma zur Meinung in der russischen Kirche verstanden wird,
den Lesern der ,Revue internationale de Théologie“ mitzu-
teilen. Die russische Theologie unterscheidet beides sehr scharf;
der Privatmeinung gestattet sie nie, das Dogma zu vertuschen
oder zu verfinstern.

Galater I, 8. Und wenn auch wir oder ein Engel vom Himmel
euch ein anderes Evangelium verkiindigt, als wir euch verkiindigt
haben, der sei im Bann.

Kolosser T, 9—10. Wir beten fiir euch unaufhorlich und bltten, '
dass ihr eifullt werdet mit der Erkenntnis seines Willens in jeg-
licher Weisheit und geistlicher Einsicht; auf dass ihr wandelt
wiirdig des Herrn zu allem Wohlgefallen, fruchtbringend in jedem
guten Werke und wachsend in der Erkenntnis Gottes.

Das Verhéltnis zwischen den Dogmen und den sogenannten
privaten theologischen Meinungen, ihre Verschiedenheiten und
ihre komparative Bedeutung, wie auch ihr Wert, werden von



=

ihrer Natur und ihrem Ursprung bestimmt. Das christliche
Wissen entsteht aus der Zusammenwirkung zweier Elemente,
des gottlichen und des menschlichen. Die Dogmen stellen das
gottliche Element dar; es sind Wahrheiten, welche durch Ver-
mittlung der Kirche dem Menschen von Gott selbst gegeben
sind. Das menschliche Element wird durch die glaubende Ver-
nunft, welche diese Wahrheiten empfiangt und sich aneignet,
repréasentiert. Aus der Begegnung, der Gegen- und Zusammen-
wirkung dieser beiden FElemente entstehen neue Wahrheiten
einer untergeordneten (weil menschlichen) Gattung, némlich
die privaten (mittleren) theologischen Meinungen. Infolge der
Beschrinktheit des personlichen (menschlichen) Bewusstseins
kann von ihm das Dogma nur unvollkommen, nur teilweise
erfasst und wiedergegeben werden, und zwar in den Grenzen
der menschlichen Urteilsfihigkeit; die gottliche Wahrheit sinkt
dadurch in die Kategorie der menschlichen Wahrheiten.

Dieser Gedanke wird beim Dr. theol. Metropolit. Makarius
folgenderweise formuliert:* ,Von der Zeit an, wo die Menschen
anfingen, sich die in der Offenbarung enthaltenen Dogmen an-
zueignen, sie in den Kreis ihrer Begriffe herunterzuziehen,
mussten diese heiligen Wahrheiten verschiedene Formen im
Geiste der verschiedenen Individuen annehmen (wie es immer
der Fall ist, sobald eine Wahrheit dem Menschen anheimf#llt).
Dabei aber mussten unvermeidlich kommen und kamen-auch
wirklich zum Vorschein verschiedene Meinungen, verschiedene
Zweifel tiber die Dogmen, auch verschiedene willkiirliche und
unwillkiirliche Verunstaltungen der Dogmen, Héaresien.*

.Selbst die hochsten Geister®, sagt Philaret, Erzbischof von
Tschernigow,? ,sind Schwichen ausgesetzt; infolgedessen konnte
die Erkenntnis der Dogmen durch die menschliche Vernunft
nie eine genaue und vollstindige sein. Selbst bei beriihmten
Kirchenlehrern kommen (in Glaubensfragen) Meinungen vor,
die nicht auf den genauen Sinn des Wortes Gottes gegriindet
sind, die folglich angenommen oder auch ginzlich zurtick-
.sewiesen werden konnen.“

Threm Wesen nach kénnen die Dogmen (als absolute Wahr-

heiten) nie vollstindig enthiillt und begriffen werden, demnach

1 Orth. Dogmat. Theologie, —V, T, I, p. 12.
? Orth. Dogmat. Theologie, I, p. 4 (1864).



= 659 —

‘gewihren sie einen gewissen Raum der Vernunft, welche die
Unklarheit und Leere im Wissen nicht dulden kann und sie
auszuftillen sucht. Jedenfalls aber muss die Quelle der theo-
logischen Privatmeinung im Dogma selbst bezeichnet werden.

Diese Idee ist vom Metropoliten Makarius folgenderweise
ausgesprochen: ,Is giebt Dogmen, welche auch in Einzelheiten
formuliert und definiert sind; so die Dogmen der Trinitit und
der Vereinigung der beiden Naturen in Jesu Christo; es giebt
aber auch andere, welche in ihren Kinzelheiten wnichf definiert
sind, z. B. die Dogmen von den Ubergingen und Zustéinden der
Seele nach dem Tode des Menschen (zed@wier), iiber den Fall der
bosen Geister etc. Zwar lehrt die Kirche, dass nach dem Tod
jedes einzelnen Menschen er einem speciellen Einzelgericht unter-
worfen wird, aber wann, wo, wie — wird nicht gesagt. So be-
lehrt uns auch die Kirche, dass die bosen Engel vormals gut
waren, Niaheres aber erfahren wir dartber nicht etc. Diese
- Verschiedenheit in dem Grade der Klarheit und Ausfiithrlichkeit
der Definition der Dogmen ist die Quelle der sogenannten
Meinungen. Alles, was uns die Kirche tiber ein gewisses Dogma
austihrlich lehrt, soll die Dogmatik mit absoluter Unterwiirfig-
keit annehmen und es als unabénderlich betrachten. Was aber
die Kirche im Dogma nicht definiert, nicht bestimmt hat, dar-
tber steht es jedem Theologen, wie auch jedem Christen, frei,
seine personliche Meinung zu haben. Es ist jedoch zu be-
merken, dass die Dogmen nur relativ sich in enthiillte und
unenthillte teilen lassen, definierte und undefinierte genannt
werden konnen, da es kein einziges Dogma giebt, welches ganz
unenthullt wire. Uber jedes Dogma existiert irgend eine klare
Lehre; ebenso, wie es auch kein einziges giebt, welches bis in
die Einzelheiten definiert, enthiillt ist. Uber jedes Dogma,
selbst tiber das Dogma der Trinitdt, kann man Fragen auf-
stellen, fir deren Losung wir in der positiven Lehre der Kirche
keine Daten, keine Anzeigen haben; diese Fragen konnen wir
also nur mit Hiilfe unserer eigenen privaten Vernunft oder mit
Hiilfe der berithmten Kirchenlehrer losen.“!

Besonders ausfiihrlich und eingehend wird die Frage tiber
die Entstehung der privaten Meinung (bei der Begegnung des
menschlichen Elementes mit dem gottlichen) in den Werken

! Makarins T. I, 23—24.



6

des gelehrten B. Sylvester, Rektor der Kiewschen Akademie,?*
besprochen.

Zu bemerken ist, dass bei den beiden ersten Theologen,
Makarius und Philaret, die Vernunft, das menschliche Element
des Wissens, in mehr &usserliche, formale Verhiltnisse zum
~ gottlichen Element (Dogmen) gestellt wird; bei Sylvester da-
gegen wird das menschliche, rationelle Element der Erkenntnis
in durchaus innige, genaue Verhéltnisse zum gottlichen gestellt.
,Der seligmachende lebendige Glaube, sagt er, ist kein bloss
rationelles, kaltes Verhiltnis des Bewusstseins zum Dogma,
sondern ein lebendiges, inneres, eine Durchdringung unseres
ganzen Wesens, wobei das Dogma zum organischen Bestand-
teil unserer geistigen Natur wird, zu ihrem unverédusserlichen
Eigentum! Diese Aneignung der Dogmen durch den Glauben,
durch das glaubende Bewusstsein, ist ein geheimer psychischer
Prozess, welcher sich in den Tiefen unseres Geistes entwickelt.
Dieses intime Verhéltnis des Bewussfseins zum Dogma ent-
spricht auch vollkommen der Natur und Bestimmung des
Dogmas selbst, ist von ihnen bedingt und gefordert. Nur unter
diesen Bedingungen erreicht das Dogma seine Bestimmung,
wird zu dem, was es eben fiir den Menschen sein soll, wird
fir ihn das wahre Licht, welches die Tiefen seiner finsteren
Seele beleuchtet, wird fiir sein ganzes moralisches Wesen zum
neuen Lebensprinzip. Ist das nicht der Fall, so wird das
Dogma, wenn es auch dusserlich vom Bewusstsein empfangen
wird, ohne irgend eine Wirkung bleiben, wie Strahlen, die auf
einen fiir sie undurchdringlichen Koérper fallen, wie Samen,
die auf einen steinigen Boden geworfen sind!*

Zweifelsohne, sagt trefflich Sylvester, sind die Dogmen,
indem sie vom Bewusstsein empfangen und assimiliert werden,
einer gewissen formellen Modifikation unterworfen. Bei wenig
glinstigen Verhiltnissen des Bewusstseins, bei minderer Kraft
desselben, missen auch die Dogmen weniger bestimmte und
vollkommene Formen annehmen, und umgekehrt. Selbstver-
standlich aber diirfen diese verschiedenen Modifikationen, diese
Verdnderungen keinen Bezug auf das Wesen des Dogmas selbst
haben; es handelt sich in diesem Fall nur um dessen &usser-
liche Form, tiber dessen Begriff im menschlichen Bewusstsein.

! Versuch einer orthodoxen Dogmatik. T. I, § 9, p. 29.



— 637 —

Das Wesen und die Entstehung des Dogmas einerseits und
der theologischen Meinungen andererseits bedingen ihre Lage,
ihre Stellung im christlichen Wissen, in der christlichen Lehre.
Das Dogma ist Sache der géttlichen Vernunft; dessen Erklarung,
Auslegung die Aufgabe der menschlichen Vernunft. Daraus
folgt die absolute Wahrheit des Dogmas und seine wunbedingte
Verbindlichkeit fiir die christliche Vernunft, und die nur bedingte
Wahrheit und bedingte Bedeutung der theologischen Privat-
meinung. Infolgedessen hat eine Privatmeinung in Glaubens-
sachen, sie mége noch so glinzend begriindet, so strahlend
sein, sei es durch die Wichtigkeit ihres Urhebers, sei es durch
ihre eigene Bedeutung, doch einen geringeren Wert, als die
Lehre der okumenischen Kirche (das Dogma).! Ebensowenig
konnen auch die Vernunftschliisse in der Sphéare der Theologie
(sie mogen auch grossen Kirchenvitern angehéren) auf einer
Stufe mit den Dogmen stehen. Im strengen theologischen
Sinn konnen sie selbst als Beweise nicht dienen. Die Ausser-
achtlassung dieser Regel (wie es die romische Kirche gezeigt
hat) kann zur Folge haben, dass man Privatmeinungen nicht
nur alter, sondern selbst neuerer Theologen in Dogmen um-
gestempelt hat.? Selbst die theologischen Meinungen einer
ganzen Landeskirche bilden keine Ausnahme von dieser allge-
meinen Regel (das Filioque!). So der Erzbischof Philaretes,
auch der Metropolit Makarius. Das Gesagte bezieht sich auf
die Theologie tiberhaupt, die doch nur ein Produkt des mensch-
lichen Verstandes ist und als solches immer mangelhaft und
fehlerhaft st = =

Es giebt aber noch einen zweiten_' prinzipiellen Unterschied
zwischen Dogma, und theologischer Meinung: als absolute Wahr-
heit ist das. Dogma unwandelbar, unverdnderlich; verdndern
kann sich nur die Art und Weise, es zu begreifen, die Form,
in welcher es sich im christlichen Bewusstsein &ussert, nicht
aber seine Essenz! Dagegen ist die theologische Meinung (als
menschliche Wahrheit) dem Gesetze der Verdinderung, der Ver-
vollkommnung unterworfen, sonst bleibt sie auf die Dauer
wirkungslos.

Endlich ist noch ein Unterschied zwischen Dogma und
theologischer Meinung hervorzuheben: das Dogma ist seinem

1 Philaret v. Tschernigow I, 23.
2 Makarius I, 39—40.



- 638 =

Charakter nach allgemein und steht demnach erhaben iiber
alle Bedingungen der Zeif, des Ortes, der Nationalitat und der
Individualitat. Es ist das, was von allen anerkannt ist, von
der ganzen okumenischen Kirche; die theologische Meinung da-
gegen entspricht nicht dieser Forderung (Bedingung) des allge-
meinen Kinverstdndnisses; sie ist etwas, was nicht von allen
(6kumenische, allgemeine Kirche) angenommen ist, was auf
verschiedene, ja selbst auf entgegengesetzte Weisen verstanden
werden kann. '

Als Endresultat des vorher Gesagten wire folgendes auf-
zustellen: Das feste, unbewegliche Fundament des christlichen
Wissens bilden die Dogmen; sie dienen der glaubenden Ver-
nunft, die sie sich aneignet, als sichere Wegweiser auf der
unermesslichen Bahn, welche zur Erkenntnis der Wahrheit
fithrt; die Bahn selbst konnte man mit der Theologie ver-
gleichen. Die Dogmen sind die uns won Goft anvertrauten
Talente; die Theologie, die theologischen Meinungen sind die
von uns neu erworbenen Talente.'

IL.

Matth. XIII, 47—48. Das Reich des Himmels ist gleich einem
Netz, das ins Meer ausgeworfen wird und Fische aller Art in sich
sammelt; und wenn es voll ist, ziehen es die Fischer heraus, setzen
sich an das Ufer und sammeln die guten in Geftisse, die schlechten

aber werfen sie weg.
I. Thessal. V, 21, Priifet alles, das Gute behaltet.

Der verhéltnisméassige Wert und die Wiirde der theologi-
schen Meinungen in der christlichen Wissenschaft richtet sich
nach der grossern oder geringern Anndherung an die Wahr-

! Note de la Direction. — Nous pensons que tous les anciens-catholiques
sont de Pavis de M. le professeur Swetloff, et qu’ils liront avec un vif plaisir son
exposé si lucide. Nous sommes donc d’accord sur les points suivants: 1o Ce qui
fait qu’un dogme est objectivement un dogme, c¢’est qu’il a été enseigné par Jésus-
Christ méme, par ses paroles, ses actes, sa vie, sa mort, sa glorification. — 2° Ce
qui fait qu’un dogme est reconnu comme tel dans PEglise catholique, c’est qu’il
a été cru comme venant de Jésus-Christ, par toutes les Eglises chrétiennes par-
ticulieres, partout et toujours. — 3¢ Ce n’est qu’a cette condition qu'un concile
awcuménique peut définir un dogme particulier et le déclarer obligatoire comme
tel; sans doute les expressions dont il se sert ne sont pas de foi divine, puisqu’elles
ne sont pas elles-mémes divines, mais la vérité ainsi définie est elle-méme de



=

heit, an das von ihnen beleuchtete Dogma; nach der Fiille
und Treue, mit denen sie das Wesen des Dogmas darstellen,
seinen Charakter in sich aufnehmen und ihn wiedergeben.
Weiter ist dieser Wert von ihrer Ubereinstimmung mit der
allgemeinen Lehre der Kirche, mit den ibrigen Dogmen, wie
auch mit dem Sinne und dem Wortlaute der heiligen Schrift
bestimmt. Die theologischen Privatmeinungen sollen nicht nur
im Einklang sein mit den Dogmen, auf denen sie fussen, sie
miissen noch von ihnen kontrolliert werden. Diese Auffassung
der orthodoxen Theologie steht im vollsten Einklange mit dem
Beispiel der Kirchenviter, entspricht vollkommen ihren Mei-
nungen tiiber diese wichtige Krage.

Es giebt aber noch ein Kriterion, nach welchem wir uns
zu richten haben, und zwar nicht ein qualitatives, sondern ein
quantitatives — namlich der Grad der Verbreitung einer theo-
logischen Meinung; es herrscht hier eine bedeutende Ver-
schiedenheit. Einige Meinungen sind fast ebenso verbreitet
wie die Dogmen selbst, so die Lehre der zedwwie. !

Die Abstufungen in der Verbreitung der theologischen
Meinungen sind sehr zahlreich. In erster Linie stehen selbst-
verstandlich die Meinungen einer autocephalen Landeskirche
(die einen Teil der allgemeinen okumenischen Kirche bildet),
weiter kommen die Meinungen, welche von der Mehrheit der
Christen einer Landeskirche angenommen sind; — und so
weiter bis zur personlichen Meinung. . . . Die Geschichte der
Dogmen beweist aber, dass theologische Meinungen, selbst
wenn sie nur einer Person angehéren, aber der Wahrheit ent-
sprechen, spéter auch von der ganzen Kirche angenommen

foi divine, puisqu’elle est une vérité révélée. — 4o Les décisions doctrinales des
conciles particuliers et des Hglises particulieres, de quelque maniére qu’elles soient
formulées, ne peuvent jamais étre considérées comme des définitions dogmatiques
strictes, parce que le droit de définition dogmatique n’appartient qu’a I’Eglise
universelle. — Plus que jamais, nous sommes persuadés qu’avec ces principes,
appliqués loyalement par toutes les Hglises chrétiennes, il serait facile d’arriver
4 une union vraie et solide, tandis que sans eux il nous parait impossible d’échapper
& Parbitraire de Uindividualisme excessif et du sentimentalisme abandonné & lui-méme.
1 Les descriptions des zedaiviee (douanes), telles que les donnent les théo-
logiens orientaux, sont inconnues, ou & peu prés, dans les Kglises occidentales,
qui se bornent & professer, sur ce point, qu’en attendant le jugement général et
immédiatement aprés la mort chaque ame est jugée par Dieu ef traitée selon ses
mérites ou ses démérites. (Note de la Direction.)



— of0

~worden sind, so die Meinungen einiger grosser Kirchenvéter.t
Es wiare nicht unmdéglich, aus den verschiedenen theologischen
Privatmeinungen, die in der Wissenschaft existieren, zu den
Dogmen aber nicht gehoéren, eine streng begrenzte und voll-
kommen geordnete Gruppe zu bilden; massgebend wire dabei
das bekannte Kriterion des heiligen Vincentius Lirinensis (die
von ihm festgestellte, von der allgemeinen Kirche gutgeheissene
Formel), dass als Dogma nur das gelten kann, quod semper,
quod ubique, quod ab omnibus creditum est. Alles andere,
was nicht dieser Formel entspricht, wo die universitas, die
antiquitas oder die consensio fehlen — ist kein Dogma und ist
als theologische Privatmeinung zu betrachten. Die Entschei-
dung der Frage, ob diese oder jene Lehre zum Dogma gehort,
ist folglich Sache der allgemeinen okumenischen Kirche. Das
ist auch ganz bestimmt der Standpunkt der russischen Theo-
logie: Das Dogma, sagt der Metropolit Makarius (I, p. 7), ist
eine Wahrheit, welche von der Kirche (allgemeinen, 6kumenischen)
pricis bestimmt ist, und allen als Lehre vorgetragen.

- Die dogmatische Sanktion wird einer Lehre (einer Wahr-
heit) erst durch die Stimme der Kirche erteilt; durch ihre
Ubereinstimmung mit der Lehre der Universal-(okumenischen)
Kirche, sagt Erzbischof Philaretes (I, 5).

Ohne Kirche hatten wir auch keine Dogmen, sagt Sylvester;
wo keine Kirche existiert, konnen, im strengen Sinne, auch keine
Dogmen existieren (I, 19).

Die Kirchenvéater richteten sich bestindig nach dieser
Regel; sie betonen ofters den Unterschied zwischen ihren ei-
genen Meinungen und den Lehrsdtzen der Kirche. So unter-
scheiden z. B. Basilius der Grosse und Johannes Chrysostomus
das doyucrixzoc Gesagte von dem eywviorizec® Gesagten. St. Hiero-
nymus sagt, dass man in den Werken der h. Viater streng zu
unterscheiden habe zwischen dem, was sie dixdexzixdc schrieben,
und dem, was sie als absolute Wahrheit auslegten.

! Der Verfasser fithrt zahlreiche Beispiele von verschiedenen theologischen
Privatmeinungen an, die wir aber wegen Mangel an Raum wegzulassen gezwun-
~gen sind. :

? Bas. Mag. Epist. 210 ad primor. Neocaesar. 5. Fovro d& ort ov doy-
peTinms Eonren, GLA ayoviotigs sv Th weog Athiavey diahéEer. Joh.
Chrysostomi in Matth. XXT, 28. Exsivoyco &ys maoarsteonusvov oL oA
AGTOV Asyoudvamy mao 1T GyoVieTIRGS #noveTetal, 0V doyHaTIRGS. '



—— 04—

I1I.

Rom. X1V, 22; L Kor. XIII, 2; VIII, 1—3; Jac. 1],
13—18; 1. Kor. XI, 18—19; Rom. X1V, 1.

Die Beschaffenheit und die Zahl der theologischen Mei-
nungen, die Art und Weise, wie sie in den religids denkenden
Kreisen verstanden werden, konnen als richtige Anzeiger
dienen zur Beurteilung des inneren Zustandes einer christlichen
Gesellschaft. Das Verhéltnis der Gesellschaft zu diesen Mei-
nungen, welche den beweglichen und fortschreitenden Teil des
christlichen Bewusstseins bilden, ist durchaus wichtig und mass-
gebend.

In der heiligen Schrift, besonders aber in den Gott inspi-
rierten Schriften des Apostels Paulus?, finden wir die Grund-
satze, nach denen wir uns in unseren Beziehungen zu den
Privatmeinungen zu richten haben. Die Geschichte der Kirche
zeigt uns, wie diese Prinzipien anzuwenden sind. Kréaftig und
einleuchtend belehrt uns der h. Augustinus. Seine absolut rich-
tige, kurze Formel ist bekannt: In mecessariis unitas, in dubiis
libertas, in omnibus charitas.

Die erste Grundregel, der wir bei der Beurteilung der
Prwatmemungen zu folgen haben, ist tiberhaupt die Toleranz;
dazu verpflichtet uns die christliche Liebe zu unserem Néchsten.
nDer Stolz, sagt trefflich Chrysostomus, ist der Grund und die
Ursache der Entzweiung, die Liebe aber fithrt zur Einheit und
zum Wissen. Das meint auch der Apostel (I. Kor. VIII, 3).
Ich verbiete gewiss nicht das vollkommene Wissen?, gebiete
aber, es mit der Liebe zu vereinigen; sonst ist das Wissen
nicht nur nutzlos, sondern noch schéadlich!* Die Toleranz wird
nicht nur durch die Liebe eingeflosst, sondern auch durch die
Weisheit; es wire unverntiinftig, sich das ausschliessliche Recht
zuzuschreiben, die Wahrheit zu besitzen. Die Wahrheit gehort
allen, noch besser — sie gehort Gott! Man soll auch die Mei-
nungen anderer achten, ,falls sie der Wahrheit nicht wider-
sprechen“,® soll auch in seinen eigenen Meinungen einen ge-

- ! Ausser.den in den Epigraphen angefithrten Stellen, siehe I. Kor. VIII, x,
x 16, 19; XTIV, 38: IL Pimoth. II, 25 ;1. Tom. T 65 Tir 1119,

2 Collog. 20 iiber die I. Kp. an dle Kor.

3 Confess. Lib. XII, Kap. 25.



= e &

wissen Raum fir den Zweifel lassen. Verschiedene Meinungen
schliessen sich nicht notwendig aus, da sie meistens nur die
verschiedenartige Wiederhervorbringung, der in der mensch-
lichen Vernunit sich spiegelnde Wiederschein einer und der-
selben Wahrheit sind. Diese verschiedenen Meinungen ergin-
zen sich gegenseitig in ihrer Gesamtheit und geben einen voll-
kommeneren und néheren Begriff der Wahrheit. ,Verschiedene
Meinungen, sagt Augustinus, kéonnen wahr sein, mit Ausnahme
der Ungereimtheiten, der Absurditidten. Diese Verschiedenheit
der Meinungen ist die Folge der Verschiedenheit des Vermogens
der Geister, die gottliche Wahrheit zu erfassen; sie entspricht
den verschiedenen Féahigkeiten, sich eine und dieselbe Wahr-
heit anzueignen.“! Diese Verschiedenheit, lehrt Augustinus, ist
unvermeidlich, sie ist aber auch besser, als die Einformigkeit,
und wird von der gottlichen Weisheit absichtlich zugelassen,
da auch das Wort Gottes den verschiedenen Stufen der mensch-
lichen Fahigkeiten sich anpasst; demnach ist der Grund der
Verschiedenheit der Meinungen nicht nur im Subjekte, sondern
auch im Objekte zu suchen. Die géttliche Wahrheit, sagt
Sylvester (Orth. Dogm. Theol. I, p. 31), wird nicht geschmélert
durch das Faktum, dass sie verschiedenartig, mehr oder we-
niger von den Menschen begriffen wird, sie bleibt eine und
dieselbe, ihrem Wesen nach unwandelbare Wahrheit. Im Gegen-
teil gewinnt sie dadurch eine grossere Kraft, eine grossere
Fruchtbarkeit, indem sie allen Menschen, auf welcher Stufe der
Entwicklung sie sich auch befinden mégen, zuginglich wird.

Bei Gelegenheit der verschiedenen Auslegungen von Gen. I,
1 bemerkt Augustinus (der eine versohnende Auslegung vor-
schlégt): Ich gestehe ohne irgend welche Schwierigkeit und
aus der Tiefe meiner Seele, dass, wenn ich Moses wiére, ich es
vorgezogen hitte, so zu schreiben, dass in meinen Worten alle
Auffassungsweisen, die der Wahrheit nicht widerstreben, Platz
fanden, anstatt sie (diese Worte) mit einer einzigen, allerdings
wahren Idee so zu verbinden, dass jede andere Idee, wenn
sie auch nichts Falsches, nichts die Wahrheit Beleidigendes in
sich enthalt, direkt ausgeschlossen wird.? Man muss also, dem
oben Erwithnten zufolge, die Intoleranz bei Beurteilung der

! Confess. Lib. XII, Kap. 30.
2 Thid. Kap. 31.



e

privaten theologischen Meinungen als Resultat des Stolzes, des
Mangels an Liebe, an wahrer Weisheit und an lebendigem
Glauben ansehen. .

Sollte man von diesem Standpunkte den romischen Katho-
lizismus mit dem Protestantismus vergleichen, so wire zu be-
merken, dass der Katholizismus sich offenbar bestrebt, die
Rechte und das Gebiet des Dogmas auf Kosten der Privat-
meinung zu vergrossern, zu erweitern. Er mochte alles, jede
seiner Meinungen zum Dogmastemp eln; dem Protestantismus
wire eine entgegengesetzte Richtung beizumessen.

Ich wiirde mich gliucklich preisen, wenn meine Kleine
Skizze dem Leser die Uberzeugung beigebracht hitte, dass in
der orthodox-orientalischen Kirche die Bedingungen fiir eine
harmonische Entwicklung des gottlichen wie des menschlichen
Elementes im christlichen Wissen vorhanden sind.




	Das Dogma und die theologische Spekulation

