Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)

Heft: 4

Artikel: Der Grundsatz des romischen Katholizismus
Autor: A.K. / Belayew

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403268

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER GRUNDSAT[Z

" ROMISCHEN KATHOLIZISMUS.

Proressor BELAYEW.!

Der romische Katholizismus, sagt Prof. Belayew, ist eine
der altesten und der verbreitetsten Formen des Christentums.
Seine welthistorische Bedeutung, sein Einfluss auf das politische
und sociale Leben vieler Volker und Staaten sind und waren
Gegenstand der griindlichsten und erschopfendsten Forschun-
'gen, nicht nur der protestantischen, sondern auch der ortho-
dox-orientalischen (russischen und griechischen) Theologen.

Um ein theologisches System zu begreifen, ist es nicht
hinreichend, dessen specielle Ziige und Einzelheiten zu studie-
ren; die Hauptaufgabe ist, dessen Grundsatz, dessen Prinzip zu
erforschen, den Leitgedanken, von dem es beseelt und durch-
drungen ist, zu fassen. Das Prinzip der romisch-katholischen
Lehre entfaltete sich nach und nach, jahrhundertelang; jetzt
steht es da, sonnenklar, vor den Augen der Menschheit, in
seiner logischen, abgeschlossenen Vollkommenheit — es ist die
Papst-Idee (wie sie auf dem vatikanischen Konzil 1870 festge-
stellt worden ist). ' '

Der gelehrte Verfasser liefert eine ausfiihrliche Ubersichs
der verschiedenen Auffassungsweisen des romischen Katholi-
zismus vom Standpunkte der protestantischen wie der ortho-
_dox-orientalischen Wissenschaft. Im XVI. Jahrhundert, sagt

! Diese Studie von Hrn. Prof. Belayew ist in russischer Sprache publiziert.
Wir geben hier nur Ausziige nach der Ubersetzung ins Deutsche, die Hr. Gene-
- ral Kiréeff aus Freundschaft fiir die Revue infernationale besorgt hat.



=t el

er, beschuldigten Luther und seine Parteigenossen?® ihre romisch-
katholischen Gegner wegen ihrer alttestamentalischen, jiidischen
Tendenzen. Der specielle Anhaltspunkt, der Grund fiir solche
Beschuldigungen, waren die romischen Lehren von der Recht-
ferticung und den guten Werken, und vom ,opus operatum®, in
denen die Protestanten einen ausgeprigten jiidischen Hinfluss
sahen. Innocenz IIL., um seine Rechte auf die Weltherrschaft zu
begriinden, berief sich, wie bekannt, auf gefilschte Bibeltexte
(speciell auf das Deuteronomium). Er behauptete namlich, dass
er seine Rechte von den hebriischen Hohepriestern geerbt
habe. Leo X. stiitzte seine angeblichen Rechte, die Todesstrafe
anzuwenden, auf das Buch der Konige. Unter den russischen
Gelehrten wird diese Auffassungsweise unter anderen von
(. Isamarin und Lopukhin vertreten. ,Der romische Katholi-
zismus“, behauptet Prof. Lopukhin, ,ist ein System des christ-
lichen Judaismus.“ Dem Charakter des romischen Geistes
geméiss hatte der Erbe Roms, der Westeuropéer, eine Vorliebe
zum Gesetz tiberhaupt, zur juridischen Seite der Religion. Die
Religion der Liebe und der Gnade wollte Rom in die engen
Rahmen eines steifen, obligatorischen, kirchlichen Codex ein-
sperren; den Werken einer dusserlichen Frommigkeit legte der
romische Katholizismus einen hohen (alttestamentalischen) Wert
bei. Im Laufe der Zeit wurden in Rom auch die alttestamen-
talischen Grundsitze einer allumfassenden Theokratie ange-
nommen, einer Theokratie, die auch faktisch fast tiber die
ganze Welt ausgebreitet wurde. Das Reich Christi verlor ganz-
lich seinen geistigen Charakter. Die erhabene Idee eines gei-
stigen Messias, dessen Reich dem Himmel gehort, wurde von
der altjiidischen, materiellen Idee eines politischen Eroberers,
eines irdischen Herrschers verdrangt. Mit logischer Notwendig-
keit erschien und entfaltete sich dabei die Idee eines Stellver-
treters dieses Herrschers, mit allen dazu gehoérenden Legenden
und Fabeln (der Primat Petri und anderes) und mit ihren samt-
lichen Folgen — der Knechtschaft des menschlichen Geistes,
der Erfindung der verschiedenartigsten Fesseln, um jede Ent-
faltung des freien Gedankens und des geistigen Lebens zu
unterdriicken. Die katholische Kiérche wird in einen méchtigen
Staat umgewandelt, dem alle anderen Staaten zu gehorchen

1 Apol. Conf. August. C. VII, Art. XIII, p. 208.



R d

-

haben, da sie nur mit Hilfe des Bésen gegriindet sind, der
Staat des Papstes aber von Gott (so Innocenz IIL.). Daher der
bittere Kampf Roms gegen den Staat, und zwar nicht nur
gegen den protestantischen oder orientalisch-orthodoxen Staat,
sondern auch gegen den katholischen. Uberall Krieg, tiberall
Zwiespalt! '

Der Anklage des Judaismus ist aber eine schwerere zur
oeite gestellt, namlich die Anklage, auch heidnische HKlemente
in sich aufgenommen zu haben; das behaupteten und lehrten
ganz positiv die dltesten Protestanten — Luther, Zwingli, Cal-
vin; so denken auch einige Theologen der Neuzeit — z. B.
Johann Valckenier (Roma paganizans 1856), Rainoldus (De ro-
manse ecclesiee idolatria), Trede (Das Heidentum in der romi-
schen Kirche 1890), Tschackert 1885 und andere mehr. Die romi-
schen Ubertreibungen im Marien- und Heiligen-Kultus hatten,
selbstverstandlich, Ubertreibungen in deren Kritik zur Folge
— 80 ,Apolog. Confess. August.“, auch ,Art. Smalcald.“: ,Die
Anrufung der Heiligen — plane sunt ortee ex ethnicis exem-
plis,... idolatricum est... fraus et fallaciee Satanee, efe....”

Richtiger und maéssiger, sagt Prof. Belayew, urteilen tiber
den romischen Katholizismus diejenigen, welche einen Zusammen-
hang zwischen ihm und dem Pelagianismus sehen. Schon im
Mittelalter (z. B. Thom. Bradwardin, 1 1349, Bischof von Canter-
bury) wurden gegen die Scholastiker und die Verfechter der
romischen Anmassungen Anklagen in dieser Richtung erhoben.
,Lotus peene mundus post Pelagium abiit in errorem“ sagt
Bradwardin. Spater kamen die Protestanten mit den nam-
lichen Beschuldigungen: Ohler (Symbolik 1876), Hase (Hand-
buch der protestantischen Polemik), Kollner (Symbolik 1844).
Erzbischof Nikanor, einer von unsern bedeutendsten Theolo-

~gen, teilte auch diese Auffassungsweise.

Es ware unrichtig und erkiinstelt, sagt Prof. Belayew,
wenn man das ganze katholische System als auf Pelagianis-

_mus fussejngi_. darstellen wollte; es unterliegt aber keinem Ziwei-
fel “dass gewisse Binzelheiten in der katholischen Lehre sich
unter dem Einfluss des Pelagianismus gebildet haben; so die
Lehre vom Urzustande des Menschen, von den Folgen des
Stindenfalles, teilweise auch die Lehre von den guten Werken.

-Wie bekannt, behaupteten die Pelagianer, dass kein wesent-

licher Unterschied existiere zwischen dem Zustande des noch



- i

unschuldigen Menschen (vor dem Sindenfall) und dem Zustande,
des Gefallenen, dass die Natur des Menschen durch den Siin-
denfall nicht veridndert worden ist, Dass diese Auffassungs-
weisen auch im Grunde der romisch-katholischen Lehre liegen,
beweist der Verfasser in einer ausfiihrlichen Auseinandersetz-
ung, wobei er sich auf mehrere protestantische und katho-
- lische Theologen beruft, so auf Berlage (Katholische Dogmatik),
Bellarmin (De gratia primi hominis), Kollner (Symbolik), Gieseler
(Dogmengeschichte), Hagenbach (Lehrbuch), F. Chr. Baur (Vor-
lesungen), Ohler (Symbolik). Diese Auffassungsweisen, sagt
Prof. Belayew, stehen im Gegensatz zu der Lehre der alten,
ungeteilten Kirche.

Der Pelagianismus, der so storend auf die katholische Lehre
vom Urzustande des Menschen und von dem Silindenfall ein-
wirkte, hatte einen nicht minder bedauernswerten Einfluss auf die
romisch-katholische Lehre tber das Verhéltnis des stindigenden
Menschen zu Gott. Die Pelagianer lehrten, dass die Natur in
Adam vor dem Stndenfall und die Natur in seiner Nachkom-
menschaft identisch sind. Sie verwarfen die Erbsiinde, wie
auch die Folgen des Falles; demgemass betrachteten sie den
Menschen als fihig, durch seine eigene Kraft (ohne Einwirkung
der Gnade Gottes im Sinne der Kirche) sich zu entwickeln
und sittlich zu leben. Allerdings leugnet die romisch-katho-
lische Liehre nicht die Einwirkung des Siindenfalles Adams auf
uns, dennoch ldsst sich auch hier der pelagianische Einfluss
fithlen, néamlich in der Auffassung des Verhiltnisses der Werke
(denen er eine zu grosse Bedeutung zuschreibt) zur Gnade. (Die
Theorien der ,Opera supererogationis“ und der ,Satisfactio“.)
Der romische Katholizismus, sagt Prof. Belayew, nimmt zwar
die Notwendigkeit der Gnade an, aber in einem mehr for-
mellen, trockenen Sinn, welcher seinen Gipfel in der Theo-
rie des ex opere operato findet, einer Theorie, laut welcher
das Sakrament schon dann seine Wirkung hat, wenn nur der

Mensch sich dieser Wirkung nicht widersetzt. Man darf be- '

haupten, sagt der Verfasser, dass die ganze romisch-katholische
Kirche mit ihrem Papst und ihren Einrichtungen gewisser-
massen ein ungeheures opus operatum ist! Ist doch der Papst
das materielle Centrum und die Quelle aller Gnaden der gan-
zen Kirche! Der Papst erteilt sie der Laienwelt wie der Hier-
archie, die sich nur durch den Papst, und ganz &Husserlich,
Revue intern. de Théologie. Heft 4, 1893, 41

bk
\
ii

i
§

o~ -



PP A A

— 614 —

mechanisch, an diesen Gnaden beteiligen kénnen. Diese Auf-
fassungsweise, bemerkt der Verfasser, hemmt selbstverstindlich
die Freiheit und die Selbstandigkeit jedes einzelnen Christen;
daher in der gegenwirtigen romischen Kirche der Hang zZur
Ausserlichkeit, zum Formalismus. _ ,

Interessant sind die vom Verfasser citierten Ideen der Ko-
ryphiden der russischen Slawophilen und Theologen Johann
Kirejewsky und Alexej Khomiakoff iiber die rémisch-katho-
lische Lehre. Beide waren sehr bedeutende Méanner, beide
hatten einen unverkennbaren Einfluss auf die Entwicklung der
russischen Idee.?

Beide, Kirejewsky wie Khomiakoff, betrachteten den Ra-
tionalismus als das massgebende Element des romischen Katholi-
zismus, Die ,Ratio“, die Vernunft, lehrten sie, herrscht im
romischen Katholizismus tiber die Tradition. Zwar beruft sich
Rom in seinem Kampfe mit dem Protestantentum gerade auf
die Tradition und preist sie hoch, aber in seinen Beziehungen
zur allgemeinen Kirche beruft sich Rom gerade auf Vernunft-
schliisse, auf den abstrakten Syllogismus und verwirft die Tra-
dition. Das ist der Grund und die Erkldrung des Abfalles

M i,

_ Roms von der allgememen Kirche. "Rom ist abgefallen, weil es

seine prlva,ten Meinungen, welche es mit Hiilfe von rationalisti-
schen Schlussfolgerungen (Syllogismen) zu Dogmen stempelte,
hoher als die echien Dogmen der allgemeinen Kirche stellte.
Das westliche Schisma, sagt Khomiakoff, hat mit der Usur-
pation einer Gemeindeansicht begonnen; einer Usurpation,
welche durch die Einfithrung des anarchischen Prinzips des
Rationalismus die Einheit des allgemeinen Glaubens zerriss.
Der Gegensatz zwischen der Autoritit Roms und der Autoritéit
der Gesamtkirche hat sich anfinglich im Zusatz des Filioque
geaussert. Damit war das Recht, tiber dogmatische Fragen zu
entscheiden, von seiner Stelle geriickt: bis dahin hat es in der
Allgemeinheit der Kirche beruht, jetzt hat sich desselben eine
Landeskirche bemiéichtigt. Auf welchem Grund aber? — Sie

! Dag Grundprinzip der slawophilischen Doktrin ist die Idee der Kirche.
Ihm untergeordnet, aber auch als Prinzipien betrachtet, sind die Ideen der Monar-
chie und der Nationalitif. Die Monarchie aber, nicht in einer orientalischen,
despotischen Form, sondern als eine im religiosen und nationalen Sinne wirkende
Patriarchie, von einer freien, ratgebenden (konsultativen) Reprisentation des Volkes.
aufgeklirt und unterstiitzt. A K



= 6lp

besass es entweder vermoge der freien Priifung, welche die

lebendige allgemeine Tradition verwarf, oder vermoge eines

angeblichen Monopols des gottlichen Geistes! Beides ist falsch.
Dieser Rationalismus enthielt aber die Gefahr der Entzweiung
im Glauben. Diese Gefahr sah Rom ein, und um sie zu besei-
tigen, wurde es genotigt, sein eigenes Wesen vor den Blicken
der Christenheit und vor sich selbst zu verbergen, und die
rationalistische Anarchie, welche es herbeifiihrte, mit der Maske
des Glaubens-Despotismus zu bedecken! Der Romanismus, anar-
chisch in seinem Prinzip, hat, um eine faktische Anarchie zu
vermeiden, seine Natur (seinen Ursprung) verleugnet und
sie vor seinen eigenen Augen in die Form des Despotismus
verhiillt! Um den logischen Konsequenzen seines Irrtums zu
entgehen, musste der romische Glaube spater die pépstliche
Unfehlbarkeit erfinden und so die Anarchie des Prinzips unter
dem Despotismus des Faktums verstecken. Selbstvertandlich

filhrte die Feststellung dieses Despotismus zur Knechtung der

Laien durch die Hlerarchle, und spater zur Knechtung der&

e et

Hierarchie durch den Papst, so dass, je mehr die Rechte des
~ Papsttums sich erhoben und Wuchsen je mehr die Rechte
der Laien und auch der Hierarchie zusammenschrumpften,

r———

- bis sie endlich in volle Rechtslosigkeit und in blinden Gehor- |

sam sich verwandelten !

Die romische Kirche, sagt Kirejewsky, nachdem sie die
Stiitze der allgemeinen Tradition und des einstimmigen Mitge-
fithls der ganzen Kirche verloren hatte, war gezwungen, ihre
Stiitze in irgend einem neuen theologischen Vernunftsystem
zu suchen; da aber die menschliche Vernunft sehr verschieden-

~artig das Gottliche begreifen kann (theologische Meinung),
und da die Gegensidtze der verschiedenen theologischen Mei-
nungen nicht mehr ihre Lésung im innern Konsensus der all-
gemeinen (ganzen) sichtbaren und unsichtbaren Kirche aller
Volker und Zeiten finden konnten, so blieb, selbstverstiandlich,
der abendlandischen Lehre nur eine einzige Stiitze tibrig —
] die dusserliche (formelle) Autoritit der Hierarchie! Indem aber
! die romische Kirche die letzte und hochste Entscheidung iiber
die gottlichen Wahrheiten ihrer Hierarchie ilibergeben hatte,

war sie auch genotigt, diese Hierarchie als Quelle jeder Wahr-

heit anzuerkennen und den ganzen Umfang des menschlichen
Denkens, die volle Entwicklung der Wissenschait und des



i-
1

H
i

— 6le

socialen Lebens ihr zu Fiissen zu legen. Seiner Hierarchie hatte
Rom das Monopol des Verstandes gegeben, und konnte auch
nicht anders handeln, sonst wire seine rationalistische Doktrin
in eine Menge verschiedener Lehren und Sekten zerfallen.

Das Volk durfte nicht denken, durfte nicht den Gottes-
dienst verstehen, durfte nur zuhoren,! durfte selbst die Heilige
Schrift nicht lesen; es konnte nur sich demiitigen, ohne zu urtei-
len. Das Volk galt nur als unbewusste Masse, auf welcher das
Gebaude der Kirche aufgestellt war, und es sollte in seiner
Bewusstlosigkeit verharren, damit das Gebdude stehen bleibe..
Die Rechte der Hierarchie konnten aber auch in dieser ratio-
nalistisch organisierten Kirche eine Quelle der Zwietracht
werden: Jedes Bistum konnte sich dem westlichen Patriarchat.
gegeniiber dasselbe Recht anmassen, welches sich dieses der
Gesamtheit der Kirche gegeniiber angemasst hatte, und jedes
Kirchspiel konnte dem Bistum, und jeder einzelne allen andern
gegeniiber dasselbe thun! Diese Konsequenz kann von keinem
Trugschluss abgeleugnet werden, sagt richtig Khomiakoff: Ent-
weder ist die Wahrheit des Glaubens der Gesamtheit aller
und ihrer gegenseitigen Liebe in Jesu Christo verliehen, oder
sie kann jedem Individuum ohne Riicksicht auf die andern
verliechen werden.? ,

Daraus entsteht der notwendige Gedanke einer hochsten
personlichen, monarchischen Gewalt, die alle Privilegien der
Hierarchie in sich vereinigen und konzentrieren sollte; sobald
aber diese Gewalt ihren Ausdruck und ihre Verwirklichung in
der Lehre des Monopols der Unfehlbarkeit gefunden hatte,
versiegte jeder Schatten der Freiheit und Unabhéngigkeit der
Hierarchie von selbst. Auf diese Weise fithrte der Rationalismus
der romischen Kirche zum pépstlichen Absolutismus, und so
“wurde die Elerarchle (mdem sie sich in einem Menschen kon-
zMe} zur Tyrannei, und zwar nicht als Missbrauch, als
Ubergrlff sondern vollkommen loglsch und auf Grund des
G‘resetées.

- Zwar, sagt Prof. Belayew, fand der romische Katholizismus
in diesen Grundsétzen eine starke Stiitze und eine bedeutende
Garantie fiir seine Einheit; diese Vorztuge aber waren zu teuer

' Bin gutes Beispiel der Theorie des ,ex opere operato!“ AL I
® ,Hinige Worte cines orthodoxen Christen wber die abendlindischen Glau-
bensbekenntnisse.* A. Khomiakoff. Bautzen 1856.



= o

erkauft; ausserdem war auch diese Einheit eine mehr formelle,
sich auf eine #dusserliche Macht stiitzende. Diese Einheit, sagt
sehr richtig Khomiakoff, leugnet die Freiheit und ist desWegen
keine wahre Einheit. Die Lateiner unterwerfen sich einem
GGlauben, der nicht in ihnen selbst liegt, sondern ausser ihnen
(der Papst). Von nun an war es die Aufgabe der Wissenscharft,

Hierarchie in Ubereinstimmung zu bringen. Es entstand eine

%
i

die Forderungen der Vernunft mit den Behauptungen derié’\‘

5

i34

i3
i

inhaltslose Syllogistik, die hochst feindlich gegen jeden Fort-’

schritt auftrat, sich zu jeder Freiheit des Gedankens negativ
verhielt; es wurde eine Lehre erfunden, welche die Bekimpfung
der Freiheit als ihre hochste Aufgabe ansah. So feierte der
Rationalismus seinen Sieg tber die Tradition, die dussere Ver-
niinftigkeit tiber die innere geistige Vernunft. Ein irdischer
Staat war an die Stelle der von Christo gestifteten Kirche
getreten. Das einzige und lebendige Gesetz der Einheit in Gott
wurde mit einzelnen Gesetzen vertauscht, welche vom Niitz-
lichkeitsprinzip und von den juridischen Grundséitzen entlehnt
worden sind. Der Rationalismus entwickelte sich in der Form
von Autoritdtsbeschliissen; so erfand er das Fegefeuer, um
das Gebet fiir die Verstorbenen (vom rémischen Standpunkt
verstanden) zu rechtfertigen; so stellte er zwischen Gott und
den Menschen ein (Hleichgewichtsverhiltnis der Pflichten und
Verdienste; so wog er die Stinden und die Gebete, die Verbre-
chen und die Busse gegeneinander ab; so iibertrug er die
Handlungen des einen Menschen auf den andern und liess
den Austausch verdienstlicher Handlungen zu; so, mit einem
Worte, fihrte er in das Heiligtum des Glaubens den ganzen
Mechanismus eines Bankierhauses ein. Dabei fiihrte der Kir-
chenstaat eine Staatssprache ein, die lateinische, etc.!

Die Anklage gegen den romischen Katholizismus, als eine
mit Rationalismus eng verbundene Lehre, bildete den Grund-
ton aller Schriften Khomiakoffs, welche er an seine westlichen

! s ist zu bemerken, dass weder Khomiakoff noch Kirejewsky die Prokla-
mation der pépstlichen Unfehlbarkeit erlebt haben; beide sind lange vor 1870
gestorben; bemerkenswert ist aber, wie scharf diese hervorragenden Minner den
logischen Zusammenhang der fehlerhaften Vorzeit mit der Zukunft der papstlichen
Idee voraus sahen. Jetzt sehen wir allerdings die Sache vollkommen klar; um
sie damals zu prophezeien, musste man nicht nur ein bedeutender Denker sein,
man musste auch eine tiefe Eingicht in das innerste Wesen der christlichen Wahr-
heit besitzen. ALK



R e = 3

-

Korrespondenten richtete. (Laurentie, Palmer, Williams, der
Frzbischof von Utrecht Lioos, Bunsen etc.) Den Ideen der Sla-
wophilen sind und waren bedeutende Theologen in Russland
sehr sympathisch gestimmt (so z. B. Bischof Chrisanthos).

Prof. Belayew, obgleich dieser Richtung zugeneigt, warnt
vor ihrer zu grossen Generalisation, da dabei der Unterschied
(und der Gegensatz) zwischen dem Romanismus und den an-
deren Liehren, welche auch ausserhalb der allgemeinen Kirche
stehen, verschwinden wiirde.

Um den romischen Katholizismus richtig zu beurteilen,
sagt Prof. Belayew, ist es notwendig, einer eingehenden Kritik
das_Grunddogma, den KEckstein dieser Lehre, die Idee des
Papsttums, zu unterwerfen (wie sich diese Tdee auf dem vati-

 kanischen Konzil, Wo sie die Idee der Kirche diberwunden und

vernichtet hat, entfaltete).
Seitdem, sagt Prof. Belayew, die Polemik zwischen Katho-
liken und Protestanten durch das Erscheinen von Mohlers Sym-

bolik ' aufs neue angereizt worden ist, bildet die Grundidee

i S e

der Kirche den Kern und Mittelpunkt des Ka,mpfes Sehr be-

““deutende Krifte zogen von beiden Seiten ins Feld (Fr. Chr.

Baur, Kattenbusch, Peterson). Die protestantlschen Grelehr-
ten betonen (sehr richtig) die Idee, dass der prinzipielle Unter-
schied zwischen Katholizismus wnd Protestantismus gerade die
Lehre, das Dogma vom Papste? bildet. Bayer und J. Delitzsch
betrachten gerade das Papsttum als Grunddogma des Roma-
nismus; ebenso beurteilen die Sache bei uns Archimandrit
Innocenz, Prof. Ivantzoff-Platonoff und mehrere andere. Die
Richtigkeit dieser Idee konnen jetzt die Romanisten selbst
nicht mehr leugnen. So z. B. sagt Perrone: Cum agitur de
ecclesiee capite agitur de summa rei, a qua ipsius ecclesie
existentia et salus omnino pendet. Ebenso Pius IX. selbst
(Brief vom 28. Oktober 1870 an den Erzbischof von Miinchen).
Er sagt, dass dieses Dogma ,ipsum fundamentale principium
Catholicee fidei“ bildet?.

! Die erste Ausgabe 1832.
? Seit 1870 vom Papste allein (als Inhaber der Kirche und aller ihver
Rech’s.e)-. ' : A. K.
* Die Richtigkeit dieser Behauptungen unterliegt nicht dem geringsten
Zwelfel, sie bildet den ,Schliissel der Stellung® der streitenden Parteien. Jetzt
kann man die Romanisten in die Enge treiben, jets¢ ist es ihnen unmoglich, sich



— 619 —

~Der Theorie nach, sagt Prof. Belayew, gilt die _Unfehlbar- '

Vke}t des Papstes nur in Sachen des Glaubens der Sitten und
" der kirchlichen Disciplin; in praxi aber existieren diese Ein-

schrankungen nicht; das Papsttum hat sich aller Spharen des

menschlichen Lebens beméchtigt. Der Kulminationspunkt der/

Anmassungen des Papsttums ist der Anspruch, selbst die At}—\;

toritét der allgemeinen Konzilien beiseite zu schieben. Stellen
aber nicht die allgemeinen Konzilien die Kirche Christi selbst
vor? Sind sie nicht die Triager des Geistes Gottes, welcher, laut
dem Versprechen Christi, die Kirche iiber alle Weisheit belehrt?
(Joh. XIV, 26. XVI, 7—14.) Was man aber frither von den
allgemeinen Konzilien sagte, behaupten jetzt die Romanisten
von ihrem Fetisch! Die Sache geht iiberhaupt so weit, sagft
Prof. Belayew, dass selbst die Anklage von einem gewissen
Paganismus in der Anbetung des.Papstes, in seiner Vergétte-
rung, berechtigt erscheint! Er beruft sich dabei auf zahlreiche

und wertvolle Citate, welche er im Janus und in der Geschichte

des vatikanischen Konzils (Prof. Friedrich) vorfindet. So Veuil-
lots Gleichstellung des Gekreuzigten in Jerusalem mit dem
Gekreuzigten in Rom, so der Ausspruch der ,Civiltd Cattolica“:

., Wenn der Papst denkt, ist es Gott, der in ihm denkt...“
Wahrlich ein Gotzendienst!

Der Anspruch des Papstes, sagt Prof. Belayew, die Kirche
zu ersetzen, seine Willkiir in Sachen der Lehre geltend zu
machen, kann nur den schlechtesten Einfluss auf die Entwick-
lung der theologischen Forschung haben, denn wo das be-
rithmte Kriterion des heiligen Vinecentius von Lirinum nicht

auf Ubertreibungen seitens ihrer Gegner zu berufen. Vor 1870 hatten sie die
Moglichkeit, zu behaupten, dass doch alles nicht so arg wire, der Teufel nicht
so schwarz, wie man ihn male; dass Rom weder mit einer gewissen Freiheit (in
den Grenzen des Dogmas) noch mit der Tradition und den Grundsitzen der alten
Kirche gebrochen hitte etc.; jetzt ist das alles unmdéglich! Die Tragweite des
Dogmas der Unfehlbarkeit lisst sich nicht leugnen. Seine Konsequenzen kann
man nicht wegphilosophieren. Jetzt ist es nicht schwer, die neueste, letzte Folgerung
aus den alten Irrtimern zu ziehen, zu beweisen, dass selbst die stirksten Vor-
fechter Roms es nicht ahnten, wohin sie sich schleppen liessen (selbst Bellar-
min nicht). A. K.

1 Fiar uns ,Orientalen® ist das hier Gesagte von grosser Wichtigkeit, da
wir unsere ganze (fiir uns obligatorische) Lehre auf die Lehre der allgemeinen
Konzilien (selbstverstandlich nebst der heiligen Schrift) stiitzen. Keine andere ist
fiir uns magsgebend. A. K.

i

'



— 620 —

massgehend ist, kann auch keine Theologie bestehen! Wer sich
an dieses Prinzip halt, kann weder sein eigenes subjektives
Denken als massgebend betrachten, noch sich dem Despotismus
eines anderen unterwerfen (sei es dem Despotismus einer ein-
zelnen Person oder einer ganzen Partei). Dieses absolut wahre
Prinzip wird auch von unserer orthodox-orientalischen Kirche an-
genommen, sagt sehr richtig Prof. Belayew, und wenn bei uns auf
dem Gebiete der Wissenschaft die Forscher noch nicht sehr zahl-
reich sind, so stehen sie doch ganz bestimmt auf dem rechten
Wege; auch glauben wir, dass die Prinzipten unserer Kirche
einmal von allen als wahr und richtig anerkannt sein werden .
. Die orthodoxe Religion“, sagt Th. von Thoérner? ein Mann
von tiefer und ausgebreiteter Bildung und unabhéngigen An-
sichten, ,enth#lt nichts, was der philosophischen Idee anstossig
wire, was sie in eine antichristliche Richtung werfen wiirde.
Allerdings fordert sie die Heiligung der Vernunft, aber diese
Forderung ist gewiss kein Sacrifizio del Intelletto; im Gegenteil,
sie fuhrt die Vernunft zu einer grosseren Vertiefung ... und
das ist gewiss eine Garantie des Fortschrittes! Moglich ist es,
dass diese Grundsitze in der einen oder andern Lokalkirche
(Autocephal-Kirche) keine absolute Anwendung finden, dass
irgendwo noch ein Misstrauen gegen die Wissenschaft existiert;
das sind aber Uberbleibsel einer fritheren Unwissenheit und Stag-
nation. Je mehr aber die echten, orthodoxen Grundsitze in den
Lokalkirchen Anerkennung finden, desto mehr wird auch das
Leben dieser Kirchen diesen heiligen Grundsétzen entsprechen.“

Die Gefahr, welche das Papsttum der Wissenschaft und
der Litteratur darbietet, hatte schon Paolo Sarpi sehr scharf
eingesehen. Vom Index sagte der berithmte Venezianer, dass
kein besseres Mittel existiere, um die Menschen dwmm zu ma-
chen, unter dem Vorwande, sie frommer zu machen. Nicht ohne
Grund beruft sich der Verfasser auf Raphael Mariano, indem
er seine Worte citiert: Wohl hat auch jetzt der Katholizismus
seine Theologie; allein sie entspricht vollkommen seiner Philo-
sophie. Sie ist im noch strengeren Sinne als diese rein papst-
lich, nur fur den Papst und zu seinem Dienste da! Sie ist
kein théitiger, auf dem Gebiete des Glaubens und der religiosen

' Sind sie ja die Prinzipien der allgemeinen, ungeteilten Kirche! A. K.
* Der hier citierte Th. von Thorner nahm einen thitigen Anteil am Bonner
Kongress.



- a9

Dogmen forschender Gedanke, der diese versteht, sich in sie

vertieft und dadurch ihrem Objektivismus das Siegel bewuss-:

ter reflektierender Subjektivitit aufdriickt. Sie ist ein Theolo-
gismus, dessen dogmatischer Inhalt — die Unfehlbarkeit, dessen !

Sittenlehre — der Syllabus, die Kasuistik und der Probabilis-
mus der Jesuiten geworden sind. So auch Paul Tschackert:
,Die Wahrheit produziert im romischen Katholizismus der Papst.
Sie wird fertig ohne jede Beihtilfe der Wissenschaft ..., aber
nicht ohne Beihiilfe der Falschungen.* Zwar, sagt Prof. Belayew,
sind die Mittel der jetzigen Apologeten des romischen Katho-
lizismus nicht mehr so grob und einfach wie ehemals, es
werden keine so naiven Falschungen vorgenommen, die Rich-
tung aber bleibt die némliche; die Hauptsache ist nicht die
Wahrheit: man soll per fas et nefas der péapstlichen Idee die-
nen, man soll die betreffenden Beweise dazu herausklauben,
‘sie ausfindig machen, wenn siec auch nicht vorhanden sind
(weder in der Schrift noch in der Tradition). HEs entsteht eine
Sophistik, eine Verdrehung der Begriffe !, welche die Romani-
sten selbst vielleicht nicht klar einsehen, nicht begreifen undﬁ

wenn sie gut eingeschult sind, nicht mehr_ begrezf‘en konnen.,

Diese zahlreichen Fidlchungen, 0b01eich sie jetzt unmdefleou
lich bewiesen sind, machen aber den Apologeten Roms keine
Sorge. Ja, sagen sie, es ist eine Falschung vorhanden; ist aber
eben diese Félschung nicht ein Beweis, dass die Idee, welche
ihr zu Grunde liegt, im kirchlichen Bewusstsein schon vor-
handen war? Dass sie also existierte, war wahr! So z. B., sagt
Prof. Belayew, wird im V. Jahrhundert auf Grund handgreif-
licher Falschungen behauptet, dass der Papst das Recht hat,
alle zu richten, selbst aber keinem irdischen Gericht unter-
geben ist. Ja, sagen die Romlinge, die Féalschung ist bewiesen,
aber eo ipso ist bewiesen, dass diese Idee in der Kirche vor-
handen war?®.

Je mehr aber, bemerkt sehr richtiz Prof. Belayew, die
Aufkliarung sich verbreitef, je freier und unabhéngiger die

1 S0 z B. Primus, Princeps, das Oberhaupt, der Alteste, der Vorgesetzte,
und spater der absolute Herr!

? Dieser Beweisfithrung konnte sich jeder italienische Brigant bedienen. !
,Du glaubst, sagt er dem Reisenden, ,Dein Geldbeutel gehore Dir, ich behaupte

aber umgekehrt, er gehore mér. Diese Idee liegt in meinem Bewusstsein, sie exi-
stiert in meinem Gewissen, folglich ist sie wahr!“ A. K.

f
3
1
\



=

religiose Idee sich entfaltet, desto mehr erléscht im romischen
Katholizismus der Geist der Freiheit. Selbst im Mittelalter, wo
die Aufklarung auf einer niedrigeren Stufe stand, war die katho-
lische Theologie bei weitem freier; dabeil ist noch zu bemerken,
dass im Mittelalter die Regierungen sich der kirchlichen Ange-
legenheiten annahmen, die Kirche fand bei ihnen Schutz gegen
die damaligen papstlichen Anmassungen; jetzt wollen die Regie-
rangen nichts mehr von religiosen Fragen wissen und tiber-
lassen es dem FEinzelnen, seinen schweren Kampf durchzufech-
ten; da es aber bis jetzt (die altkatholische Kirche ist erst
vor kurzem organisiert) an einer legalen, streng organisierten,
. kirchlichen Opposition im Abendlande fehlte, so blieb dem Ein-
- zelnen nichts iibrig, als sich der einfachen Negation der Kirche
- in die Arme zu werfen, sich dem Indifferentismus zuzuwenden.
. Frither, sagt Prof. Belayew, nahmen sich der Sache Parlamente
- und Reichsstinde an (Frankreich und Deutschland), die Regie-
rungen behaupteten ihre einflussreiche Stellung der Kurie gegen-
tiber. Der Staat wahrte seine Rechte und die Rechte seiner
Unterthanen; selbst im klerikal gestimmten Osterreich hatte
noch Maria Theresia den Mut, dem Papste zu opponieren.
Jetzt aber!? Jetzt giebt der Staat seine Unterthanen dem
Papste preist!

Nachdem Prof. Belayew das Colibat der Priester einer ein-

g | gchenden Kritik unterworfen (er betrachtet es als eine scharfe
| | Waffe in der Hand des Papstes, um seine Armee von der Laien-
‘1| welt zu trennen), geht er iiber zur Frage vom Einflusse des

~ Papstkultus und der damit verbundenen Lehren auf die Ge-
sinnung des romisch-katholischen Volkes: Die Hierarchie war
geknechtet; durch die Hierarchie aber auch das Veolk der Laien,
dessen (ilaubenssiitze nicht ein Resultat der inneren Uberzeu-
gung, sondern der &usserlichen Belehrung (Disziplin) waren.
Diese Lehre hat ihren gesetzlichen Grund erst jetzt (nach
1870) gefunden, existierte aber schon in fritheren Zeiten. So
sagt z. B. Bellarmin: ,Was dem Papste der Kirche als Lehre

! Jetzt unterhandelt man mit dem Papst, nur um Stimmen im Parlamente
zu gewinnen (protestantische Regierungen vielleicht noch mehr wie katholische).
Ob so eine Handlungsweise auch auf die Dauer sich als praktisch, vorteilhaft
- erweisen wird, bleibt dahingestellt. Jedenfalls aber beweist sie, dass die ewigen

Wahrheiten der Religion den opportunistischen Berechnungen der Politik unter-
- geordnet sind. = A. K.



=

vorzuschreiben beliebt, das muss sie annehmen, von irgend
einer Kritik darf hier keine Rede sein....“ Noch mehr sagt

er De Romano Pontif. 45: ,Si autem Papa erraret pree-
cipiendo vitia vel prohibendo virtutes, teneretur Eecclesia cre-
dere vitia esse bona et virtutes mala, nisi vellet contra con-
seientiam peccare.“ Die echten Dolmetscher dieser Lehren
waren die Jesuiten, deren Obedienzprinzip in der einfachen,
Formel seinen Ausdruck gefunden hat: ,Tu debes essegfﬁ
machina in manibus preepositi tui, non potes habere volun-j
tatem tuam, rationem, vim...“ Das war die obligate Obedienz e
des Jesuiten gegen den Vorsteher, umsomehr aber gegen den it
Papst. Dass diese Grundsatze, sagt Verfasser, nicht blos Schul-
Lehren sind, sondern Lehren der romischen Kirche, das Resultat
eines allumfassenden systematischen Strebens, wird Kklar be-
wiesen im Werke des Prof. Michaud (De la falsification des ‘
Catéchismes, ete. de 1670 &4 1868). Man sieht hier sehr deutlich, °
wie die alte Lehre wvom Glauben in eine neue wvom Gehorsam j
umgewandelt worden ist. Allerdings wird der Gehorsam auch ;
in der anatolischen Kirche hoch gepriesen, hier aber, wie es '|
Prof. Lebedef richtig bemerkt, ist der Gehorsam als Erziehungs-
mittel betrachtet, als ein Mittel, dem bosen Willen, dem eigen-
sinnigen Eigendiinkel zu steuern; ein Mittel zur Einpflanzung
der entgegengesetzten Fahigkeiten in die menschliche Seele.
Bei den Romanisten ist der Gehorsam nur ein Mittel, die
Menschen in einem Zustand der Kindheit und der Abhingigkeit
von der Kkirchlichen (papstlichen) Gewalt zu erhalten. Als
kraftiges Beimittel, um den erwiinschten Zweck zu erreichen,
ist die Entfernung der heiligen Schrift aus dem Gebrauch des

. Volkes, deren faktische Prohibition empfohlen, wie auch das
Verbot der Ubersetzung der Bibel in neuere Sprachen.

Weiter bespricht Prof. Belayew das Verhéltnis der Kunst
zur Religion in der romisch-katholischen Kirche. Zwar stellt er
nicht in Abrede deren wohlthéatigen Einfluss tiberhaupt, findet
aber, dass Rom der Kunst eine schlechte Richtung gegeben
hat; diese Kunst (die Musik, wie auch die bildenden Kiinste) ruft
nicht mehr eine tiefe, ernste, christliche Stimmung hervor. Das
weltliche Element nimmt ofters zu viel Raum ein. Speciell in
der Malerei giebt Prof. Belayew dem orientalischen Ideal den
Vorzug. Das abendlandische romische Ideal stitrzt uns in die



— 624 —

Wogen des weltlichen Lebens, in die irdischen Leidenschaften .
Im orientalischen Gottesdienste ist die énstrumentale Musik nicht
gebréuchlich, da die Musik nur als Hiille des Wortes angesehen
ist, nur als Begleitung des Wortes gelten soll, so Philaret B.
von Tschernigow (,Historische Ubersicht der Sanger und des
(Gesanges der griechischen Kirche), welcher sich, unter andern,
auf Thomas von Aquino beruft. (Summa Q. 95, Art. 2.) Die
Opernmusik, welche man zuweilen in den rémisch-katholischen
Kirchen hort, ruft gewiss (wie es Hase und Tschackert bemerken)
keine religiose Stimmung hervor. Wie sich die rémische Kirche
den Einfluss der Kunst vorstellt, erklarte auf seinem Sterbebette
der echte Renaissance-Papst, Nikolaus V.: , Die Baukunst der
romischen Kirche soll den Volkern émponieren, die Bildnerei
diesen Eindruck verstirken, und die Malerei vollends die
Sinne blenden!“ Allerdings, sagt Verfasser, sind die von der
romisch-katholischen Kunst hervorgerufenen Eindriicke méchtig,
sie bertihren aber nur unvollkommen den religiosen Sinn des
Menschen. Der Pomp, die Pracht der romisch-katholischen
I Ceremonien sind gewiss imposant, rufen aber selten eine tiefere
religiose Stimmung hervor; sie maskieren, erdriicken die Reli-
gion, umsomehr da der Gottesdienst in einer den Betenden
unverstandlichen Sprache celebriert wird. Der ganze romische
Kultus, sagt Khomiakoff, ist dem Zuhorer nur #usserlich, der
Zuhorer macht keinen integrierenden Teil des Kultus; er wohnt
ithm bei, macht ihn aber nicht. Die geistliche Regierung betet
in ihrer Amtssprache: ist es also notig, dass ihre Unterthanen
ihre Tone und ihre Gedanken in deren Unterhaltung mit einer
hohern Macht mischen!?

Das passive Verhalten der Laien in der romisch-katholischen
Kirche beschrankt sich aber nicht auf die gottesdienstliche Praxis.
Diese Passivitiat erstreckt sich auf noch viel wichtigere Sachen,
namlich auf die Beteiligung des Christen an den Sakramenten :

! Es ist eine schwierige und vielseitige Frage: Inwiefern und auf welche
Weise die Kunst im stande ist, der Religion zu dienen, unter welchen Bedingungen
-sie fordernd oder hemmend wirken kann: Ist sie zu weltlich, zu realistisch — so
stort sie, hat sie einen schlechten Einfluss, wird sie zum Hemmschuh; ist sie zu
abstrakt, zu symbolisch — kann sie nicht als #sthetische Stufe zam Himmel die-
nen, hat sie keine Wirkung auf das #sthetische Gefithl. Einen Mittelweg konnten,
tir die Malerei, die Sixtinische Madonna (bei welcher die Fornarina ginzlich
verschwindet) und die Heiligen und Engel des Fra Beato Angelico bilden.

A. K.



= 5

die sogenannte Theorie des ,ex opere operato“, laut welcher
die Gnade des Sakramentes den ,non ponentibus obicem®,
ungeachtet ihres inneren religiosen Zustandes (sine bono motu
utentis), mitgeteilt wird. ‘Es ist handgreiflich und selbstver-
standlich, dass bei dieser Auffassungsweise das Sakrament zu
einem rein #dusserlichen Akt wird, und die Gnade auf eine ganz
mechanische Art dem Menschen mitgeteilt wird. Dabei werden
die subjektiven Bedingungen der heilbringenden Wirkung der
Sakramente mit ihrer objektiven Wirksamkeit identificiert,
und diese Wirksamkeit mit rein dusseren sakramentalen Hand-
lungen. Mit Recht sagt Bischof Chrisanthes: In der romischen
Theorie wird das Sakrament zu einem Kanal, welcher dem
Christen die Gnade zufithrt, abgesehen von jeder Mitwirkung

des Christen selbst, ohne alle innere Anteilnahme desselben.

Sobald die Materia und die Forma instituendi sacramenti, die
ausserlichen Bedingungen des Sakramentes erfillt sind, muss
die Gnade wirken; das Verhiltnis des Menschen zum Opus ist
passiv. Das betont Bellarmin ganz ausdriicklich: Quod active

A Ay

et proxime et instrumentaliter efficit gratiam justificationis est .

sola actio illa externa, quee sacramentum dicitur; et heec vocatur
opus operatum, accipiendo passive (operatum); ita ut idem sit

‘sacramentum conferre gratiam ex opere operato, quam con-

ferre gratiam ex vi ipsius actionis sacramentalis a Deo ad hoc

institutee, non ex merito agentis vel suscipientis. (De Sacram.

IE € 2 Opp 1H 108 109.) Sacramentum ex virtute operis
opera’a confert gratlam . sufficit quod suscipiens non ponat
obicem.

Ein fur den Orthodox Orlentalen sehr anstéssiger Usus
der romisch-katholischen Kirche ist die Entziehung des Kel-

ches fir_die Laien. Ist das nicht ein greller Beweis der unter-

geordneten Rolle, welche die Laienwelt gegeniiber der Hier-
archie zu spzelen hat? Die Hierarchie allein hat das Recht,
den heiligen Kelch zu benutzen, sie allein hat die hohe Wiirde,
sie allein besitzt die Wahrheit.... Aber, wie es Ferd. Chr.
Baur richtig bemerkt, je auffallender hier die Unselbstéindig-
keit, die Abhingigkeit der Laien sich &ausserlich vor Augen
stellte, je schwieriger es auch fiir den scholastischen Scharfsinn
wurde, den aristokratischen Partikularismus der neuen Form
gegen den universellen Charakter der urspriinglichen zu recht-
ferticen; und je unmittelbarer der Vorzug auf der Seite des



Shenries,
Sk

Ktz o

= 626

Priesters als eine Entziehung und Verkiirzung auf der Seite
des Laien erscheinen musste, umsomehr war hier einer der
Punkte, auf welchem die Kirche in Gefahr war, den entschie-
densten Widerspruch gegen sich hervorzurufen. Die Klage
tiber die Kelchentziehung begann, sobald die Opposition gegen
die Hierarchie ein allgemeineres, sittlich-ernsteres Interesse
gewann und in dem inneren Grunde des religiosen Lebens
festere Wurzel fasste. Rom verteidigte die Neuerung. Warum
aber, sagt Khomiakoff, ist Rom die neuere Lehre so teuer?
Warum halt es so hartnickig diese schismatische Neuerung
aufrecht? Warum hat Rom das ungliickliche Bohmen mit Blut
tiberschwemmt? Diese Neuerung hat einem Zufall ihre Ent-
stehung zu verdanken, aber sie enthilt einen symbolischen
Sinn: Im Altertum existierte die Meinung (man findet sie auch
im alten Testament), dass der Leib ein inertes Element ist;
das Blut ist das Leben. Also euch, ihr Laien, der Leib (da
ihr der materielle Leib der Kirche seid), und uns, den Geist-
lichen, das Blut (da wir das Lebern der Kirche sind).

Prof. Belayew beruft sich ferner auf Herrn Hyacinthe

~ Loyson. Der offentliche Gottesdienst, sagt Herr L., soll in einer

allen zuganglichen Sprache gefeiert werden. So war es in
fritheren Zeiten, wo das Lateinische die gebrauchliche Sprache
des Abendlandes war; nachdem sie aber eine tote Sprache ge-
worden war, bildete sie eine Scheidewand zwischen dem Volke
und dem Priestertum, sie schuf gleichsam zwei Kirchen, eine
Kirche der Geistlichkeit, wo die Geheimnisse der Bibel und des
Gottesdienstes aufbewahrt wurden, und eine andere, der Laien,
welche weder das verstand, was Gott dem Menschen in der
Offenbarung sagte, noch das, was der Mensch Gott im Gebete
antwortet. Diese Art von Kirchenbann des christlichen Volkes

~ bekam ein Siegel, eine Bestatigung durch den Vorzug, den sich

die Geistlichkeit eigenmichtiz aneignete, den Kelch der Erlo-
sung allein zu frinken; den Kelch, von dem der Heiland sagte:
»Lirinket aus ihm alle. Das Abendmahl ,sub utraque® hat
eine tiefere Bedeutung, als man gewohnlich denkf, und dessen
Wiedereinfiihrung bildet einen unerlisslichen Teil unseres Pro-
grammes (voir La liturgie de I’Eglise catholique-gallicane, etc.).

Sehr ausfiithrlich bespricht Prof. Belayew die ziemlich kom-
plicierte und verwickelte Theorie (im romischen Katholizismus)
der Satisfaktion, welche sich auch unter dem unverkennbaren



Einfluss des Papismus entwickelte, einer eigenartigen Satisfak-
tion, welche Gott direkt vom Menschen selbst fordert, nicht die
Satisfaktion, welche der Gerechtigkeit Gottes fiir die Siinden
der Welt der Sohn Gottes dargebracht hat; die erste konnte
man, sagt Verfasser, eine anthropolegische nennen, die zweite
ist die christologische. Die romische Theorie behauptet, dass
im Sakrament der Busse die Siinde nicht getilgt; nicht ver-
geben wird, dass der Losgesprochene von seiner Stinde nicht
befreit ist, und dass sie nicht unbezahlt, ungerochen bleiben
kann und darf, dass auch nach der Busse die Kirche vom
Menschen noch eine personliche, aktive Zahlung, eine persén-
liche Satisfaktion zu fordern hat. Ist es aber das Fechi und
die schwere Pflicht der Kirche, so muss sie auch die Mittel
haben, um ihr Recht aufrecht zu halten, ihre Pflicht zu erfiil-
len. Hier liegt der rund..der ngu' ition, mit ihren schreck-
lichen und bekannten Folgen.,Die nqulbitlon“ sagt richtig
Hoffmann (Geschichte der Inquisition), ,ist eine Specialitat der
romischen Kirche.“ Prof. Belayew betont den prinzipiellen Unter-
schied der Gesetze gegen die Ketzer im Morgen- und im Abend-

lande.! Im Morgenlande haben sie emen prophylaktlschen Cha-_

rakter, sie sollen die Reinheit des Gr}a,ubens Wahren sie sollen
die Christen vor der Unwahrheit der falschen Lehre bewah-
ren; im Abendlande sind sie mehr eine Vergeltung, eine Rache.

= Eng verbunden mit der Satisfaktionstheorie ist die romische
Lehre von den guten Werken. Ihr specieller Charakter besteht
darin, dass den guten Werken eine gewisse Farbung von Selbst-
strafe beigelegt wird; dadurch bekommen sie eine merkantil-
geschiftliche Bedeutung, die nicht einem reuigen Kinde geziemt,

! In der orientalischen Kirche existiert zwar die *Emiziuic, sie hat aber den
Charakter eines Heil- und Verbesserungsmittels, nicht einer Strafe, einer Rache:
,Hast du gesindigt,“ sagt Chrysostomus, ,wende dich an die Kirche, biisse! Hier
ist die Heilanstalt, nicht ein Richterstuhl; hier erteilt man das Vergeben der
Stinden, hier wird nicht gefoltert® (De Peenit. Homil. III, Montfaucon II, 300),
und weiter: die "Emsrguic soll nicht gemiiss dem Masse der Siinden auferlegt
~ werden, sondern gemiss dem moralischen Zustande (der Gesinnung, Stimmung) des
Sunders. (Chrysost. De Sacerdot. Montfauc. T. I, p. 874.) In actione peenitentise,
sagt auch Augustinus, non tam consideranda est mensura temporis — quam doloris.
Dieser altkirchlichen Auffassung ist die romische Kirche untreu geworden. So
concil. Tridentinum (Sess. X1V, cap. 8, Peenit.). Habeant autem pree oculis ut satis-
factio, quam imponunt, non sit tantum ad nove vite custodiam et infirmitatis medi-
- camentum, sed etiam prateritorum peccatorum vindictam et castigationem.



— 628 —

sondern einem Sklaven, der vor seinem Herrn vor Angst bebt,
der aber auch bereit ist, mit ihm einen Prozess anzufangen. Zwi-
schen den Sitinden und den guten Werken entsteht ein gewisses
Verhéltnis. Der romischen Theorie geméss giebt es eine ge-
wisse Norm der notigen Werke, welche der Mensch nicht zu
iibersteigen braucht; er kann, meint Rom, auch mehr Gutes
thun, als es notwendig ist. Das ist die Basis der sonder-
baren Theorie der iibernotwendigen Werke (opera supererc-
gationis). Der Mensch kann namlich so viel Gutes thun, dass
er damit nicht nur seine Sinden vom Herrn abgekauft, sie
dem Herrn bezahlt hat, sondern dass der Herr noch selbst
der Schuldner des Menschen geworden ist und der Mensch
der Gldubiger. Diese Auffassung ist handgreiflich falsch und
steht im grellsten Gegensatze zum Gebot Christi an seine Jiin-
ger: Seid vollkommen, wie euer Vater im Himmel vollkom-
men ist.

Diese (erdichteten) tiberflissigen Verdienste, diese opera su-
pererogationis, lehrt Rom, gehen nicht verloren. Sie bilden
einen Schatz, den Thesaurus meritorum, welcher nie erschopft
werden kann, und welcher der Kirche zur Verfiigung steht; was
einem Bissenden fehlt (um seine Schuld zu bezahlen),das nimmt
die Kirche bei dem andern, aus dem Schatz der iiberfliissigen
Verdienste. Diese Ubertragung des Verdienstes ist die Indulgenz;
sie giebt die Moglichkeit einer wollkommenen Satisfaktion. (Da
aber der Papst mit der Kirche identifiziert ist, so fillt dieses
Recht der Indulgenz dem Papste anheim!) Die absolute Falsch-
heit dieser ganzen Theorie besteht darin, dass solche opera
. supererogationis gar nicht existieren und auch nicht existieren
konnen, dass folglich auch kein Thesaurus meritorum existiert!
Hat der Mensch, lehrt Rom, im Laufe seines Lebens seine
- Schulden nicht ausbezahlt, so muss er sie im Purgatorium ab-
Iésen ; erst dann kann er ins Reich der Seligen gelangen. Um
der Lehre vom Purgatorium eine Stiitze zu geben, berufen sich
die romischen Theologen auf Augustinus. Bei Augustinus aber
hatte diese Lehre keinen dogmatischen Charakter; es war nur
eine Privatmeinung ; zwar schien sie ihm wahrscheinlich, den-
noch betrachtete er sie nicht als eine bestimmte, von der
Kirche angenommene Lehre. Incredibile non est, sagt der
grosse Kirchenvater, sed utrum ita sit queeri potest. (Enchirid.
ad Laur. 69.)



— 629 —

Es behaupten einige, dass die Lehre vom Purgatorium auch
in der orthodox-orientalischen Kirche existiert; das ist aber ein
Irrtum. Wohl nimmt sie die Wichtigkeit und Moglichkeit des
Gebetes fiir die Toten an; sie glaubt, dass nach dem Tode,
und vor der endgiltigen Entscheidung des menschlichen Schick-
sales am jungsten Gericht, die Moglichkeit, aus dem Zustande
der Qualen in den Zustand der Seligkeit zu gelangen, vor-
handen ist. Wir nehmen an, sagt Prof. Belayew, dass der
Zustand nach dem Tode kein Zustand der Inertie und der Ruhe
ist, der jede Vervollkommnung, jeden Fortschritt ausschliesst;
nur ist diese Vervollkommnung von dem moralischen Zustand
abhéngig, zu dem der Mensch auf Erden gelangt ist. Nach dem
Tode konnen sich nur diejenigen vervollkommnen, welche, wie
Damascenus sagt, vor dem Tode ,ein wenig Sauerteig von
Tugend“ in sich hatten, aber nicht die Zeit hatten, diesen
Sauerteig in Brot zu verwandeln. (De iis qui in fide dormie-
runt XXI. Lequien T. I, pag. 592.) Wobei (sagt Augustinus)
keine neue Merita flir den Toten erworben werden, sondern aus .
ihren praecedentibus (vorhergehenden Werken) die Folgerungen
gezogen werden. (Sermo CLXXII, 2.) Mit andern Worten: Die
Bedingung fiir die Befreiung der Seele aus dem Zustande der
Qualen besteht nicht darin, dass der Verschiedene eine gewisse
Quantitdt von zeitlichen Vergeltungsstrafen aushilt (um Gott
die Satisfaktion darzubringen); auch nicht darin, dass die Kirche
auf den Verschiedenen die fehlende Quantitit von Verdiensten
aus dem Thesaurus meritorum iiberfithrt. Der Ubergang von _
den Qualen zur Seligkeit ist nur dann mdéglich, wenn dem
Verstorbenen die moralischen Elemente innewohnen, auf welche
die Gnade der Erlésung und der Verdienste Christi eingeimpft
werden kann. Ausser dieser Satisfaktion giebt es nach dem
Tode keine andere. Der wesentliche Unterschied also zwischen
der romischen und der orientalischen Lehre besteht darin, dass
nach der ersten die Seelen nur dann zur Seligkeit gelangen,
wenn ihnen (auf eine rein mechanische Art) die supererogato-
rischen Verdienste der Heiligen zugesprochen werden, nach
der zweiten, wenn sie sich vervollkommnen, wenn sie besser
werden. '

Die Theorie der Satisfaktion, sagt Prof. Belayew, hat sich
entwickelt Wahrend der Bliitezeit des pépstlichen Absolutis-
mus. Es ist auch selbstverstandlich; sie gingen Hand in Hand;

Revue intern, de Théologie. Heft 4, 1893, 42



L

IR
IR e

— 630 —

je starker, je schwerer das Joch der Satisfaktionstheorie auf
dem Menschen lastete, desto leichter wurde es fiir den Papst,
die Welt zu beherrschen: Er hatte tiber den Schatz der Ver-
dienste zu verfiigen; die Rechnungen zwischen Himmel und
Erde lagen in seiner Hand. Das grenzenlose Recht, zu lésen
und zu binden, und auch Dispense zu erlassen, ist aufs
innigste mit der Satisfaktionstheorie verbunden und verflochten.

Endlich beriihrt Prof. Belayew die Filioque-Frage; er be-
merkt, dass es Momente gab, wo die Bischofe von Rom sich
gegen das Filioque aussprachen, erst spéater haben sie fir diese
Neuerung gestimmt, und sie unter ihren Schutz genommen. Jetzt
wire es fiir den Papst unmoglich, sich vom Filioque zu fren-
nen; diese Lehre, sagt Prof. Belayew, ist fiir den Papst zu vor-
teilhaft; denn alles, was die rémische Theologie vom Sohne sagt,
fallt ja dem Papste anheim. Ausserdem ist zu bemerken, dass,
wenn die Pépste diese Lehre preisgiben, sie im Grunde ihre
Unfehlbarkeit erschiittert hétten. _

Es waren ofters Versuche gemacht, sagt Prof. Belayew, die
Lehre des romischen Katholizismus zu verbessern, zu reinigen

i — sie schlugen alle fehl; der romische Katholizismus ist ein
1 festgegliederter, homogener Bau, dessen Fundament die Papst-
i Idee ist. Jede Reform, speciell in den Lehren, wo der rémische
i Katholizismus sich von den andern Konfessionen unterscheidet,

fiihrt auch zur Reform der Lehre vom Papste, und dann ist
der ganze Bau erschiittert; das war der Fall mit der Reform
Luthers (der umfangreichsten im Abendlande). Luther fing mit
einem Angriff auf die Lehre der Indulgenzen an, konnte aber
dabei nicht stehen bleiben, seine Polemik riss ihn weiter, er
wurde bald gezwungen, mit der Papst-Idee und mit dem Ka-
tholizismus selbst zu brechen! In neuerer Zeit entstand die
(alt)katholische Bewegung. Threm Umfange nach ist sie nicht

. 50 gross wie die vom XVI. Jahrhundert; ihrer inneren Bedeu-

tung aber, ihrem Sinne nach, sagt Prof. Belayew, ist sie bedeu-
tender als alle fritheren Reformbewegungen im Abendlande. Sie
fing mit der Leugnung der Papst-Idee an, — und was sehen
wir jetzt? — Sobald diese Idee verworfen ist, ist auch alles
das verworfen, was mit ihr verwachsen war, was unter ihrem
Schutze stand! Die Altkatholiken haben mit Rom und dem
Papste gebrochen und ein selbstindiges, harmonisches System
gegrindet; was ist aber ihre Lehre? worin besteht sie? Is



— 631 —

ist durchaus keine neue Lehre, kein neues religioses System.
Die (Alt)Katholiken haben nichts Newes erfunden ; im Gegen-
teil ; und darin eben bestehi ihre DBedeutung, thre Kraft, ihre
Wahvheit. Thr Ziel ist die integrale Herstellung der Lehre der
alten ungeteilten Kirche, der Kirche wie sie faktisch war, bis
zur Trennung zwischen Rom einerseits und Jerusalem, Kon-
stantinopel, Antiochien und Alexandrien andererseits, also fak-
tisch der Kirche der sieben cekumenischen Konzilien.

Als End-Resultat seines ganzen Werkes stellt Prof. Belayew
zwei Satze fest: 1. Die Central-Idee, der Grund-Satz des romi-
schen Katholizismus ist die Papst-Idee.

2. Man kann nicht umhin, mit der gesunden Richtung
des Altkatholizismus zu sympathisieren. A, K.




	Der Grundsatz des römischen Katholizismus

