
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 4

Artikel: Der Grundsatz des römischen Katholizismus

Autor: A.K. / Belayew

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403268

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


610

DER GRUNDSATZ
DES

ROMISCHEN KATHOLIZISMUS.
VON

Professor BELAYEW.1

Der römische Katholizismus, sagt Prof. Belayew, ist eine
der ältesten und der verbreitetsten Formen des Christentums.
Seine welthistorische Bedeutung, sein Einfluss auf das politische
und sociale Leben vieler Völker und Staaten sind und waren
Gegenstand der gründlichsten und erschöpfendsten Forschungen,

nicht nur der protestantischen, sondern auch der
orthodox-orientalischen (russischen und griechischen) Theologen.

Um ein theologisches System zu begreifen, ist es nicht
hinreichend, dessen specieile Züge und Einzelheiten zu studieren

; die Hauptaufgabe ist, dessen Grundsatz, dessen Prinzip zu
erforschen, den Leitgedanken, von dem es beseelt und
durchdrungen ist, zu fassen. Das Prinzip der römisch-katholischen
Lehre entfaltete sich nach und nach, jahrhundertelang; jetzt
steht es da, sonnenklar,- vor den Augen der Menschheit, in
seiner logischen, abgeschlossenen Vollkommenheit — es ist die

Papst-Idee (wie sie auf dem vatikanischen Konzil 1870 festgestellt

worden ist).
Der gelehrte Verfasser liefert eine ausführliche Übersicht

der verschiedenen Auffassungsweisen des römischen Katholizismus

vom Standpunkte der protestantischen wie der
orthodox-orientalischen Wissenschaft. Im XVI. Jahrhundert, sagt

1 Diese Studie von Hrn. Prof. Belayew ist in russischer Sprache publiziert.
Wir geben hier nur Auszüge nach der Übersetzung ins Deutsche, die Hr. General

Kiréeff aus Freundschaft für die Bevue internationale besorgt hat.



— 611 —

er, beschuldigten Luther und seine ParteigenossenJ ihre
römischkatholischen Gegner wegen ihrer alttestamentalischen, jüdischen
Tendenzen. Der specieile Anhaltspunkt, der Grund für solche
Beschuldigungen, waren die römischen Lehren von der
Rechtfertigung und den guten Werken, und vom „opus operatum", in
denen die Protestanten einen ausgeprägten jüdischen Einfluss
sahen. Innocenz III., um seine Rechte auf die Weltherrschaft zu
begründen, berief sich, wie bekannt, auf gefälschte Bibeltexte
(speciell auf das Deuteronomium). Er behauptete nämlich, dass

er seine Rechte von den hebräischen Hohepriestern geerbt
habe. Leo X. stützte seine angeblichen Rechte, die Todesstrafe
anzuwenden, auf das Buch der Könige. Unter den russischen
Gelehrten wird diese Auffassungsweise unter anderen von
G. Isamarin und Lopukhin vertreten. „Der römische
Katholizismus", behauptet Prof. Lopukhin, „ist ein System des christlichen

Judaismus. " Dem Charakter des römischen Geistes
gemäss hatte der Erbe Roms, der Westeuropäer, eine Vorliebe
zum Gesetz überhaupt, zur juridischen Seite der Religion. Die
Religion der Liebe und der Gnade wollte Rom in die engen
Rahmen eines steifen, obligatorischen, kirchlichen Codex
einsperren; den Werken einer äusserlichen Frömmigkeit legte der
römische Katholizismus einen hohen (alttestamentalischen) Wert
bei. Im Laufe der Zeit wurden in Rom auch die alttestamentalischen

Grundsätze einer allumfassenden Theokratie
angenommen, einer Theokratie, die auch faktisch fast über die
ganze Welt ausgebreitet wurde. Das Reich Christi verlor gänzlich

seinen geistigen Charakter. Die erhabene Idee eines
geistigen Messias, dessen Reich dem Himmel gehört, wurde von
der altjüdischen, materiellen Idee eines politischen Eroberers,
eines irdischen Herrschers verdrängt. Mit logischer Notwendigkeit

erschien und entfaltete sich dabei die Idee eines Stellvertreters

dieses Herrschers, mit allen dazu gehörenden Legenden
und Fabeln (der Primat Petri und anderes) und mit ihren
sämtlichen Folgen — der Knechtschaft des menschlichen Geistes,
der Erfindung der verschiedenartigsten Fesseln, um jede
Entfaltung des freien Gedankens und des geistigen Lebens zu
unterdrücken. Die katholische Kirche wird in einen mächtigen
Staat umgewandelt, dem alle anderen Staaten zu gehorchen

1 Apol. Conf. August. C. VII, Art. XIII, p. 203.



— 612 —

haben, da sie nur mit Hülfe des Bösen gegründet sind, der
Staat des Papstes aber von Gott (so Innocenz III.). Daher der
bittere Kampf Roms gegen den Staat, und zwar nicht nur
gegen den protestantischen oder orientalisch-orthodoxen Staat,
sondern auch gegen den katholischen. Überall Krieg, überall
Zwiespalt

Der Anklage des Judaismus ist aber eine schwerere zur
Seite gestellt, nämlich die Anklage, auch heidnische Elemente
in sich aufgenommen zu haben; das behaupteten und lehrten
ganz positiv die ältesten Protestanten — Luther, Zwingli,
Calvin; so denken auch einige Theologen der Neuzeit — z. B.
Johann Valckenier (Roma paganizans 1856), Rainoldus (De ro-
manse ecclesiae idolatria), Trede (Das Heidentum in der
römischen Kirche 1890), Tschackert 1885 und andere mehr. Die
römischen Übertreibungen im Marien- und Heiligen-Kultus hatten,
selbstverständlich, Übertreibungen in deren Kritik zur Folge
— so „Apolog. Confess. August.", auch „Art. Smalcald." : „Die
Anrufung der Heiligen — plane sunt ortse ex ethnicis exem-
plis,... idolatricum est... fraus et fallacies Satanée, etc "

Richtiger und massiger, sagt Prof. Belayew, urteilen über
den römischen Katholizismus diejenigen, welche einen Zusammenhang

zwischen ihm und dem Pelagianismus sehen. Schon im
Mittelalter (z. B. Thom. Bradwarclin, f 1349, Bischof von Canterbury)

wurden gegen die Scholastiker und die Verfechter der
römischen Anmassungen Anklagen in dieser Richtung erhoben.
„Tottis pœne mundus post Pelagium abiit in errorem" sagt
Bradwarclin. Später kamen die Protestanten mit den
nämlichen Beschuldigungen: Öhler (Symbolik 1876), Hase (Handbuch

der protestantischen Polemik), Köllner (Symbolik 1844).
Erzbischof Nikanor, einer von unsern bedeutendsten Theologen,

teilte auch diese Auffassungsweise.
Es wäre unrichtig und erkünstelt, sagt Prof. Belayew,

wenn man das ganze katholische System als auf,J^_lagianis-^
_mus fussend darstellen wollte; es unterliegt aber keinem Zweifel,"

"dass gewisse Einzelheiten in der katholischen Lehre sich

unter dem Einfluss des Pelagianismus gebildet haben; so die
Lehre vom Urzustände des Menschen, von den Folgen des

Sündenfalles, teilweise auch die Lehre von den guten Werken.
Wie bekannt, behaupteten die Pelagianer, dass kein wesentlicher

Unterschied existiere zwischen dem Zustande des noch



— 613 —

unschuldigen Menschen (vor dem Sündenfall) und dem Zustande,
des Gefallenen, dass die Natur des Menschen durch den
Sündenfall nicht verändert worden ist. Dass diese Auffassungsweisen

auch im Grunde der römisch-katholischen Lehre liegen,
beweist der Verfasser in einer ausführlichen Auseinandersetzung,

wobei er sich auf mehrere protestantische und katholische

Theologen beruft, so auf Berlage (Katholische Dogmatik),
Bellarmin (De gratia primi hominis), Köllner (Symbolik), Gieseler
(Dogmengeschichte), Hagenbach (Lehrbuch), F. Chr. Baur
(Vorlesungen), Öhler (Symbolik). Diese Auffassungsweisen, sagt
Prof. Belayew, stehen im Gegensatz zu der Lehre der alten,
ungeteilten Kirche.

Der Pelagianismus, der so störend auf die katholische Lehre
vom Urzustände des Menschen und von dem Sündenfall
einwirkte, hatte einen nicht minder bedauernswerten Einfluss auf die
römisch-katholische Lehre über das Verhältnis des sündigenden
Menschen zu Gott. Die Pelagianer lehrten, dass die Natur in
Adam vor dem Sündenfall und die Natur in seiner
Nachkommenschaft identisch sind. Sie verwarfen die Erbsünde, wie
auch die Folgen des Falles; demgemäss betrachteten sie den
Menschen als fähig, durch seme eigene Kraft (ohne Einwirkung
der Gnade Gottes im Sinne der Kirche) sich zu entwickeln
und sittlich zu leben. Allerdings leugnet die römisch-katholische

Lehre nicht die Einwirkung des Sündenfalles Adams auf
uns, dennoch lässt sich auch hier der pelagianische Einfluss
fühlen, nämlich in der Auffassung des Verhältnisses der Werke
(denen er eine zu grosse Bedeutung zuschreibt) zur Gnade. (Die
Theorien der „Opera supererogationis" und der „Satisfactio".)
Der römische Katholizismus, sagt Prof. Belayew, nimmt zwar
die Notwendigkeit der Gnade an, aber in einem mehr
formellen, trockenen Sinn, welcher seinen Gipfel in der Theorie

des ex opere operato findet, einer Theorie, laut welcher |\
•das Sakrament schon dann seine Wirkung hat, wenn nur der i
Mensch sich dieser Wirkung nicht widersetzt. Man darf
behaupten, sagt der Verfasser, dass die ganze römisch-katholische
Kirche mit ihrem Papst und ihren Einrichtungen gewisser-
massen ein ungeheures opus operatum ist! Ist doch der Papst
das materielle Centrum und die Quelle aller Gnaden der ganzen

Kirche Der Papst erteilt sie der Laienwelt wie der Hier-
.archie, die sich nur durch den Papst, und ganz ausserlieh,

Revue intern, de Théologie. Heft i, 1893. 4.1



— 614 —

mechanisch, an diesen Gnaden beteiligen können. Diese
Auffassungsweise, bemerkt der Verfasser, hemmt selbstverständlich
die Freiheit und die Selbständigkeit jedes einzelnen Christen ;

daher in der gegenwärtigen römischen Kirche der Hang zur
Äusserlichkeit, zum Formalismus.

Interessant sind die vom Verfasser citierten Ideen der
Koryphäen der russischen Slawophilen und Theologen Johann
Kirejewsky und Alexej Khomiakoff über die römisch-katholische

Lehre. Beide waren sehr bedeutende Männer, beide
hatten einen unverkennbaren Einfluss auf die Entwicklung der
russischen Idee.1

Beide, Kirejewsky wie Khomiakoff, betrachteten den
Rationalismus als das massgebende Element des römischen Katholizismus.

Die „Ratio", die Vernunft, lehrten sie, herrscht im
römischen Katholizismus über die Tradition. Zwar beruft sich
Rom in seinem Kampfe mit dem Protestantentum gerade auf
die Tradition und preist sie hoch, aber in seinen Beziehungen
zur allgemeinen Kirche beruft sich Rom gerade auf Vernunftschlüsse,

auf den abstrakten Syllogismus und verwirft die
Tradition. Das ist der Grund und die Erklärung des Abfalles
Roms von der allgemeinen Kirche. 'Rom ist abgefallen, weil es
seine privaten Meinungen, welche es mit Hülfe von rationalistischen

Schlussfolgerungen (Syllogismen) zu Dogmen stempelte,
höher als die echten Dogmen der allgemeinen Kirche stellte.

Das westliche Schisma, sagt Khomiakoff, hat mit der
Usurpation einer Gemeindeansicht begonnen; einer Usurpation,
welche durch die Einführung des anarchischen Prinzips des
Rationalismus die Einheit des allgemeinen Glaubens zerriss.
Der Gegensatz zwischen der Autorität Roms und der Autorität
der Gesamtkirche hat sich anfänglich im Zusatz des Filioque
geäussert. Damit war das Recht, über dogmatische Fragen zu.

entscheiden, von seiner Stelle gerückt : bis dahin hat es in der
Allgemeinheit der Kirche beruht, jetzt hat sich desselben eine
Landeskirche bemächtigt. Auf welchem Grund aber? — Sie

1 Das Grundprinzip der slawophilischen Doktrin ist die Idee der Kirche.
Ihm untergeordnet, aber auch als Prinzipien betrachtet, sind die Ideen der Monarchie

und der Nationalität. Die Monarchie aber, nicht in einer orientalischen,,
despotischen Form, sondern als eine im religiösen und nationalen Sinne wirkende
Patriarchie, von einer freien, ratgebenden (konsultativen) Repräsentation des Volkes,

aufgeklärt und unterstützt. A. K.



A- 615 —

besass es entweder vermöge der freien Prüfung, welche die
lebendige allgemeine Tradition verwarf, oder vermöge eines

angeblichen Monopols des göttlichen Geistes Beides ist falsch.
Dieser Rationalismus enthielt aber die Gefahr der Entzweiung
im Glauben. Diese Gefahr sah Rom ein, und um sie zu beseitigen,

wurde es genötigt, sein eigenes Wesen vor den Blicken
der Christenheit und vor sich selbst zu verbergen, und die
rationalistische Anarchie, welche es herbeiführte, mit der Maske
des Glaubens-Despotismus zu bedecken Der Romanismus,
anarchisch in seinem Prinzip, hat, um eine faktische Anarchie zu
vermeiden, seine Natur (seinen Ursprung) verleugnet und
sie vor seinen eigenen Augen in die Form des Despotismus
verhüllt! Um den logischen Konsequenzen seines Irrtums zu
entgehen, musste der römische Glaube später die päpstliche
Unfehlbarkeit erfinden und so die Anarchie des Prinzips unter
dem Despotismus des Faktums verstecken. Selbstvertändlich
führte die Feststellung dieses Despotismus zur Knechtung der
Laien durch die Hierarchie, und später zur Knechtung der
Hierarchie durch den Papst, so dass, je mehr die Rechte des

Papsttums sich erhoben und wuchsen, je mehr die Rechte
der Laien und auch der Hierarchie zusammenschrumpften,
bis sie endlich in volle Rechtslosigkeit und in blinden Gehorsam

sich verwandelten!
Die römische Kirche, sagt Kirejewsky, nachdem sie die

Stütze der allgemeinen Tradition und des einstimmigen Mitgefühls

der ganzen Kirche verloren hatte, war gezwungen, ihre
Stütze in irgend einem neuen theologischen Vernunftsystem
zu suchen ; da aber die menschliche Vernunft sehr verschiedenartig

das Göttliche begreifen kann (theologische Meinung),
und da die Gegensätze der verschiedenen theologischen
Meinungen nicht mehr ihre Lösung im innern Konsensus der
allgemeinen (ganzen) sichtbaren und unsichtbaren Kirche aller
Völker und Zeiten finden konnten, so blieb, selbstverständlich,
der abendländischen Lehre nur eine einzige Stütze übrig —
die äusserliche (formelle) Autorität der Hierarchie Indem aber
die römische Kirche die letzte und höchste Entscheidung über
die göttlichen Wahrheiten ihrer Hierarchie übergeben hatte,
war sie auch genötigt, diese Hierarchie als Quelle jeder Wahrheit

anzuerkennen und den ganzen Umfang des menschlichen
Denkens, die volle Entwicklung der Wissenschaft und des



_ 616 —

socialen Lebens ihr zu Füssen zu legen. Seiner Hierarchie hatte
Rom das Monopol des Verstandes gegeben, und konnte auch
nicht anders handeln, sonst wäre seine rationalistische Doktrin
in eine Menge verschiedener Lehren und Sekten zerfallen.

Das Volk durfte nicht denken, durfte nicht den Gottesdienst

verstehen, durfte nur zuhören,1 durfte selbst die Heilige
Schrift nicht lesen ; es konnte nur sich demütigen, ohne zu urteilen.

Das Volk galt nur als unbewusste Masse, auf welcher das
Gebäude der Kirche aufgestellt war, und es sollte in seiner

Bewusstlosigkeit verharren, damit das Gebäude stehen bleibe..
Die Rechte der Hierarchie konnten aber auch in dieser
rationalistisch organisierten Kirche eine Quelle der Zwietracht
werden : Jedes Bistum konnte sich dem westlichen Patriarchat
gegenüber dasselbe Recht anmassen, welches sich dieses der
Gesamtheit der Kirche gegenüber angemasst hatte, und jedes
Kirchspiel konnte dem Bistum, und jeder einzelne allen andern
gegenüber dasselbe thun Diese Konsequenz kann von keinem
Trugschluss abgeleugnet werden, sagt richtig Khomiakoff:
Entweder ist die Wahrheit des Glaubens der Gesamtheit aller
und ihrer gegenseitigen Liebe in Jesu Christo verliehen, oder
sie kann jedem Individuum ohne Rücksicht auf die andern
verliehen werden.2

Daraus entsteht der notwendige Gedanke einer höchsten
persönlichen, monarchischen Gewalt, die alle Privilegien der
Hierarchie in sich vereinigen und konzentrieren sollte; sobald
aber diese Gewalt ihren Ausdruck und ihre Verwirklichung in
der Lehre des Monopols der Unfehlbarkeit gefunden hatte,
versiegte jeder Schatten der Freiheit und Unabhängigkeit der
Hierarchie von selbst. Auf diese Weise führte der Rationalismus
der römischen Kirche zum päpstlichen Absolutismus, und so

wurde_die_ Hierarchie (indem sie sich in einem Menschen
konzentrierte) zur Tyrannei, und zwar nicht als Missbrauch, als
Übergriff, sondern vollkommen logisch und auf Grund des
Gesetzes.

Zwar, sagt Prof. Belayew, fand der römische Katholizismus
in diesen Grundsätzen eine starke Stütze und eine bedeutende
Garantie für seine Einheit ; diese Vorzüge aber waren zu teuer

1 Ein gutes Beispiel der Theorie des „ex opere operato!" A. K.
2 „Einige Worte eines oithodoxen Christen über die abendländischen

Glaubensbekenntnisse." A. Khomiakoff. Bautzen 1856.



— 617 —

erkauft ; ausserdem war auch diese Einheit eine mehr formelle,
sich auf eine äusserliche Macht stützende. Diese Einheit, sagt
sehr richtig Khomiakoff, leugnet die Freiheit und ist deswegen
keine wahre Einheit. Die Lateiner unterwerfen sich einem
Glauben, der nicht in ihnen selbst liegt, sondern ausser ihnen
(der Papst). Von nun an war es die Aufgabe der Wissenschaft,^
die Forderungen der Vernunft mit den Behauptungen der!!;.

Hierarchie in Übereinstimmung zu bringen. Es entstand eine j] S

inhaltslose Syllogistik, die höchst feindlich gegen jeden Fort-*
schritt auftrat, sich zu jeder Freiheit des Gedankens negativ
verhielt ; es wurde eine Lehre erfunden, welche die Bekämpfung
der Freiheit als ihre höchste Aufgabe ansah. So feierte der
Rationalismus seinen Sieg über die Tradition, die äussere
Vernünftigkeit über die innere geistige Vernunft. Ein irdischer
Staat war an die Stelle der von Christo gestifteten Kirche
getreten. Das einzige und lebendige Gesetz der Einheit in Gott
wurde mit einzelnen Gesetzen vertauscht, welche vom
Nützlichkeitsprinzip und von den juridischen Grundsätzen entlehnt
worden sind. Der Rationalismus entwickelte sich in der Form
von Autoritätsbeschlüssen; so erfand er das Fegefeuer, um
das Gebet für die Verstorbenen (vom römischen Standpunkt
verstanden) zu rechtfertigen; so stellte er zwischen Gott und
den Menschen ein Gleichgewichtsverhältnis der Pflichten und
Verdienste; so wog er die Sünden und die Gebete, die Verbrechen

und die Busse gegeneinander ab; so übertrug er die
Handlungen des einen Menschen auf den andern und liess
den Austausch verdienstlicher Handlungen zu; so, mit einem
Worte, führte er in das Heiligtum des Glaubens den ganzen
Mechanismus eines Bankierhauses ein. Dabei führte der
Kirchenstaat eine Staatssprache ein, die lateinische, etc.1

Die Anklage gegen den römischen Katholizismus, als eine
mit Rationalismus eng verbundene Lehre, bildete den Grundton

aller Schriften Khomiakoffs, welche er an seine westlichen

1 Es ist zu bemerken, dass weder Khomiakoff noch Kirejewsky die Proklamation

der päpstlichen Unfehlbarkeit erlebt haben; beide sind lange vor 1870

gestorben; bemerkenswert ist aber, wie scharf diese hervorragenden Männer den

logischen Zusammenhang der fehlerhaften Vorzeit mit der Zukunft der päpstlichen
Idee voraus sahen. Jetzt sehen wir allerdings die Sache vollkommen klar; um
sie damals zu prophezeien, musste man nicht nur ein bedeutender Denker sein,
man musste auch eine tiefe Einsicht in das innerste Wesen der christlichen Wahrheit

besitzen. A. K.



— 618 —

Korrespondenten richtete. (Laurentie, Palmer, Williams, der
Erzbischof von Utrecht Loos, Bunsen etc.) Den Ideen der Sla-

wophilen sind und waren bedeutende Theologen in Russland
sehr sympathisch gestimmt (so z. B. Bischof Chrisanthos).

Prof. Belayew, obgleich dieser Richtung zugeneigt, warnt
vor ihrer zu grossen Generalisation, da dabei der Unterschied
(und der Gegensatz) zwischen dem Romanismus und den
anderen Lehren, welche auch ausserhalb der allgemeinen Kirche
stehen, verschwinden würde.

Um den römischen Katholizismus richtig zu beurteilen,
sagt Prof. Belayew, ist es notwendig, einer eingehenden Kritik
das Grunddogma, den Eckstein dieser Lehre, die Idee des

Papsttums, zu unterwerfen (wie sich diese Idee auf dem
vatikanischen Konzil, wo sie die Idee der Kirche überiounden und
vernichtet hat, entfaltete).

Seitdem, sagt Prof. Belayew, die Polemik zwischen Katholiken

und Protestanten durch das Erscheinen von Möhlers
Symbolik l aufs neue angereizt worden ist, bildet die Grundidee
der Kirche den Kern und Mittelpunkt des Kampfes. Sehr

bedeutende Kräfte zogen von beiden Seiten ins Feld (Fr. Chr.
Baur, Kattenbusch, Peterson). Die protestantischen Gelehrten

betonen (sehr richtig) die Idee, dass der prinzipielle Unterschied

zioischen Katholizismus und Protestantismus gerade die

Lehre, das Dogma vom Papste2, bildet. Bayer und J. Delitzsch
betrachten gerade das Papsttum als Grunddogma des
Romanismus; ebenso beurteilen die Sache bei uns Archimandrit
Innocenz, Prof. Ivantzoff-Platonoff und mehrere andere. Die
Richtigkeit dieser Idee können jetzt die Romanisten selbst
nicht mehr leugnen. So z. B. sagt Perrone: Cum agitur de
ecclesiee capite agitur de summa rei, a qua ipsius ecclesie©

existentia et salus omnino pendet. Ebenso Pius IX. selbst

(Brief vom 28. Oktober 1870 an den Erzbischof von München).
Er sagt, dass dieses Dogma „ipsum fundamentale principium
Catholicee fidei" bildet3.

1 Die erste Ausgabe 1832.
2 Seit 1870 vom Papste allein (als Inhaber der Kirche und aller ihrer

Rechte). A. K.
1 Die Richtigkeit dieser Behauptungen unterliegt nicht dem geringsten

Zweifel; sie bildet den „Schlüssel der Stellung" der streitenden Parteien. Jetzt
kann man die Romanisten in die Enge treiben, jetzt ist es ihnen unmöglich, sich



— 619 —

_xDer Theorie nach, sagt Prof. Belayew, gilt die Unfehlbarkeit

des Papstes nur in Sachen des Glaubens, der Sitten und
der kirchlichen Disciplin; in praxi aber existieren diese
Einschränkungen nicht; das Papsttum hat sich aller Sphären des

menschlichen Lebens bemächtigt. Der Kulminationspunkt der!
Anmassungen des Papsttums ist der Anspruch, selbst die' Au-1

torität der allgemeinen Konzilien beiseite zu schieben. Stellen i |

aber nicht die allgemeinen Konzilien die Kirche Christi selbst
vor? Sind sie nicht die Träger des Geistes Gottes, welcher, laut
dem Versprechen Christi, die Kirche über alle Weisheit belehrt?
(Joh. XIV, 26. XVI, 7—14.) Was man aber früher von den

allgemeinen Konzilien sagte, behaupten jetzt die Romanisten
von ihrem Fetisch K Die Sache geht überhaupt so weit, sagt
Prof. Belayew, dass selbst die Anklage von einem gewissen
Paganismus in der Anbetung des.Papstes, in seiner Vergötterung,

berechtigt erscheint Er beruft sich dabei auf zahlreiche
und wertvolle Citate, welche er im Janus und in der Geschichte
des vatikanischen Konzils (Prof. Friedrich) vorfindet. So Veuil-
lots Gleichstellung des Gekreuzigten in Jerusalem mit dem
Gekreuzigten in Rom, so der Ausspruch der „Civiltà Cattolica" :

„Wenn der Papst denkt, ist es Gott, der in ihm denkt..."
Wahrlich ein Götzendienst!

Der Anspruch des Papstes, sagt Prof. Belayew, die Kirche
zu ersetzen, seine Willkür in Sachen der Lehre g-eltend zu
machen, kann nur den schlechtesten Einfluss auf die Entwicklung

der theologischen Forschung haben, denn wo das
berühmte Kriterion des heiligen Vincentius von Lirinum nicht

auf Übertreibungen seitens ihrer Gegner zu berufen. Vor 1870 hatten sie die

Möglichkeit, zu behaupten, dass doch alles nicht so arg wäre, der Teufel nicht
so schwarz, wie man ihn male; dass Rom weder mit einer gewissen Freiheit (in
den Grenzen des Dogmas) noch mit der Tradition und den Grundsätzen der alten
Kirche gebrochen hätte etc.; jetzt ist das alles unmöglich! Die Tragweite des

Dogmas der Unfehlbarkeit lässt sich nicht leugnen. Seine Konsequenzen kann
man nicht wegphilosophieren. Jetzt ist es nicht schwer, die neueste, letzte Folgerung
aus den alten Irrtümern zu ziehen, zu beweisen, dass selbst die stärksten
Vorfechter Roms es nicht ahnten, wohin sie sich schleppen Hessen (selbst Bellarmin

nicht). A. K.
1 Für uns „Orientalen" ist das hier Gesagte von grosser Wichtigkeit, da

wir unsere ganze (für uns obligatorische) Lehre auf die Lehre der allgemeinen
Konzilien (selbstverständlich nebst der heiligen Schrift) stützen. Keine andere ist
für uns massgebend. A. K.



— 620 —

massgehend ist, kann auch keine Theologie bestehen Wer sich
an dieses Prinzip hält, kann weder sein eigenes subjektives
Denken als massgebend betrachten, noch sich dem Despotismus
eines anderen unterwerfen (sei es dem Despotismus einer
einzelnen Person oder einer ganzen Partei). Dieses absolut wahre
Prinzip wird auch von unserer orthodox-orientalischen Kirche
angenommen, sagt sehr richtig Prof. Belayew, und wenn bei uns auf
dem Gebiete der Wissenschaft die Forscher noch nicht sehr
zahlreich sind, so stehen sie doch ganz bestimmt auf dem rechten
Wege; auch glauben wir, dass die Prinzipien unserer Kirche
einmal von allen als wahr und richtig anerkannt sein werden1.
„Die orthodoxe Religion", sagt Th. von Thörner2, ein Mann
von tiefer und ausgebreiteter Bildung und unabhängigen
Ansichten, „enthält nichts, was der philosophischen Idee anstössig
wäre, was sie in eine antichristliche Richtung werfen würde.
Allerdings fordert sie die Heiligung der Vernunft, aber diese

Forderung ist gewiss kein Sacrifizio del Intelletto ; im Gegenteil,
sie führt die Vernunft zu einer grösseren Vertiefung und
das ist gewiss eine Garantie des Fortschrittes! Möglich ist es,
dass diese Grundsätze in der einen oder andern Lokalkirche
(Autocephal-Kirche) keine absolute Anwendung finden, dass

irgendwo noch ein Misstrauen gegen die Wissenschaft existiert ;

das sind aber Überbleibsel einer früheren Unwissenheit und
Stagnation. Je mehr aber die echten, orthodoxen Grundsätze in den
Lokalkirchen Anerkennung finden, desto mehr wird auch das
Leben dieser Kirchen diesen heiligen Grundsätzen entsprechen."

Die Gefahr, welche das Papsttum der Wissenschaft und
der Litteratur darbietet, hatte schon Paolo Sarpi sehr scharf
eingesehen. Vom Index sagte der berühmte Venezianer, dass

kein besseres Mittel existiere, um die Menschen dumm zu
machen, unter dem Vorwande, sie frommer zu machen. Nicht ohne
Grund beruft sich der Verfasser auf Raphael Mariano, indem
er seine Worte citiert : Wohl hat auch jetzt der Katholizismus
seine Theologie ; allein sie entspricht vollkommen seiner
Philosophie. Sie ist im noch strengeren Sinne als diese rein päpstlich,

nur für den Papst und zu seinem Dienste da! Sie ist
kein thätiger, auf dem Gebiete des Glaubens und der religiösen

1 Sind sie ja die Prinzipien der allgemeinen, ungeteilten Kirche A. K.
2 Der hier citierte Th. von Thörner nahm einen thätigen Anteil am Bonner

Kongress.



~- 621 —

Dogmen forschender Gedanke, der diese versteht, sich in sie

vertieft und dadurch ihrem Objektivismus das Siegel bewuss- \

ter reflektierender Subjektivität aufdrückt. Sie ist ein Theologismus,

dessen dogmatischer Inhalt — die Unfehlbarkeit, dessen \

Sittenlehre — der Syllabus, die Kasuistik und der Probabilis- j

mus der Jesuiten geworden sind. So auch Paul Tschackert:
„Die Wahrheit produziert im römischen Katholizismus der Papst.
Sie wird fertig ohne jede Beihülfe der Wissenschaft aber
nicht ohne Beihülfe der Fälschungen." Zwar, sagt Prof. Belayew,
sind die Mittel der jetzigen Apologeten des römischen
Katholizismus nicht mehr so grob und einfach wie ehemals, es

werden keine so naiven Fälschungen vorgenommen, die Richtung

aber bleibt die nämliche; die Hauptsache ist nicht die
Wahrheit: man soll per fas et nefas der päpstlichen Idee
dienen, man soll die betreffenden Beweise dazu herausklauben,
sie ausfindig machen, wenn sie auch nicht vorhanden sind
(weder in der Schrift noch in der Tradition). Es entsteht eine
Sophistik, eine Verdrehung der Begriffe 1, welche die Romani-,
sten selbst vielleicht nicht klar einsehen, nicht begreifen und,| /
wenn sie gut eingeschult sind, nicht_mehr..^J)egreifen können.)
Diese zahlreichen Fälchungen, obgleich sie jetzt unwiderlegJ
lieh bewiesen, sind, machen aber den Apologeten Roms keine
Sorge. Ja, sagen sie, es ist eine Fälschung vorhanden ; ist aber
eben diese Fälschung nicht ein Beweis, dass die Idee, welche
ihr zu Grunde liegt, im kirchlichen Bewusstsein schon
vorhanden war? Dass sie also existierte, war wahr! So z. B., sagt
Prof. Belayew, wird im V. Jahrhundert auf Grund handgreiflicher

Fälschungen behauptet, dass der Papst das Recht hat,
alle zu richten, selbst aber keinem irdischen Gericht untergeben

ist. Ja, sagen die Römlinge, die Fälschung ist bewiesen,
aber eo ipso ist bewiesen, dass diese Idee in der Kirche
vorhanden war2.

Je mehr aber, bemerkt sehr richtig Prof. Belayew, die
Aufklärung sich verbreitet, je freier und unabhängiger die

1 So z. B. Primus, Princeps, das Oberhaupt, der Älteste, der Vorgesetzte,
und später der absolute Herr!

2 Dieser Beweisführung könnte sich jeder italienische Brigant bedienen.

„Du glaubst," sagt er dem Reisenden, „Dein Geldbeutel gehöre Dir, ich behaupte
aber umgekehrt, er gehöre mir. Diese Idee liegt in meinem Bewusstsein, sie

existiert in meinem Gewissen, folglich ist sie wahr!" A. K.



— 622 —

religiöse Idee sich entfaltet, desto mehr erlöscht im römischen
Katholizismus der Geist der Freiheit. Selbst im Mittelalter, wo
die Aufklärung auf einer niedrigeren Stufe stand, war die katholische

Theologie bei weitem freier ; dabei ist noch zu bemerken,
dass im Mittelalter die Regierungen sich der kirchlichen
Angelegenheiten annahmen, die Kirche fand bei ihnen Schutz gegen
die damaligen päpstlichen Anmassungen ; jetzt wollen die
Regierungen nichts mehr von religiösen Fragen wissen und
überlassen es dem Einzelnen, seinen schweren Kampf durchzufechten;

da es aber bis jetzt (die altkatholische Kirche ist erst
vor kurzem organisiert) an einer legalen, streng organisierten,
kirchlichen Opposition im Abendlande fehlte, so blieb dem
Einzelnen nichts übrig, als sich der einfachen Negation der Kirche
in die Arme zu werfen, sich dem Indifferentismus zuzuwenden.
Früher, sagt Prof. Belayew, nahmen sich der Sache Parlamente
und Reichsstände an (Frankreich und Deutschland), die
Regierungen behaupteten ihre einflussreiche Stellung der Kurie gegenüber.

Der Staat wahrte seine Rechte und die Rechte seiner
Unterthanen; selbst im klerikal gestimmten Österreich hatte
noch Maria Theresia den Mut, dem Papste zu opponieren.
Jetzt aber Jetzt giebt der Staat seine Unterthanen dem
Papste preis x

Nachdem Prof. Belayew das Cölibat der Priester einer
eingehenden Kritik unterworfen (er betrachtet es als eine scharfe
Waffe in der Hand des Papstes, um seine Armee von der Laienwelt

zu trennen), geht er über zur Frage vom Einflüsse des

Papstkultus und der damit verbundenen Lehren auf die
Gesinnung des römisch-katholischen Volkes: Die Hierarchie war
geknechtet ; durch die Hierarchie aber auch das Volk der Laien,
dessen Glaubenssätze nicht ein Resultat der inneren Überzeugung,

sondern der äusserlichen Belehrung (Disziplin) waren.
Diese Lehre hat ihren gesetzlichen Grund erst jetzt (nach
1870) gefunden, existierte aber schon in früheren Zeiten. So

sagt z. B. Bellarmin: „Was dem Papste der Kirche als Lehre

1 Jetzt unterhandelt man mit dem Papst, nur um Stimmen im Parlamente
zu gewinnen (protestantische Regierungen vielleicht noch mehr wie katholische).
Ob so eine Handlungsweise auch auf die Dauer sich als praktisch, vorteilhaft
erweisen wird, bleibt dahingestellt. Jedenfalls aber beweist sie, dass die ewigen
Wahrheiten der Religion den opportunistischen Berechnungen der Politik
untergeordnet sind. A. K.



— 623 —

vorzuschreiben beliebt, das muss sie annehmen, von irgend
einer Kritik darf hier keine Rede sein " Noch mehr sagt
er De Romano Pontif. 4,5 : „ Si autem Papa erraret pree-
cipiendo vitia vel prohibendo virtutes, teneretur Ecclesia
credere vitia esse bona et virtutes mala, nisi vellet contra con-
scientiam peccare." Die echten Dolmetscher dieser Lehren
waren die Jesuiten, deren Obedienzprinzip in der einfachen
Formel seinen Ausdruck gefunden hat : „ Tu debes esse?

machina in manibus propositi tui, non potes habere volun-i
tatem tuam, rationem, vim..." Das war die obligate Obedienz
des Jesuiten gegen den Vorsteher, umsomehr aber gegen den

Papst. Dass diese Grundsätze, sagt Verfasser, nicht blos Schul-
Lehren sind, sondern Lehren der römischen Kirche, das Resultat
eines allumfassenden systematischen Strebens, wird klar
bewiesen im Werke des Prof. Michaud (De la falsification des

Catéchismes, etc. de 1670 à 1868). Man sieht hier sehr deutlich,
wie die alte Lehre vom Glauben in eine neue vom Gehorsam

umgewandelt worden ist. Allerdings wird der Gehorsam auch
in der anatolischen Kirche hoch gepriesen, hier aber, wie es

Prof. Lebedef richtig bemerkt, ist der Gehorsam als Erziehungsmittel

betrachtet, als ein Mittel, dem bösen Willen, dem
eigensinnigen Eigendünkel zu steuern; ein Mittel zur Einpflanzung
der entgegengesetzten Fähigkeiten in die menschliche Seele.
Bei den Romanisten ist der Gehorsam nur ein Mittel, die
Menschen in einem Zustand der Kindheit und der Abhängigkeit
von der kirchlichen (päpstlichen) Gewalt zu erhalten. Als
kräftiges Beimittel, um den erwünschten Zweck zu erreichen,
ist die Entfernung der heiligen Schrift aus dem Gebrauch des

Volkes, deren faktische Prohibition empfohlen, wie auch das
Verbot der Übersetzung der Bibel in neuere Sprachen.

Weiter bespricht Prof. Belayew das Verhältnis der Kunst
zur Religion in der römisch-katholischen Kirche. Zwar stellt er
nicht in Abrede deren wohlthätigen Einfluss überhaupt, findet
aber, dass Rom der Kunst eine schlechte Richtung gegeben
hat ; diese Kunst (die Musik, wie auch die bildenden Künste) ruft
nicht mehr eine tiefe, ernste, christliche Stimmung hervor. Das
weltliche Element nimmt öfters zu viel Raum ein. Speciell in
der Malerei giebt Prof. Belayew dem orientalischen Ideal den
Vorzug. Das abendländische römische Ideal stürzt uns in die



— 624 —

Wogen des weltlichen Lebens, in die irdischen Leidenschaften }-..

Im orientalischen Gottesdienste ist die instrumentale Musik nicht
gebräuchlich, da die Musik nur als Hülle des Wortes angesehen
ist, nur als Begleitung des Wortes gelten soll, so Philaret B.
von Tschernigow („Historische Übersicht der Sänger und des
Gesanges der griechischen Kirche"), welcher sich, unter andern,
auf Thomas von Aquino beruft. (Summa Q. 95, Art. 2.) Die
Opernmusik, welche man zuweilen in den römisch-katholischen
Kirchen hört, ruft gewiss (wie es Hase und Tschackert bemerken)
keine religiöse Stimmung hervor. Wie sich die römische Kirche
den Einfluss der Kunst vorstellt, erklärte auf seinem Sterbebette
der echte Renaissance-Papst, Nikolaus V. : „ Die Baukunst der
römischen Kirche soll den Völkern imponieren, die Bildnerei
diesen Eindruck verstärken, und die Malerei vollends die
Sinne blenden " Allerdings, sagt Verfasser, sind die von der
römisch-katholischen Kunst hervorgerufenen Eindrücke mächtig,
sie berühren aber nur unvollkommen den religiösen Sinn des

Menschen. Der Pomp, die Pracht der römisch-katholischen
Ceremonien sind gewiss imposant, rufen aber selten eine tiefere
religiöse Stimmung hervor; sie maskieren, erdrücken die
Religion, umsomehr da der Gottesdienst in einer den Betenden
unverständlichen Sprache celebriert wird. Der ganze römische
Kultus, sagt Khomiakoff, ist dem Zuhörer nur äusserlich, der
Zuhörer macht keinen integrierenden Teil des Kultus ; er wohnt
ihm bei, macht ihn aber nicht. Die geistliche Regierung betet
in ihrer Amtssprache: ist es also nötig, dass ihre Unterthanen
ihre Töne und ihre Gedanken in deren Unterhaltung mit einer
höhern Macht mischen

Das passive Verhalten der Laien in der römisch-katholischen
Kirche beschränkt sich aber nicht auf die gottesdienstliche Praxis.
Diese Passivität erstreckt sich auf noch viel wichtigere Sachen,
nämlich auf die Beteiligung des Christen an den Sakramenten :

1 Es ist eine schwierige und vielseitige Frage: Inwiefern und auf welche
Weise die Kunst im stände ist, der Religion zu dienen, unter welchen Bedingungen
sie fördernd oder hemmend wirken kann : Ist sie zu weltlich, zu realistisch — so

stört sie, hat sie einen schlechten Einfluss, wird sie zum Hemmschuh ; ist sie zu

abstrakt, zu symbolisch — kann sie nicht als ästhetische Stufe zum Himmel
dienen, hat sie keine Wirkung auf das ästhetische Gefühl. Einen Mittelweg könnten,
für die Malerei, die Sixtinische Madonna (bei welcher die Fornarina gänzlich
verschwindet) und die Heiligen und Engel des Fra Beato Angelico bilden.

A. K.



— 625 —

die sogenannte Theorie des „ex opere operato", laut welcher
die Gnade des Sakramentes den „non ponentibus obicem",
ungeachtet ihres inneren religiösen Zustandes (sine bono motu
utentis), mitgeteilt wird. Es ist handgreiflich und
selbstverständlich, dass bei dieser Auffassungsweise das Sakrament zu
einem rein äusserlichen Akt wird, und die Gnade auf eine ganz
mechanische Art dem Menschen mitgeteilt wird. Dabei werden
die subjektiven Bedingungen der heilbringenden Wirkung der
Sakramente mit ihrer objektiven Wirksamkeit identificiert,
und diese Wirksamkeit mit rein äusseren sakramentalen
Handlungen. Mit Recht sagt Bischof Chrisanthes: In der römischen
Theorie wird das Sakrament zu einem Kanal, welcher dem
Christen die Gnade zuführt, abgesehen von jeder Mitwirkung
des Christen selbst, ohne alle innere Anteilnahme desselben.
Sobald die Materia und die Forma instituendi sacramenti, die
äusserlichen Bedingungen des Sakramentes erfüllt sind, muss
die Gnade wirken; das Verhältnis des Menschen zum Opus ist
passiv. Das betont Bellarmin ganz ausdrücklich : Quod active
et proxime et instrumentaliter eificit gratiam justiflcationis est
sola actio illa externa, quee sacramentum dicitur ; et heec vocatur
opus operatum, accipiendo passive (operatimi); ita ut idem sit
sacramentum conferre gratiam ex opere operato, quam con-
ferre gratiam ex vi ipsius actionis sacramentalis a Deo ad hoc
institutee, non ex merito agentis vel suscipientis. (De Sacram.
II, C. 2. Opp. Ili, 108, 109.) Sacramentum ex virtute operis
operati confert gratiam sufficit quod suscipiens non ponat
obicem.

Ein für den Orthodox-Orientalen sehr anstössiger Usus
der römisch-katholischen Kirche ist die Entziehung des
Kelches ..für _

die Laien. Ist das nicht ein greller Beweis der
untergeordneten Rolle, welche die Laienwelt gegenüber der
Hierarchie zu spielen hat? Die Hierarchie allein hat das Recht,
den heiligen Kelch zu benutzen, sie allein hat die hohe Würde,
sie allein besitzt die Wahrheit Aber, wie es Ferd. Chr.
Baur richtig bemerkt, je auffallender hier die Unselbständigkeit,

die Abhängigkeit der Laien sich äusserlich vor Augen
stellte, je schwieriger es auch für den scholastischen Scharfsinn
wurde, den aristokratischen Partikularismus der neuen Form
gegen den universellen Charakter der ursprünglichen zu
rechtfertigen; und je unmittelbarer der Vorzug auf der Seite des



— 626 —

Priesters als eine Entziehung und Verkürzung auf der Seite
des Laien erscheinen musste, umsomehr war hier einer der
Punkte, auf welchem die Kirche in Gefahr war, den entschiedensten

Widerspruch gegen sich hervorzurufen. Die Klage
über die Kelchentziehung begann, sobald die Opposition gegen
die Hierarchie ein allgemeineres, sittlich-ernsteres Interesse

gewann und in dem inneren Grunde des religiösen Lebens
festere Wurzel fasste. Rom verteidigte die Neuerung. Warum
aber, sagt Khomiakoff, ist Rom die neuere Lehre so teuer?
Warum hält es so hartnäckig diese schismatische Neuerung
aufrecht? Warum hat Rom das unglückliche Böhmen mit Blut
überschwemmt? Diese Neuerung hat einem Zufall ihre
Entstehung zu verdanken, aber sie enthält einen symbolischen
Sinn : Im Altertum' existierte die Meinung (man findet sie auch
im alten Testament), dass der Leib ein inertes Element ist;
das Blut ist das Leben. Also euch, ihr Laien, der Leib (da
ihr der materielle Leib der Kirche seid), und uns, den
Geistlichen, das Blut (da wir das Leben der Kirche sind).

Prof. Belayew beruft sich ferner auf Herrn Hyacinthe
Loyson. Der öffentliche Gottesdienst, sagt Herr L., soll in einer
allen zugänglichen Sprache gefeiert werden. So war es in
früheren Zeiten, wo das Lateinische die gebräuchliche Sprache
des Abendlandes war; nachdem sie aber eine tote Sprache
geworden war, bildete sie eine Scheidewand zwischen dem Volke
und dem Priestertum, sie schuf gleichsam zwei Kirchen, eine
Kirche der Geistlichkeit, wo die Geheimnisse der Bibel und des

Gottesdienstes aufbewahrt wurden, und eine andere, der Laien,
welche weder das verstand, was Gott dem Menschen in der
Offenbarung sagte, noch das, was der Mensch Gott im Gebete
antwortet. Diese Art von Kirchenbann des christlichen Volkes
bekam ein Siegel, eine Bestätigung durch den Vorzug, den sich
die Geistlichkeit eigenmächtig aneignete, den Kelch der Erlösung

allein zu trinken ; den Kelch, von dem der Heiland sagte :

M „Trinket aus ihm alle." Das Abendmahl „sub utraque" hat
]| eine tiefere Bedeutung, als man gewöhnlich denkt, und dessen

jj Wiedereinführung bildet einen unerlässlichen Teil unseres
Programmes (voir La liturgie de l'Eglise catholique-gallicane, etc.).

Sehr ausführlich bespricht Prof. Belayew die ziemlich kom-
plicierte und verwickelte Theorie (im römischen Katholizismus)
der Satisfaktion, welche sich auch unter dem unverkennbaren



__ 627 —

Einfluss des Papismus entwickelte, einer eigenartigen Satisfaktion,

welche Gott direkt vom Menschen selbst fordert, nicht die
Satisfaktion, welche der Gerechtigkeit Gottes für die Sünden
der Welt der Sohn Gottes dargebracht hat; die erste könnte
man, sagt Verfasser, eine anthropologische nennen, die zweite
ist die christologische. Die römische Theorie behauptet, dass
im Sakrament der Busse die Sünde nicht getilgt, nicht
vergeben wird, dass der Losgesprochene von seiner Sünde nicht
befreit ist, und dass sie nicht unbezahlt, ungerochen bleiben
kann und darf, dass auch nach der Busse die Kirche vom
Menschen noch eine persönliche, aktive Zahlung, eine persönliche

Satisfaktion zu fordern hat. Ist es aber das Recht und
die schwere Pflicht der Kirche, so muss sie auch die Mittel
haben, um ihr Recht aufrecht zu halten, ihre Pflicht zu erfüllen.

Hier liegt der Grund der Inquisition, mit ihren schrecklichen

und bekannîën""Folgen. „Die Inquisition", sagt richtig
Hoffmann (Geschichte der Inquisition), „ist eine Specialität der
römischen Kirche." Prof. Belayew betont den prinzipiellen Unterschied

der Gesetze gegen die Ketzer im Morgen- und im Abendlande.

x Im Morgenlande haben sie einen prophylaktischen
Charakter, sie sollen die Reinheit des Glaubens wahren, sie sollen
die Christen vor der Unwahrheit der falschen Lehre bewahren

; im Abendlande sind sie mehr eine Vergeltung, eine Rache.

Eng verbunden mit der Satisfaktionstheorie ist die römische
Lehre von den guten Werken. Ihr specieller Charakter besteht
darin, dass den guten Werken eine gewisse Färbung von Selbststrafe

beigelegt wird; dadurch bekommen sie eine
merkantilgeschäftliche Bedeutung, die nicht einem reuigen Kinde geziemt,

1 In der orientalischen Kirche existiert zwar die 'Emxijxla, sie hat aber den
Charakter eines Heil- und Verbesserungsmittels, nicht einer Strafe, einer Rache:

„Hast du gesündigt," sagt Chrysostomus, „wende dich an die Kirche, büsse Hier
ist die Heilanstalt, nicht ein Richterstuhl; hier erteilt man das Vergeben der
Sünden, hier wird nicht gefoltert" (De Pœnit. Homil. III, Montfaucon II, 300),
und weiter: die 'Emxif.ua soll nicht gemäss dem Masse der Sünden auferlegt
werden, sondern gemäss dem moralischen Zustande (der Gesinnung, Stimmung) des
Sünders. (Chrysost. De Sacerdot. Montfauc. T. I, p. 374.) In actione pcenitentise,
sagt auch Augustinus, non tarn consideranda est mensura temporis — quam doloris.
Dieser altkirchlichen Auffassung ist die römische Kirche untreu geworden. So

concil. Tridentinum (Sess. XIV, cap. 8, Pœnit.). Habeant autem prœ oculis ut satis-

factio, quam imponunt, non sit tantum ad novse vitee custodiam et infirmitatis medi-
camentum, sed etiam prseteritorum peccatorum vindictam et castigationem.



— 628 —

sondern einem Sklaven, der vor seinem Herrn vor Angst bebt,
der aber auch bereit ist, mit ihm einen Prozess anzufangen.
Zwischen den Sünden und den guten Werken entsteht ein gewisses
Verhältnis. Der römischen Theorie gemäss giebt es eine
gewisse Norm der nötigen Werke, welche der Mensch nicht zu
übersteigen braucht; er kann, meint Rom, auch mehr Gutes
thun, als es notwendig ist. Das ist die Basis der sonderbaren

Theorie der übernotwendigen Werke (opera superero-
gationis). Der Mensch kann nämlich so viel Gutes thun, dass

er damit nicht nur seine Sünden vom Herrn abgekauft, sie
dem Herrn bezahlt hat, sondern dass der Herr noch selbst
der Schuldner des Menschen geworden ist und der Mensch
der Gläubiger. Diese Auffassung ist handgreiflich falsch und
steht im grellsten Gegensatze zum Gebot Christi an seine Jünger

: Seid vollkommen, wie euer Vater im Himmel vollkommen

ist.
Diese (erdichteten) überflüssigen Verdienste, diese opera su-

pererogationis, lehrt Rom, gehen nicht verloren. Sie bilden
einen Schatz, den Thesaurus meritorum, welcher nie erschöpft
werden kann, und welcher der Kirche zur Verfügung steht ; was
einem Büssenden fehlt (um seine Schuld zu bezahlen),das nimmt
die Kirche bei dem andern, aus dem Schatz der überflüssigen
Verdienste. Diese Übertragung des Verdienstes ist die Indulgenz ;

sie giebt die Möglichkeit einer vollkommenen Satisfaktion. (Da
aber der Papst mit der Kirche identifiziert ist, so fällt dieses
Recht der Indulgenz dem Papste anheim Die absolute Falschheit

dieser ganzen Theorie besteht darin, dass solche opera
supererogationis gar nicht existieren und auch nicht existieren
können, dass folglich auch kein Thesaurus meritorum existiert

Hat der Mensch, lehrt Rom, im Laufe seines Lebens seine
Schulden nicht ausbezahlt, so muss er sie im Purgatorium
ablösen ; erst dann kann er ins Reich der Seligen gelangen. Um
der Lehre vom Purgatorium eine Stütze zu geben, berufen sich
die römischen Theologen auf Augustinus. Bei Augustinus aber
hatte diese Lehre keinen dogmatischen Charakter ; es war nur
eine Privatmeinung; zwar schien sie ihm wahrscheinlich,
dennoch betrachtete er sie nicht als eine bestimmte, von der
Kirche angenommene Lehre. Incredibile non est, sagt der
grosse Kirchenvater, sed utrum ita sit quseri potest. (Enchirid.
ad Laur. 69.)



— 629 —

Es behaupten einige, dass die Lehre vom Purgatorium auch
in der orthodox-orientalischen Kirche existiert ; das ist aber ein
Irrtum. Wohl nimmt sie die Wichtigkeit und Möglichkeit des
Gebetes für die Toten an; sie glaubt, dass nach dem Tode,
und vor der endgiltigen Entscheidung des menschlichen Schicksales

am jüngsten Gericht, die Möglichkeit, aus dem Zustande
der Qualen in den Zustand der Seligkeit zu gelangen,
vorhanden ist. Wir nehmen an, sagt Prof. Belayew, dass der
Zustand nach dem Tode kein Zustand der Inertie und der Ruhe
ist, der jede Vervollkommnung, jeden Fortschritt ausschliesst ;

nur ist diese Vervollkommnung von dem moralischen Zustand
abhängig, zu dem der Mensch auf Erden gelangt ist. Nach dem
Tode können sich nur diejenigen vervollkommnen, welche, wie
Damascenus sagt, vor dem Tode „ein wenig Sauerteig von
Tugend" in sich hatten, aber nicht die Zeit hatten, diesen

Sauerteig in Brot zu verwandeln. (De iis qui in fide dormie-
runt XXI. Lequien T. I, pag. 592.) Wobei (sagt Augustinus)
keine neue Merita für den Toten erworben werden, sondern aus
ihren praecedentibus (vorhergehenden Werken) die Folgerungen
gezogen werden. (Sermo CLXXII, 2.) Mit andern Worten : Die
Bedingung für die Befreiung der Seele aus dem Zustande der
Qualen besteht nicht darin, dass der Verschiedene eine gewisse
Quantität von zeitlichen Vergeltungsstrafen aushält (um Gott
die Satisfaktion darzubringen) ; auch nicht darin, dass die Kirche
auf den Verschiedenen die fehlende Quantität von Verdiensten
aus dem Thesaurus meritorum überführt. Der Übergang von
den Qualen zur Seligkeit ist nur dann möglich, wenn dem
Verstorbenen die moralischen Elemente innewohnen, auf welche
die Gnade der Erlösung und der Verdienste Christi eingeimpft
werden kann. Ausser dieser Satisfaktion giebt es nach dem
Tode keine andere. Der wesentliche Unterschied also zwischen
der römischen und der orientalischen Lehre besteht darin, dass

nach der ersten die Seelen nur dann zur Seligkeit gelangen,
wenn ihnen (auf eine rein mechanische Art) die supererogato-
rischen Verdienste der Heiligen zugesprochen werden, nach
der zweiten, wenn sie sich vervollkommnen, wenn sie besser
werden.

Die Theorie der Satisfaktion, sagt Prof. Belayew, hat sich
entwickelt während der Blütezeit des päpstlichen Absolutismus.

Es ist auch selbstverständlich ; sie gingen Hand in Hand ;

Revue intern, de Theologie. Heft 4, 1893. 42



— 630 —

je stärker, je schwerer das Joch der Satisfaktionstheorie auf
dem Menschen lastete, desto leichter wurde es für den Papst,
die Welt zu beherrschen: Er hatte über den Schatz der
Verdienste zu verfügen; die Rechnungen zwischen Himmel und
Erde lagen in seiner Hand. Das grenzenlose Recht, zu lösen
und zu binden, und auch Dispense zu erlassen, ist aufs
innigste mit der Satisfaktionstheorie verbunden und verflochten.

Endlich berührt Prof. Belayew die Filioque-Frage ; er
bemerkt, class es Momente gab, wo die Bischöfe von Rom sich
gegen das Filioque aussprachen, erst später haben sie für diese
Neuerung gestimmt, und sie unter ihren Schutz genommen. Jetzt
wäre es für den Papst unmöglich, sich vom Filioque zu trennen

; diese Lehre, sagt Prof. Belayew, ist für den Papst zu
vorteilhaft ; denn alles, was die römische Theologie vom Sohne sagt,
fällt ja dem Papste anheim. Ausserdem ist zu bemerken, dass,
wenn die Päpste diese Lehre preisgäben, sie im Grunde ihre
Unfehlbarkeit erschüttert hätten.

Es waren öfters Versuche gemacht, sagt Prof. Belayew, die
Lehre des römischen Katholizismus zu verbessern, zu reinigen
—: sie schlugen alle fehl ; der römische Katholizismus ist ein
festgegliederter, homogener Bau, dessen Fundament die Papst-
Idee ist. Jede Reform, speciell in den Lehren, wo der römische
Katholizismus sich von den andern Konfessionen unterscheidet,
führt auch zur Reform der Lehre vom Papste, und dann ist
der ganze Bau erschüttert; das war der Fall mit der Reform
Luthers (der umfangreichsten im Abendlande). Luther fing mit
einem Angriff auf die Lehre der Indulgenzen an, konnte aber
dabei nicht stehen bleiben, seine Polemik riss ihn weiter, er
wurde bald gezwungen, mit der Papst-Idee und mit dem
Katholizismus selbst zu brechen! In neuerer Zeit entstand die

(alt)katholische Bewegung. Ihrem Umfange nach ist sie nicht

I so gross wie die vom XVI. Jahrhundert; ihrer inneren Bedeu-

I tung aber, ihrem Sinne nach, sagt Prof. Belayew, ist sie bedeu-

I tender als alle früheren Reformbewegungen im Abendlande. Sie
1

fing mit der Leugnung der Papst-Idee an, — und was sehen
wir jetzt? — Sobald diese Idee verworfen ist, ist auch alles
das verworfen, was mit ihr verwachsen war, was unter ihrem
Schutze stand! Die Altkatholiken haben mit Rom und dem
Papste gebrochen und ein selbständiges, harmonisches System
gegründet; was ist aber ihre Lehre? worin besteht sie? Es

1



— 631 —

ist durchaus keine neue Lehre, kein neues religiöses System.
Die (Alt)Katholiken haben nichts Neues erfunden ; im Gegenteil;

und darin eben besteht ihre Bedeutung, ihre Kraft, ihre
Wahrheit. Ihr Ziel ist die integrale Herstellung der Lehre der
alten ungeteilten Kirche, der Kirche wie sie faktisch war, bis
zur Trennung zwischen Rom einerseits und Jerusalem,
Konstantinopel, Antiochien und Alexandrien andererseits, also
faktisch der Kirche der sieben cekumenischen Konzilien.

Als End-Resultat seines ganzen Werkes stellt Prof. Belayew
zwei Sätze fest: 1. Die Central-Iclee, der Grund-Satz des
römischen Katholizismus ist die Papst-Idee.

2. Man kann nicht umhin, mit der gesunden Richtung
des Altkatholizismus zu sympathisieren. A. K.


	Der Grundsatz des römischen Katholizismus

