
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 4

Artikel: Die Schule des Hierotheus

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403267

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


590

DIE SCHULE DES HIEROTHEUS.

Kein Erzeugnis des christlichen Altertums ist von so vielen
Geheimnissen umgeben, wie die Schriften des sog. Dionysites vom
Areopag. Gleich einer ägyptischen Sphynx hat der Geist dieser
seltsamen Werke Jahrhunderten Rätsel zu lösen gegeben, und
der Schleier ist immer noch nicht gelüftet. Fremdartig muten
Inhalt und Form auch den Kenner der altkirchlichen Bücher
an. Fast meint man, Saul unter den Propheten zu begegnen,
und doch redet der Verfasser eine Sprache wie aus höherer
Welt. Seine Ausdrucksweise wie seine Gedanken sind nicht
die der Väter, wenn er auch, wie wir sehen werden, einige
seiner Hauptideen dem freilich stark platonisierenden Klemens
von Alexandrien entnahm. Aber den Glauben und das Leben
der Kirche vertritt er mit einer Sicherheit und einer Würde,
als wäre er mit besonderer Offenbarung begnadigt. Die einem
Kirchenvater nach sonstiger Erfahrung unvermeidliche Polemik
verschmäht er: gleich der Schönheit soll die Wahrheit siegen
durch ihr blosses Erscheinen. Wie mit geschlossenem Visier
schreitet er einsam durch die Geschichte der kirchlichen
Litteratur, und dabei beruft er sich auf seinen Lehrer Hierotheus
wie auf ein Orakel, und auf die uralte Tradition einer Schule
— Autoritäten, die niemand kennt. Heftig umstritten bei ihrem
ersten Bekanntwerden in weitern Kreisen, von den Mono-
physiten für den von dem Apostel Paulus zu Athen bekehrten
Areopagiten erklärt, ward Dionysius —¦ so nennt sich der rätselhafte

Verfasser selbst —¦ von den Katholiken im Orient anfangs
zurückgewiesen, bis nach seiner Einführung ins Abendland im
9. Jahrhundert die Glanzperiode seiner Autorität begann. Hier
wurde er die Quelle der Mystik, und unter dem falschen Namen



— 591 —

des Areopagiten zur Würde eines unmittelbaren Apostelschülers
erhoben, eine unantastbare Autorität für die Scholastiker,. Die
Kritik hat seit dem 15. Jahrhundert den Areopagiten entlarvt,
und heute kann nur noch die Frage sein, wer ihm die Larve
vorgebunden, er selbst oder die Monophysiten des 6. Jahrhunderts.

In Wirklichkeit herrscht über diese Frage noch immer
Streit: war Dionysius ein Betrüger, wie man nach moderner,
nicht recht zutreffender Ausdrucksweise zu sagen pflegt, oder
haben die Monophysiten ihm zuerst, um einige seiner
Aussprüche erfolgreicher zu verwenden, eine von ihm selbst nicht
fingierte historische Stellung und Autorität verliehen?

Aber mit der Beantwortung dieser Frage ist das Dunkel
noch nicht gelichtet, welches auf diesen merkwürdigen Schriften
lagert. Dem Zeitalter und nach Möglichkeit der Person des

Verfassers ist noch nachzuspüren und klarzustellen, was diese

eigenartige Behandlung der christlichen Theologie bezweckt,
worin sie gründet, und wie es kam, dass sie, im Orient fast
ohne Erfolg, während des Mittelalters im Abendlande so reichlich

verwertet wurde.

§ A

Dionysius weder der Paulusschüler noch ein Pseudonymus.

1. Dass der Paulusschüler vom Areopag die bekannten
Schriften (über die himmlische Hierarchie ; über die kirchliche
Hierarchie; über die göttlichen Namen; mystische Theologie;
zehn Briefe) nicht verfasst habe, steht bei allen Kundigen fest.
Es wäre kein Wort darüber zu verlieren, wenn nicht gerade
in unserer Zeit, in welcher man zu bestimmten kirchlichen
Zwecken selbst die sichersten Erkenntnisse zu verdunkeln und
womöglich ganz auszulöschen strebt, auch der Versuch gewagt
worden wäre, den Areopagiten in einen Besitz einzuweisen,
den er, wie wir sehen werden, nie beansprucht hat. Als
Zeichen dieser Zeit erschien : „Areopagitica. Die Schriften des

h. Dionysius v. Areopag. Eine Verteidigung ihrer Echtheit von
Dr. Ceslaus M. Schneider. Regensburg, Manz, 1884." Und schon
hat Stockt, Geschichte der christlichen Philosophie zur Zeit der
Kirchenväter, Mainz 1891, S. 884 ff., diese Leistung zu
verwerten versucht mit dem salomonischen Schiedsspruch, dass



— 592 —

er die Frage nach der Abfassung jener Schriften durch den

Areopagiten „in der Schwebe lassen wolle". Schwebt die
Frage einmal, so gilt es nicht mehr für wissenschaftlich
unanständig, sich zu entscheiden, wie es beliebt.

_
Im Ernst kann

^hier von einer Frage nicht mehr die Rede sein. Lehre, Dis-
ciplin, Liturgie, Verfassung, wie sie bei Dionysius erscheinen,
weisen auf ein weit späteres als das apostolische Zeitalter hin.
Es gehört nicht weniger als eine völlige Verkehrung der
gesamten innern Kirchengeschichte dazu, die „Echtheit" der
Schriften in jenem Sinne zu verteidigen. Aber gerade diese

l Revolution ist es, welche Schneider nach eigenem Geständ-
Inis bezweckt; auch hier soll das Dogma die Geschichte über-
| winden. „Geht man von der Voraussetzung aus," sagt er S. 279,

„im apostolischen Jahrhundert habe bereits unsere katholische
Kirche bestanden mit ihren Dogmen, mit ihrer Jurisdiktion, mit
ihrem Kult; hält man es für möglich, class der katholische
Christ von heute in der damaligen Predigt, im damaligen öffentlichen

Gottesdienste seine Kirche wiedererkennen würde, und
nicht bloss das Wrack eines gewissen Christentums oder die
unbestimmten Materialien zu einem solchen, dann bieten die
areopagitischen Werke wenig Schwierigkeiten." Wir meinen:
noch „Schwierigkeiten" genug; denn die Kirche dieser Werke,
obwohl schon weit von den apostolischen Anfängen des Neuen
Testaments verschieden, ist noch lange nicht die Kirche der
päpstlichen Unfehlbarkeit. Aber mit seinen notorisch unrichtigen

Voraussetzungen schliesst sich der Verfasser selbst in
den Augen aller wissenschaftlich gebildeten Katholiken von
dem Kreise kundiger Beurteiler solcher literarhistorischen
Fragen aus.

2. Die Erkenntnis der neuem Zeit, dass der Verfasser
unserer Werke nicht der Paulusschüler sei, führte leicht zu
der Annahme einer Unterschiebung. Scheint es doch, als ob

er an manchen Stellen sich für denselben ausgeben wolle und
eben hierdurch die frühern Jahrhunderte irregeführt habe. So

bürgerte sich im Gegensatz zu_J^E_hahen_JV',erehrmig,- welche
d?ts Mittelalter dem Urheber widmete, bald die Ansicht ein,
man habe es mit einem litterarischen Fälscher aus dem Ende
des 5. oder dem Anfang des 6. Jahrhunderts zu thun. Dass
auch diese noch immer gangbare Meinung irrig sei, hat Hipler
bereits vor 30 Jahren überzeugend nachgewiesen, leider ohne



— 593 —

in weitern Kreisen Anklang zu finden.1 Freilich scheint er
den Erfolg seines Versuches selbst vereitelt zu haben, indem
er mehr zu beweisen dachte, als er konnte und musste. Da
er jede Spur apostolischer Zeitgenossenschaft in den Schriften
zu verwischen trachtete, wurde sein Unternehmen fast wie ein
Versuch des Echtheitsbeweises keiner Beachtung wert gefunden.
Noch auffallender aber erscheint, dass man dem vorgeblichen
Fälscher die Gedankenlosigkeit zutraute, von alter Tradition
zu reden, die zwischen den Aposteln und ihm, dem Apostelschüler,

liegen sollte. Dieser Umstand allein beweist, class

Hipler den richtigen Weg betreten hatte, wenn er ihn auch zu
konsequent verfolgte und darum das richtige Ziel, welches
abseits lag, verfehlte.

Wir stimmen also Hipler darin zu, dass Dionysius nicht
im entferntesten daran dachte, sich für den Areopagiten
auszugeben. Coel. hier. II, 3 beruft er sich auf die „geheime und
priesterliche Tradition", unter welcher er die der Vergangenheit
angehörende Lehre des Alten und Neuen Testaments versteht
(fj xQvcpia xal rj leçazixr} nagaôoOig vcprjyrjGaTo). Ähnlich II, 5;
V, 1; VI, 1. Sodann erwähnt er als seine Quelle seinen Lehrer
(IsQOTsXsGtrjg, xa-9-rjye[imv) Hierotheug, der seinerseits wieder aus
der h. Schrift geschöpft habe (C. h. VI, 2 ; Eccl. hier. II, 1 ; III, 1).
Auch die Lehre von der kirchlichen Hierarchie beruht ihm
auf alter Überlieferung (Eccl. hier. I, 3), die er (I, 4. 5) in die
biblische und mündliche zerlegt, in welche die Lehrer seiner
Zeitgenossen eingeweiht worden seien. Die kirchlichen Lehrer
haben die Salbung bereits vielfach in mystischen Ausführungen
geschildert (E. h. IV, 3, 3); die Totenliturgie beruht auf der
bis zu uns fortgepflanzten (sic ijficcç èX-9-ovGa) Überlieferung (E. h.
VII, 3, 6) ; über die Kindertaufe halten wir fest, was unsere
Lehrer, von der alten Überlieferung (aQ%aîa naQaôoGiç)
unterwiesen, uns überbrachten (E. h. VII, 3, 11). Desgleichen haben,
der Schrift entsprechend, in geheimer Tradition die Lehrer
über das Wesen der Gottheit gehandelt (Div. nom. I, 4). Sein

') Dionysius der Areopagite. Untersuchungen über Echtheit und
Glaubwürdigkeit der unter diesem Namen vorhandenen Schriften. Regensburg 1861.

— In Kürze wiederholt im Kirch.-Lex. v. Wetzer u. Weite, 2. Aufl.,- Art. „Dion."
1883. — Das Ergebnis wurde im wesentlichen anerkannt von Möller in Herzogs

Realencykl., 2. Aufl., Art. „Dion.", besonders aber von Dräseke, Gesammelte patrist.
Untersuchungen, Altona u. Leipzig 1889, S. 25 ff.



— 594 —

Lehrer Hierotheus schöpfte seine in seinen „theologischen
Elementen" (d-soXoyixal ccoi%smGsig) niedergelegte Christologie aus
der Überlieferung, der h. Schrift und den ihm selbst zu teil
gewordenen Ekstasen (D. n. II, 9). Wenn er ferner den ersten
Korintherbrief citiert als von „unserm und des Lehrers (Hierotheus)

gemeinsamem Führer (%siQaywyóg) (D. n. II, 11) oder
Sonne" (D. n. VII, 1), so schliesst er sich damit ausdrücklich
von den unmittelbaren Schülern Pauli aus und bezeichnet nur
allgemein seine Schultradition als wesentlich paulinisch. Was
er (D. n. V, 9) von der uneigentlichen Redeweise „des
Philosophen Klemens" sagt, kann sich nur auf Klemens v. Alexan-
drien beziehen.1 Ep. VIII, 4 endlich redet Dionysius bei der
Aufzählung der hierarchischen Stufen als der höchsten Stufe
von den Aposteln und ihren Nachfolgern, d. i. den Patriarchen.

Es leuchtet ein, dass so niemand schreibt, der sich für
einen unmittelbaren Schüler Pauli ausgeben will. Wie nahe
hätte es ausserdem Dionysius gelegen, wenn er die Rolle des

Areopagiten spielen wollte, durch Erinnerungen an seine
vorgebliche Vergangenheit oder an das, was die Apostelgeschichte
über Paulus in Athen erzählt, sich als solchen einzuführen.2
Davon findet sich keine Spur.

Freilich hat man seit dem 15. Jahrhundert eine Reihe von
Stellen namhaft gemacht, in welchen der Verfasser sich
unzweideutig zum Zeitgenossen der Apostel erheben soll;
Äusserungen, die also im grellsten Widerspruch zu den eben
angeführten stehen würden, in denen er ebenso unzweideutig das

Gegenteil bekundet. Diesen auffallenden Widerspruch zu lösen,
hat Hipler den Versuch gemacht, jenen Stellen einen andern
Sinn unterzulegen, als sie auf den ersten Blick besitzen. Dieser
Versuch ist bei allem Scharfsinn zu gekünstelt, als dass er
hätte überzeugen können. Die Ablehnung desselben legt aber
natürlicherweise die Pflicht auf, einen andern Weg zur Lösung
jenes Widerspruches zu bahnen.

1 Vgl. Hipler, a. a. 0., S. 14 f. Wir fügen noch bei, dass, wie wir später
zeigen werden, D. mehrere seiner Hauptlehren aus Klemens v. Alexandrien
geschöpft hat.

2 Schon Maximus (in C. h. XV, 8 ; D. n. § 1) behauptete ohne allen Grund,
D. nenne sich selbst Areopagit. Er hatte dabei nur die von dem Verfasser selbst
nicht herrührende Überschrift der Bücher im Auge.



— 595 —

Die erste verdächtige Äusserung steht D. n. III, 2, wo
Dionysius seinen Lehrer Hierotheus preist und sagt, nach dem

göttlichen Paulus sei er durch seine Worte unterrichtet worden.
Schon in dieser Bemerkung konnte man einen Hinweis auf
seine Bekehrung durch Paulus erblicken. Da indes der
Verfasser von den Schriften des Hierotheus redet, welche seine
eigenen überflüssig erscheinen lassen könnten, liegt es nahe,
wie an den andern erwähnten Stellen, an denen er den ersten
Korintherbrief citiert, auch hier an die Belehrung durch die
paulinischen Briefe zu denken.1 Eher aber möchten wir die
paar Worte /xsvcc HavXov %òv -O-slov für eingeschoben halten, weil
eine Erwähnung Pauli oder seiner Briefe in diesem Zusammenhange

gar nicht begründet ist. Dies um so mehr, als einige
Zeilen weiter uns eine Interpolation begegnet, die offenbar den
Zweck verfolgte, Dionysius zum Zeitgenossen der Apostel zu
stempeln.

Der Verfasser entschuldigt nämlich in diesem Kapitel sein
Unternehmen, theologische Schriften zu verfassen, während
doch sein Lehrer Hierotheus bereits so vollendet über alles
geschrieben habe. Er erklärt jedoch, ihn nicht wiederholen,
sondern nur den noch weniger Einsichtigen mundgerecht
machen zu wollen, was jener für die Vollkommenen auseinandergesetzt.

Dabei ergeht er sich in Lobpreisungen des Hierotheus,
dessen Schriften er gleichsam eine zweite Offenbarung nennt
(wGnsQ tivà òsvtsqa Xóyia), die sich gleich an die Bibel an-
schliesse. Durch hochgradige Ekstasen sei er ausgezeichnet
worden. Unter allen h. Lehrern habe er darum auch in den
Augen der Bischöfe nach den Aposteln den ersten Rang
eingenommen. In diesen Passus ist (schon stilistisch höchst auf-,
fallend) die viel besprochene Reminiscenz eingeschoben, welche,!
freilich wieder infolge neuen Missverständnisses, der Legende!

von der Himmelfahrt Marias einen scheinbaren Halt geben\
sollte. Es wird eingeschaltet, dass er (Dionysius), Hierotheus V

und viele Brüder zusammengekommen seien zur Schau des

Leben verleihenden und Gott umschliessenden (xov l2,maqyj,xov

xal D-soê6%ov) Leibes; es seien auch dabei gewesen der Gottesbruder

Jakobus und Petrus, die oberste und älteste Spitze der

1 Die von Hipler S. 28 festgehaltene Möglichkeit, dass hier ein anderer als

der Apostel Namens Paulus gemeint sein könnte, halten wir für ausgeschlossen.



— 596 —

Inspirierten (ttsoXóyoi)1; nach der Schau habe man beschlossen,
dass alle Bischöfe nach Kräften die allmächtige Güte der
göttlichen Schwäche (in der Menschwerdung) preisen sollten.
Nach diesem Einschiebsel wird fortgefahren: nach den
Inspirierten (e-soXóyoì), d. i. den Aposteln, habe Hierotheus sich vor
allen Lehrern ausgezeichnet, ganz ausser sich, in vollkommenster

Ekstase, von dem Inhalt seiner Rede hingerissen (trjv nQÒg

¦cd vfivoi}f.isva xoivwvtav ndG%mv), von allen, die ihn gekannt oder
nicht gekannt, für einen Gottbegeisterten, für einen göttlichen
Seher (D-sTog vfivoXóyog) gehalten.

Zunächst stellen wir fest, dass in jener den Satz
unterbrechenden Parenthese von Maria keine Rede ist, sondern von
dem Leibe Christi2, und dass die Versammlung des Jakobus,
Petrus und der vielen Brüder zur Schau und Lobpreisung
dieses Leibes lebhaft an die Erscheinungen des Auferstandenen
erinnert, von welchen Paulus (1. Kor. 15, 5 ff.) berichtet.3 Ob

1 2/eoXóyog bedeutet nach dem (hier imitierten) stehenden Sprachgebrauch
des D. „inspiriert", hier also die Apostel, deren Haupt Petrus war. Dagegen

spricht nicht, wie Hipler S. 58 zu zeigen sich bemüht, dass Johannes als „Theolog"
xa% è'S.oyf]v bezeichnet zu werden pflegte. Dies geschah nach einem ganz andern

Sprachgebrauch.
3 Wir erwähnen beiläufig, dass auch Gregor v. Nyssa or. cat. c. 37 den Leib

Christi rj ütodoxog sxsivov OuqÇ nennt. Bei der Erörterung über die

Bedeutung von Osoêoxog hat Hipler S. 71 f. diese Stelle nicht berücksichtigt.
3 Hipler S. 48 ff. sucht zu beweisen, dass es sich hier um eine im 4.

Jahrhundert stattgefundene Wallfahrt nach Jerusalem handle, welche Hierotheus mit
dem Patriarchen Petrus und dem Bruder Jakobus unternommen habe zur
Verehrung des h. Kreuzes. Zu diesem Zwecke will er statt des „Gott aufnehmenden

Leibes (Golfia)" lesen „das Gott aufnehmende Zeichen (oi"hua), d. h. das Kreuz",
weil man seit dem 9. Jahrhundert die Stelle auf einen Besuch des „Grabes"
Christi bezogen habe; ferner die Bezeichnung des Jakobus als uôsXifoosoç
(was, freilich eine fehlerhafte Wortbildung, aber auch sonst für „Gottesbruder"
vorkommt) verändern in ddsXyPg; wie wir bereits bemerkten, dem Worte dsoXóyog
eine D. fremdartige Bedeutung beilegen und dadurch Petrus aus dem Apostel in
einen Patriarchen verwandeln, der mit dem „Bruder" Jakobus erschienen sei —
Gewaltthätigkeiten, die namentlich durch ihre Häufung gerichtet werden. Die

Wiederholung der Hiplers.ch.ea Ausführungen bei Dräseke a. a. 0., S. 32 ff, hat
dieselben nicht wahrscheinlicher zu machen vermocht. — Noch sonderbarer ist
die Vermutung Skioorzows, Patrol. Untersuchungen, Leipzig 1875, S. 148, in jener
Versammlung von Theologen die Synode von Bostra zu erblicken, auf welcher
Origenes den Beryllus widerlegte. Abgesehen von allem andern, wird diese
seltsame Meinung schon hinfällig durch die Unrichtigkeit der Identifizierung des
Hierotheus mit Origenes, von der später die Rede sein wird. — Endlich müssen



— 597 —

die Parenthese nach dieser Deutung noch einen andern
(dogmatischen) Zweck verfolgt, als den, Dionysius zum Zeitgenossen
der Apostel zu machen, wird später erörtert werden.
Einstweilen handelt es sich darum zu zeigen, dass sie nicht bloss
eine Parenthese, sondern auch eine spätere Interpolation ist.
Dass sie mit ihrer Erzählung in unnatürlicher Weise den Satz
zerreisst, wurde bereits angedeutet. Aber noch auffallender
erscheint sie mit ihrem den Zusammenhang störenden Inhalt.
Nur von den hervorragenden litterarischen Leistungen seines

„göttlichen Lehrers" redet der Verfasser, „der auch bei den

gottbegeisterten Bischöfen (—) über alle andern h. Lehrer nach
den ,Theologen', d. i. den Aposteln, hervorragte, ganz ausser
sich, in vollkommenster Ekstase" u. s. w. Der Gebrauch der
bei Dionysius stehenden Wortbildungen von vßymv in dem Sinne
von „preisen" veranlasste an Hymnengesang zu denken und
die hervorragende Leistung des Hierotheus auf einen bestimmten
Fall zu beziehen, den nun der Interpolator fingierte. Die von
dem Zusammenhang geforderte Bevorzugung des Hierotheus
vor allen Lehrern, die Apostel ausgenommen, in den Augen
der Bischöfe wurde verwischt zu gunsten der einen
nichtssagenden Leistung bei der Erscheinung des Auferstandenen.
Diese Korrumpierung des Zusammenhanges hatte aber dann
zur Folge, dass der Interpolator am Schlüsse des Kapitels noch
beifügte: „Und was sollte ich dir wohl über das dort Theo-
logisierte sagen? Denn wenn ich mich recht erinnere, habe
ich oft von dir auch einiges von jenen gottbegeisterten Hymnen
vernommen; so eifrig bist du, nicht obenhin das Göttliche zu
verfolgen." Auch diese Sätze halten wir für eingeschoben,
weil sie den Zusammenhang, die Charakteristik des Hierotheus
nämlich, unterbrechen. Daran, dass dieser allgemein für einen
gottbegeisterten Seher gehalten worden, schliesst sich ganz
naturgemäss der Anfang des folgenden Kapitels an: „Aber
damit wir jenes Mystische und der Menge nicht Mitteilbare,
dir aber wohl Bekannte übergehen, so ragte er (Hierotheus)
auch in der Mitteilung an die Menge hervor" u. s. w. Stilistisch
fällt wieder auf, dass der Verfasser in jenen Sätzen plötzlich

wir auch die Deutung Geizers, Jahrb. für prot. Theol., Braunschweig 1892, S. 457 ff,
für verfehlt erklären, wonach das Çwaçyjxàv xal &soôô%ov Gw^ia der Leib
Adams sein soll, auf welchen der Legende gemäss das Blut Christi vom Kreuze
herabträufelte.

Revue intern, de Théologie. Heft 4, 1893. 40



— 598 —

in der Einzahl von sich reden soll, während er an dieser ganzen

Stelle wie gewöhnlich in der Mehrzahl spricht. Der
Interpolator hat diese Kleinigkeit nicht beachtet. So gelangen wir
zu dem Resultate, class der Verfasser wider seinen Willen in
späterer Zeit zum Zeitgenossen der Apostel gemacht wurde.
Zur Bestätigung dessen lässt sich noch anführen, dass dies
nicht eben in der geschicktesten Weise geschah. Die von
Paulus erwähnten Erscheinungen des Auferstandenen vor Petrus,
den übrigen Aposteln, 500 Brüdern und Jakobus sind hier zu-
sammengefasst, und der erst von Paulus bekehrte Dionysius
zum Teilnehmer an der „Schau des Leibes" gemacht. Freilich
scheint der Interpolator nicht an eine Erscheinung vor der
Himmelfahrt gedacht zu haben; denn dann hätte er von
Dionysius etwas völlig unmögliches erzählt. Vielmehr
veranlasste ihn wohl der Schluss bei Paulus, dass Christus zuletzt
auch ihm erschienen sei, zu der Erdichtung einer ähnlichen
Erscheinung des gegen Himmel Gefahrenen, deren die erwähnte
Versammlung gewürdigt worden. Allein diese ganze Weise,
Dionysius in Verbindung mit den Aposteln zu bringen, bleibt
immerhin plump genug.

Einen weitern Beweis dafür, dass Dionysius sich selbst in
die apostolische Zeit versetzen wolle, erblickt man in der
bekannten Erzählung von seiner Beobachtung der Sonnenfinsternis

bei der Kreuzigung Christi (Ep. VII, 2). Dies scheint uns.
auf einer Missdeutung seiner Worte zu beruhen.1 Er redet
nicht von der Finsternis bei der Kreuzigung, sondern, wie uns
dünkt, von einer solchen in Kreuzesform, von einer, welche
im Kreuz geschah (sv ry oooTyctrp gtuvqoì yeyowìa ì'xXsupig). Weil
er dies für ein von Christus gewirktes Wunder hielt, fügte er
das in der christlichen Litteratur geläufige Gan/jçiog dem Gxavqóg
hinzu. Die ganze Bezeichnung wird klar, wenn man die etwas
dunkle Beschreibung des Verfassers genau zergliedert. Er
berichtet: der Mond sei in wunderbarer Weise mit der Sonne

zusammengetroffen und dann von 3 Uhr nachmittags bis zum
Abend, d. i. zum Sonnenuntergang, an der entgegengesetzten
Seite wieder erschienen. Es sei aber noch ein Zweites
bemerkenswert gewesen: das Zusammentreffen habe von Osten

1 Dieselbe findet sich noch bei Wirth, Danae in christl. Legenden, Wien
1892, S. 50, nebst dem Versehen „während der Geburt" statt „während der
Kreuzigung" Christi.



— 599 —

her begonnen und sei gekommen, bis zum Rande der Sonne,
dann zurückgewichen, und von neuem das Zusammenfallen
und die Wiederherstellung nicht von demselben Punkte aus
geschehen, sondern quer über (sx xov xaxà aiafisxQov svavxlov).
Dionysius selbst zerlegt also das Wunder in zwei Teile:
einmal ereignete sich die Sonnenfinsternis übernatürlicherweise
im Widerspruch zu den astronomischen Gesetzen. Ihr Schluss

wird auf 3 Uhr angegeben, wohl mit Bezug auf die Finsternis
bei der Kreuzigung Christi. Aber zweitens bestand sie auch
aus einem doppelten Durchgang des Mondes durch die Sonne.
Nachdem der Mond, von Osten her kommend, bis zum
westlichen Rande der Sonne gelangt war, wich er wieder zurück,
und wiederholte sich das Schauspiel, jedoch nicht in derselben
Linie, sondern quer über, so dass er im Kreuz die Sonne
verfinsterte. Zweifelhaft könnte nur sein, ob der Verfasser mit
sx xov xaxà ôiâ(.isxqov svavxlov „quer über" oder „in der
entgegengesetzten Richtung" sagen wollte. Allein in letzterem
Falle hätte die Beschreibung einfach lauten müssen : nachdem
der Mond bis zum Rande der Sonne gekommen, legte er
denselben Weg wieder zurück. Aber nun heisst es: der Mond
kehrte zurück und hierauf wiederholte sich das Schauspiel
nicht von demselben Punkte aus, sondern sx xov xaxà âidfisxQov
svavxlov: in dem entgegengesetzten Durchmesser der Sonne.
Dionysius versetzt sich also mit dieser Erzählung nicht in die
Zeit Christi, sondern berichtet über ein von Christus an der
Sonne gewirktes Wunder durch Verfinsterung in Kreuzesform,
welches er mit seinem Gegner Apollophanes in Heliopolis selbst
beobachtet habe.1

Die Briefsammlung des Dionysius schliesst mit einem
Schreiben „an den auf Patmos in der Verbannung weilenden
Theologen Johannes, den Apostel und Evangelisten". Dasselbe
prophezeit dem Apostel baldige Rückkehr aus der Verbannung
nach Asien. Dieser kurze, inhaltlose Brief scheint uns den

1 Mit Hipler S. 90 ff. bezieht Dräselee S. 44 diesen Bericht auf eine

Lichterscheinung im 4. Jahrhundert und macht dafür auch die Variante Einer
Handschrift ixXcé/xipsioç für sxXslipsoog geltend, welche dem ganzen Berichte gegenüber

sinnlos ist. Dass hier von einer Verfinsterung geredet wird, kann ebensowenig

bezweifelt werden, als dass es sich nicht um die Finsternis bei dem Tode
Christi handelt. Gekünstelt ist auch die Deutung Skioorzows S. 156, als ob D.

von einer Beobachtung auf dem Papier statt einer in der Wirklichkeit redete.



— 600 —-

Briefen des Dionysius beigefügt worden zu sein, nur wieder
zu dem Zwecke, um den Verfasser als Zeitgenossen der Apostel
erscheinen zu lassen, vielleicht von demselben Fälscher, der
in gleicher Absicht die besprochene Parenthese in D. n. III, 2

eingeschoben hat.1
Einen weitern Beweis dafür, dass der Verfasser sich für

einen Zeitgenossen der Apostel habe ausgeben Avollen, hat
man in den Namen gefunden, welche in seinen Schriften zur
Verwendung kommen. Die grössern Schriften sind von ihm,
dem „Presbyter Dionysius" an den „Mitpresbyter Timotheus"
gerichtet, die vier ersten Briefe an „den Mönch Gajus", der
fünfte an den „Diakon (XstxovQyy) Dorotheus", der sechste an
den „Priester (IsqsT) Sosipater", der siebente an den „Bischof
(isQdçxrjg) Polykarp"2, der achte an den „Mönch Demophilus",
der neunte an den „Bischof (IsQaQyrjg) Titus", und als zehnter
folgt der u. E. unechte Brief an den Apostel Johannes. Es
lässt sich nicht leugnen, dass diese Namen grossenteils an die

apostolische Zeit erinnern. Allein sie wiederholen sich auch
in der Kirchengeschichte und patristischen Litteratur so oft,
dass sie als in der christlichen Zeit gangbare Namen bezeichnet
werden müssen. Dazu kommt, dass Dorotheus und Demophilus
in der Apostelzeit nicht nachweisbar sind, dass der Areopagite
nach der Überlieferung Bischof von Athen war, desgleichen
Timotheus nach den Pastoralbriefen nicht als Presbyter angeredet

werden konnte. Auffallend erscheint weiter, dass in den
Aufschriften der Bücher die Bezeichnungen nQsGßvxsQog und
GvßrcQsGßvxsgog nach dem gewöhnlichen kirchlichen Sprach-

1 Hipler S. 103 ff. ist geneigt, diesen Brief für einen poetischen Ausdruck
der Verehrung des D. gegen den Apostel zu halten. Dräseke dagegen (S. 47 ff.)
benutzt einige seiner Mitteilungen, um, eine ganze Reihe blosser Möglichkeiten
aneinander reihend, Johannes, Patmos, Asien in der Atmosphäre des Abtes von
Rhinokolura unterzubringen. Skworzow S. 152 hält ohne allen Grund für den
wahren Adressaten — Origenes. Diesen Phantasiebildern gegenüber kann man
nur sagen: die Tendenz dieses Briefes, D. zum Zeitgenossen der Apostel zu machen,
ist notorisch.

3 Wenn Hipler S. 84 Eine Handschrift des 14. Jahrhunderts ermittelt hat
mit der Aufschrift II. IsqsT, so ist nicht mit Dräseke S. 44 sofort zu folgern:
„wir werden lesen müssen an den Presbyter Polykarpos", sondern anzunehmen,
dass hier ein Schreibfehler vorliegt. An den Johannesjünger Polykarp v. Smyrna
braucht man deshalb nicht zu denken, da es sehr wohl auch im 4. Jahrhundert
einen Bischof dieses Namens geben konnte.



— 601 —

gebrauch als Titel verwendet werden, während der Verfasser
in seinem System nur den Isgsvg kennt, und dass in richtiger
Aufeinanderfolge nach seiner Terminologie die Briefe an einen
Mönch (D-sQansvxrjg), einen Diakon (Xsixovqyóg), einen Priester
(IsQsvg), einen Bischof (ieQcéQ%rjç) adressiert sind, und endlich,
der sechste an den Priester Sosipater gerichtete ausgenommen,
in diesen Briefen selbst die Namen nicht vorkommen. Die
fünf ersten enthalten ausserdem nur kurze Erläuterungen zu
den grössern Schriften, ohne jede briefliche Form. So gewinnt
es den Anschein, als ob man Fragmenten aus der Feder des

Dionysius später die betreffenden Aufschriften mit den Titeln
nach seiner Terminologie gegeben habe. Diesen sieben Briefen
folgt als der achte der an den Mönch Demophilus, welcher
zurechtgewiesen wird, dass er sich gegen einen Priester
erhoben. Derselbe atmet ganz den Geist des Dionysius, und
kann darum seine Echtheit nicht bezweifelt werden. Er schliesst
mit einer Vision, die einem gewissen Karpus auf Kreta zu teil
geworden sei. Ein Karpus wird bekanntlich auch 2. Tim. 3, 14
erwähnt, aber als Bewohner von Troas. Verdacht einer
Zurückversetzung in die apostolische Zeit erweckt dieser Name darum
noch nicht. Wohl aber erscheint es wieder auffallend, dass
dieser Erwähnung Kretas sich unmittelbar ein Brief an den
„Bischof Titus" anschliesst und mit den Worten beginnt : „Der
h. Timotheus, o bester Titus, hat u. s. w." Hier häufen sich
paulmische Reminiscenzen. Allein der Brief selbst, in dem der
Name Titus nicht wieder vorkommt, ist unzweifelhaft ein
Erzeugnis des Dionysius. Die kurze Anrede <» xaXè Tits nebst
der Aufschrift an den „Bischof Titus" könnte leicht später
beigefügt sein. Den gar nicht charakteristischen Brief an den.

Apostel Johannes endlich halten wir für unterschoben.
So gelangen wir zu dem Ergebnis, dass Dionysius weder

der Areopagite war noch sich für denselben ausgeben wollte,
dass aber später jemand durch Interpolation der Schrift de

div. nom. wie durch Adressierung der Briefe, resp. einiger
Fragmente von Dionysius, namentlich des vorgeblich an Titus
gerichteten, und durch Unterschiebung des an den Apostel
Johannes adressierten ihn zum Zeitgenossen der Apostel zu
machen suchte.



— 602 —

§ 2.

Das Zeitalter des Dionysius.

Dass Dionysius durch die Erwähnung einer „alten Tradition"
¦ christlicher Lehre sich selbst von den Zeitgenossen der Apostel
j scheidet, haben wir bereits gesehen. Sonstiger chronologischer

Anhaltspunkte kommen bei ihm wenige vor. Die Hierarchie
besteht nach ihm aus Diakonen, Priestern, Bischöfen. Ep.VIII, 4

werden als die Vorgesetzten der Bischöfe die Apostel und deren
Nachfolger namhaft gemacht. Hieraus erhellt, dass der
Verfasser nach der altern Auffassung nicht alle Bischöfe zu
„Nachfolgern der Apostel" erhebt, sondern als solche nur die
Inhaber der sog. apostolischen Stühle geltend macht, denen
er aber schon eine Überordnung über die andern Bischöfe
zuerkennt. Dies führt in die nachkonstantinische Zeit, in
welcher sich das Patriarchalsystem bildete. Darauf weist auch
die Erwähnung des Mönchtums hin, welches bereits als eine
festgewurzelte Einrichtung erscheint. Aus der Lehrentwicklung
gewinnen wir dasselbe Resultat. Die Trinitätslehre ist
abgeschlossen ; die Christologie ist die des Athanasius : Christus Gott
und Mensch zugleich. Auf weitere dogmatische Spitzfindigkeiten

lässt der Verfasser sich nicht ein. Zu diesem
kirchlichen Entwicklungsstadium stimmt auch seine Liturgik. Taufe,
Firmung, Eucharistie, Ordination haben bereits einen
ausgebildeten Ritus. Anderseits redet der Verfasser fortwährend
von den Ungläubigen, namentlich der christenfeindlichen
Philosophie, und der Bereitwilligkeit der kirchlichen Lehrer, täglich
für den Glauben zu sterben. Danach bestimmt sich sein
Zeitalter als das des endenden, aber noch nicht völlig verendeten
Heidentums. Wir werden es vor Theodosius dem Grossen (seit
379) anzusetzen haben, der im Orient dem heidnischen Kultus
den Todesstoss versetzte. Da der christenfeindliche Licinius
im Orient bis 323 regierte, die angeführten Daten aber über
diesen Termin hinausweisen, bietet sich die heidnische Reaktion
Julians, des neuplatonischen Kaisers (361—363), als eine für die
Entstehung unserer Schriften ins Auge zu fassende Periode dar.

Äussere Gründe scheinen diese Zeitbestimmung zu bestätigen.

Der Erste, welcher unsere Schriften ausgiebig verwertet
zu haben scheint, ist Gregor von Nazianz (f um 391). Auf



— 603 —

diese Thatsache wurde bereits früher hingewiesen, aber noch
nicht in erschöpfender Weise. Freilich ist bei dem Nachweis
von Übereinstimmungen nicht ausser acht zu lassen, dass

die gemeinsame Quelle Piatonismus und Neuplatonismus
dieselben hervorgerufen haben kann, und man nicht voreilig auf
die Benutzung eines platonisierenden Kirchenvaters durch den
andern schliessen darf. Sind aber zahlreiche und auffallende
Übereinstimmungen zwischen Dionysius einerseits und den Kap-
padociern, Cyrill von Alexandrien u. s. w. nicht abzustreiten, so

kann kein Zweifel sein, dass bei der Eigenartigkeit der
Ausdrücke wie der Gedanken Dionysius als ursprünglich angesehen
werden muss. Vergleichen wir zunächst Gregor von Nazianz.

Die Lehre von der Vergottung des Menschen (d-s'coGig) ist
einer der Grundpfeiler in dem System des Dionysius. Dieselbe
findet sich beiläufig auch bei Gregor, wie orat. I, 5; XXXI,
28 f.; ausführlicher XXVIII, 17: das Göttliche an uns wird
Gott erkennen, wenn es sich einst mit demselben vermischt,
und das Bild hinaufkommt zu dem Urbilde. Der platonische
Satz, dass das Reine nur für den Reinen sei, den D. vielfach
verwendet, steht bei G. orat. II, 39; vgl. XXVIII, 1. Mit den
bei D. gewöhnlichen Ausdrücken heisst es auch XXXIX, 8 f. :

ov êè xdöaQGig, sXXajixpig ; darum müsse man sich zuerst reinigen
und dann mit dem Reinen verkehren. An die feste Nahrung,
welche die oocpla als Zeichen der xsXeióxrjg bietet (D. ep. IX, 4),
erinnert G. or. II, 45, dass die Neulinge mit den elementaren
Lehren genährt werden, während die xrjg sv xoìg xsXsloig XaXovßsvrjg
ßocßlag xQijÇovxsg festere Nahrung empfangen. Dionysianisch ist
der Gedanke or. II, 71 : erst muss man gereinigt werden, dann
reinigen, weise werden und dann weise machen, Licht werden
und erleuchten, sich Gott nähern und andere hinzuführen u. s. w.
Wieder (or. IV, 71) die Beschreibung der Christen als Besitzer
der göttlichen und leidenschaftlosen Liebe, des Lichtes, der
Reinigung, des Hinaufsteigens und der Vergottung. In
Ausdrücken des D. bewegt sich G., wenn er V, 7 schreibt, viele
hätten von den IsqsTç Aufnahme in die Kirche begehrt, und
[Àvrjd-fjvai xà xsXsióxsQa, xm teçy xaD-ayviGd-évxsg ßanxiG\naxi.
Desgleichen VI, 13, dass die Engel von der Trinität xò sv stvai

und die sXXaiixpig empfingen, und dass jeder Friedliebende ist
dsov xal xwv d-siwv syyvg. Die bei D. geläufige Wortbildung mit
Imèç begegnet uns bei G. VI, 22 in vrcsQxóG^iog, vnsQXQovog bei



— 604 —

der durchaus dionysianischen Vorstellung, dass die Trinität,
in eine ixovdg zusammengefasst, nur sich selbst erkennbar im
Allerheiligsten thront, die Engel vor dem ersten Vorhang sich
befinden, die Menschen vor dem zweiten. VIII, 20 werden
xdd-aqGig und xsXslwGig — stehende Begriffe bei D. — als Grundlage

für das andere Leben bezeichnet, und wieder VIII, 23
nach seiner Ausdrucksweise in den Himmel verlegt sXXa^jig
xadaQonsQa xs xal xsXsmxsgu aGxgdnxovGa xalg rj^isrsgaig ipvyaig
oXco xo) (pani xrjg O-sóxrjxog (vgl. XXIV, 19). Die stufenweise
Erleuchtung und Hinanführung bis zu Gott (ènuvdysod-ai dia xrjg

Gvyysvovg sXXdfxxpsmg) wird nach der Weise des Dionysius weiter
entwickelt XXI, 1 : die Sonne erleuchtet xà aïG-tliqxà, xòv ogaîinsvov

xóGìxov und macht die Gm^axixal oipsiç fjXiosidsïg; Gott erleuchtet
die vor/rot', und macht die vosgàg (pvGsig HsosiSslg, selbst xdSv

voovjxsvüov xò dxQÓxaxov, das Ziel aller Sehnsucht, der Ruhepunkt
der Meditation. Wer durch Vernunft und Meditation die Materie
überwunden hat, um mit Gott zusammen zu sein und des Lichtes
sich zu bemächtigen, soweit es der menschlichen Natur erreichbar

ist (i(pixTÓv), der ist glücklich zu preisen wegen seiner
civaßaGig und iréwGig, welche das Philosophieren gewährt, und
das Erhabensein über die geschöpfliche Zweiheit wegen der
in der Trinität gedachten Einheit. Eine charakteristische
Besonderheit für Dionysius ist die Geheimhaltung der Lehre selbst
nach der hierarchischen Gliederung, der bei den heidnischen
Mysterien nachgebildet. Hieran erinnert G. or. XXVII, 5 :

Weil sogar die Diener der Dämonen lieber ihr Blut hingäben,
als dass sie den Ungeweihten ihre religiösen Geheimnisse
enthüllten, dürften auch die Christen die ihrigen den Profanen
nicht mitteilen. Die Lehre von den Engeln XXVIII, 31 scheint
C. h. 1,1 ; VII, 4 nachgebildet zu sein. Die Vollendung (xsXslwGig)

— ein charakteristischer Terminus bei D. — besteht für uns
darin, dass wir Gott ähnlich werden (XXX, 6). Die bis zu
Gott hinanreichende Stufenreihe (xa§ig) der Geschöpfe, eine der
Grundideen bei D., findet mit denselben Worten ihren Ausdruck
bei G. or. XXXI, 15; XXXII, 8. Der stehende Ausdruck für
die biblischen Schriftsteller bei D., ttsoXóyog, wird auch von G.

XXXI, 16 auf Jeremias angewandt. XXXVIII, 38 (vgl. XLV, 4)
wird für die Lehre von den Seraphim ein früherer „Philosoph"
citiert, welcher niemand anders als D. zu sein scheint, wie



— 605 —

auch n. 39 an ihn erinnert.1 Ebenfalls kennt er, wie D., die

Engel als nach Gott kommend und Gott umgebend, xsXsmGtg

und êXXafupiç vom h. Geist empfangend (XLI, 4). Die Idee von
der Negation des (geschöpflichen) Seins bei Gott endlich wird
auch in den Gedichten G.s (I, 29, 12) wiedergegeben: xal slg

xat Ttävxcc xal ovösig j ov% ev so))', ov mxvxa ¦ navoiw^s nwg Gs

xaXsGGo) | xòv (lóvov âxXfiGxov.
Auch bei dem Bruder Gregors, Cäsarius, dürften sich

Reminiscenzen finden. Nach Paulus, sagt er Dial. I,. 44, gebe
es sieben Ordnungen (xà'Çsig) der Engel, und die xrjg ü-st'ag xsXsxrjg

IsgsTg — wieder Kunstausdrücke bei D. — riefen Gott zu : dich
preisen Engel, Erzengel u. s. w. Nimmt man zu den hier
folgenden bekannten Bezeichnungen die Seraphim und Cherubim
hinzu, so hat man die neun Chöre des Dionysius, dem auch
der weitere Gedanke entspricht, dass die Engel das Zukünftige
nicht wissen, vielmehr Gott und den Menschen dienen. Was
sie vorher verkünden, ist ihnen von der Trinität mitgeteilt,
wird von ihnen den Menschen vermittelt und unter diesen
durch Tradition fortgepflanzt. Den Ausdruck Ssavâgimç von
Christus bei D. hat auch er (II, 107).

Dass D. seine Tradition, namentlich die Überlieferung der
h. Riten als Geheimlehren behandelt nach Art der griechischen
Mysterien, wurde bereits erwähnt. Genau in demselben
Gedankenkreise bewegt sich Basilius (j 379), wenn er de spir.
sanct. n. 66 äussert: Vieles hinsichtlich der Gebräuche bei der
Taufe u. s. w. stamme nicht aus der h. Schrift, sondern aus
der geheimen Tradition (sx xrjg àôrjfxoGisvxov xavxrjç xal aTToggrjxov
âiôaGxaXiag), welche die Väter in stillem Schweigen bewahrt
hätten. Was die Uneingeweihten (d/xvrjxoi) nicht sehen dürften,
dürfe auch nicht niedergeschrieben werden. Zu dem Wesen
des Mysteriums gehöre, dass es geheim gehalten werde. Daher
die ungeschriebene Überlieferung, damit nicht die Dogmen bei
dem Volke wegen der Gewohnheit verächtlich würden.

Bei dem Bruder des Basilius, Gregor v. Nyssa (f um 395),
linden wir gleichfalls Erinnerungen an D. Wer mit Gott zu-

1 Ebenso anonym scheint nach den Angaben Gregors im J. 381 Hieronymus

(ep. 18, al. 142) D. citiert zu haben, wenn er sagt, ein Grieche (quidam Graecorum)

habe die Lehre von den Seraphim auseinandergesetzt, und dabei nicht bloss wie

Gregor des Trisagion gedenkt, sondern auch des Dienstes der Reinigung, wovon

D. handelt.



— 606 —

sammen sein will, sagt er Vita Mos. p. 317 Migne, muss die
Erscheinungswelt verlassen und zu dem Unsichtbaren sich
begeben, wo die Erkenntnis (xaxavórjotg) nicht hinkommt. Die
wahre Gotteserkenntnis liegt über allem Denken (yvaroxixòv

vorj'ficc), keiner andern Erkenntnis ähnlich. Mit nichts Erkennbarem

darf man die alles überragende Natur (nàvxoìv vTrsgxsi^svrjv
(pvoiv) vergleichen. Die Eigenschaften Gottes muss man un-
untersucht lassen als etwas Unerreichbares (dvsgiixxov). Und
ebendort heisst es wieder ganz nach der Art des D., durch
die Sittenlehre gereinigt werde man zu der vollkommenem
Geheimlehre [ini xrjv xsXsiovsgav f.ivGxaywylav) hingeführt. Ähnlich

in Ps. I, 3. Um die Theologie bemühten sich nicht bloss

vollkommene, in ihren Seelenempflndungen gereinigte Männer
(xs'Xsioi avôgsg xsxal)ag/.isvoi xà xrjg ipvyrjg aÌGd-rjxrigia), sondern
auch Weiber und Kinder. Und ebenfalls in Gedanken und
Ausdrücken des D. (hom. V in Eccl.) : der grosse xaêr/ysfiav führt
uns in die iivGxaya>yla der höheren Lehre ein; die Seelen von
den bösen Begierden reinigend, wendet er unsern Sinn der
Wahrheit zu; Avie auch David seine xaOagà noXixsla nicht mit
der xsXswxrig beginne, sondern mit der Seligpreisung des Mannes,
der sich des Bösen enthalte. Den Geist des D. erkennt man
wieder in der Lehre (in Ps. I, 1), dass bloss der Gute und was
über das Gute hinaus liege (xò ènéxsiva xov àyad-ov) [Gott] glücklich

sei, und das, was daran teilhabe (to jxsxsyov). Ebenfalls
hom. VII in Eccl., das ovxmg ov sei nach Paulus vnèg ovovia und
nicht eigentlich xò àyad-òr, sondern xà vrvèg àyad-óv. Die
Neigung zu monophysitischer Denkweise bei D. als Grundlage der
Idee der Vereinigung des Menschen mit Gott begegnet uns bei
G. orat. cat. c. 37 : durch die Teilnahme an der Gottheit wurde
das Menschliche in Christus auch vergöttlicht, und allen
Gläubigen pflanzt er sich ein, indem er sich mit ihren Leibern in
der Eucharistie vermischt, damit der Mensch durch seine Einheit

(%va>Gi2) mit dem Unsterblichen die Unsterblichkeit erlange.
Ausdrücke, die bei D. geläufig sind, kommen auch vielfach bei
G. vor, wie xolv äggrtxoiv nvGxrjgicov vrprfyr/irg (c. Eun. II, p. 51.6

Migne), [ivGxixà Gi\ußoXa, /le/jafrjftevoi, xrjg llslag iivGxayoiyiag nagd-
doGig (lib. XI, p. 881) u. a.

Auch Didymus der Blinde (f 395) bewegt sich in den für
D. charakteristischen Ausdrücken. Durch den uns in der
[wGxaymyia xov (pmxi'Gjxcctog verliehenen Glauben erlangen wir



— 607 —

die xoivwvia an der göttlichen Natur (Trin. I, 15). Die
inspirierten Schriftsteller nennt er Isgogiàvxrjç oder vTto(prjxr]ç und
bringt auch bei ihnen nach dem platonischen Satze von der
Berührung des Reinen nur durch Reine mit ihrer Unfehlbarkeit
ihre Heiligkeit in Verbindung (I, 19). Die neun Engelchöre
werden II, 6, 21 aufgezählt wie bei D., desgleichen die Uscogic

II, 25 entwickelt. Auch unterscheidet er in 2. Cor. I, 23 die

xoivrj âtâaGxaXla von den {.wOxixal nagaòoGsig.
Zahlreiche Berührungen finden sich zwischen D. und Cyrill

von Alexandrien. Wenn jener C. h. VII, 1 den Namen Cherubim
erklärt : nXrjD-og yvalGsmg rj yyGiv Go(plag, so überträgt dieser das
auf die Seraphim (de ador. in spir. IX, 601 Migne) : yvwGsmg

¦fcXrj&vG/.wv rjxoi Goiplag yvGiv. Nach des D. Lehre ist auch das
Verhältnis des Gewordenen zu Gott dargestellt in der
Ähnlichkeit und Teilnahme an ihm unter dem Bilde des Lichtes,
welches von ihm ausstrahlend seinen Glanz in immer weitere
Kreise verbreitet (ib. p. 604). Die Stufenleiter bei D. : Reinigung,

Erleuchtung, Vollendung, ist in einer Exposition (ib. p. 608)
verarbeitet. Mit der Natur seiner Gottheit erfüllt Christus alles,
heisst es in Mich. V, 5, und in der Einheit mit Gott sind darum
die Christen reich im Geiste — ganz nach der Idee der ëvwoiç
bei D. Weitläufig entwickelt C. in Joan. I, 9 die Lehre des D.
von dem Lichte, welches xvgicog xal änXwg in Gott allein ruhe,
aber von ihm den Engeln und durch diese den Menschen
mitgeteilt werde, so dass diese es [xsd-sxxoig besitzen und (pmg
genannt werden, wie auch 0-sol und ê-sov viol. Der Logos
erleuchtet nicht wie die Engel und die Menschen ôiôaGxaXixwç,
sondern or^uovgyixolg, jedem das Gm-g^ia ao(piag einpflanzend.
So vollendet er das Xoyixòv Çoïov, indem er es seiner Natur teil-
baft macht und einigen Lichthauch (xivàg àx/xqvg (panotidsTg)

unserm Geiste beibringt. Auf diese Weise werden wir über
unsere Natur erhoben. Kurz fasst er in Joan. VII, 15 diese

Auseinandersetzung zusammen: die göttliche Gorpfa eignet sv

^isd-t^si den ovgàvià xs xal sm'ysia Xoytxà xxiGfiaxa. Die Vereinigung

mit Gott (Gvvànxsoêai xm d-sy), die Ebenbildlichkeit mit
ihm, die Teilnahme an der göttlichen Natur, die l}îu>Gig sind

wie bei D. so auch bei C. beliebte Ideen (in Joan. IV, 4 ; VII,
39 und sonst). Bei den Engeln kennt er nicht bloss die ver
schiedenen xàÇcig, sondern macht auch die höhern Ordnungen

zu xaü-rjyrfcai, der niedern (Hom. pasch. XII, 129). Gott ist



— 608 —

imsQovGiog, V7TSQ vovv, imèg Xóyov, seine Schönheit sollen wir
betrachten, xaxàys xò srpixxóv (ib. n. 3 f.), /.ivGxayooyoi, /.ivGxaym-

yov/.isvoi, xadrjyrjxaî, Isgovgyoi, isgoçàvxrjç, tsgaxixòv xàyp,a, [.ivGxixrj
xsXsi'oìGig, isgà xsXsxrj, d-sîa fxvGxctycoyi'a (in Os. proœm., in Joel n. 35,
in Soph. Ill, 9; in Agg. n, 10; in Zach. IV, 10; IX, 16; XI, 15;
XIV, 21; in Luc. XI, 2; XXIII, 33; in Joan. V, 35; in 2. Cor.

X, 1 ; Ep. 18; Hom. pasch. 23, 3; 26, 1 ; 28, 4; Hom. X u. s. w.),
sowie viele ähnliche hellenischer Bildung entstammende
Vorstellungen und Ausdrücke gehören zu dem Ideenkreise und
Wortschatz des D.

Die bei Dionysius vorkommenden Eigennamen finden sich
im 4. und 5. Jahrhundert häufig, ohne dass man dabei sofort
an eine Identität denken dürfte.1 Anhaltspunkte für eine

Identifizierung liegen schon näher, wenn Gregor von Nazianz
ep. 164 einen Timotheus zum Kampfe aufruft für die Trinitäts-
lehre. „Der Philosophie ergeben und sanft", schreibt er ihm
(um 383), möge er nun ein Kämpfer werden ; denn es sei nicht
erlaubt, dass die Affen redeten und die Löwen schwiegen.
Jeder Zug passt hier auf den Timotheus, an den Dionysius
seine Hauptschriften richtete : die Beschäftigung mit der
Philosophie, die Sanftheit, die Zurückhaltung von der Polemik,
welche in der Schule des Dionysius ausgesprochener Grundsatz
war. Basilius ermahnt ep. 291 einen Chorbischof Timotheus,
der von Jugend auf Ascet gewesen, da er sich weltlichen
Geschäften hingegeben, zur Frömmigkeit zurückzukehren. Der
bekannte Bischof Synesius von Cyrene (f um 414) bittet einen
gewissen Konstanz, da er die Philosophie ehre, sich des Dionysius
anzunehmen, dem Soterichus unrecht thue (ep. 27). Seinem
Bruder übersendet er die von zwei Schriftstellern, Namens
Dionysius, verfassten Bücher (ep. 65). Unter den Deputierten,
welche dem Erzbischof Theophilus seine Ablehnung der bischöflichen

Würde mitteilen sollten, befand sich wieder ein Dionysius

1 Ein Diakon Dorotheus z. B. wird erwähnt von Basilius ep. 67, 69, 89, 156.
Ein Demophilus als B. von Konstantinopel von demselben ep. 48. Auch Isidor
von Pelusium richtete Briefe an verschiedene Männer, die Dorotheus Messen (ep.
1, 2; 1, 122; 1, 319); viele an einen Lektor Timotheus, der natürlicherweise
mit dem Presbyter Timotheus, dem Schüler des Dionysius, nicht identisch sein
kann (ep. 1, 4; 7—9 u. a.). Derselbe besass nach ep. 2, 151 auch einen Bruder
gleichen Namens. Noch erinnern wir an Timotheus von Berytus, den Schüler des

Apollinaris von Laodicea. Weitere Belege wären leicht aufzufinden.



— 609 —

(ep. 105). Auch Isidor von Pelusium schreibt an mehrere
Dionysius (ep. 2, 204; 216; 232; 4, 45; 53), unter denen sich
wieder ein Presbyter befand. An „Dionysius den Jüngern"
richtete er einen Brief (ep. 1, 463), in welchem er bedauert,
dass der Adressat der „Enthaltsamkeit des Vaters" nicht folge,
sondern ein lascives Wesen zur Schau trage. Endlich beklagt
er (ep. 5, 383) den Tod eines durch seine Tugend besonders
ausgezeichneten Timotheus.

Aus vorstehenden Mitteilungen scheint zu erhellen, dass
die Schriften des Dionysius Ende des 4. Jahrhunderts und im
5. Jahrhundert bereits vorhanden waren. Namentlich scheinen
Gregor von Nazianz und Cyrill von Alexandrien sie benutzt
zu haben. Ob die aus jener Zeit nachgewiesenen Dionysius
und Timotheus mit dem Verfasser und dem Adressaten unserer
Bücher identisch sind, lassen wir dahingestellt sein.

Prof. Dr. J. Langen
in Bonn.

(Schluss folgt.)


	Die Schule des Hierotheus

