
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 4

Artikel: Markos Eugenikos und der Kardinal Bessarion, als politische Führer
des griechischen Volkes vor den Richterstuhl der Geschichte zur
Rechenschaft gezogen

Autor: Kalogeras, Nikephoros

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403266

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


565

MARKOS EUGENIKOS UND DER KARDINAL

BESSARION,

ALS POLITISCHE FÜHRER DES GRIECHISCHEN VOLKES

VOR DEN RICHTERSTUHL DER GESCHICHTE ZUR RECHENSCHAFT

GEZOGEN.1

Kurz vor dem Fall Konstantinopels, als alle Hoffnung auf
Erhaltung des Reiches schon geschwunden war, stellten sich
den damaligen Griechen unter allen andern Gefahren zwei
als die furchtbarsten und schrecklichsten dar, die Islamisierung
und die Latinisierung des Volkes. Und je mehr der Bau des alten
Reiches vom Sturm bedrängt wurde und dessen Fall
unvermeidbar schien, desto mehr wurden die unglücklichen Griechen
von der Erwägung beunruhigt, welche von den beiden drohenden

Gefahren noch das geringere Übel wäre. Aus der
angelegentlichen Erwägung der Sache kamen nun die einen zu der
Ansicht, wenn sie sich dem Papste unterwürfen und die
hochehrwürdigen Satzungen und altüberlieferten Dogmen der
orthodoxen Kirche nach dessen Forderungen veränderten, so würden

sie, wenn nicht als Orthodoxe, doch wenigstens überhaupt
als Christen weiter existieren können, und vielleicht auch noch
Hülfe aus dem Abendland gegen die Türken erhalten. Die
andern glaubten im Gegenteil, class es nach dem Fall des Reiches
nützlicher wäre, den Nacken unter das türkische Joch zu
beulen und dabei die Hoffnung für das Heil des«ä/olkes auf

1 Mdoxoç ô Evyevixoç xal BqOOaçi'wv o KaQÔivixXiç sv-9-vvaç, cog

noXiTixoì %ov cEllrjVixov eD-vovg -qyevai, rfj iGxoqia âiâovrsç. 'A-&rjvr]Gi

1893. (Mit Beigaben, vergi, die Anzeige im vorigen Hefte der Revue, S. 501.)

An den Fastensonntagen dieses Jahres in der Athenischen Gesellschaft „Helle-
nismos" vorgelesen. — Dem Hauptinhalte nach übersetzt von Dr. F. Lauchert.

Revue intern, de Théologie. Heft i, 1S93. 38



— 566 —

das unerschütterte Verharren in der von den Vätern
überkommenen Orthodoxie zu setzen.

Über der von Allen ohne Ausnahme mit hitzigem Eifer
geführten Erörterung dieser Meinungen teilten sich die Griechen
in zwei einander heftig bekämpfende Parteien ; als der
hervorragende Führer der einen Partei wurde Markos Eugenikos
anerkannt, als der der andern Bessarion der Kardinal.

Diese beiden Männer nun prägten die geteilten Meinungen
der Parteien nach ihrem beiderseitigen Charakter aus; sie
erhoben sie zu politischen Dogmen oder Prinzipien; ihre
persönliche' Überlegenheit verlieh denselben erst Gewicht und
Stärke ; ihre unbezwingliche Energie trug zur Vermehrung der
Zahl ihrer Anhänger und zu deren Bestärkung in der
Überzeugung von der Richtigkeit ihrer Ansichten bei. Diese Männer
also sind vor dem Richterstuhl der Geschichte zur Rechenschaft

verpflichtet, und von ihnen hat das griechische Volk
Rechenschaft über die Ereignisse zu fordern.

(Maì'lcos Eugenikos1 wurde am Ende des 14. oder am
Anfang des 15. Jahrhunderts zu Konstantinopel geboren, aus
angesehener Familie stammend. Schon in zartester Jugend
zeichnete er sich im Lernen vor seinen Altersgenossen aus..

Sein erster Lehrer in den rhetorischen Übungen war sein

Vater, den er aber schon in seinem 13. Jahre verlor. Unter
seinen andern Lehrern ist der berühmte Georgios Gemistos
Plethon zu nennen, dessen Schüler auch Bessarion war. Nach
Beendigung seiner Studien wurde er zu Konstantinopel in den
Klerus der grossen Kirche aufgenommen, und trat im Alter
von 25 Jahren in ein Kloster ein. Hier soll er sich, nach dem
Bericht seines gleichzeitigen Biographen, Manuels des Rhetors,
mit solchem Eifer seinen Studien hingegeben haben, dass er
sich sogar vor seinen nächsten Freunden und Verwandten
nicht mehr sehen liess. Von seinen eifrigen Studien legen
auch seine Schriften Zeugnis ab.2 In den politischen Fragen
aber, die damals das griechische Volk bewegten, war er ein

1 [Die im grieeh. Text etwas ausführlicheren Biographien des Markos und des

Bessarion sind hier mit Rücksicht auf den zur Verfügung stehenden Raum nur im
Auszug gegeben. Die verkürzt -wiedergegebenen Partien sind hier und im folgenden

zur Unterscheidung in Parenthese gesetzt.]
2 [Seine Schriften sind zum grossen Teil noch nicht im Druck veröffentlicht.

Die auf das Konzil von Florenz und die damit zusammenhängenden Kämpfe



— 567 —

Schüler und Anhänger des Joseph Bryennios,1 wie seine spätere

politische Wirksamkeit zeigte. Von diesem politischen
Standpunkte aus setzte er auch schon vor seinem Hervortreten

als politischer Führer nie grosse Hoffnungen auf materielle
Hülfe aus dem Abendland. Auch scheint er von den von
1431—37 teils mit dem Papste, teils mit dem Konzil von Basel
geführten Verhandlungen von Anfang an nicht viel gehalten
zu haben ; dies dürfte daraus zu schliessen sein, dass sein Name
in diesen Jahren dabei nur einmal genannt wird, während er
doch immer in Konstantinopel sich aufhielt, hoch angesehen
nah und fern, und von dem Kaiser Johannes Pakeologos selbst
hoch geehrt. Als aber die Strömung der Annäherung an den
Papst unbewusst den Kaiser und den Patriarchen und ihre
Begleiter mit sich fortriss, da wandten sich die Blicke Aller
auf Markos. Darum wurde er nach dem Willen des Kaisers
zum Metropoliten von Ephesos gewählt, durch die Wahl des

Patriarchen von Alexandria zu seinem Stellvertreter auf der
zu berufenden Synode [dem Unionskonzil] ernannt und durch
einstimmige Wahl zum Sprecher der ganzen anatolischen Synode

bestimmt. Dies geschah Avegen der umfassenden Bildung
des Mannes, wegen seiner natürlichen Beredsamkeit und
dialektischen Redegewalt, besonders aber deshalb, weil Alle in
ihm die fleischgewordene Idee der Orthodoxie sahen. Und diese

Wahl war das einzige glückbedeutende Ereignis in jenen
unheilverkündenden Tagen, wie die Folgezeit zeigte.

Bessarion wurde in Trapezunt geboren, nach der einen
Angabe 1389, nach andern 1393, und wieder^ nach einer andern
Angabe, die am wahrscheinlichsten ist, 1395, von armen Eltern,
und hiess eigentlich Basilios. Für den ersten Unterricht des

begabten Knaben sorgte der Metropolit Dositheos von Trapezunt,

der ihn später zu weiterer Ausbildung in der Redekunst

bezüglichen sind, soweit sie überhaupt veröffentlicht sind, gesammelt im 160. Bd.

der griechischen Serie von Migne's Patrologie, wo auch die Titel der übrigen
verzeichnet sind. Vergi, ferner Krumbacher, Geschichte der Byzantinischen
Litteratur (1891), S. 212; Demetrakopulos, 'OçD-oôoÇoç'EXXdç (Leipzig 1872), S. 98

bis 105 ; Dräseke in der Zeitschr. f. Kirchengesch., Bd. XII, S. 91 ff. Anm. des

Übersetzers.]
1 [Joseph Bryennios, Mönch und hervorragender Theologe und Lehrer in

Konstantinopel, am Anfang des 15. Jahrhunderts. Ausgabe seiner Werke in 3 Bänden,

Leipzig 1768—84. Vgl. über ihn Demetrakopulos, 1. c. S. 90 f. Anmerkung des

Übersetzers.]



— 568 —

und Philosophie zu dem Metropoliten von Selymbria sandte.1

Später begab er sich in den Peloponnes, um durch den von
Plethon zu empfangenden Unterricht in der Philosophie und
Mathematik seine wissenschaftliche Ausbildung zu vollenden.
Schon in jungen Jahren errang er sich einen weitberühmten
Namen.2 Als darum der Kaiser Johannes Palseologos wegen
der in Italien zu haltenden Synode die auserwählten Männer
aus dem Klerus nach Konstantinopel berief, wurde auch Bessarion

berufen. Und bei seiner Ankunft wurde er zum Metropoliten

von Niceea erhoben und mit Markos Eugenikos zum
Sprecher der anatolischen Synode erwählt.)

Diese beiden Männer nun, welche wir politische Führer
genannt haben, giengen von diametral entgegengesetzten
Prinzipien aus. Dem entsprechend führten auch die Wege, die sie

den verzweifelten und ratlosen Griechen zeigten, zu ganz und

gar verschiedenen Zielen. Bessarion hatte die feste Meinung,
dass das Volk, wenn es sich nicht zuvor der päpstlichen
Herrschaft unterwürfe und die Dogmen der Orthodoxie nach dem
Willen des Papstes veränderte, unter das Joch der Türken
kommen und dann gänzlich islamisiert werden würde. Markos
dagegen mit seiner entgegengesetzten Ansicht zog das türkische
Joch dem Papismus vor, welcher letztere die freiwillige und
schimpfliche Verwerfung der von den Vätern ererbten Religion
mit sich führte. Ferner: der erste glaubte, wenn die anato-
lische Kirche sich der römischen unterworfen hätte, so würde
der Occident zur Befreiung des Volkes aus der türkischen
Gefangenschaft herbeieilen. Der zweite hingegen warf dieser
Hoffnung vor, class sie entweder ganz leer und phantastisch
sei, oder aber dass sie, wenn der Occident sie jemals zur
Ausführung brächte, dem griechischen Volke zum tödlichen
Verderben gereichen würde. Diese beiden Fragen waren in den
politischen Programmen dieser Führer die bedeutsameren, um
die sich der Kampf hauptsächlich drehte; die zeitgenössische
Geschichtschreibung aber, fürchtend oder bestochen, konnte
sie noch nicht offen und unparteiisch prüfen. Die Führer selbst

1 Vergi. Baptistse Platinœ Cremonensis Panegyricus in laudem Bessarionis ;

Patrologia Grœca (Migne), T. 161, p. CV.
2 Bapt. Platinée Panegyricus, 1. c. Bessarion in seiner 'EtciGtoXyj xaDoXixrj

(Epistola encyclica ad Gnecos), Patrolog. T. 161, p. 461, 486.



— 569 —

hatten ja auch ihren Blick nicht auf die Gegenwart, sondern
auf die Zukunft gerichtet, und riefen freimütig das Urteil der
kommenden Geschlechter an. Darum war die zeitgenössische
Geschichtschreibung auch nicht kompetent, den Grad der
Verantwortlichkeit zu bemessen, den jeder von ihnen durch die
leidenschaftliche Verteidigung der eigenen Prinzipien und die
noch leidenschaftlichere Bekämpfung der Prinzipien des Gegners
auf sich lud.

Was nun Ist jetzt die rechte Zeit gekommen, dass von den

Programmen, von denen wir sprechen, die kirchliche Umhüllung

weggenommen werde, womit sie im unentrinnbaren Zwang
der Verhältnisse umkleidet wurden, und class sie dann
einfach als politische Gedanken zweier Staatsmänner geprüft
werden können, ohne religiöse Intoleranz und dogmatische
Voreingenommenheit? Darauf antworten wir wie folgt: Die
gegenwärtige Lage des griechischen Volkes, des freigewordenen
und des noch unter dem Joch befindlichen Teils, ist offenbar
das Resultat des Programmes des Markos, aber sie ist noch
weit entfernt von dem Punkt, wo der Beurteiler stehen müsste,
um ein abschliessendes Urteil über die vollständige Erreichung
dieses Zieles geben und so diesem Führer seinen Ehrenpreis
ungeteilt zuweisen zu können. Aber unter den jetzigen
Verhältnissen kann die Frage immer auch heute noch aufgeworfen
werden, wie vor 450 Jahren, ob denn nicht die Lage des Volkes
eine bessere geworden wäre, wenn es sich damals, statt sich
der Türkenherrschaft zu unterwerfen, dem Papismus unterworfen,
hätte, unter Veränderung der Dogmen der orthodoxen Kirche
nach den florentinischen Forderungen des Papstes, wie damals
der andere der beiden Führer, Bessarion, riet. (Wenn aber
auch die Verhältnisse im Orient sich noch lange nicht
endgültig abgeklärt haben, so berechtigt gleichwohl nach der
Ansicht des Verfassers das Ergebnis einer vier Jahrhunderte
langen geschichtlichen Entwickelung schon dazu, die Politik,
welche dazu geführt hat, einer Beurteilung zu unterwerfen.)

Bessarion's Satz von der Unterwerfung der orthodoxen Kirche
unter den Papst, und der Gegensatz des Markos.

Bessarion, dem türkischen Joche die päpstliche Herrschaft
vorziehend, drängte die der Union wegen nach. Florenz ge-



— 570 —

kommenen griechischen Hierarchen eifrig zur unverzüglichen
Unterschrift des scheinbar von jenem Konzil, in Wahrheit aber
vom Papste aufgestellten Dekretes. Das Ziel dieses Dekretes
•aber war, kurz gesagt, jene Kirche, welche die ökumenischen
Synoden einberufen hatte, welche die Lehren von den Aposteln
in ihrer eigenen Sprache empfangen hatte, welche die christlichen

Dogmen entwickelt und die auf die kirchliche Verwaltung

bezüglichen Satzungen nach dem klaren und freien
hellenischen Geiste festgesetzt hatte, ganz und gar dem römischen
Papsttum zu unterwerfen, welches das finsterste Mittelalter
geboren, gesäugt, und nach seinem Bilde ausgestaltet hatte.
Bessarion trieb sie um so mehr zur Unterschrift an durch die

Behauptung, dass alle aus deren Verweigerung hervorgehende
Verantwortlichkeit wegen der dann unvermeidlichen nationalen
Katastrophe auf ihr Haupt fallen werde; er sei unschuldig.
Seine Worte (am Schluss seiner grossen Rede zur Empfehlung
der Union)1 sind: „Ich bitte euch, dass ihr wo möglich alle,
oder doch der grössere Teil von euch, meiner Meinung
beitretet. Wenn aber nicht, dann rufe ich den höchsten Gott, und
euch, die ihr jetzt hier anwesend seid, und die Nachkommen
unseres Geschlechtes zu Zeugen an, dass ich ohne Leidenschaft
und Hinterlist und nach der Wahrheit beständig das Rechte
und Nützliche gesagt habe, und nicht die eigene Sicherheit
dem gemeinen Nutzen voransetzte Wenn aber die schlechtere

Meinung obsiegt, so wisse es das ganze Menschengeschlecht
und jedes Alter und jeder Stand (denn abermals muss ich sie

zu Zeugen anrufen), dass ich unschuldig bin an diesem Übel
der Spaltung, und dass ich es nicht billige, dass wir von den
Lateinern getrennt sein sollen ohne jeden vernünftigen Grund.
Denn weder kann ich mich überzeugen, dass sie keinen wahren

und rechten Glauben haben,... noch entgeht es mir, welche
übermässige Gefahren unserem Volke sonst drohen. Aber ich
habe es vorhergesehen und gesagt und Allen dargelegt, und
nach Kräften vorgesorgt, dass es nicht geschehe. Wenn ich
es aber doch nicht habe verhindern können, so ist die Schuld
nicht mein, der ich es gesagt habe, sondern euer, die ihr nicht
gehorcht habt."

1 [Oratio dogmatica pro unione, vrgl. Hefele's Conciliengeschichte, Bd. VII,
S. 706 ff. Patrol. Graeca, T. 161, p. 611 s.]



— 571 —

(Die Notwendigkeit einer Entscheidung vor dem vorgelegten

Dekret zur Unterschrift oder Verwerfung setzte die Griechen

in nicht geringe Verlegenheit; kehrten sie heim, ohne
eine Union abgeschlossen zu haben, so war die Erwartung
einer Hülfe aus dem Westen gegen den Sultan endgültig
aufgegeben; nicht weniger zu fürchten war aber auch die Heimkehr

mit einer durch den Verkauf der Religion der Väter
erkauften Union. Um eine Wahl zwischen zwei Dingen
handelte es sich also, zwischen dem Joch des Sultans, wobei nach
Bessarion's Ansicht der christliche Hellenismus geopfert wurde,
und zwischen dem Joch des Papstes, wobei nach der Ansicht
des Markos der orthodoxe Hellenismus geopfert wurde.)

(Als nun aber alle, vom Kaiser anfangend, das Unionsdekret

unterschrieben), da stand Markos auf und verliess die
Versammlung mit den bekannten Worten: „Ich werde nicht
unterschreiben, mag geschehen, was will."1 Und von jener
Stunde an begann er, durch Wort und Schrift überall bei den
Griechen das Gegenteil von dem zu verkünden, was Bessarion
verkündete; nämlich: sie sollten auf keine Weise den Nacken
unter das Papsttum beugen, denn davon würde die unmittelbare

Folge die Verwerfung der Religion der Väter sein, die
mittelbare Folge aber die völlige Vernichtung des Volkes.
(Noch in jenem Moment, da es sich um die Unterschrift des

Dekrets handelte, kam es zu einer leidenschaftlichen Scene
zwischen Bessarion und Markos, wie Syropulos berichtet ; auch
in ihren spätem Schriften behandelten sie sich als erbitterte
Gegner und sparten auch die persönlichen Schmähungen nicht.)

(Zur vollständigen und klareren Charakterisierung des

Gegensatzes ihrer Grundanschauungen seien zwei Stellen aus
den Rundschreiben der beiden Männer nebeneinandergesetzt.)
Bessarion schreibt in seinem Rundschreiben:2 „Gott ist mir
Zeuge, dass zuerst der göttliche Eifer, dann aber die Liebe zu
unserem Volke mich bewegt, zu sagen, was ich sagen werde,
und mich nicht ruhen lässt, dass ich euch nicht offenbar

machte, was ihr wissen müsst. Vor allem gedenket, Brüder,
wie gross und herrlich unser Volk war, sowohl durch Weisheit

als durch andere Tugend, und auch an weltlicher

1 Syropulos, p. 284.
3 Patrol., T. 161, p. 452, 453, 460, 453.



— 572 —

Macht und Herrschaft. Unsere Volksgenossen waren nicht
allein die Erfinder aller Weisheit und aller Wissenschaft,
sondern sie führten sie auch zur Vollendung. Da strahlte alle
Heiligkeit aus, von da aus herrschte die Monarchie über die

ganze Erde. Aber jetzt, wehe haben wir nicht allein die
Herrschaft verloren, sondern müssen auch noch Knechtschaft erleiden,

und zwar eine harte und schwere Knechtschaft, da
barbarische und gesetzlose Völker über uns herrschen— Sehet

nur zu, ob nicht die Abkehr von der Wahrheit des Glaubens,
die Vernachlässigung der rechten Dogmen, die Trennung von
der katholischen Kirche eigentlich die Mutter dieses unseres
Unglücks war Anerkennet, Brüder, das Haupt der Kirchen,
den Stuhl Petri. Anerkennet die Mutter und Lehrerin Die
ihr folgen, bilden eine Kirche mit ihr ; die aber von ihr getrennt
sind, können das Heil nicht erlangen Dass auch ihr alle
diese Kirche ehrfurchtsvoll aufnehmet und mit ihr
übereinstimmet, dazu ermahne ich euch und höre nicht auf, zu Gott
darum zu beten Ich bitte und beschwöre euch, dass ihr
mit allem Eifer euch den alten Adel wieder erwerbet und
eueren alten Ruhm zurückrufet Von diesen Jüngern aber,
die schuld sind an der verdammenswerten Spaltung der Kirchen
Gottes, wendet euch ab und nehmet die Florentinische Synode
ehrfurchtsvoll an." So Bessarion, der sich damit nicht nur als
ein einfacher Anhänger der Lateiner (XctT,ivóq-QO)v), sondern selbst

hitziger als die hitzigsten Papisten zeigte.
Markos aber schrieb in seinem Rundschreiben an alle

Griechen im Orient und auf den Inseln:1 „Die uns in der
schlimmen Gefangenschaft gefangen haben und uns in das

Babylon der lateinischen Riten und Dogmen fortschleppen wollten,

konnten dies zwar nicht zu Ende führen,... sondern sie

mussten irgendwo mitten auf dem Wege Halt machen; und
nun sind sie, und die ihnen folgten, weder geblieben was sie

waren, noch geworden, was sie werden wollten— Man muss
sie fliehen, wie man vor einer Schlange flieht, gerade wie Jene,
die mit Christus Handel treiben Fliehet sie, Brüder, und
die Gemeinschaft mit ihnen ; denn es sind falsche Apostel,
trügerische Arbeiter, die sich verkleiden in Apostel Christi."

1 Patrol, T. 160, p. 116, 172, 201. [Die Überschrift des in der Gegenschrift
des Gregorios Protosyncellus erhaltenen Schreibens lautet eigentlich allgemeiner:
Toig ânav%tt%ov TTJg yfjç xal zulv v/jGmv £VQiGxof.i(!voiç XçiGtiavoig.]



— 573 —

(Noch nachdrücklicher trat dem Bessarion Gennadios
entgegen, der nach dem Tode des Markos die Führung der
unionsfeindlichen Partei übernahm; vergi. Patrol., T. 160, p. 727. —
So viel über diesen ersten Punkt des politischen Programmes.)

Bessarion's Satz von der infolge der Unterwerfung unter den Papst
zu erwartenden Hülfe aus dem Abendland, und der Gegensatz
des Markos.

Bessarion leitete aus dem ersten Hauptglied seines politischen

Programms als unmittelbare Folge dieses zweite ab :.
wenn die anatolische Kirche sich dem Papste unterworfen
hätte, so würde das Abendland herbeieilen zur Befreiung des
Volkes aus der unvermeidbaren türkischen Gefangenschaft, die
nach seiner Ansieht die Islamisierung der Griechen mit sich
führen würde. Am deutlichsten ist dies ausgesprochen in
seiner grossen Rede, die er zu Florenz vor dem Kaiser und der
Versammlung der Orientalen hielt:1 „Wer weiss nicht, dass uns als
einzige Zuflucht in den Gefahren die Lateiner übrig blieben und
die Vereinigung mit ihnen, mit der Hoffnung, dass wir dadurch
uns schützen und unsere Feinde überwinden könnten ; und dass
dies das einzige Schreckmittel gegen den Feind war, das ihn
in seiner Raserei gegen uns doch noch zurückhielt und auch
wider Willen zwang, sich ruhig zu halten. Wohin sollen wir nun
aber, wenn wir dies verloren haben, unsere Zuflucht nehmen
Welche Rettung aus unserem Unglück werden wir finden,
welche Befreiung von den Gefahren "

Und so fest Bessarion die Hilfe aus dem Abendland
erwartete infolge der Unterwerfung unter den Papst, so furchtbar

stellte er die Lage der Griechen dar, wenn sie unter das
türkische Joch kämen, wenn die Orientalen zu Florenz seiner
Meinung zuwiderhandelten. Denn die an sich schon furchtbaren

Gefahren der türkischen Knechtschaft würden sich nach
seiner Meinung noch steigern, wenn der Hass der Griechen

gegen die abendländischen Christen offenkundig würde, den
allein die Anerkennung der in Florenz abzuschliessenden
kirchlichen Einigung in rettende Liebe und Freundschaft umwandeln

könnte. „Bedenket", sprach er zum Kaiser und den

Oratio dogmatica, Patrol., T. 161, p. 609.



— 574 —

griechischen Hierarchen,1 „bedenket zuerst, dass wir in Zukunft
nicht mehr die gleiche Entschuldigung wie früher für unsere
Feindschaft gegen die Lateiner finden werden, (da wir sie nun
vor uns sehen), so zahlreich, so mit Weisheit und Erkenntnis
geschmückt Und wenn früher, ehe die ökumenische Synode
zusammentrat, jenen die Last der Verteidigung oblag, so wandten

sich nun, nach dem Zusammentreten der gemeinsamen
Versammlung, ihre Vorwürfe gegen uns."

Aus ganz anderem Gesichtspunkt betrachtete Markos die

damalige Lage des Orients und Occidents und stellte seine

Erwägungen den Sätzen Bessarions entgegen. So tadelt er in
dem Briefe an Gennadios Scholarios,2 der, wie es scheint, kurz
nach der vernichtenden Niederlage geschrieben ist, die das
verbündete Heer der Abendländer bei Warna durch den Sultan

Murad erlitt (10. Nov. 1444), die Hoffnung Bessarions auf
die Hülfe aus dem Abendland als eitel. „Siehst du nicht",
schreibt er ironisch, „wie die Feinde des Kreuzes fliehen, und
wie einer von uns tausend verfolgt und zwanzigtausend in die
Flucht schlägt?8 Gerade ganz das Gegenteil vielmehr müssen
wir sehen Wenn der Herr nicht unsere Stadt bewacht, so

wachen die Wächter umsonst, die sie mit den Goldstücken des

Papstes bewachen."
(Damit vergleiche man die spätere Ausführung des Gennadios:)4

„Welches Volk dachte je daran, Glauben und Gottesdienst

zumal zu wechseln, nur Fremden zu Gefallen?... Aber
wir sehen auch überhaupt nicht ein, was uns von den Lateinern

für eine ausreichende und immer zur Verfügung stehende
Hülfe zu teil werden könnte, wenn wir auch wirklich in dieser

Beziehung schlechter als alle Völker erscheinen und unsern
Glauben um zeitliche Güter vertauschen wollten. Oder es soll
uns dies jemand einmal klar nachweisen, und nicht bloss nebelhafte

Aussichten eröffnen. Dass wir uns einmal übel raten
lassen, das. hätte ja auch uns einmal passieren können, in
einer gottverlassenen Stunde. Aber dass wir guten Mutes auf

1 Patrol., T. 161, p. 605 s.
2 Patrol., T. 160, p. 1096.
3 [Nach der Lesart: xal âvo [.iVQidâag iietaxwovvta. Nach anderer

Lesart: xal âvo fWQidâaç fietccxivovvtag : und wie zwei (von uns) Myriaden
in die Flucht schlagen.]

* De additione ad Symbolum; Patrol., T. 160, p. 729.



— 575 —

die von dort erhoffte Hülfe vertrauen sollen (daran glauben
ja die Leute von jener Partei, oder geben sich wenigstens den

Anschein, um die andern zu betrügen), das ist doch wohl
unmöglich, da wir doch die Verhältnisse der Abendländer ganz
gut kennen und selber berechnen können, wie stark die Hülfe
sein müsste, um immer ausreichend zu sein gegen die uns
beständig drückende Furcht. Darum muss man, wenn nichts
Anderes, doch wenigstens das fürchten, man möchte das Übel
[die Unterwerfung unter den Papst] auf sich nehmen und doch
das daraus erhoffte Gute nicht erlangen, wenn das wirklich
•etwas Gutes sein kann, was auf gottlose Weise erworben wird."

(Gennadios konnte sich in jenen späteren Jahren besonders

wirksam auch darauf berufen, man habe es ja thatsäch-
lich schon erlebt, was von dem Papst zu erwarten sei. Wenn
es dem Papst jemals Ernst gewesen wäre mit seinen
Versprechungen, so hätte er doch nach dem Abschluss der Florentiner
Union die traurigen Reste der Kreuzfahrer veranlassen müssen,

die noch von ihnen besetzten Orte in Griechenland und
auf den Inseln des Ägäischen Meeres dem Byzantinischen
Reiche herauszugeben, um dieses gegen den gemeinsamen Feind
zu stärken, da sie dieselben andernfalls ja doch bald unfreiwillig
an die Türken verlieren mussten. Mindestens aber hätte er
ans diesen Orten die zahlreichen lateinischen Bischöfe zurückziehen

und die Kirchengüter dem Patriarchat von Konstantinopel

zurückgeben sollen. Statt aber dadurch seinen guten
Willen zu zeigen, dem gefährdeten christlichen Reich des Ostens
zu helfen, trug er vielmehr immer noch einen unversöhnlichen
Groll nach wegen der Einnahme von Patras 1429 durch des
Kaisers Bruder Konstantin und der Vertreibung des päpstlichen

Metropoliten aus der Stadt, der dort als Stellvertreter
des Papstes regierte.)1

(So waren die Ansichten dieser beiden kühnen Politiker
einander schroff entgegengesetzt, ohne eine versöhnende
Vermittlung zuzulassen. Beide blieben fest bei denselben bis an
ihr Ende und starben in der Überzeugung, ihrem Volke das

Beste geraten zu haben.
Durch die folgenden Ausführungen soll der Leser nun in

1 Gennadios, De additione ad Symbolum, Patrol., T. 160, p. 729 s. Vergi,
auch Syropulos, p. 15, und Phrantzes, II, 4.



— 576 —

den Stand gesetzt werden, zu beurteilen, welche Politik sich
für das griechische Volk als die nützlichere erwies.

Von ihren Anhängern unter den Zeitgenossen wurden
beide Führer überschwänglich gepriesen. Die beiden Männer
selbst aber, im Vertrauen auf ihre gute Sache, blickten getrost
dem Urteil der Zukunft entgegen. Von ihrer Zeit bis zur Zeit
der griechischen Freiheitskämpfe verflossen 4 Jahrhunderte,
eine Periode des Martyriums für das griechische Volk, als
nächste Folge des Sieges der Politik des Markos Eugenikos.
Aber in dem Martyrium hatten sie auch die Hoffnung auf ihre
endliche Befreiung, bis durch die nationale Erhebung wenigstens
ein Teil des griechischen Landes und Volkes wieder frei wurde,
und dies ist eben der Erfolg der weiterblickenden Politik des
Markos. Nun ist die Frage aber die, ob die Lage des griechischen

Volkes heute nicht doch eine glänzendere wäre, wenn
damals die Politik des Bessarion gesiegt hätte. Einen sichern
Massstab der Beurteilung wird nun die Betrachtung des Zu-
standes des griechischen Volkes zur Zeit der beiden Führer
abgeben. Denn nach den Zuständen in ihrer Zeit bildeten
sie ja ihre auf die Zukunft gerichtete Politik, als grosse,
scharfsinnige Politiker, die in der Gegenwart schon das Bild der
zukünftigen Entwicklung sahen.)

Der Zustand des griechischen Volkes zur Zeit der beiden Führer.

(Von diesem Zustand haben wir noch die [rhetorisch
gefärbte] Schilderung eines Zeitgenossen, des berühmten Joseph
Bryennios,1 der sie in Konstantinopel vor den Kaisern Manuel
und Johannes Palaeologos und einer auserwählten Versammlung

vorlas :)2

„Die Gefahren, die unser Volk umgeben, sind, kurz
dargestellt, die folgenden, wie wir sehen. Die gegenwärtigen Zeiten
sind schwer über alle. Schlimm sind die Tage; das Ende der
Zeiten; das Greisenalter der Welt; die Erregung des Ganzen.

Kurz, ungewiss, und voll von Bitterkeit ist unser Leben und
von Meeren von Übeln überschwemmt. Denn sieh, unsere
Nachbaren sind Feinde; die Befreundeten sind unzuverlässig;
zahlreich sind, die bereit sind, über unser Unglück sich zu

1 [Vergi, oben S. 567.]
2 [S. dessen Werke, T. II, p. 246.]



— 577 —

freuen ; noch zahlreicher, die uns nachstellen ; und am
zahlreichsten, von vielen Seiten her, die uns verfolgen und
schädigen ; aber Zuflucht und Mitleid, wage ich zu sagen, finden
wir nirgends bei keinem. Zerstreut und zerteilt sind wir worden

in alle Reiche der Erde, und sie herrschen über uns, wir
aber herrschen nicht; und unser Land fressen Fremde auf
und kein Helfer ist. Die Jungfrauen und Jünglinge unseres
Volkes sind fremden Völkern preisgegeben, und unsere Augen
sehen den ganzen Tag darauf, und unsere Hand ist kraftlos.
Aber ein mutloses Herz dazu ist uns nur gegeben und dunkel
werdende Augen und eine sich auflösende Seele. Plagen über
Plagen, Sorgen über Sorgen und Blut über Blut überall
(Wir sind von allen Seiten bedrängt.) Wir fliehen den Drachen
und kommen dem Basilisken in den Weg. Wir wollen dem
Löwen entrinnen und stossen auf den Bären. Der dem Tode
entging, gerät in Knechtschaft, und der der Knechtschaft
entrann, wird hingeschlachtet. Wo und wann immer es Schlachten

giebt zur See und zu Land, wo Beute gemacht wird und
Fremde sich niederlassen, immer hört man, dass dabei ein Teil
von uns zu Grunde geht. Das im Hause Gesammelte zerstreut
der Neid, und unser zerstreutes Gut rafft der Räuber zusammen

zum Gewinn. Was der feindlichen Belagerung entrann,
das verschlang das Meer, und was der Meerestiefe entging,
.fiel in die Hände der Feinde Gewaltsam und anhaltend
schreiten unsere Verhältnisse zum Schlimmem fort. Von den
gestern und vor kurzem noch vorhandenen besseren Sitten
und Gewohnheiten findet man heute keine Spur mehr. Und
die besten Sitten vom vorigen Jahre bekommt man in diesem
Jahre nicht mehr zu sehen. Zwischen diesem und jenem
Zeitpunkt hat sich dies alles so sehr geändert, class man es gar
nicht sagen kann. Und wie aus den Verhältnissen abzunehmen
ist, liegen wir auf Dornen, stehen vor Abgründen, schreiten
über Schlangen und wandeln auf Mauerzinnen. Stündlich Krieg,
Menschenraub, Mord, Hungersnot, Erdrosselungen, nicht zu
ertragende Bedrängnis; unzählige Arten des Verderbens; und

rings von allen Seiten trifft uns der Zorn Gottes. Wir aber
bleiben unempfindlich dafür, als wenn gar nichts Besonderes

geschähe. Aber welcher Dichter könnte nach Gebühr die

Tragödie unseres Schicksals darstellen Über alle Klage geht dies

ja hinaus und spottet jeder Wehklage."



— 578 —

(So schilderte Joseph Bryennios kurz vor der Eroberung-
Konstantinopels durch die Türken den Zustand des griechischen

Volkes; eine Schilderung, die noch heute auf die noch
unter der Fremdherrschaft stehenden Teile der griechischen
Nation passen könnte.)1

Bei diesem Zustand des Volkes nun sah der eine der Führer,

Bessarion, das Heil in dem Aufgeben der Orthodoxie und
der Flucht in den Schooss des Papismus. Dahin floh er selber
darum im vollen Lauf, und beschwor die Griechen, ihm eilig
zu folgen.

Markos hingegen hielt die Fahne der Orthodoxie hoch,
und rief: folget mir ohne Furcht, ihr Griechen, unter das
türkische Joch, in die Laufbahn des Martyriums; denn aus dem
Märtyrertode wird wiederum unser neues nationales Leben
aufgehen.

Jener also verhiess den Griechen die Befreiung vom
türkischen Joch durch die Macht des Papstes um den Preis der
Religionsverleugnung ; dieser hingegen verkündete eine wahre,
selbst erworbene Freiheit und empfahl die Religion der Väter
als eine unüberwindliche Waffe. Welcher erkannte nun den
Charakter der Griechen besser Welcher durchdachte die Lage
der Dinge gründlicher Welcher zeigte infolge dieses Nachdenkens

den heilsameren Ausweg? Darüber werden wir noch sicherer

urteilen können, wenn wir zu der vorausgehenden Kenntnis

der damaligen Lage der Griechen auch noch die andern
Zeitverhältnisse kennen lernen.

Die Folgen der verzweifelten Lage.

Bei dieser von allen Seiten bedrängten Lage der Griechen
herrschte bei ihnen die äusserste Verzweiflung. Aus dieser
Verzweiflung begannen zwei Strömungen sich zu bilden, welche
die begründete Erwartung der baldigen völligen Erschöpfung
und Vernichtung des Volkes nahelegten. Die eine dieser
Strömungen führte, aus freiem Antrieb oder aus Zwang, direkt

1 [Hier fügt der Verfasser einen warmen patriotischen Exkurs an, wie trotz
der jahrhundertelangen Bedrückung die Idee des Griechentums nicht unterdrückt
werden konnte, und citiert dafür auch das Zeugnis eines modernen französischen
Schriftstellers und Reisenden : Turquie et Hellénisme contemporain, par Victor
Bérard. Paris 1893.]



— 579 —

zum Islamismus, die andere zum Papismus. Islamismus und
Papismus versprachen Ruhe und Erleichterung und Ehren zum
Lohn, und übten dadurch eine sehr grosse Anziehung und
Anlockung. Und da jede dieser beiden Mächte die Verschmelzung

des griechischen Volkes mit sich für sehr vorteilhaft für
sich hielt, so wetteiferten sie, den Lauf jener Strömungen kräftiger

anzustossen. (Was von türkischer Seite zu diesem Zwecke
geschah, berichtet der Geschichtschreiber Dukas als Zeitgenosse

und Augenzeuge; Bekehrung von jungen griechischen
Gefangenen zum Islam und Verwendung derselben als Jani-
tscharen.)

Der Papst bediente sich zu demselben Ziele einer andern
Methode. Er pflegte zuerst die gelehrteren unter den Griechen
durch Geschenke und Ehrenerweisungen zu gewinnen, und
versuchte dann durch diese die einfältigeren zu fangen ; und
bei dem sie aufreibenden mannigfaltigen Elend erreichte er
das ohne Schwierigkeit. Der gelehrte Grieche und Lateinerbischof

Markos Musuros soll Zeuge sein für das Gesagte. Er
berichtet nämlich in der Vorrede seiner Ausgabe des Pausa-
nias (1516) mit Freuden, dass Janos Laskaris im Auftrag und
mit Unterstützung des Papstes unzählige Griechenknaben aus
Kreta, der Heptanesos, dem Peloponnes und andern Teilen des

unterjochten Griechenlands gesammelt und nach Italien geführt
habe. Der scheinbare Zweck war, die unglücklichen Jünglinge
in den Schulen Italiens zu erziehen und dann wieder in den
Orient zu senden, um das tröstende Licht der griechischen
Bildung zu verbreiten; das wahre Ziel aber war, sie zu
geeigneten Sendboten auszubilden, die auch die andern Stammesgenossen

zum Papismus führen könnten. Und so lobwürdig
fand der Grieche Musuros diese That, dass er mit erhobener
Simme betete, Gott möge „zu einem hohen und langen und
frischen Alter Leo, den obersten Hierarchen von Rom, bewahren

und erhalten, durch den Hellas befreit werden wird."
Aber fünfzig Jahre nach ihm wehklagte und jammerte Theo-
dosios Zygomalas, der Geheimschreiber des Patriarchats von
Konstantinopel, dass im ganzen Orient nur etwa 60 Schüler
in fünf Schulen gingen. Was war denn aber.aus den vielen
Griechenknaben geworden, die mit Unterstützung des Papstes
in Italien erzogen wurden Verschwunden und verloren waren
die Unseligen, in den lateinischen Schmelztiegel geworfen, und.



— 580 -
die einzige Spur von ihrem Übergang, welche die meisten
zurückliessen, bestand in den Schmähungen und Verleumdungen,

die sie aus dem sichern Hinterhalt gegen die Kirche der
„Schismatiker" schleuderten.

(Die Mittel und Wege der beiden um die Griechen sich
streitenden Gegner, des Islamismus und des Papismus, waren
verschieden, aber ihr Eifer gleich; und in der unglücklichen,
verzweifelten Lage der Griechen fanden sie den besten
Bundesgenossen. Und je mehr sie beide reichen Lohn für den Übertritt

versprachen, desto gefährlicher wurden sie; denn nichts
hat eine so starke Überzeugungskraft, wie eine religiöse Satzung,
die das Heil der Seele in Üppigkeit und mit Leichtigkeit
verspricht. Es fanden sich deshalb auch zahlreiche Überläufer
nach diesen beiden Seiten hin. Und wenn schon der blosse
numerische Verlust schlimm war, den das griechische Volk
dadurch erlitt, so war das Schlimmste das, dass diese Renegaten
und Überläufer dann auch noch alsbald sich als unversöhnliche
Feinde ihrer Volksgenossen erwiesen. Die Zeitgenossen Bryennios

und Dukas wissen davon zu erzählen.1
Nach diesem muss man schon vor dem abschliessenden

Urteil einmal sagen, dass derjenige der beiden Führer Ehre
verdiene, der am meisten dazu beitrug, diesen für das griechische

Volk so verderblichen Strömungen Einhalt zu thun.
Was nun Bessarion betrifft, so setzte er nach seinem Übertritt

zur römischen Kirche seine ganze Kraft ein, um das
griechische Volk zum gleichen Schritte zu bewegen.)2

Die persönliche Bedeutung Bessarions, seine hervorragende
Würde, die Gunst, in der er beim Papste stand, und die Macht,

1 Über die zu den Türken abgefallenen Renegaten : Bryennios, T. III, p. 474.

Dukas, Gesch. der Erob. v. Konstantinopel, cap. 23. Über die zu der lateinischen
Kirche Abgefallenen: Bryennios, III, p. 474—75.

2 Patrol., T. 161, p. 457 s. Bessarion berief sich unter anderm auch auf die

grössere Zahl der Glieder der römischen Kirche. Auf dieses Argument antwortete

Bryennios (T. II, p. 45): „Was gilt denn bei euch für besser? Ein kostbarer
Stein, oder tausend gemeine? Ein in Wahrheit Verständiger, oder zahlreiche
Thoren Wenige echte Kinder, oder viele unechte Zwölf seekundige Schiffer, oder
dreimal soviel unkundige? Tausend tapfere und kriegserfahrene Soldaten, oder
siebenmal soviel ungeübte und feige? Besser ist es also in der geringen Zahl zu
sein und die Hoffnung des Heils zu haben, und gut zu sein und nach dem Guten
als solchem zu trachten, als die Guten zu verfolgen und unter die Verlorenen
gezählt zu werden."



— 581 —

die dem Papste zur Verfügung stand, die den von der Orthodoxie
'Wegspringenden Beistand und Schutz versprach : alles dies trug
zur moralischen und numerischen Verstärkung der Menge bei, die
nach dem Papismus verlangte. Dieser Führer muss also vor dem
unbestechlichen Gericht der Geschichte verstummen auf die
Frage, ob er, als das Volk durch jene verderblichen Strömungen

in die äusserste Gefahr kam, zur Beruhigung derselben
beigetragen habe. Was dann aber seine vor und nach der
Eroberung verfassten Rundschreiben und feierlich allen Griechen

überall verkündeten Reden betrifft, dass die orthodoxe
Kirche schon zusammengefallen und zu nichts geworden sei,
die griechische Sprache aber binnen kurzem aussterben werde :

wer sieht nicht, dass dies ihn nicht nur einer politischen
Kurzsichtigkeit, sondern geradezu einer politischen Blindheit
überführt? Merkte er nicht, dass er durch diese Aussprüche die
allgemeine Verzweiflung des griechischen Volkes noch
vermehrte und dass infolge der zunehmenden Verzweiflung zwar
allerdings seine eigene, zum Papismus hinneigende Partei
verstärkt wurde, dass aber noch viel mehr auch die andere
verstärkt wurde, die nach dem Islamismus verlangte? Bessarion
verfolgte, wie es scheint, gegen alle politische und vernünftige

Überlegung nur dies eine Ziel, nämlich die durch jedes
Mittel zu betreibende Schwächung des nationalen Centrums;
d. h. die Verminderung jener Partei, die, treu bei der Orthodoxie

verharrend, der Kern des modernen Hellenismus werden
sollte. So viel darüber.

Da es aber, wie gesagt, damals nur zwei Wege gab, welche
die Griechen betreten konnten, den zum Papismus und den in
das türkische Joch führenden, so wollen wir nun die Gründe
betrachten, mit denen die Partei des Markos das Volk von
dem ersten abzuwenden und zu dem zweiten hinzuwenden
suchte.

Das griechische Volk unter dem Papismus.

(Die Partei des Markos konnte sich hier vor allem darauf
berufen, dass die Türken, wo sie über orthodoxe Völker herrschten,

die orthodoxe Kirche als solche anerkannten und bestehen

liessen, während unter lateinischer Herrschaft die griechischorthodoxe

Kirche nicht anerkannt wurde. Zum Beweis konnten

die infolge der Kreuzzüge errichteten lateinischen Fürsten-
Eevue intern, de Theologie. Heft 4, 1898. 39



— 582 —

turner dienen, so besonders das Herzogtum Athen, wo die
Bistümer einfach mit lateinischen Bischöfen besetzt und die
Kirchengüter der orthodoxen Kirche entzogen wurden. Auf
Cypern wurden die orthodoxen Bischöfe nur anerkannt unter
der Bedingung, dass sie dem Papste und dem lateinischen
Bischof der Insel als dessen Stellvertreter Gehorsam schwuren.1
Der Oberherrschaft des Patriarchen von Konstantinopel wurden

sie entzogen und von da auch nicht mehr als Glieder der
orthodoxen Kirche anerkannt. Als dann nach langer Entfremdung

die griechischen Bischöfe auf Cypern 1405 um
Wiedereinigung mit dem Patriarchat von Konstantinopel nachsuchten,,
wurde Joseph Bryennios zur Untersuchung dahin gesandt. Das
Resultat seiner Untersuchung war, dass das Gesuch der Cyprier
jetzt und bei einer spätem Wiederholung abgeschlagen werden
musste, weil es den Anschein hatte, dass Rom im Hintergrund
der Sache stehe und das Ganze ein Fallstrick für die orthodoxe

Kirche sein sollte. Wenn die orthodoxe Kirche die halb
latinisierten und mit den Lateinern in kirchlicher Verbindung
stehenden Cyprier als orthodox anerkannt hätte, so hätte sie
damit auch den Papst als orthodoxen Bischof anerkannt; und
dann wäre es Schritt für Schritt weiter gegangen, zur
fortschreitenden Latinisierung des ganzen Volkes, nach diesem
durch geschicktes Einschleichen erreichten Anfang. Mit Rücksicht

auf die Sicherheit des Ganzen musste die nationale Partei
des Markos den bleibenden Ausschluss von solchen verlangen,
die dem Latinismus schon solche Zugeständnisse gemacht hatten.

Dies wurde auch durch den Hinweis auf die Griechen in
Sicilien und Calabrien gerechtfertigt, die, ebenfalls von
kleineren Anfängen ausgehend und Schritt für Schritt, schon
vollständig latinisiert waren und mit der Orthodoxie auch die
griechische Nationalität und Sprache verloren hatten. — Zu den
religiösen Gründen gegen die Verbindung mit dem Papste
kamen noch politische. Wenn dieselbe überhaupt die Folge
hätte, dass grössere Heereszüge aus dem Occident gegen die
Türken gesandt würden, so waren diese Helfer für die
griechische Nationalität fast noch mehr zu fürchten als der
türkische Feind selber. Die Kreuzzüge mit ihren für das
griechische Reich verderblichen Folgen waren noch unvergessen,.

Vergi. Bryennios, T. II, p.



— 583 —

und noch sassen da und dort im griechischen Land die
fränkischen Dynasten von jener Zeit her.

Es kam einmal in einer Sitzung der Griechen am Konzil
in Florenz zu einer sehr stürmischen Scene, als Markos Eugenikos

den Papst einen Häretiker nannte, unter Anspielung auf
den seit der Zeit der Kreuzzüge, seit der Eroberung Konstantinopels

durch die Franken 1204 sprichwörtlich gewordenen
Satz: „Je weiter vom Papst, desto näher beim hl. Petrus und
bei Gott selbst," und als sich infolgedessen die latinisierenden
Griechen gegen ihn erhoben. Der Papst aber entzog ihm dafür

das monatliche Kostgeld, indem er sagte; „Der Erzbischof
von Ephesos soll nichts mehr erhalten, der wie ein Judas das
Brot des Papstes isst und ihm doch feindlich entgegenarbeitet.")1

Das griechische Volk unter dem Türkentum.

(Alles sprach also dafür, das türkische Joch über sich
ergehen zu lassen, als das kleinere Übel. Aber eine einmütige
Gesinnung war eben nicht zu erreichen, sondern es wurde
darüber fortdauernd leidenschaftlich gekämpft zwischen den
beiden Parteien des Markos und des Bessarion. Und Bessarion,
als der Politiker des nüchternen Verstandes und der logischen
Berechnung, sah auf den in seinem tiefen religiösen Gefühl
weiterblickenden Erzbischof von Ephesos mit einiger
Geringschätzung als auf einen blossen Gefühlsmenschen ohne
politische Einsicht herab.)

(Markos seinerseits fand die Lage der Griechen so traurig,
dass er die Gestorbenen glücklich pries vor denen, die noch
leben mussten. Aber Hoffnung auf Rettung fand er nur in
dem unerschütterlichen Verharren bei der Orthodoxie. In dieser

Überzeugung starb er und übertrug feierlich auf seinem
Totenbette die Führung der Partei dem Gennadios Scholarios.)

Woher kam nun dem Markos das Vertrauen auf die

Erhaltung des Volkes durch die Orthodoxie? Das ist jetzt zu
untersuchen. Seine Partei glaubte, dass es den furchtbaren
Türken unmöglich sei, das griechische Volk zu vernichten,
wenn es sich auf die göttliche und ewige Wahrheit des christlichen

Glaubens stütze, dass vielmehr die Türken. selbst unter-

Syropulos, p. 251.



— 584 —

gehen werden, und zwar bald. „Vernichtet werden wird binnen
kurzem das Geschlecht der Türken mit dem Antichrist und
dem Lügenpropheten durch das Wort Christi."x Diese aus
dem Glauben entspringende Meinung verstärkten sie noch durch
Erwägungen ethischer Natur, indem sie so schlössen : Die Stärke
und der dauerhafte Bestand der Völker stützte sich immer auf
die sittliche Beschaffenheit ihrer Glieder. Das Reich der mächtigen

Sultane aber, in so kurzer Zeit durch zufällige Umstände
zu wunderbarer Stärke und Macht erhoben, wird nur von
kurzer und vorübergehender Dauer sein; denn das türkische
Volk ist vor allen andern mit Leidenschaft der Sinnlichkeit
und Unzucht ergeben.2 (Die Islamisierung des griechischen
Volkes unter türkischer Herrschaft sei deshalb nicht zu
befürchten und nicht möglich, weil bei den gebildeten Griechen
kein Boden sei für die Aufnahme dieser in der arabischen
Wüste entstandenen Religion. Wenn sich auch viele Einzelne
zum Übertritt mochten durch äussere Vorteile bestechen lassen :

für das ganze Volk als solches war es nicht möglich. Und
mochten die Türken selbst zu dem Mittel der gewaltsamen
Bekehrung greifen, so musste das Martyrium nur erst recht
einen stärkenden und läuternden Einfluss auf die Griechen
ausüben und sie in ihrem treuen Festhalten an der christlichen

Religion sowie an der nationalen Gesinnung noch
bestärken. In dieser Gesinnung konnten die Anhänger des Markos
mit Mut und Zuversicht allem entgegensehen, was die Zukunft
bringen konnte. Für die ängstlichen Gemüter aber konnten sie
sich darauf berufen, dass bisher thatsächlich in den christlichen
Gebieten unter türkischer Herrschaft die freie Ausübung der
orthodoxen Religion geduldet werde, während daselbst die
römische Kirche nicht geduldet war.8 Nach dem allem gelangten
Markos und seine Anhänger zu folgendem Endresultat) : Die orthodoxe

Kirche, der reine Abglanz des eigenen christlichen
Empfindens des griechischen Volkes, würde nach ihrer Ansicht
unter der türkischen Herrschaft stufenweise und in gewissem
Sinne das jetzt [vor der Einnahme von Konstantinopel] in den

1 Bryennios, T. II, p. 104.
2 Vgl. Bryennios, T. II, p. 104—106.
3 [Zum Beleg wird ein bisher unveröffentlichtes Dokument mitgeteilt, ein

Erlass des Wesiers Sinan Pasias an den Metropoliten von Joannina (Janina) von
1430, aus der in der Bibliothek zu St. Petersburg befindlichen Handschrift.]



— 585 —

letzten Zügen liegende Reich ersetzen. Denn die ehemaligen
Unterthanen dieses Reiches würde fortan sie, die mitten unter
den Ungläubigen nach Gottes Wohlgefallen ausdrücklich
anerkannte kirchliche Gewalt, in Einheit zusammenhalten,
festhalten in der Hoffnung auf kommende glücklichere Zeiten,
und schützen wie eine Mutter ihre Kinder. „Mitten in diesem
Meere (des nationalen Unglücks)", ruft Bryennios aus, „steht
als ein grosses und von unzähligen Wogen umspültes Schiff die
Kirche Gottes da.... Denn sie hat ihren Anker gestützt auf
den schroffen Fels und den Eckstein, Jesus Christus selbst, an
dem zerschmettert werden wird, der auf ihn fällt [Matth. 21, 44].

Und ein Zufluchtsort ist dieses Schiff, in dem die frommen
und gläubigen Seelen gern Zuflucht suchen, wo sie sich vor
den Winden draussen und vor den Wogen nicht mehr zu fürchten
brauchen. Denn befestigt und geschützt sind sie, wie durch
einen hohen Turm, durch die Kraft des Glaubens." x

Das waren die Erwartungen und Hoffnungen derjenigen,
die die Türkenherrschaft dem Papismus vorzogen, und die

Folgezeit hat sie gerechtfertigt, dass sie auf diese Erwartungen
und Hoffnungen ihre politischen Prinzipien stützten.

Schlussbetrachtung.

Um nun das Resultat in. Kürze zusammenzufassen:
Bessarion kam aus übermässiger Verstandesklugheit, um nicht mehr
zu seiner Ehre zu sagen, zu einem solchen Grad von Kleinmut,

dass er in der furchtbaren Brandung der Wogen selber
von Schwindel erfasst wurde und alles schon im Schiffbruch
untergehen sah. Orthodoxe Kirche, griechisches Vaterland,
griechische Sprache, alles war nach seiner Meinung schon
unwiderruflich dahin. Und während er selbst in seinem
kleinmütigen Schwanken alle Hoffnung aufgegeben hatte, entfaltete
er noch ein tadelnswertes Streben, auch den andern auf jede
Weise seine Hoffnungslosigkeit und Verzweiflung mitzuteilen.
(Das hässlichste Beispiel dafür bildet sein Brief an den Erzieher
der beiden verwaisten Prinzen Andreas und Manuel, der letzten
Sprossen der Dynastie der Paläologen, die unter Bessarions
Vormundschaft erzogen wurden und nach seiner Anweisung

1 Bryennios, T. II, p. 426—428.



— 586 —

durch Versprechungen und Drohungen latinisiert werden sollten.
Der Erfolg dieser Erziehungsmethode war, dass die beiden
Jünglinge später, als sie herangewachsen waren, entflohen, der
«eine zum Sultan, wo er das Christentum abschwor, während
fler andere in England als gewöhnlicher Abenteurer sein Leben
beschloss.)

Nach der Eroberung von Konstantinopel wurde überall
verbreitet, dass Bessarion durch Wort und Schrift die
mächtigsten Fürsten des Abendlandes zu einem gemeinsamen
Vorgehen gegen die ungläubigen Türken zu bewegen suchte. Bloss
als Christ betrachtet, wäre er dafür alles Lobes wert gewesen.
Wenn wir aber bedenken, dass er, als Grieche und dazu als
ein Führer der Griechen, neue Kreuzzüge in Gang bringen
wollte zu einer Zeit, wo kein Mann seines Volkes vorhanden
war, der nach dem Recht der Erbfolge nach Vertreibung des
Sultans auf Thron und Land hätte Anspruch erheben können,
dann bedauern wir seine politische Blindheit, mag sie nun aus
jenem Schwindel, der ihn erfasst hatte, oder aus andern
Ursachen hervorgegangen sein.

In denselben Zustand waren alle nach seiner Weise
Verständigen gekommen; und alle miteinander stimmten sie in
die gemeinsame Altweiberklage mit ein : das orthodoxe Griechenland

sei vom Angesicht der Erde verschwunden, und nirgends
werde man künftig mehr die griechische Sprache sprechen
hören.x

Die Männer von der Partei des Markos nun waren nicht
nur frömmer, sondern auch von" gesunderm Sinn und vaterlandsliebender

und besassen auch einen unvergleichlich richtigeren
politischen Blick, indem sie als Ursache der unglücklichen Lage
nicht den göttlichen Zorn verkündeten, wie Bessarion und seine

Anhänger, sondern sie aus zwar unglücklichen, aber doch
vorübergehenden Umständen herleiteten.

Diese heiligen Männer hatten in der That einen
unerschütterlichen Glauben an den ewigen Bestand der orthodoxen
Kirche, und deshalb sahen sie den Bessarion und die Seinen
als Leute von verfinstertem Geist und verhärtetem Herzen an,
wenn diese beständig höhnten, die orthodoxe Kirche sei
entweder schon vernichtet oder werde alsbald vernichtet werden.

So Georgios von Trapezunt; Patrol., T. 161, p. 864.



— 587 —

Wie, sagten sie, die Kirche, die in der eigenen Sprache die
Schätze der heiligen Schriften bewahrt und sie unübertrefflich
ausgelegt und erklärt hat; die alle jene Männer hervorgebracht,

grossgezogen und ausgebildet hat, die wie Sterne leuchten

am christlichen Firmament ; die alle ökumenischen Synoden
versammelt, alle Gesetzgebungen hervorgebracht, so viele heilige

Satzungen bestimmt hat, die für immer als göttliche Gesetze in
der ganzen christlichen Welt Geltung haben werden ; die Kirche,
welche alle Apostel geweidet haben; welche die apostolischen
Väter geleitet haben ; welche ein Origenes, ein Athanasios, die
Dionyse, die Gregore, ein Chrysostomos, ein Basilios, ein Theo-
cloretos, ein Johannes von Damaskos, ein Photios zierten ;

welche das Blut so vieler Bekenner und Märtyrer schmückte;
welche durch die von ihren zahllosen weisen und heiligen
Hierarchen errungenen Siegeskränze geehrt wurde; und die
noch bis jetzt der Ruhm des Beharrens im apostolischen Glauben

und der apostolischen Überlieferung ziert: diese Kirche
sollte jemals vernichtet werden können? Wenn aber dies
unmöglich war, so wurde von ihnen auch die Vernichtung des

griechischen Volkes als unmöglich betrachtet, das mehr als
jedes andere zur Ausgestaltung, Befestigung und Entfaltung
des Christentums beigetragen hatte.

Und es geschah durch die geheimnisvolle, uns unbegreifliche

Fügung der göttlichen Vorsehung, dass der Erste, der
nach der Eroberung von Konstantinopel den ökumenischen
Patriarchenstuhl bestieg, der Mann war (Gennadios), den der
eine der Führer, Markos, in den letzten Atemzügen seines
Lebens zu seinem Nachfolger als Parteiführer bestimmt hatte.

Als nun das vom Schicksal bestimmte Ziel gekommen und
das Volk dem Joche des Sultans unterworfen war, da wurde
die orthodoxe Kirche, mit einem solchen Leiter, für die Griechen

ein starker Einheitsmittelpunkt. Und in dieser Zeit ihrer
äussersten Schwächung begann sie den mutigen Verteidigungskampf

gegen die damals gewaltigsten und, wenn man so sagen
darf, tyrannischesten Mächte auf Erden, das Türkentum und
das Papsttum, die bald getrennt sie tyrannisierten und
bedrückten, bald gemeinsam auf ihre völlige Vernichtung sannen.

Und derjenigen Strömung, welche die Leute zum Papismus
führte, weil sie aus Kleinmütigkeit oder Feigheit die türkische
Tyrannei vermeiden wollten und dort wenigstens Ruhe oder



— 588 —

auch Ehren und äussere Vorteile zu finden hofften, strebte die
Kirche Einhalt zu thun, indem sie die Neuerungen der Päpste
an den Pranger stellte und die Irrtümer aufspürte, in die sie seit
dem Schisma gefallen waren. Daher die zahllose Menge der
Bücher, die seit der Eroberung von Konstantinopel von den
Griechen gegen den Papismus geschrieben wurden.

Die andere Strömung wiederum, welche aus ähnlichen
Gründen wie die genannten, oder auch durch Zwang und
Bedrängung zum Islamismus führte, vermochte die Kirche
dadurch zurückzudrängen, dass sie die abscheulichen Lehren des

Korans enthüllte und den Griechen offen vor Augen stellte.
Dieses ebenso kühne als zweckmässige und vorsorgliche
Verfahren der Kirche ist uns jetzt bekannter geworden aus einer
bisher nicht veröffentlichten Katechese für die, welche aus
dem Muhammedanismus zur orthodoxen Kirche ühertraten.
(Handschrift der Bibliothek der heil. Synode zu Moskau. Der
Katechumene musste hier die Glaubenssätze des Korans
abschwören, besonders auch die sinnliche Vorstellung von Mu-
hammeds Paradies.) Und diese offene Blossstellung des Korans
erwies sich als ein starkes Hemmungsmittel für die zum
Muhammedanismus treibende Strömung. Das stärkste aber
bildete der starke und unbezwingliche Mut der neuen Märtyrer.
So können wir jetzt nach den spätem Ereignissen sagen, dass

die Meinung des Markos und seiner Partei, wonach das Volk
mit der Unterwerfung unter das türkische Joch die Laufbahn
des Martyriums betrat und ihm eben dadurch seine griechische
Nationalität erhalten werden sollte, sich nicht als ein leeres

Hoffnungsgebilde oder als ein Traum unvernünftiger Menschen
herausstellte, wie Bessarion und seine Anhänger behaupteten.
Und weiter:

Sobald Gennadios Scholarios ökumenischer Patriarch
geworden war, erliess er an alle Griechen einen weithinschallenden
Aufruf: Die Kirche, Kinder, in der das gefangene Volk wie in
einer Arche seine Zuflucht genommen hat, wird mitten in einem
weiten und stürmischen und wilden Meere von den Wogen
überflutet, wie in den drei ersten Jahrhunderten des Christentums.

Und wie die damaligen Christen, so müssen jetzt wir
dieselbe Mannhaftigkeit, dieselbe Furchtlosigkeit, dieselbe
Geduld und Standhaftigkeit zeigen. Dies verlangt die Erhaltung
des Christentums und das Heil unseres Volkes.



— 589 —

(Gerade dieses Vertrauen auf die Standhaftigkeit im
Martyrium fand Bessarion, so lange keine Proben davon vorlagen,
geradezu lächerlich, indem er die türkische Grausamkeit
möglichst schwarz malte. Aber er hatte sich getäuscht und in seiner
eigenen Kleinmütigkeit die Seelenstärke seines Volkes
unterschätzt. Eine glänzende Schar von Bekennern Christi und
neuen Märtyrern ziert die griechische Kirche dieser folgenden
Jahrhunderte. Und ihnen allen voran strahlt in hellem Glänze
das Bild des Markos Eugenikos. Vier Jahrhunderte hindurch
blieben seine Grundsätze in Kraft ; ihr Resultat ist die Existenz
des neuen griechischen Königreichs ; ihnen ist es auch zu
verdanken, dass die noch nicht frei gewordenen Teile des
griechischen Volkes überhaupt noch als Griechen existieren.
Bedenken für die Zukunft könnte es nur erregen, wenn diese
bewährten Grundsätze, wie es zum Teil bei einigen neuern
griechischen Politikern der Fall ist, aufgegeben würden. Aber) die
Vergangenheit, diese ruhmreiche, aber auch kampfreiche
griechische Vergangenheit, die für die Griechen vorzüglich die
nützlichste Lehrerin ist, gebietet uns, ohne Verzug die in Abgang
gekommenen Prinzipien zu erneuern, damit wir wiederum den
Leib des Hellenismus vereinigen, zusammenhalten und beleben.
Wir haben alle die feste Zuversicht, dass der Hellenismus, da
er kein Gebilde der Umstände, kein Erzeugnis des blinden
Zufalls, noch aus dem eigenmächtigen Willen der Mächtigen der
Erde hervorgegangen, sondern das geistigste von allen menschlichen

Werken ist, unsterblich war, ist und bleiben wird.

Dr. NlKEPHOKOS KALOGERAS,
Erzbischof von Patras.


	Markos Eugenikos und der Kardinal Bessarion, als politische Führer des griechischen Volkes vor den Richterstuhl der Geschichte zur Rechenschaft gezogen

