
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 3

Artikel: Le récent manifeste de M. E. Naville sur l'union des églises

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403264

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


44:-

LE RECENT MANIFESTE DE M. E. NAVILLE
SUR L'UNION DES ÉGLISES.

M. Ernest Naville vient de publier un volume intitulé: le

Témoignage du Christ et V Unité du monde chrétien.v) Nous
avons lu cet ouvrage avec toute la déférence due à son vénérable

auteur. Ce n'est pas un ouvrage didactique et
d'argumentation serrée, bien qu'il y ait de la méthode et du
raisonnement. Ce sont des pages d'une lecture courante, facile,
agréable et surtout édifiante. En les lisant, on se rappelle le
beau mot de Lacretelle aîné: «Pour mieux leur ressembler,
honorez ces vieillards à qui l'étude et l'expérience, leur gloire
et leurs services, ont décerné, pour repos, l'emploi de la
sagesse. » M. E. Naville se repose en prêchant sa foi et en
appelant les chrétiens à l'union. Philosophe et croyant, et
surtout homme de sentiment et de cœur, il s'est peint lui-même
dans ce volume, qui, espérons-le, ne sera pas sa dernière œuvre,
mais qui toutefois restera, sinon comme son testament
religieux, du moins comme un manifeste qu'on ne saurait laisser
inaperçu.

On y distingue deux parties, clairement indiquées par le
titre même. Dans la première, il explique comment le Christ
a. rendu témoignage, quel est le contenu de ce témoignage et
comment il s'impose d'autorité aux croyants. M. Naville se
rend compte de ce que sa foi chrétienne, fondée sur l'autorité
du témoignage du Christ, ajoute de lumière, de certitude et
d'efficacité à sa philosophie religieuse ; il montre les différences
de méthode et de contenu qui existent entre la philosophie
spiritualiste et la foi chrétienne (p. 90—91). Relativement à

') Paris, Fischbacher; Genève, Cherbuliez; 1893, 5 fr.



— 444 —

l'autorité que le témoignage du Christ doit exercer sur les
croyants, il se sépare nettement de ceux des écrivains protestants

contemporains qui la nient, et qu'il juge sévèrement
(p. 71 et 77); il cite en particulier MM. Ch. Secrétan et Ed.
Stapfer.

Il admet la preuve interne et la preuve externe du témoignage

de Jésus. Sur la première il dit : « Nous pouvons constater

l'influence exercée par le Christ des Evangiles sur le
cœur,- la raison et la conscience ; nous pouvons reconnaître
dans les paroles de Jésus la description exacte de notre état
et une réponse à nos besoins spirituels; ce sera toujours là
la grande base de la foi: l'homme qui sait où il a trouvé
lumière, force, consolation, paix, s'attachera à Celui par lequel
il a reçu ces bienfaits» (p. 4L) Quant à la preuve externe et
objective, M. Naville la revendique d'autant plus qu'il la trouve
plus « discréditée dans une partie du monde théologique » ;

toutefois c'est surtout dans le fait de la résurrection du Christ
qu'il la fait consister. Ce fait lui paraît démontré et
inattaquable, tandis que « fonder l'autorité du Christ sur le détail
des actions surnaturelles que les évangiles lui attribuent serait,
au point de vue d'une science historique sérieuse, un procédé
tout à fait défectueux » (p. 44). Selon M. Naville, « pour une
critique vraiment impartiale, la question du surnaturel reste
ouverte », tandis que « l'affirmation de la résurrection du Christ
est hors des atteintes de la critique » (p. 61—64). Cependant,
M. Naville ajoute que, dans l'examen que le croyant fait du
témoignage du Christ, « c'est le cœur et la conscience qui ont
le principal rôle clans la formation de la croyance » (p. 76).
Il n'admet pas que la foi dans le témoignage du Christ puisse
s'imposer « comme un fait historique valablement établi » ; il
déclare expressément « que les raisonnements qu'il a présentés
peuvent affermir la foi chez ceux qui la possèdent, mais qu'ils
ne sont pas suffisants pour la produire » (p. 78). Ceci n'est-il
pas en contradiction avec l'assertion si catégorique qu'il a
formulée précédemment, à savoir que l'affirmation de la
résurrection du Christ est « hors des atteintes de la critique » Ce

sentimentalisme de l'auteur diminue malheureusement de beaucoup

la force probante de la première partie de son ouvrage.
On voit que l'auteur n'a pas étudié les preuves objectives du
christianisme à fond et d'une manière rigoureuse.



— 445 —

La seconde partie, celle qui traite de l'unité du monde
chrétien, est très intéressante comme sujet et pleine de nobles
aspirations, mais plus faible encore comme démonstration et
surtout comme conclusion pratique.

En théorie, l'auteur désire vivement l'union des Eglises
chrétiennes. Tout son Avant-propos est un chaleureux appel à

l'union, appel que je regrette de ne pouvoir citer ici, faute
d'espace. M. Naville ne se borne pas à la désirer et à

l'appeler de ses vœux, il indique encore les faits qui, à sa
connaissance, peuvent la favoriser ; il énonce même des règles de

conduite dans le but de la préparer. Mais c'est tout. Il n'y a
rien dans son ouvrage, dit-il lui-même, qui ressemble à un
projet de réunion des différentes Eglises (p. 287). Un tel projet
lui paraît une œuvre pour le moment chimérique et «dépassant

visiblement les forces humaines». Cette dernière raison
est peu péremptoire : car la conversion et le salut du monde
dépassent aussi les forces humaines, ce qui n'empêche nullement

M. Naville d'y travailler activement et de son mieux.
Quoi qu'il en soit, il s'arrête impuissant et effrayé devant
l'œuvre même ; homme de cabinet, il soupire et il aspire, à sa
table de travail, la plume à la main, mais dès qu'il s'agit de

commencer à mettre en pratique, au dehors, les idées qu'il a
formulées sur le papier, il reste enfermé chez lui.

Cette évidente défectuosité dans le côté pratique de son
œuvre vient, si l'on examine les choses de près, des faiblesses
mêmes de la théorie de l'auteur, théorie vague et incertaine
sur bien des points, erronée même sur quelques autres, et
de laquelle rien de fécond et de ferme ne peut logiquement
sortir.

Avant tout, l'auteur voudrait que l'Eglise romaine fût
admise à travailler, avec les Eglises séparées d'elle, au rétablissement

de l'union ; il reproche à celles-ci, réunies au congrès
de Lucerne de 1892, d'avoir pris vis-à-vis de l'Eglise romaine
une attitude hostile, qui le contriste et même le blesse.

Cette tristesse part assurément d'un bon naturel, mais elle
nous semble un contre-sens dans la question.

Nous aussi, nous voudrions que l'Eglise romaine travaillât
avec les autres Eglises à l'union. Mais c'est elle qui ne veut
pas : car elle ne poursuit que la soumission des autres Eglises
à sa prétendue suprématie. C'est donc elle qui se met hors la

Bévue intern, de Théologie. Heft 3, 1S93. 30



— 446 —

loi et qui s'exclut du travail commun. Qu'y faire? Faut-il
attendre, pour commencer le travail, qu'elle se convertisse à des
idées plus exactes et plus modestes? Ce serait attendre trop
longtemps; disons le mot, ce serait abdiquer. Ne pouvant nous
réunir avec elle, nous nous réunirons sans elle : ce sera déjà
une œuvre éminemment chrétienne et salutaire, de rétablir la
paix et la fraternité entre toutes les Eglises indépendantes de
Rome. Bien plus, étant donnés les obstacles et les entraves
que Rome suscite contre cette union, c'est un devoir pour les
Eglises de s'unir non seulement sans elle, mais contre elle. Le
simple bon sens — et la charité ne détruit pas le bon sens —
dit que c'est un devoir de se défendre contre l'ennemi, et de
lutter énergiquement : militia est vita hominis, esto bonus miles
Christi

M. Naville prétend que Rome s'apaise contre le protestantisme,

et que, par conséquent, les protestants doivent s'apaiser
contre elle. Les preuves qu'il cite du prétendu apaisement de
Rome sont malheureusement très faibles. — D'abord, ce sont
quelques individualités jugeant la réforme du XVIe siècle
moins sévèrement que par le passé (p. 164—165); mais qu'est-
ce que Alzog et M. A. Pellissier, en présence de ce que Janssen
a écrit et de ce que la presse papiste publie journellement
contre le protestantisme — Ensuite, M. Naville cite quelques
catholiques libéraux, Dupanloup, Gratry, Montalembert, Cochin,
etc. (p. 166—170); mais qu'est-ce encore que ces voix perdues,
aujourd'hui muettes, et qui ont failli être condamnées par Pie IX?
Il y a des âmes pacifiques dans toutes les religions, dans le
judaïsme, le musulmanisme et le paganisme; cela prouve-t-il
qu'il ne faut pas combattre les erreurs du judaïsme, du

musulmanisme, du paganisme? Une Eglise se juge d'après
ses actes officiels, et non d'après les aspirations de quelques-
uns de ses membres tenus en suspicion par les autorités
mêmes de cette Eglise; M. Naville oublie ce principe élémentaire

en matière d'ecclésiologie. — En outre, il invoque la
doctrine de l'âme de l'Eglise et de la bonne foi, admise
dans l'Eglise romaine (p. 171—177); cette doctrine est fort
belle en théorie, mais elle est nulle dans la pratique, attendu
que, pratiquement, Rome, si elle le pouvait, traiterait les
protestants comme elle les a traités en 1572 et en 1685, en dépit
de quelques romanistes libéraux qui demeurent illogiquement



— 447 —

dans leur Eglise, muets et discrédités. — Enfin, M. Naville cite
S. Justin et Clément d'Alexandrie (p. 178—179) ; mais ignore-
t-il que ces docteurs appartiennent à l'ancienne Eglise catholique,

et non à l'Eglise romaine infaillibiliste
M. Naville est beaucoup mieux inspiré, lorsqu'il avoue

que l'Eglise romaine, appuyée en cela sur Thomas d'Aquin,
supprimerait la liberté religieuse et mettrait à mort les
hérétiques, si elle en avait le pouvoir (p. 270). Il demande qu'«une
décision solennelle d'un pape ou d'un concile rompe avec un
passé néfaste» (p. 271). Mais il prêche dans le désert. Que
M. Naville nous permette de le lui dire simplement, sans
amertume et fraternellement: il est, dans toute cette question,
d'une naïveté enfantine ; il ne connaît ni les actes officiels de
la papauté, ni l'administration de l'Eglise romaine; il prend
quelques personnalités généreuses de cette Eglise pour cette
Eglise même; il prend surtout ses propres illusions pour des

réalités, et il s'abuse étrangement.
Si les Eglises séparées de Rome se croient obligées de

lutter contre Rome, c'est qu'elles y sont forcées par la vérité
chrétienne et par le devoir chrétien; et lorsqu'il reproche au
congrès de Lucerne de n'avoir pas suffisamment mis en
lumière le côté positif chrétien de son œuvre (p. 103), il se

trompe également. La seule autorité qu'il cite pour étayer son
accusation est celle d'un « rédacteur » — qu'il déclare « habile
et parfaitement renseigné » — d'un journal protestant. Hélas
ce rédacteur, outre qu'il n'a pas assisté au congrès et qu'il
juge de ce qu'il n'a ni vu ni entendu, est connu, même dans
le monde protestant, pour un homme de parti, qui, dans la
question de l'ancien-catholicisme, n'a jamais montré que des
sentiments hostiles. C'est une autorité que nous récusons dans
la question. M. Naville devrait savoir que les représentants
de toutes les Eglises chrétiennes présents à Lucerne ont
récité ensemble le symbole de Nicée-Constantinople. Après ce

fait, est-il permis à un protestant, qui est contraint de gémir
lui-même sur les divisions et les négations de sa propre Eglise,
d'accuser le congrès de Lucerne de n'avoir exprimé, en fait
de religion positive, qu'une doctrine « vague, chaotique et
contradictoire » (p. 103)? M. Naville — j'en appelle à sa loyauté
— n'a pas lu les Actes officiels du Congrès de Lucerne; il n'a
lu que la Semaine religieuse de Genève, ce qui est plus qu'in-



— 448 —

suffisant entre hommes impartiaux. C'est lui-même, d'ailleurs,
qui déclare qu'«il ne serait peut-être pas impossible de désigner
tel protestant de naissance, qui s'est fait catholique (lire
papiste) sans croire à la messe, pour maintenir le principe
d'autorité » (p. 105). C'est lui-même encore qui enseigne qu'« entre
les protestants pour lesquels le pape est l'antéchrist, et les

catholiques (lire les papistes) qui ne voient dans la réformation
du XVIe siècle qu'une œuvre exclusivement satanique dans
son origine et dans ses effets, aucun rapprochement n'est
possible » (p. 106). Or, qu'il le veuille ou non, il n'y a pas de

papistes autorisés qui osent considérer autrement la réformation
du XVIe siècle. Et cependant c'est avec ces gens-là que M.
Naville veut, avant tout, s'unir!

Qu'il en croie du moins ses coreligionnaires. Qu'il lise la
critique que M. L. Wuarin lui a adressée dans le Journal de

Genève du 28 avril dernier, critique où il est dit que, si les

protestants répugnent à se rapprocher de leurs anciens
adversaires, c'est que ceux-ci refusent de reconnaître la liberté
religieuse, et que, s'ils renoncent présentement à faire couler
le sang des hérétiques, ce n'est pas par principe, mais par
des raisons d'opportunisme. Que M. Naville lise surtout la
belle et noble réponse que lui a faite M. Frank Puaux dans
la Revue chrétienne (avril, p. 319) :

«Aussi longtemps que l'Eglise de Rome maintiendra sa

prétention d'être la seule Eglise chrétienne et ne reconnaîtra
pas les autres Eglises comme ayant les mêmes droits que ceux
qu'elle réclame, cette unité du monde chrétien, dont parle avec
tant d'éloquence M. Naville, ne se réalisera pas. Sur ce point,
aucune transaction n'est possible, et toute Eglise qui la
consentirait serait condamnée à disparaître. Sans doute, il est
aisé de louer les vues généreuses de tels et tels prêtres, de

parler de leur largeur d'esprit, et nous ne songeons pas à y
contredire. Mais Rome seule engage l'Eglise. M. Naville a bien
fait comprendre qu'il serait désirable que des paroles décisives
se fissent entendre ex cathedra, mais sans insister assez
fortement. A vues humaines, cette heure de paix semble lointaine.
Au moment où nous achevions la lecture du livre, de M.
Naville, tombait sous nos yeux la lettre pastorale que le cardinal
Richard adresse aux fidèles au retour des solennités jubilaires
de Léon XIII. Comment traduire le sentiment pénible que laisse



— 449 —

la lecture d'un document où règne l'ultramontanisme le plus
dévot, et qui ne respire que l'exaltation presque divine du

pape, dont les bénédictions paraissent aussi enviables que
celles du Christ? Comment parler d'unité, lorsque nous voyons
un cardinal, dont l'autorité est considérable, annoncer qu'il
montera en chaire pour renouveler la consécration de la ville
et du diocèse de Paris à saint Joseph « Par cette consécration,
dit-il, nous avions voulu réclamer particulièrement pour le
peuple confié à nos soins la protection du Bienheureux Patriarche

que les souverains Pontifes ont proclamé le Patron de

l'Eglise universelle. » Qu'y a-t-il de commun, en vérité, entre
la religion de Jésus-Christ, qui, étant le chef de l'Eglise, doit
en être le protecteur, et le patronage de Joseph, dont l'histoire
ne nous a laissé que le nom, et qui n'a point révélé, que nous
sachions, qu'il acceptait cette lourde charge de veiller aux
destinées de l'Eglise universelle? Ce ne sont point là, que M.
Naville veuille bien le remarquer, des rêveries de moines,
mais des décisions publiques et solennelles, émanant d'un des
hommes les plus autorisés du catholicisme (romain). Et qu'on
n'oublie pas non plus que, si ce même catholicisme (romain)
en avait le pouvoir, il imposerait ces étranges doctrines. Nous
connaissons les protestations du catholicisme américain en
faveur de la liberté, mais nous connaissons non moins bien
l'attitude du clergé espagnol et hongrois. Nul plus que nous
ne désire l'unité du monde chrétien, mais l'obstacle ne vient
pas des Eglises de la Réforme. Que la parole de la paix et de
la conciliation se fasse entendre du Vatican, et nous serons les
premiers à nous incliner, en disant pour la première fois avec
émotion : Roma locuta est. »

Voilà la vérité!
Dans ses chapitres intitulés : « Unité dans les croyances,

unité dans la morale, unité dans les sentiments», M. Naville
est incomplet, en ce sens qu'il écarte les dissentiments comme
s'ils n'existaient pas, et que, partant, il ne cherche pas les

moyens d'y mettre fin. Il les tait, et il croit, par son silence,
les annihiler ; il se trompe. C'est là précisément qu'est la
principale difficulté; et c'est là par conséquent qu'il faudrait, pour
réaliser une union sérieuse et loyale, diriger tous ses efforts
de pacification.



— 450 —

M. Naville devrait savoir, d'après l'histoire, que toutes les
tentatives de pacification qui ont eu lieu sans qu'on ait
auparavant écarté sincèrement les motifs de séparation, n'ont
été que des paix boiteuses, et qu'à la première difficulté elles
ont échoué. Cette méthode diplomatique de faire l'union en
gardant chacun in petto ses causes de dissentiment, n'a jamais
rien produit de sérieux ni de durable. Mieux vaut avouer
loyalement de part et d'autre les points sur lesquels on est
en désaccord, les examiner à fond scientifiquement, les yeux
très ouverts et non les yeux fermés, et se ranger du côté que
la science indiquera. La science est plus forte que la
diplomatie; non, ce n'est pas le silence étudié, la dissimulation
voulue, qui feront l'union, encore moins en religion qu'en
politique, mais seulement la vérité démontrée: Veritas liberabit.

M. Naville dit: «Catholiques d'orient et catholiques
d'occident, anglicans, luthériens, réformés, toutes les communautés
chrétiennes en appellent au témoignage du Christ, dont elles
reconnaissent en commun la valeur» (p. 117). Puis, il s'arrête.
Ne devrait-il pas, au contraire, chercher quel est le meilleur
criterium pour constater historiquement quel a été le témoignage

du Christ? N'est-ce pas là la question capitale? Au lieu
de cela, il écrit une page où il semble insinuer que ce n'est
pas clans les Eglises existantes, mais dans l'Eglise invisible,
qu'il faut se réfugier pour réaliser la communion des âmes
fidèles (p. 121—122). M. Naville serait-il partisan du christianisme

sans Eglise visible Etrange manière de prêcher l'union
des Eglises visibles!

M. Naville résume la morale chrétienne dans l'amour de

Dieu et du prochain. Oui; mais il y a tant de manières
d'entendre cet amour et de le pratiquer! M. Naville a la sienne;
d'autres ont la leur. Qui a raison? — M. Naville résume les
sentiments chrétiens dans l'Oraison dominicale. Très bien. Mais
il y a tant de manières d'entendre et de pratiquer le pardon,
la délivrance du mal, sans oublier la question du pain quotidien.

M. Naville aurait-il la prétention de croire que sa méthode
à lui est inattaquable?

C'est ainsi qu'il soulève les difficultés sans les résoudre,
et qu'il s'arrête sur le seuil même de la pratique. Les cinq
règles qu'il indique pour préparer l'union, à savoir: mieux se

connaître les uns les autres (p. 261—265); ne pas imputer à



— 451 —

une croyance religieuse ce qui est le caractère général d'une
époque (p. 265—272) ; les faits étant connus, apporter dans leur
appréciation un esprit de justice et de charité (p. 272—273);
ne faire du prosélytisme individuel que lorsqu'il est justifié par
des circonstances spéciales (p. 273—281); enfin, respecter la
conscience des personnes qui passent sincèrement et sérieusement

d'une Eglise à une autre (p. 281—285) ; ces cinq règles, dis-
je, seraient excellentes, si elles n'étaient trop générales et ne
sentaient trop le lieu commun. Il faut aller plus loin et
préciser les moyens d'action, du moment que les difficultés sont
elles-mêmes très précises.

M. Naville a été plus heureux, ou du moins plus net,
lorsqu'il a dit: «C'est l'admission du témoignage du Christ
qui doit réunir les chrétiens dans une foi commune, malgré
ce qui les sépare d'ailleurs (p. V) Il est particulièrement
utile, dans les circonstances actuelles, de s'attacher aux
éléments simples du témoignage du Christ, dégagés de tous les
éléments secondaires qui les entourent (p. 37) Bien des
doutes s'élèvent sur les déterminations théologiques des

dogmes, et sur la valeur et le sens de toutes les parties des saintes
Écritures. C'est une triste destinée que celle des hommes qui
ne savent pas distinguer les fondements de la foi des constructions

élevées sur ces fondements (p. 38). » Très bien. C'est cette
distinction entre la foi et la théologie, entre le dogme divin
et les constructions humaines élevées par les théologiens d'une
manière plus ou moins exacte sur ces fondements de la foi,
c'est cette distinction, dis-je, qu'il fallait approfondir : car c'est
en elle, à mon avis du moins, que se trouve la solution du
problème, attendu que l'union des Eglises chrétiennes ne peut
se faire que dans la doctrine enseignée par le Christ, doctrine
une et la même pour tous, et non pas dans les spéculations
théologiques humaines, qui restent libres et qui varieront
toujours selon les milieux sociaux et les siècles. Voilà le terrain
qu'il faut cultiver pour faire fructifier l'idée de l'union.

En vérité, si la candeur avec laquelle M. Naville envisage
l'Eglise ultramontaine et jésuitique affaiblit singulièrement la
valeur de sa thèse à mes yeux, d'autre part, la sincérité avec

laquelle il juge ses frères protestants, l'indépendance qu'il
professe vis-à-vis de sa propre Eglise (si tant est qu'il fasse

partie d'une Eglise protestante officielle) m'attirent. J'ai déjà



— 452 —

dit avec quelle sévérité il se sépare des protestants qui
n'admettent pas « l'autorité » du témoignage du Christ. Il va plus
loin, il dit encore à propos de la doctrine de l'âme de l'Eglise
et de la tolérance : « Certains protestants ont plus de peine
que les catholiques éclairés à entrer dans les pensées de cet
ordre J'ai trouvé plus d'une fois chez des catholiques plus
de largeur d'esprit que chez nombre de protestants (p. 182 et
184). Dans leur réforme, les protestants ont confondu l'usage
avec l'abus et rejeté des choses qu'ils auraient dû maintenir
ou rétablir» (p. 198). Il avoue même, contre la thèse protestante

ordinaire, que « le contenu de la foi chrétienne, dans ses
éléments essentiels, a précédé non seulement les travaux des

théologiens, mais la rédaction du Nouveau Testament. Le
Nouveau Testament n'était pas rédigé lorsque saint Etienne mourant

remettait son âme au Sauveur et adressait à Dieu pour
ses bourreaux la prière d'une âme transformée par la
puissance de l'évangile. Avant les travaux des conciles, avant la
formation du canon, l'Eglise adorait le Père Céleste, rendait
un culte au Christ rédempteur et implorait l'assistance de

l'Esprit saint » (p. 38).

Cette dernière assertion est très importante ; elle conduit
logiquement à remplacer les exagérations du biblisme par une
doctrine exacte sur la Bible, et à rendre à l'Eglise, en dehors
des exagérations papistes et des négations protestantes, la
place légitime qui lui est due et que seul le catholicisme non
papiste lui reconnaît.

Si donc M. Naville voulait pousser sa thèse un peu plus
loin, soit dans la précision du dogme, soit dans la pratique
des choses, il me semble qu'il pourrait contribuer efficacement
à faire avancer la question. Un progrès spirituel et religieux
de cette importance ne serait-il pas le plus beau couronnement
d'une vie déjà digne de tous les respects?

Qui songeait, il y a vingt-cinq ans, à prendre l'initiative
de la réunion des Eglises chrétiennes; à continuer, sur de

meilleures bases, l'œuvre mal commencée de Bossuet et de
Leibniz ; à donner une suite aux ouvrages de Rabaut le jeune J

1 Détails historiques et recueil de pièces sur les divers projets de ré-union de

toutes les communions chrétiennes ; Paris, 1806, I vol. in-8°.



— 453 —

et de Tabaraud x? Personne. Ce sont les théologiens anciens-
catholiques qui, en posant théoriquement et pratiquement la
question de la réforme catholique, ont posé en même temps,
théoriquement et pratiquement, la question de l'union des

Eglises. Sans les conférences de Bonn, sans les congrès
anciens-catholiques, sans les ouvrages théologiques où nous avons
commencé à élucider cette question, M. Naville n'aurait
certainement pas composé la seconde partie de son volume. Il a
beau nous ignorer, ou plutôt nous accuser ; nous sommes là,
nous existons avec notre programme chrétien et catholique,
programme positif et ferme ; nous travaillons, nous
enseignons, nous écrivons, nous agissons pour l'union même que
M. Naville désire, sur la base du témoignage même du Christ
qu'il invoque, et aussi dans le sens qu'il indique, mais avec
plus de précision et plus d'exactitude. Nous espérons de sa

loyauté qu'il le reconnaîtra un jour ; ce ne sera pas une faveur
qu'il nous accordera, mais une simple justice qu'il nous rendra.
Ce jour-là, non seulement nous lui tendrons une main fraternelle

— ce que nous faisons déjà, malgré son indifférence, je
devrais dire son injustice; — mais nous lui dirons avec effusion

: Ecce quam bonum et quam jucundum habitare fratres in
unum

1 Histoire critique des Projets formés depuis trois cents ans pour la rétmion
des communions chrétiennes ; Paris, 1824, 1 vol. in-8°, 5°9 P-

E. MlCHAUD.


	Le récent manifeste de M. E. Naville sur l'union des églises

