Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)

Heft: 3

Artikel: Le récent manifeste de M. E. Naville sur I'union des églises
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403264

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE RECENT MANIFESTE DE M. E. NAVILLE
SUR L’UNION DES EGLISES.

M. Ernest Naville vient de publier un volume intitulé: le
Témoignage du Christ et I'Unité du wmonde chrvélien.') Nous
avons lu cet ouvrage avec toute la déférence due & son véné-
rable auteur. Ce n’est pas un ouvrage didactique et d'argu-
mentation serrée, bien qu'il y ait de la méthode et du raison-
nement. Ce sont des pages d'une lecture courante, facile,
agréable et surtout édifiante. En les lisant, on se rappelle le
beau mot de Lacretelle ainé: «Pour mieux leur ressembler,
honorez ces vieillards & qui 1'étude et ’expérience, leur gloire
et leurs services, ont décerné, pour repos, '’emploi de la sa-
gesse.» M. E. Naville se repose en préchant sa foi et en ap-
pelant les chrétiens & l'union. Philosophe et croyant, et sur-
tout homme de sentiment et de cceur, il s’est peint lui-méme
dans ce volume, qui, espérons-le, ne sera pas sa derniére ceuvre,
mais qui toutefois restera, sinon comme son testament reli-
gieux, du moins comme un manifeste qu'on ne saurait laisser
inapercu.

On y distingue deux parties, clairement indiquées par le
titre méme. Dans la premitre, il explique comment le Christ
a rendu témoignage, quel est le contenu de ce témoignage et
comment il s'impose d’autorité aux croyants. M. Naville se
rend compte de ce que sa foi chrétienne, fondée sur 'autorité
du témoignage du Christ, ajoute de lumiere, de certitude et
d'efficacité 2 sa philosophie religieuse; il montre les différences
de méthode et de contenu qui existent entre la philosophie
_spiritualiste et la foi chrétienne (p. 90—91). Relativement a

7 1) Paris, Fischbacher; Geneve, Cherbuliez; 1893, § fr.



-

l'autorité que le témoignage du Christ doit exercer sur les
croyants, il se sépare nettement de ceux des écrivains protes-
tants contemporains qui la nient, et qu'il juge séverement
(p. 71 et 77); il cite en particulier MM. Ch. Secrétan et Ed.
Stapfer. ;

Il admet la preuve interne et la preuve externe du témoi-
gnage de Jésus. Sur la premieére il dit: « Nous pouvons cons-
tater l'influence exercée par le Christ des Evangiles sur le
cceur; la raison et la conscience; nous pouvons reconnaitre
dans les paroles de Jésus la-description exacte de notre état
et une réponse a nos besoins spirituels; ce sera toujours 1a
la grande base de la foi: ’'homme qui sait out il a trouvé lu-
miere, force, consolation, paix, s'attachera a Celui par lequel
il a recu ces bienfaits» (p. 41.) Quant 4 la preuve externe et
objective, M. Naville la revendique d’autant plus qu'il la trouve
plus «discréditée dans une partie du monde théologique»;
toutefois c’est surtout dans le fait de la résurrection du Christ
qu’il la fait consister. Ce fait lui parait démontré et inatta-
quable, tandis que «fonder Vautorité du Christ sur le détail
des actions surnaturelles que les évangiles lui attribuent serait,
au point de vue d'une science historique sérieuse, un procédé
tout a fait défectueux» (p. 44). Selon M. Naville, «pour une
critique vraiment impartiale, la question du surnaturel reste
ouverte », tandis que «l'affirmation de la résurrection du Christ
est hors des atteintes de la critique » (p. 61—64). Cependant,
M. Naville ajoute que, dans l'examen que le croyant fait du
témoignage du Christ, «c’est le cceur et la conscience qui ont
le principal rdle dans la formation de la croyance» (p. 76).
Il n’admet pas que la foi dans le témoignage du Christ puisse
s'imposer «comme un fait historique valablement établi»; il
déclare expressément. «que les raisonnements qu'il a présentés
peuvent affermir la foi chez ceux quila possédent, mais qu'ils
ne sont pas suffisants pour la produire» (p. 78). Ceci n’est-il
pas en contradiction avec lassertion si catégorique qu'il a
formulée précédemment, & savoir que laffirmation de la résur-
rection du Christ est «hors des atteintes de la critique »? Ce
sentimentalisme de l'auteur diminue malheureusement de beau-
coup la force probante de la premiére partie de son ouvrage.
On voit que lauteur n’a pas étudié les preuves objectives du
christianisme a fond et d'une maniére rigoureuse.



La seconde partie, celle qui traite de lunité du monde
chrétien, est trés intéressante comme sujet et pleine de nobles
aspirations, mais plus faible encore comme démonstration et
surtout comme conclusion pratique.

En théorie, l'auteur désire vivement l'union des Eglises
chrétiennes. Tout son Avani-propos est un chaleureux appel a
I'union, appel que je regrette de ne pouvoir citer ici, faute
d’espace. M. Naville ne se borne pas & la désirer et a 1'ap-
peler de ses vceux, -il indique encore les faits qui, & sa con-
naissance, peuvent la favoriser; il énonce méme des régles de
conduite dans le but de la préparer. Mais c'est tout. Il n'y a
rien dans son ouvrage, dit-il lui-méme, qui ressemble & un
projet de réunion des différentes Eglises (p. 287). Un tel projet
lui parait une ceuvre pour le moment chimérique et «dépas-
sant visiblement les forces humaines». Cette derniére raison
est peu péremptoire: car la conversion et le salut du monde
dépassent aussi les forces humaines, ce qui n’empéche nulle-
ment M. Naville d'y travailler activement et de son mieux.
- Quoi qu'il en soit, il s'arréte impuissant et effrayé devant
I'ceuvre méme; homme de cabinet, il soupire et il aspire, a sa
table de travail, la plume & la main, mais des qu'il s’agit de
commencer a4 mettre en pratique, au dehors, les idées qu'il a
formulées sur le papier, il reste enfermé chez lui. :

Cette évidente défectuosité dans le coté pratique de son
ceuvre vient, si 'on examine les choses de prés, des faiblesses
mémes de la théorie de 'auteur, théorie vague et incertaine
sur bien des points, erronée méme sur quelques autres, et
de laquelle rien de fécond et de ferme ne peut logiquement ”
sortir. : ‘ :

Avant tout, lauteur voudrait que I’Eglise romaine fat ad-
mise a travailler, avec les Eglises séparées d'elle, au rétablis-
sement de I'union; il reproche & celles-ci, réunies au congrés
de Lucerne de 1892, d’avoir pris vis-a-vis de I'Eglise romaine
une attitude hostile, qui le contriste et méme le blesse.

Cette tristesse part assurément d’un bon naturel, mais elle
nous semble un contre-sens dans la question.

Nous aussi, nous voudrions que I'Eglise romaine travaillat
avec les autres Eglises a 'union. Mais c’est elle qui ne veut
pas: car elle ne poursuit que la soumission des autres Eglises
A sa prétendue suprématie. C'est donc elle qui se met hors la

Revue intern, de Théologie. Heft 3, 1893. 30



e

loi et qui s’exclut du travail commun. Qu'y faire? Faut-il at-
tendre, pour commencer le travail, qu’elle se convertisse & des
idées plus exactes et plus modestes? Ce serait attendre trop
longtemps; disons le mot, ce serait abdiquer. Ne pouvant nous
réunir avec elle, nous nous réunirons sans elle: ce sera déja
une ceuvre éminemment chrétienne et salutaire, de rétablir la
paix et la fraternité entre toutes les Eglises indépendantes de
Rome. Bien plus, étant donnés les obstacles et les entraves
que Rome suscite contre cette union, c’est un devoir pour les
Eglises de s'unir non seulement sans elle, mais contre elle. Le
simple bon sens — et la charité ne détruit pas le bon sens —
dit que c’est un devoir de se défendre contre 'ennemi, et de
lutter énergiquement: mlitia est vita hominis, esio bonus miles
Christi . . . '

M. Naville prétend que Rome s'apaise contre le protestan-
tisme, et que, par conséquent, les protestants doivent s'apaiser
contre elle. Les preuves qu'il cite du prétendu apaisement de
Rome sont malheureusement trés faibles. — D’abord, ce sont
quelques individualités jugeant la réforme du XVI°® siecle
moins séverement que par le passé (p. 164—165); mais qu’est-
ce que Alzog et M. A. Pellissier, en présence de ce que Janssen
a écrit et de ce que la presse papiste publie journellement
contre le protestantisme? — Ensuite, M. Naville cite quelques
catholiques libéraux, Dupanloup, Gratry, Montalembert, Cochin,
etc. (p. 166—170); mais qu’est-ce encore que ces voix perdues,
aujourd’hui muettes, et qui ont failli étre condamnées par Pie IX?
I1 y a des ames pacifiques dans toutes les religions, dans le
judaisme, le musulmanisme et le paganisme; cela prouve-t-il
qu’il ne faut pas combattre les erreurs du judaisme, du
musulmanisme, du paganisme? Une Eglise se juge d’apres
ses actes officiels, et non d’aprés les aspirations de quelques-
uns de ses membres tenus en suspicion par les autorités
mémes de cette Eglise; M. Naville oublie ce principe élémen-
taire en matiere d’ecclésiologie. — En outre, il invoque la
doctrine de !'ame de I'Eglise et de la bonne foi, admise
dans I'Eglise romaine (p. 171—177); cette doctrine est fort
belle en théorie, mais elle est nulle dans la pratique, attendu
que, pratiquement, Rome, si elle le pouvait, traiterait les pro-
testants comme elle les a traités en 1572 et en 1685, en dépit
de quelques romanistes libéraux qui demeurent illogiquement



47

dans leur Eglise, muets et discrédités. — Enfin, M. Naville cite
S. Justin et Clément d’Alexandrie (p. 178—179); mais ignore-
t-il que ces docteurs appartiennent a 1’ancienne Eglise catho-
lique, et non a I'Eglise romaine infaillibiliste?

M. Naville est beaucoup mieux inspiré, lorsqu’ili avoue
que 1'Eglise romaine, appuyée en cela sur Thomas d’Aquin,
supprimerait la liberté religieuse et mettrait & mort les héré-
tiques, si elle en avait le pouvoir (p. 270). Il demande qu’«une
décision solennelle d'un pape ou d'un concile rompe avec un
passé néfaste» (p. 271). Mais il préche dans le désert. Que
M. Naville nous permette de le lui dire simplement, sans
amertume et fraternellement: il est, dans toute cette question,
d'une naiveté enfantine; il ne connait ni les actes officiels de
la papauté, ni l'administration de I'Eglise romaine; il prend
quelques personnalités généreuses de cette Eglise pour cette
Eglise méme; il prend surtout ses propres illusions pour des
réalités, et il s'abuse étrangement. :

Si les Eglises séparées de Rome se croient obligées de
lutter contre Rome, c’est qu'elles y sont forcées par la vérité
chrétienne et par le devoir chrétien; et lorsqu'il reproche au
congreés de Lucerne de n'avoir pas suffisamment mis en lu-
miere le coété positif chrétien de son ceuvre (p. 103), il se
trompe également. I.a seule autorité qu'il cite pour étayer son
accusation est celle d'un «rédacteur » — qu’il déclare «habile
et parfaitement renseigné» — d’'un journal protestant. Hélas!
ce rédacteur, outre qu'il n'a pas assisté au congrés et qu'il
juge de ce qu’il n'a ni vu ni entendu, est connu, méme dans
le monde protestant, pour un homme de parti, qui, dans la
question de l'ancien-catholicisme, n’a jamais montré que des
sentiments hostiles. C'est une autorité que nous récusons dans
la question. M. Naville devrait savoir que les représentants
de toutes les Eglises chrétiennes présents a Lucerne ont ré-
cité ensemble le symbole de Nicée-Constantinople. Aprés ce
fait, est-il permis & un protestant, qui est contraint de gémir
lui-méme sur les divisions et les négations de sa propre Eglise,
d’accuser le congrés de Lucerne de n’avoir exprimé, en fait
de religion positive, qu'une doctrine «vague, chaotique et con-
tradictoire» (p. 103)? M. Naville — j'en appelle 4 sa loyauté
— n’a pas lu les Actes officiels du Congrés de Lucerne, il n'a
lu que la Semaine religieuse de Gendve, ce qui est plus qu'in-



— 448 —

suffisant entre hommes impartiaux. C'est lui-méme, d'ailleurs,
qui déclare qu'«il ne serait peut-étre pas impossible de désigner
tel protestant de naissance, qui s'est fait catholique (lire pa-
pisite) sans croire a la messe, pour maintenir le principe d’au-
torité » (p. 105). Clest lui-méme encore qui enseigne qu’«entre
les protestants pour lesquels le pape est 'antéchrist, et les
catholiques (lire les papistes) qui ne voient dans la réformation
du XVIe siecle qu’'une ceuvre exclusivement satanique dans
son origine et dans ses effets, aucun rapprochement n’est pos-
sible» (p. 106). Or, qu'il le veuille ou non, il n'y a pas de pa-
pistes autorisés qui osent considérer autrement la réformation
du XVI° sieécle. Et cependant c'est avec ces gens-la que M.
Naville veut, avant tout, s'unir! '

Qu'il en croie du moins ses coreligionnaires. Qu'il lise la
critique que M. L. Wuarin lui a adressée dans le Jjournal de
Geneve du 28 avril dernier, critique ou il est dit que, si les
protestants répugnent a se rapprocher de leurs anciens ad-
versaires, c'est que ceux-ci refusent de reconnaitre la liberté
religieuse, et que, s’ils renoncent présentement & faire couler
le sang des hérétiques, ce n’est pas par principe, mais par
des raisons d'opportunisme. Que M. Naville lise surtout la
belle et noble réponse que lui a faite M. Frank Puaux dans
la Revue chrétienne (avril, p. 319):

« Aussi longtemps que I'Eglise de Rome maintiendra sa
prétention d'étre la seule Eglise chrétienne et ne reconnaitra
pas les autres Eglises comme ayant les mémes droits que ceux
qu’elle réclame, cette unité du monde chrétien, dont parle avec
tant d’éloquence M. Naville, ne se réalisera pas. Sur ce point,
aucune transaction wn'est possible, et toute Eglise qui la con-
sentirait serait condamnée a disparaitre. Sans doute, il est
aisé de louer les vues généreuses de tels et tels prétres, de
parler de leur largeur d'esprit, et nous ne songeons pas a y
contredire. Mais Rome seule engage I'Eglise. M. Naville a bien
fait comprendre qu’il serait désirable que des paroles décisives
se fissent entendre ex cathedva, mais sans insister assez forte-
ment. A vues humaines, cette heure de paix semble lointaine.
Au moment ol nous achevions la lecture du livre de M. Na-
ville, tombait sous nos yeux la lettre pastorale que le cardinal
Richard adresse aux fidéles au retour des solennités jubilaires
de Léon XIII. Comment traduire le sentiment pénible que laisse



— 449 —

la lecture d'un document ou régne l'ultramontanisme le plus
dévot, et qui ne respire que l'exaltation presque divine du
pape, dont les bénédictions paraissent aussi enviables que
celles du Christ? Comment parler d'unité, lorsque nous voyons
un cardinal, dont Il’autorité est considérable, annoncer qu'il
montera en chaire pour renouveler la consécration de la ville
et du dioceése de Paris a saint Joseph? «Par cette consécration,
dit-il, nous avions voulu réclamer particulierement pour le:
peuple confié & nos soins la protection du Bienheureux Patri-
arche que les souverains Pontifes ont proclamé le Patron de
PEglise universelle. » Qu'y a-t-il de commun, en vérité, entre
la religion de Jésus-Christ, qui, étant le chef de 1'Eglise, doit
en étre le protecteur, et le patronage de Joseph, dont 'histoire
ne nous a laissé que le nom, et qui n'a point révélé, que nous
sachions, qu'il acceptait cette lourde charge de veiller aux
destinées de I'Eglise universelle? Ce ne sont point 1a, que M.
Naville veuille bien le remarquer, des réveries de moines,
mais des décisions publiques et solennelles, émanant d'un des
hommes les plus autorisés du catholicisme (romain). Et qu'on
n’oublie pas non plus que, si ce méme catholicisme (romain)
en avait le pouvoir, il imposerait ces étranges doctrines. Nous
connaissons les protestations du catholicisme américain en fa-
veur de la liberté, mais nous connaissons non moins bien
Pattitude du clergé espagnol et hongrois. Nul plus que nous
- ne désire l'unité du monde chrétien, mais l'obstacle ne vient
pas des Eglises de la Réforme. Que la parole de la paix et de
la conciliation se fasse entendre du Vatican, et nous serons les
premiers a nous incliner, en disant pour la premiére fois avec
émotion: Roma locuta est.»

Voila la vérité!

Dans ses chapitres intitulés: «Unité dans les croyances,
unité dans la morale, unité dans les sentiments», M. Naville
est incomplet, en ce sens qu’il écarte les dissentiments comme
s'ils n’existaient pas, et que, partant, il ne cherche pas les
moyens d’y mettre fin. Il les tait, et il croit, par son silence,
les annihiler; il se trompe. C'est 12 précisément qu'est la prin-
cipale difficulté; et c’est 14 par conséquent qu’il faudrait, pour
réaliser une union sérieuse et loyale, diriger tous ses efforts
de pacification.



— 450 —

M. Naville devrait savoir, d’aprés lhistoire, que toutes les
tentatives de pacification qui ont eu lieu sans qu'on ait au-
paravant écarté sincérement les motifs de séparation, n’ont
été que des paix boiteuses, et qu'a la premiere difficulté elles
ont échoué. Cette méthode diplomatique de faire 1'union en
gardant chacun iz petfo ses causes de dissentiment, n’a jamais
rien produit de sérieux ni de durable, Mieux vaut avouer
loyalement de part et d’autre les points sur lesquels on est
en désaccord, les examiner a fond scientifiquement, les yeux
trés ouverts et non les yeux fermés, et se ranger du cdté que
la science indiquera. La science est plus forte que la diplo-
matie; non, ce n'est pas le silence étudié, la dissimulation
voulue, qui feront l'union, encore moins en religion qu'en po-
litique, mais seulement la vérité démontrée: Veritas liberabit.

M. Naville dit: «Catholiques d’orient et catholiques d’oc-
cident, anglicans, luthériens, réformés, toutes les communautés
chrétiennes en appellent au témoignage du Christ, dont elles
reconnaissent en commun la valeur» (p. 117). Puis, il s'arréte.
Ne devraitil pas, au contraire, chercher quel est le meilleur
criterium pour constater historiquement quel a été le témoi-
gnage du Christ? N'est-ce pas 12 la question capitale? Au lieu
de cela, il écrit une page ou il semble insinuer que ce n’est
pas dans les Eglises existantes, mais dans U'Eglise znvisible,
qu'il faut se réfugier pour réaliser la communion des dmes
fideles (p. 121—122). M. Naville serait-il partisan du christia-
nisme sans Eglise visible? Etrange maniére de précher 'union
des Eglises visibles!

M. Naville résume la morale chrétienne dans 'amour de
Dieu et du prochain. Oui; mais il y a tant de manitres d’en-
tendre cet amour et de le pratiquer! M. Naville a la sienne;
d’autres ont la leur. Qui a raison? — M. Naville résume les
sentiments chrétiens dans "Oraison dominicale. Tres bien. Mais
il y a tant de manieres d’entendre et de pratiquer le pardon,
la délivrance du mal, sans oublier la question du pain quoti-
dien. M. Naville aurait-il 1a prétention de croire que sa méthode
a lui est inattaquable?

C’est ainsi qu’il souleve les difficultés sans les résoudre,
et qu'il s'arréte sur le seuil méme de la pratique. Les cing
reégles qu’il indique pour préparer l'union, & savoir: mieux se
connaitre les uns les autres (p. 261—265); ne pas imputer a



— 51

une croyance religieuse ce qui est le caractére général d'une
époque (p. 260—272); les faits étant connus, apporter dans leur
appréciation un esprit de justice et de charité (p. 272—273);
ne faire du prosélytisme individuel que lorsqu’il est justifié par
des circonstances spéciales (p. 273—281); enfin, respecter la
conscience des personnes qui passent sinceérement et sérieuse-
ment d'une Eglise & une autre (p. 281—285) ; ces cing régles, dis-
je, seraient excellentes, si elles n’étaient trop générales et ne
sentaient trop le lieu commun. Il faut aller plus loin et pré-
ciser les moyens d'action, du moment que les difficultés sont
elles-mémes trés précises.

M. Naville a été plus heureux, ou du moins plus net,
lorsqu’il a dit: «Clest l'admission du témoignage du Christ
qui doit réumir les chréliens dans une for commune, malgré
ce qui les sépare dlailleurs (p. V)... Il est particulitrement
utile, dans les circonstances actuelles, de s’attacher aux ¢lé-

~ _ments simples du témoignage du Christ, dégagés de tous les

éléments secondaires qui les entourent (p. 37) . . . Bien des
doutes s'élevent sur les déterminations théologiques des dog-
mes, et sur la valeur et le sens de toutes les parties des saintes
Feritures. Clest une triste destinée que celle des hommes qui
ne savent pas distinguer les fomndemenis de la foi des construc-
tions élevées sur ces fondements (p. 38). » Tres bien. C'est cette
distinction entre la foi et la théologie, entre le dogme divin
et les constructions humaines élevées par les théologiens d'une
manidre plus ou moins exacte sur ces fondements de la foi,
c'est cette distinction, dis-je, qu’il fallait approfondir: car c’est
en elle, & mon avis du moins, que se trouve la solution du
probleme, attendu que l'union des Eglises chrétiennes ne peut
se faire que dans la doctrine enseignée par le Christ, doctrine
une et la méme pour tous, et non pas dans les spéculations
théologiques humaines, qui restent libres et qui varieront tou-
jours selon les milieux sociaux et les siecles. Voila le terrain
qu'il faut cultiver pour faire fructifier I'idée de l'union.

En vérité, si la candeur avec laquelle M. Naville envisage
I’Eglise ultramontaine et jésuitique affaiblit singulierement la
-valeur de sa thése a4 mes yeux, d'autre part, la sincérité avec
laquelle il juge ses fréres protestants, l'indépendance qu'il
professe vis-a-vis de sa propre Eglise (si tant est qu'il fasse
partie d'une Eglise protestante officielle) m'attirent. J'ai déja



-

dit avec quelle sévérité il se sépare des protestants qui n’ad-
mettent pas «l'autorité» du témoignage du Christ. Il va plus
loin, il dit encore & propos de la doctrine de I'ame de ’Eglise
et de la tolérance: «Certains protestants ont plus de peine
que les catholiques éclairés & entrer dans les pensées de cet
ordre ... J'ai trouvé plus d'une fois chez des catholiques plus
de largeur d’esprit que chez nombre de protestants (p. 182 et
184). . . Dans leur réforme, les protestants ont confondu 'usage
avec l'abus et rejeté des choses qu'ils auraient d{i maintenir
ou rétablir» (p. 198). Il avoue méme, contre la thése protes-
tante ordinaire, que «le contenu de la foi chrétienne, dans ses
¢léments essentiels, a précédé non seulement les travaux des
théologiens, mais la rédaction du Nouveau Tesiament. e Nou-
veau Testament n’était pas rédigé lorsque saint Etienne mou-
rant remettait son ame au Sauveur et adressait & Dieu pour
ses bourreaux la priere d'une ame transformée par la puis-
sance de l'évangile. Avant les travaux des conciles, avant la
formation du canon, I'Eglise adorait le Pére Céleste, rendait
un culte au Christ rédempteur et implorait l'assistance de
I’Esprit saint» (p. 38).

Cette derniére assertion est trés importante; elle conduit
logiquement a remplacer les exagérations du biblisme par une
doctrine exacte sur la Bible, et & rendre a I'Eglise, en dehors
des exagérations papistes et des négations protestantes, la
place 1égitime qui lui est due et que seul le catholicisme non
papiste lui reconnait.

Si donc M. Naville voulait pousser sa thése un peu plus
loin, soit dans la précision du dogme, soit dans la pratique
des choses, il me semble qu'il pourrait contribuer efficacement
a faire avancer la question. Un progreés spirituel et religieux
de cette importance ne serait-il pas le plus beau couronnement
~d'une vie déja digne de tous les respects?

Qui songeait, il y a vingt-cinq ans, a prendre linitiative
de la réunion des Eglises chrétiennes; a continuer, sur de
meilleures bases, l'ceuvre mal commencée de Bossuet et de
Leibniz; & donner une suite aux ouvrages de Rabaut le jeune

L Détails historiques et recueil de pitces sur les divers projels de réunion de
Zoutes les communions chrétiennes ; Paris, 1806, 1 vol. in-8°.



-

et de Tabaraud?!? Personne. Ce sont les théologiens anciens-
catholiques qui, en posant théoriquement et pratiquement la
question de la réforme catholique, ont posé en méme temps,
théoriquement et pratiquement, la question de l'union des
Eglises. Sans les conférences de Bonn, sans les congrés an-
ciens-catholiques, sans les ouvrages théologiques ot nous avons
commencé a élucider cette question, M. Naville n'aurait cer-
tainement pas composé la seconde partie de son volume. Il a
beau nous ignorer, ou plutét nous accuser; nous sommes la,
nous existons avec notre programme chrétien et catholique,
programme positif et ferme; nous travaillons, nous ensei-
gnons, nous écrivons, nous agissons pour l'union méme que
M. Naville désire, sur la base du témoignage méme du Christ
qu’il invoque, et aussi dans le sens qu’il indique, mais avec
plus de précision et plus d’exactitude. Nous espérons de sa
loyauté qu'il le reconnaitra un jour; ce ne sera pas une faveur
qu'il nous accordera, mais une simple justice qu'il nous rendra.
Ce jour-1a, non seulement nous lui tendrons une main frater-
~nelle — ce que nous faisons déja, malgré son indifférence, je
devrais dire son injustice; — mais nous lui dirons avec effu-

sion: Ecce quam bonwm el quam jucundum habilare fratres in
unum !

1 Histoire critique des Projets formés depuis trois cents ans pour la véunion
des communions chrétiennes ; Paris, 1824, 1 vol. in-8% 509 p.

E. MiceHAUD.




	Le récent manifeste de M. E. Naville sur l'union des églises

