Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)

Heft: 3

Artikel: Du rapprochement entre les anciens-catholiques et les orthodoxes
d'orient

Autor: Kiréeff, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403263

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DU RAPPROCHEMENT
ENTRE LES ANCIENS-CATHOLIQUES
ET LES ORTHODOXES D’ORIENT."

Les rapports entre nous et les anciens-catholiques ont
plus de vingt ans de date. Ils remontent presque au début méme
de leur mouvement (1871). Rappelons quelques faits. On sait
que les Jésuites, maitres absolus au Vatican, préparerent leur
succes de longue main. On travailla Topinion, on prépara
les esprits, on lanca des ballons d'essai: la déclaration du
dogme de l'immaculée-conception, la publication du Syllabus,
etc. Pourtant, les Jesuites, quoique bien armés, eurent a lutter,
et ne purent vaincre sans peine leurs adversaires, qui au
début ont eu l'air de vouloir défendre la bonne cause d'une
facon sérieuse et énergique. Ces adversaires n’étaient pas
nombreux, il est vrai, mais c’étaient des hommes influents,
connus pour leur science; citons, entre autres, Maret, Dupan-
loup, Hefele, Strossmayr. De plus, par le nombre et la culture
de leurs ouailles, ils étaient infiniment plus importants que la
plupart des évéques de la majorité, qui faisaient cause com-
mune avec les Jésuites. :

On sait que les évéques, appelés au concile, doivent
témoigner de la foi de leurs fideles, en l'affirmant exactement;
qu’ils ne sont pas appelés pour inventer des dogmes, ni pour
légiférer 4 la mode des parlements, qu’ils sont #om auwuctores,
sed testes fidei. Or, beaucoup de représentants de la majorité
au concile de 1870 n’avaient pas méme de dioceéses, n’étaient
que des évéques in pariibus infidelitum. Que valaient donc
leurs témoignages? Aussi beaucoup de gens, tant en Alle-

! Extrait (tradcit du russe) d’une étude du général Kiréefl.

Revue intern, do Théologie. Heft 3, 1893. 29



-~ 130

magne qu’en France, espéraient que le concile ne se déciderait
pas a proclamer le dogme de linfaillibilité du Pape. On espé-
rait gqu’'une minorité imposante protesterait assez énergique-
ment pour enrayer le mouvement. On sait que cet espoir
fut cruellement décu. Ceux des évéques qui, avant et méme
pendant le concile, répétaient que leur conscience de chrétiens
ne leur permettrait jamais de dire «placef», de donner leur
consentement au dogme de l'infaillibilité, se bornérent a quel-
ques discours, a des supplications. Quelques-uns prirent hon-
teusement la fuite! Ce fut tout!! Peu & peu ils se soumirent
tous!

En Allemagne on ne s'attendait pas & une fin aussi piteuse.
On comptait surtout sur Hefele, le savant auteur de 1'Histoire
des conciles, o, tout en reconnaissant l'autorité du Pape, en
Pexagérant méme, il n’annulait pourtant pas celle de I'Eglise.
En se rendant 2 Rome au concile, Hefele disait: « Ich bin ein
Katholik, aber kein Romling. » Je le tiens de quelqu'un a qui
il le répéta. Hélas! il prouva qu’il était précisément le con-
traire, qu’il était: Ein Rémling, aber kein Katholik. On .comp-
tait aussi sur Strossmayr et sur beaucoup d’autres. Eh bien,
peu a peu tous ces nobles représentants de la « conscience
chrétienne » s'inclinérent et rampérent du co6té des Jésuites, du
coté de la majorité, abandonnant leurs troupeaux et couvrant
leur trahison les uns par «la crainte de semer la discorde
dans I'Eglise du Christ», les autres «par celle d'affliger le
Saint-Pere ». Ces hommes si pieux trouvaient, parait-il, que
Punité extérieure et factice de 1'Eglise était plus importante
que la pureté de son enseignement; que mécontenter, affliger
le Christ, n’était rien, mais qu’il était criminel d’affliger le
Pape!

Les évéques francais ne firent pas mieux. Les ouailles de
ces pasteurs infideles, ayant perdu tout espoir d’étre soutenues
par leurs préposés, par ceux qui auraient d# protester confre
le dogme insensé de 1870, furent donc forcées de défendre
elles-mémes leur liberté, leur foi et leur conscience. Ces fideles
courageux choisirent des représentants parmi des savants, tant
laiques qu’ecclésiastiques, et s'organisérent d’abord en com-
munes, puis en paroisses et enfin en dioceses.

Telle fut en deux mots l'origine de 1'Eglise ancienne-ca-
tholique. A peine organisés, avant méme d’avoir des évéques,



= 1

les anciens-catholiques, par l'organe de leurs illustres repré-
sentants, exprimerent le désir d'entrer en rapports avec les
orthodoxes d'Orient; ils émirent le vceu et l'espoir d'arriver,
avec 1'aide de Dieu, & reconstituer I'unité de I'Eglise indivise
des huit premiers siécles.

Voila un projet bien hardi et bien insens¢, me dira—t—bn .
il est en disproportion avec les forces dont on dispose; il est
impossible ! 7

Et pourquoi? Le grand schisme fut le résultat de 'orgueil
romain, entrainant avec lui tout 1’'Occident. Pourquoi 1'ancien-
catholicisme, constitué en Eglise, en une Eglise reconnue par
tout 1'Orient,’ ne raménerait-il pas a l'antique vérité tout 1'Oc-
cident? Pourquoi 1'Occident, qui maintenant peut voir si claire-
ment le résultat logique de ses erreurs (car le dernier dogme
de 1870 est la conséquence logique des erreurs premiéres),
pourquoi, dis-je, ne se rétracterait-il pas? Est-ce un déshonneur?
Bien loin de 14, ce serait une grande gloire! Pourquoi ne pas
revenir & l'ancien enseignement? Pourquoi ne pas rétablir
l'ancienne unité? Pourquoi continuer une lutte fratricide et
injuste? Pourquoi ne pas rétablir la concorde?

Et ce serait la concorde universelle; car les protestants et
les anglicans finiraient, bien certainement, par se joindre 2 ce
grand mouvement de concentration dogmatique. .. Mais ceci est
I'avenir. En attendant, nous avons devant nous le fait si im-
portant du rétablissement, sur une petite échelle il est vrai,
d'une Eglise orthodoxe dans le domaine du patriarcat romain,
d'une Eglise qui cherche a se rapprocher de nous. Pouvons-
nous, avons-nous le droit de rester indifférents devant une
question aussi sérieuse? Pouvons-nous nous taire, en présence
de cet appel? Pouvons-nous l'ignorer? Now certainement. Res-
ter dans l'inaction, ce serait signer notre déchéance!

Tant que le mouvement ancien-catholique était incertain,
tant que sa direction et ses bases n’étaient pas absolument
définies, notre Eglise devait user d'une grande prudence; elle
devait temporiser, pour voir si ce mouvement avait en lui-

! On comprend que la reconnaissance officielle de I’Eglise ancienne-catholique
comme Eglise-sceur orthodoxe occidentale, ne pourra se faire que du commun accord
de toutes les Eglises autocéphales orthodoxes de 1'Orient. Cet accord d’ailleurs ne
sera pas difficile & obtenir, je suppose; il dépendra plus encore des anciens-catho-
liques eux-mémes que de nous.



méme un principe de vitalité sérieuse, si ce n’était pas un feu
de paille. Avant d’agir elle-méme, elle laissa agir les forces
privées, non officielles. C'est en 1872 qu'on fonda a Péters-
bourg une société théologique, la Société des amis de 'instruc-
tion veligiense, dont le but principal était de se mettre en
rapports avec les représentants de l'ancien-catholicisme, de
comprendre son vrai caractére, sa portée, le but auquel il
tend. Maintenant, ces questions sont résolues; la position est
absolument claire et notre Eglise méme peut s’avancer, peut
prendre position vis-a-vis de l'ancien-catholicisme. C'est ce
qu’elle fait; la nomination d'une commission de théologiens
devant étudier la doctrine de I'ancien-catholicisme est un pas
dans cette voie.

Je me permets d’affirmer, que nous, orthodoxes orientaux,
nous pouvons considérer le dogme de I'Eglise ancienne-catho-
lique comme parfaitement orthodoxe,! et sa hiérarchie comme
absolument valide; mais, en dehors de ces deux questions ca-
pitales, auxquelles je reviendrai plus tard, il y en a d'autres
relatives au canon, & lorganisation de la vie de I’Eglise, a
certains points de vue théologiques, qui peuvent, a un certain
degré, se rapporter a lintelligence du dogme, etc.; tout cela
demande une étude. Puis, il ¥ a & voir comment I'Eglise an-
cienne-catholique saura s’affranchir, extérieurement, des élé-
ments hétérogenes, exageéres, inutiles, qui peuvent entraver
son développement, éléments qui accompagnent toujours toute
réforme et toute révolution, tant politique que religieuse. De
plus, dans le sein méme de toute réforme, il y a des gens
qui trouvent que 'on va trop lentement, d’autres que I'on va
trop vite; il y a toujours les ultra-progressistes et les ultra-
conservateurs. C'était le cas avec le mouvement hussite; ce
fut, un siécle plus tard, le cas avec le protestantisme: Me-
lanchthon trouvait que Luther allait trop vite et trop loin;
Carlstadt, au contraire, trouvait qu'il s'arrétait a mi-chemin et
I'accusait de lenteur.

Il en est de meéme de 'ancien-catholicisme: des éléments
divers et contradictoires viennent se grouper autour de lwi,
et obscurcir, jusqu'a un certain point, sa doctrine, qu'ils pré-

! Je crois que tout orthodoxe pourrait, par exemple, signer des deux mains
le catéchisme en usage chez les anciens-catholiques de la Suisse. '



— 433 —

sentent, sans aucun droit, comme conforme a la leur. Il faudra
qu'il les écarte. D’ailleurs, il est permis de supposer que ces
€éléments excessifs (dans 'un ou l'autre sens) se détacheront
d’eux-mémes, dés que la position des anciens-catholiques sera
mieux comprise par toutes les autres Eglises.

Avant de toucher la question du dogme, je dois m’arréter
a celle, non moins importante, de la hiérarchie. I.'Eglise an-
cienne-catholique posséde-t-elle une hiérarchie absolument ré-
guliere? Les opinions peuvent varier sur ce point, et varient
effectivement.! Plusieurs se demandent: 1° Quelle est exac-
tement la position de I’Eglise d’Utrecht, qui a transmis aux
anciens-catholiques l'ordination apostolique? et 2° peut-on re-
connaitre la validité d'une ordination faite par un seul évéque?

1. L’Eglise d'Utrecht est-elle constituée elle-méme d’'une
- fagon canoniquement réguliere? De quoi l'accuse Rome?
Pourquoi la curie romaine lui a-t-elle fait une guerre si acharnée?
L’histoire prouve que ces persécutions sont dues non pas a
des divergences en matiere de dogme, mais bien aux intrigues
des Jésuites, qui prenaient ombrage de l'indépendance de la
petite mais brave Eglise d'Utrecht. A cette époque (la fin du
XVII® et le commencement du XVIII® sigcle), la Compagnie de
Jésus était a l'apogée de sa puissance. Elle avait déclaré la
guerre a tout ce qui ne voulait pas se plier & ses lois, et cette
guerre fut, pendant deux sitcles, une série de succes. Le pro-
testantisme fut écrasé en Lithuanie et affaibli en Hongrie.
Les Jésuites étaient maitres de ’Espagne et de I’Autriche. La
Pologne était devenue leur citadelle (ce fut sa perte). Le pape
Clément XI était leur jouet, Louis XIV lui-méme un outil entre
les mains du Pére La Chaise... Ce fut a cette époque qu'ils se
butérent contre 'opposition d’Utrecht. Nous ne saurions entrer
ici dans Thistorique de cette lutte entre Rome et Utrecht. Il
est démontré que pour Rome et les Jésuites il ne s’agissait
que d’'une question de puissance, et nullement d’une question
de doctrine; celle-ci n'était qu'un prétexte, un masque.

En travaillant dans la bibliothéque de Stuttgart, j'eus l'oc-
casion de lire un ouvrage, dont 'auteur ne saurait étre accusé

1 Note de la rédaction @ Nous ferons remarquer que les déductions auxquelles
est arrivé M. Kiréeff sont fortement appuyées par celles qui se trouvent dans la
brochure de M. le professeur de I’académie de Moscou, M. Sokoloff, dont nous avons
donné précédemment un si intéressant extrait. -



— A5

d’iﬁdﬁlgence pour les ennemis de Rome: Storia delle Rivolu-
zioni della chiesa d Utrecht, dal Conte Mozzi, Venezia 1787.
Quel est le grand, le principal chef d’accusation de Mozzi
contre 1'Eglise d’Utrecht? Elle ne veut pas reconnaitve I’autorité
de Rome, elle ne veut pas Se soumetire. « Sono refrattarii »,
dit-il; et surtout elle a voulu chasser les Jésuites! « Ottenero
in fatti, che fussero sbanditi i Gesuiti! » Voila la grande, la
vraie raison de la lutte.

2. Quant aux évéques des anciens-catholiques, ils furent
sacrés par un seul évéque, et non par trois, comme le veut
le canon d'Orient. D’abord, il faut faire remarquer que les
Eglises orientales reconnaissent sans aucune difficulté la con-
sécration de 1'Eglise catholique romaine, & tous les degrés.
L’Orient recoit les prétres et les évéques romains, sans les
soumettre a une nouvelle imposition des mains. C'est donc une
preuve qu'il reconnait la validité de la consécration romaine;
or, selon le canon romain, la consécration accomplie par un
seul évéque est non seulement valide, mais encore licite. Si
donc MM. Reinkens et Herzog sont sacrés validement et lici-
tement au point de wvue romain (que nous admeitons), quelle
raison aurions-nous de ne pas admettre au moins la compléte
validité de ces consécrations? Selon le canon oriental, la con-
sécration d'un évéque doit s’effectuer par trois évéques; mais
en Orient méme, ce nombre n'est pas absolu; l'acte consé-
cratoire, le sacrement, est accompli par un seul évéque; les
autres n'en sont que les témoins (fesfes); c'est ce qui explique
les variations dans le nombre des évéques. La circulaire des
patriarches d'Orient (de 1723) citée dans le n® 2 de la Revwue,
dit « deux ou trois évéques »; le concile d’Arles, sept. Primi-
tivement (concile de Nicée), tous les évéques de la province
assistaient & la consécration; Grégoire le Grand admet la va-
lidité de la consécration par un seul, Léon XII (bulle /mpensa)
aussi. Si donc la consécration de MM. Reinkens et Herzog
peut paraitre a quelques-uns illicite, elle ne saurait emw awucune
Jfacon étre considérée comme wnon valide;, or, pour le moment,

c’est tout ce qu'il nous faut.

Passons a la question dogmatique. Quelles sont les diver-
gences dogmatiques entre nous et les anciens-catholiques?

Je n'en vois pas.



— 435 -

C’est, me dira-t-on, une facon bien élémentaire de resoudre
une question aussi sérieuse, aussi profonde; et pourtant je la
maintiens. Je me fais fort de maintenir ma thése, pourvu que
I'on ne confonde pas deux choses trés différentes: /e dogme et
la spéculation théologique, celle-ci ne devant servir qu’a rendre
le dogme plus clair et plus compréhensible.

Avant d'entrer dans les détails de la question, je m’em-
presse de dire que, quelque grand que soit notre désir de voir
la réunion des Eglises, quelque chére que nous soit cette idée,
jamais nous ne consentirons & acheter cette réunion au prix
du sacrifice d'un dogme, d'une vérité dogmatique, et cela par
une raison bien simple, c’est que la vérité est au-dessus de
nous; ce n’est pas elle qui nous appartient, c'est au contraire
nous qui lui appartenons! Mais heureusement nous n'en sommes
pas 1a, personne ne songe & nous demander la moindre con-
cession dans ce sens.....

La Société des amis de l'instruction religieuse qui s'orga-
nisa en 1872, a Pétersbourg, dans le but (selon l'expression
du St-Synode qui la confirma) «de soutenir les amis de 1'or-
thodoxie a ’étranger», se mit immédiatement en rapports
directs avec les anciens-catholiques, qui, eux aussi, nous ma-
nifesteérent le désir d’entrer en pourparlers avec nous, afin
d’étudier les questions qui divisent les Eglises d’Orient et d’Oc-
cident. En réponse a ce veeu (qui nous fut communiqué deés
- 1872), la Société des amis de l'instruction religieuse nomma
une commission spéciale de théologiens, composée de membres
dont personne ne pouvait nier la compétence. Les anciens-
catholiques, de leur coté, élurent MM. Langen, Knoodt et
Reusch. Je fus chargé par la Société (dont j'étais secrétaire)
d’écrire une lettre & M. Langen, lettre oil, conformément aux
instructions de cette commission, je lui disais: «Les deux ten-
tatives les plus sérieuses, faites dans le but de la réunion des
Eglises, celle de Lyon et de Florence, n’eurent pas de résultat,
parce que le vrai but qu'on avait en vue était un but poli-
tique; on faisait de la religion une arme politique. Actuelle-
ment, cela n’est plus le cas, certainement! Le but que nous
avons en vue est exclusivement religieux, et nous avons 1l'es-
poir d’assister & la résurrection d’une Eglise orthodoxe occi-
dentale, identique, comme dogme, & la nodtre, et qui, eo 2pso,
serait u#me avec la notre. Chacune de ces Eglises conserverait



— 436 —

ses particularités locales, traditionnelles, répondant &4 son carac-
téere national, pourtant sans altérer l'unité dogmatique; ni
contredire I'enseignement de 1'Eglise universelle.

Toute idée d'union dans le sens ultramontain, sous une
suprématie quelconque, excepté celle de Jésus-Christ, est d’a-
vance et absolument écartée.» Cette union, disait encore la
lettre rédigée en allemand, «were keine Verschmelzung dieser
Kirchen, aber auch kein zweckloser Vertrag zwischen ihnen ».

Ceux qui ont suivi nos discussions et nos conférences,
savent que nous arrivimes a nous entendre sur la presque
totalité des questions qui nous sé€paraient. Depuis, nous avons
fait encore du chemin et nous pouvons dire, maintenant, que,
au point de vue du dogme, des mecessaria, nous nous trouvons
sur un terrain absolument identique.

Je ne prétends pas que cette identité de dogme soit suffi-
sante pour procéder immédiatement 4 un acte de réunion; il
y a encore, comme je l'ai dit plus haut, beaucoup a faire, il
v a & «déblayer » beaucoup de questions secondaires; il faut
que la vie extérieure de I'Eglise ne soit pas en contradiction
avec sa vie intérieure; tout cela est absolument vrai, mais
cela n’infirme pas ce que jaffirme, a savoir, que nous sommes,
au point de vue du dogme, sur un terrain absolument identique,
pourvu que l'on ne confonde pas les questions dogmatiques
avec celles qui sont du domaine de la spéculation théologique
et qui sont ardues méme pour des gens du métier, pour des
théologiens. Peut-on raisonnablement exiger que tout le monde
comprenne ces questions théologiques d'une seule et méme facon?
Ne faudrait-il pas, au contraire, les élaguer de la discussion,
les abandonner aux savants, et s'en tenir aux questions les
plus indispensables, celles qui se trouvent dans nos catéchis-
mes, et qui pourtant suffisent a notre salut? J'admets parfaite-
ment le désir, la nécessité méme d’approfondir les mystéres
de la religion. La théologie est tout aussi nécessaire a ’homme
pensant que la philosophie; mais peut-on exiger de tous ceux
qui s’occupent de questions théologiques ou philosophiques,
qu'ils arrivent a des déductions non seulement également pro-
fondes, mais encore identiques? IL'identité dans les idées sur
les dogmes n’est possible que si 'on se borne & ce qui est
indispensable pour le salut, aux «necessaria», a ce qui, comme
je le disais plus haut, se trouve dans le catéchisme.



iy

Ce qui est en dehors des necessaria devrait étre laissé a
la libre spéculation, comme étant du domaine de la théologie
et comme étant entierement libre, &4 condition, certainement,
que cette liberté ne menat pas & des théories contraires aux
vérités €élémentaires enseignées dans le catéchisme. !

Nous aurions dfi, dans nos pourparlers avec les anciens-
catholiques, nous borner & une identité dans les dogmes, ainsi
que dans les canons et le rituel qui sont orgamiquement liés
a ces dogmes. Il serait vraiment malheureux si nous confon-
dions le dogme avec la spéculation théologique, choses diffé-
rentes et quant a leurs sources, et quant a leur importance, et
quant a leur méthode. Effectivement, la sowrce du dogme est
en Dien, dans sa révélation, dans sa parole, a laquelle 'Eglise
a rendu témoignage dans les décisions dogmatiques des con-
ciles cecuméniques. Le source de la théologie est dans les sa-
vanis. J'ai eu maintes fois l'occasion d’affirmer mon respect
pour les wvrais représentants de la science, et je puis m’ex-
primer avec franchise sur ses faux représentants, sur quelques-
uns d’'entre eux qui, imitant le pape, veulent qu'on respecte
leurs opinions comme des dogmes infaillibles, et que Geethe
a si bien définis en deux lignes:

« Der Herr Professor ist eine Person!
« Gott ist keine. »

Limportance die dogme est absolue, tandis que celle de la
spéculation (héologique est relative; celle-ci ne peut servir
qu’'a élucider, a éclairer le dogme, et a le mettre par la plus
ala portée de I'homme.

Enfin leur méthode est aussi toute différente. ILe dogme
ne peut étre que constaté; l'investigation, pour le dogme, se
borne a voir si telle ou telle thése, telle doctrine, se trouve
parmi les dogmes qui ont été professés par I'Eglise indivise,
ou non. La spéculation théologique, au contraire, comme toute
spéculation scientifique, est absolument libre; elle ne dépend
que de la force et de la direction d’esprit de celui qui s’y
livre, et n’est en aucune facon obligatoire.

! Nous avons vu, dans le remarquable article de M. I’évéque Herzog sur nos
catéchismes (N°II de Ia Revue), combien nous sommes rapprochés, et combien une
entente est possible. : :



— 435

Exiger pour la spéculation théologique la méme impor-
tance que pour le dogme, serait précisément tomber dans
Terreur de Rome et des papistes. Effectivement, Rome est
parvenue a fonder sa monarchie absolue, en confondant le
dogme avec la théologie et surtout avec la jurisprudence. Elle
a, pendant des siecles, développé et affermi ses théses qui
n'avaient rien de commun avec le dogme, et a fini par leur
donner (aux yeux de ses sujets) une valeur absolue, obliga-
toire; et maintenant, par un étrange revirement d'idée, Rome
est obligée de cristalliser, de stériliser sa science, sa théologie,
en rendant obligatoire la théologie de Thomas d’Aquin, et
cela, au moment ol ses erreurs, basées sur 'aveugle confiance
qu'il mettait dans Pseudo-Isidor et Gratien, se manifestent de
plus en plus. : '

Dans le Schema questionum controversarum que la So-
ciété des amis de linstruction religieuse de St-Pétersbourg
avait envoyé aux anciens-cathol_iqﬁes, nous avions indique,
comme différences dogmatiques, la suprématie du pape (trans-
formée en infaillibilité); le Filioque, V'immaculée-conception et
la doctrine relative a4 I'état des ames apres la mort (les indul-
gences). Ces différences dogmatiques n’existent plus. Le filioque,
qui, au début, semblait offrir des difficultés de forme, a été
élagué du catéchisme des anciens-catholiques de la Suisse, et,
au congres de Lucerne, nous avons eu la joie d’entendre réci-
ter le symbole authentique de Nicée-Constantinople. C'était ef-
fectivement une grande joie! Ce symbole, récité dans sa forme
primitive, ¢était comme le précurseur d'une paix universelle!

Jlai dit plus haut que le filioque, comme dogme, avait
cessé d’exister dans la doctrine de 1'ancien-catholicisme. Clest
effectivement le cas; 4 nos premiéres conférences, les anciens-
catholiques statuerent que le filiogue avait été introduit dans
le symbole d’une facon illégale et qu’il ne pouvait étre admis
qu'a titre d’opinion privée, non obligatoire; en d’autres termes,
que ce prétendu «dogme» avait cessé d'exister pour leur
Eglise. Depuis, la question a fait du chemin, et, chose curieuse,
non seulement en Europe, mais encore en Amérique, beau-
coup de savants prélats appartenant & ’Eglise anglicane d’Amé-
rique admettent déja qu'on ferait bien d’é¢laguer le filiogue;
si je ne me trompe, en Angleterre aussi, cette maniere de voit



- 5y

gagne du terrain.! Tant mieux; car ce serait un grand pas de
fait, dans la direction de I'Union, entre nous, Orientaux, et la
savante Eglise Anglicane, dont une fraction importante nous
est si sympathique!

Quelques personnes, parmi les anciens-catholiques, sup-
posent qu'il aurait mieux valu attendre la décision d'un con-
cile cecuménique pour éliminer le filiogue du symbole; cela me
parait étre un point de vue difficile & défendre. lLe filioque a
été introduit dans le symbole non seulement sans I’autorisation
d'un concile ecuménique, mais encore contre l'avis d'un con-
cile cecuménique,; par conséquent, il n'y a nulle nécessité de
recourir 4 une nouvelle décision dans le méme sens. Quand
une loi a été enfreinte, a-t-on besoin de légiférer de nouveau
pour remettre cette loi en vigueur? Non, il suffit de réparer
le tort provenant de l'infraction; voila tout!

Mais, me dira-t-on, le filiogue, expliqué d'une certaine
facon qui €éloignerait, élaguerait toute idée de participation du
Fils dans la procession du St-Esprit et qui ne se rapporterait
qu'a un certain mode de mussion (A préciser par les théolo-
giens) du Saint Esprit par le Fils, le filioque ainsi expliqué
ne devrait pas rencontrer d’obstacle de la part des Orientaux.
Non certes, mais dans ce cas il ne serait que 'expression de
I'une des différentes opinions privées que l'on pourrait émettre
sur ce sujet; des lors, il n'aurait aucun carractére obligatoire,
et sa place, par conséquent, serait, non pas dans le symbole,
dont chaque parole, chaque syllabe, a un caractére obligatoire,
mais bien dans un livre de théologie, dont on accepterait ou
rejetterait a volonté les différentes theses, selon leur degré

! Je m’en référe, sur ce point, a I'ouvrage du savant G. B. Howard: «Skism
between the Oriental and Western Churches». L’auteur dit entre autres choses: «I1
est incontestable, que le credo de Nicée, élargi a Constantinople et ratifié & Ephése
et & Chalcédoine, n’avait pas le «filioque»; et que, sans cette addition, il a été deé-
claré comme étant un enseignement parfait concernant le mystére de la sainte Trinité
... Les termes qui ont satisfait les conciles cecuméniques, devraient nous suffire aussi.
Quel que soit le sens profond et mystérieux inclus dans les paroles «qui procéde du
Pere», nous professons, en les répétant, la verité! En proposant d’élaguer sans au-
cune condition le «filioque» du symbole, du credo d’Athanase et de la Litanie, je
ne demande nullement que l'on abandonne la vérité; je ne demande pas que lon
adopte quelque nouveauté hardie, quelque impiété, je demande seulement que Ion
retourne a l’ancien et sage langage de 1'Eglise.»



- g

de force scientifique ou persuasive. Il me semble qu'il serait
difficile de trouver un défaut dans ce raisonnement.
Puisque nous sommes sur ce chapitre, je me permettrai,
en mon nom personnel et sous ma responsabilité personnelle,
tout en me rendant compte des difficultés qu’a un théologien
autodidacte a traiter ces graves questions (n’ont-elles pas divisé
le monde chrétien pendant des siécles?!) je me permettrai, dis-
je, de proposer, sinon une solution du probleme, du moins
l'une des facons de le poser. De quoi s’agit-il en effet? De
tacher d'expliquer le rapport qui existe entre le fait de ’envoi,
de la mussion du Saint Esprit par le Fils et la nature du Fils
qui envoie le Saint Esprit. 1.'idée de ce rapport, de cette relation,
a ¢té rendue, fres incorvectement, par-les mots « fifioque». Quelle
pourrait donc étre 1'idée de ce rapport? Remarquons d'abord que,
si les actes de I'hnomme sont bornés par le temps et I'espace
— nous ne pouvons effectivement pas nous représenter les
actes de 'homme autrement que dans ces limites, — nous ne
pouvons pas appliquer ces conditions, ces limites, aux actes
d'un étre infini, qui précisément n'a aucune limite ni dans le
temps, ni dans l'espace, d'un étre qui est absolu et éternel.
Ceci étant admis, nous devons admettre aussi que toutes les
facultés, les propriétés des personnes de la Trinité, ont de tout
temps été les mémes; qu’elles ont toujours été identiques a elles-
mémes. Il n'y a jamais eu de temps, dit S. Jean Damascene,
ol la Parole (le Fils) manquait au Pére et le Saint Esprit au Fils.
Nous ne pouvons donc pas nous imaginer les forces, les pro-
priétés, les rapports des saintes Hypostases comme étant
différents d'une époque a une autre. Un homme peut acquérir
une force ou un don qu'il n’a pas possédés auparavant, qui
lui faisaient défaut; mais évidemment cela ne saurait étre
affirmé des personnes de la Sainte Trinité. Si donc le Sauveur,
peu de temps avant son ascension, a envoyé dans le monde
le Saint Esprit, il est évident que la faculté, la propriété d’ef-
fectuer cette mission devait lui appartenir de tout temps, luz
étre immanente. 1l me semble que cette explication du filioque
" serait parfaitement admissible, et ne serait pas en contradic-
tion avec la facon de voir de I’Eglise ancienne; il me semble
aussi qu'une explication allant au dela, dans le sens romain,
ou bien contiendrait une contradiction avec elle-méme, ou
bien serait en contradiction avec la doctrine orthodoxe; qu'elle



— 441 —

aurait le caractere, le sens d'un double principe de la divinité,
ce que les Occidentaux eux-mémes n'ont jamais professé.

Quoi qu'il en soit de cette explication, il me semble que,
en vue des vésultats acquis dams la spheve dw dogme, nous
sommes bien prés de la réalisation de nos veeux. Certaines
gens « pratiques » disent que, pour qu’une entente, et plus
tard une union, soient possibles, il faut qu'au fond de cette
entente et de cette union, il y ait un intérét sérieux pour
les deux parties. Quel est-il dans ce cas? demande-t-on. Posée
a ce point de vue si extrémement « fin de siécle », la question
serait certainement comprdmise! Que peuvent nous donner les
anciens-catholiques si peu nombreux, si méchamment attaqués
de toutes parts, sinon leur amour et leur science? Que pou-
vons-nous, nous Orientaux, leur offrir? Quel avantage selon
le monde? Aucun, sinon notre amour et une place parmi nous,
parmi les Eglises orthodoxes autonomes. Chercher autre chose,
compter sur autre chose, serait certainement une erreur. Mais
on ne pose pas une question religieuse comme une question
d’intérét matériel; on ne traite pas 'union des Eglises comme
on-fait un traité de commerce. Si méme, ce qui n'est pas le
cas, on devait douter du succes de la cause ancienne-catholi-
que, si méme c’était une cause perdue, elle n’en aurait pas
moins toutes nos sympathies, et nous sommes préts a nous
appliquer le vers de Lucain:

Victrix causa Diis placuit, sed victa Catoni.

Mais heureusement, nous n'’en sommes pas du tout 12. Le
bon droit, la vérité sont du coté des anciens-catholiques; espé-
rons qu'ils continueront & marcher dans la méme voie; que,
g’ils doivent encore faire quelques pas non seulement vers
Pancien dogme (qu'ils ont atteint, il me semble), mais encore
vers l'organisation canonique de I'ancienne Eglise indivise, #/s
les feromt, et que nous aurons la joie d’enregistrer la venue,
parmi nous, d'une nouvelle Eglise-sceur orthodoxe occidentale.

J’enténds, parfois, parler de nos droits dans cette question;
il faut s’entendre. Notre role a nous, orthodoxes d'Orient, ne
consiste pas du tout dans une affirmation de nos droits, dans
la recherche de nos avantages, mais bien dans l'accomplisse-
ment de notre devoir; si nous voyons une Eglise rompre avec
son passé, revenir et au dogme et au canon de l'ancienne
Eglise, redevenir par 1a méme orthodoxe occidentale, nous de-



— 442 —

vons lui accorder toutes nos sympathies et lui donner tout
notre appui moral. 7el est notre devoir. Or, si nous pouvons
ne pas insister sur des droifs, ne pas en profiter (ils nous ap-
partiennent), nous ne pouvons pas ne pas remplir nos devoirs
(car c’est nous qui leur appartenons).

En terminant cet article, je crois bien faire d’ajouter ce
qui suit. Il ne s’agit nullement, pour notre Eglise, de sommer
les anciens-catholiques de « paraitre devant notre tribunal » et
d’entendre prononcer leur «arrét». Ce n’est certes point 14
ce que nous voulons; il s’agit de tout autre chose, il s’agit
simplement d’étudier en commun, dans un esprit de bienveil-
lance mutuelle, la corrélation, la concordance entre la doctrine
ancienne-catholique et celle de I'Eglise ancienne indivise, qui
est aussi la notre. Voila tout. Nous sommes convaincus que
notre doctrine dogmatique est absolument vraie, mais, comme
I'a si bien dit le Pere Yanischef au congrés de Lucerne, si
dans le courant de ces recherches, de ces études, on nous
prouvait que notre Eglise, sur un point quelconque, est en
contradiction avec l'enseignement de I'ancienne Eglise indivise,
nous nous déclarerions préts a éloigner cette contradiction.

A. KIREEFF.




	Du rapprochement entre les anciens-catholiques et les orthodoxes d'orient

