
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 3

Artikel: Du rapprochement entre les anciens-catholiques et les orthodoxes
d'orient

Autor: Kiréeff, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403263

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


429 —

DU RAPPROCHEMENT
ENTRE LES ANCIENS-CATHOLIQUES

ET LES ORTHODOXES D'ORIENT.1

Les rapports entre nous et les anciens-catholiques ont
plus de vingt ans de date. Ils remontent presque au début même
de leur mouvement (1871). Rappelons quelques faits. On sait

que les Jésuites, maîtres absolus au Vatican, préparèrent leur
succès de longue main. On travailla l'opinion, on prépara
les esprits, on lança des ballons d'essai: la déclaration du
dogme de l'immaculée-conception, la publication du Syllabus,
etc. Pourtant, les Jésuites, quoique bien armés, eurent à lutter,
et ne purent vaincre sans peine leurs adversaires, qui au
début ont eu l'air de vouloir défendre la bonne cause d'une
façon sérieuse et énergique. Ces adversaires n'étaient pas
nombreux, il est vrai, mais c'étaient des hommes influents,
connus pour leur science; citons, entre autres, Maret, Dupan-
loup, Hefele, Strossmayr. De plus, par le nombre et la culture
de leurs ouailles, ils étaient infiniment plus importants que la
plupart des évêques de la majorité, qui faisaient cause
commune avec les Jésuites.

On sait que les évêques, appelés au concile, doivent
témoigner de la foi de leurs fidèles, en l'affirmant exactement ;

qu'ils ne sont pas appelés pour inventer des dogmes, ni pour
légiférer à la mode des parlements, qu'ils sont non auctores,
sed testes fidei. Or, beaucoup de représentants de la majorité
au concile de 1870 n'avaient pas même de diocèses, n'étaient
que des évêques in partibus infidelium. Que valaient donc
leurs témoignages? Aussi beaucoup de gens, tant en Alle-

1 Extrait (traduit du russe) d'une étude du général Kiréeff.

Revue intern, do Théologie. Heft 3, 1893. 29



— 430 —

magne qu'en France, espéraient que le concile ne se déciderait
pas à proclamer le dogme de l'infaillibilité du Pape. On espérait

qu'une minorité imposante protesterait assez énergiquement

pour enrayer le mouvement. On sait que cet espoir
fut cruellement déçu. Ceux des évêques qui, avant et même
pendant le concile, répétaient que leur conscience de chrétiens
ne leur permettrait jamais de dire «placet», de donner leur
consentement au dogme de l'infaillibilité, se bornèrent à quelques

discours, à des supplications. Quelques-uns prirent
honteusement la fuite! Ce fut tout!! Peu à peu ils se soumirent
tous!

En Allemagne on ne s'attendait pas à une fin aussi piteuse.
On comptait surtout sur Hefele, le savant auteur de VHistoire
des conciles, où, tout en reconnaissant l'autorité du Pape, en
l'exagérant même, il n'annulait pourtant pas celle de l'Eglise.
En se rendant à Rome au concile, Hefele disait : « Ich bin ein
Katholik, aber kein Römling. » Je le tiens de quelqu'un à qui
il le répéta. Hélas! il prouva qu'il était précisément le
contraire, qu'il était: Ein Römling, aber kein Katholik. On comptait

aussi sur Strossmayr et sur beaucoup d'autres. Eh bien,
peu à peu tous ces nobles représentants de la « conscience
chrétienne » s'inclinèrent et rampèrent du côté des Jésuites, du
côté de la majorité, abandonnant leurs troupeaux et couvrant
leur trahison les uns par « la crainte de semer la discorde
dans l'Eglise du Christ », les autres « par celle d'affliger le
Saint-Père ». Ces hommes si pieux trouvaient, paraît-il, que
l'unité extérieure et factice de l'Eglise était plus importante
que la pureté de son enseignement; que mécontenter, affliger
le Christ, n'était rien, mais qu'il était criminel d'affliger le
Pape!

Les évêques français ne firent pas mieux. Les ouailles de

ces pasteurs infidèles, ayant perdu tout espoir d'être soutenues

par leurs préposés, par ceux qui auraient dû protester contre
le dogme insensé de 1870, furent donc forcées de défendre
elles-mêmes leur liberté, leur foi et leur conscience. Ces fidèles

courageux choisirent des représentants parmi des savants, tant
laïques qu'ecclésiastiques, et s'organisèrent d'abord en
communes, puis en paroisses et enfin en diocèses.

Telle fut en deux mots l'origine de l'Eglise ancienne-catholique.

A peine organisés, avant même d'avoir des évêques,.



— 431 —

les anciens-catholiques, par l'organe de leurs illustres
représentants, exprimèrent le désir d'entrer en rapports avec les
orthodoxes d'Orient; ils émirent le vœu et l'espoir d'arriver,
avec l'aide de Dieu, à reconstituer l'unité de l'Eglise indivise
des huit premiers siècles.

Voilà un projet bien hardi et bien insensé, me dira-t-on;
il est en disproportion avec les forces dont on dispose ; il est
impossible

Et pourquoi? Le grand schisme fut le résultat de l'orgueil
romain, entraînant avec lui tout l'Occident. Pourquoi l'ancien-
catholicisme, constitué en Eglise, en une Eglise reconnue par
tout l'Orient,1 ne ramènerait-il pas à l'antique vérité tout
l'Occident? Pourquoi l'Occident, qui maintenant peut voir si clairement

le résultat logique de ses erreurs (car le dernier dogme
de 1870 est la conséquence logique des erreurs premières),
pourquoi, dis-je, ne se rétracterait-il pas? Est-ce un déshonneur?
Bien loin de là, ce serait une grande gloire Pourquoi ne pas
revenir à l'ancien enseignement? Pourquoi ne pas rétablir
l'ancienne unité? Pourquoi continuer une lutte fratricide et
injuste? Pourquoi ne pas rétablir la concorde?

Et ce serait la concorde universelle ; car les protestants et
les anglicans finiraient, bien certainement, par se joindre à ce
grand mouvement de concentration dogmatique. Mais ceci est
l'avenir. En attendant, nous avons devant nous le fait si
important du rétablissement, sur une petite échelle il est vrai,
d'une Eglise orthodoxe dans le domaine du patriarcat romain,
d'une Eglise qui cherche à se rapprocher de nous. Pouvons-
nous, avons-nous le droit de rester indifférents devant une
question aussi sérieuse Pouvons-nous nous taire, en présence
de cet appel? Pouvons-nous l'ignorer? Non certainement. Rester

dans l'inaction, ce serait signer notre déchéance!
Tant que le mouvement ancien-catholique était incertain,

tant que sa direction et ses bases n'étaient pas absolument
définies, notre Eglise devait user d'une grande prudence ; elle
devait temporiser, pour voir si ce mouvement avait en lui-

1 On comprend que la reconnaissance officielle de l'Eglise ancienne-catholique
comme Eglise-sœur orthodoxe occidentale, ne pourra se faire que du commun accord
de toutes les Eglises autocéphales orthodoxes de l'Orient. Cet accord d'ailleurs ne

sera pas difficile à obtenir, je suppose; il dépendra plus encore des an ci en s-catholiques

eux-mêmes que de nous.



— 432 —

même un principe de vitalité sérieuse, si ce n'était pas un feu
de paille. Avant d'agir elle-même, elle laissa agir les forces
privées, non officielles. C'est en 1872 qu'on fonda à Péters-
bourg une société théologique, la Société des amis de l'instruction

religieuse, dont le but principal était de se mettre en

rapports avec les représentants de l'ancien-catholicisme, de

comprendre son vrai caractère, sa portée, le but auquel il
tend. Maintenant, ces questions sont résolues; la position est
absolument claire et notre Eglise même peut s'avancer, peut
prendre position vis-à-vis de l'ancien-catholicisme. C'est ce
qu'elle fait; la nomination d'une commission de théologiens
devant étudier la doctrine de l'ancien-catholicisme est un pas
dans cette voie.

Je me permets d'affirmer, que nous, orthodoxes orientaux,
nous pouvons considérer le dogme de l'Eglise ancienne-catholique

comme parfaitement orthodoxe,1 et sa hiérarchie comme
absolument valide ; mais, en dehors de ces deux questions
capitales, auxquelles je reviendrai plus tard, il y en a d'autres
relatives au canon, à l'organisation de la vie de l'Eglise, à
certains points de vue théologiques, qui peuvent, à un certain
degré, se rapporter à l'intelligence du dogme, etc. ; tout cela
demande une étude. Puis, il y a à voir comment l'Eglise
ancienne-catholique saura s'affranchir, extérieurement, des
éléments hétérogènes, exagérés, inutiles, qui peuvent entraver
son développement, éléments qui accompagnent toujours toute
réforme et toute révolution, tant politique que religieuse. De
plus, dans le sein même de toute réforme, il y a des gens
qui trouvent que l'on va trop lentement, d'autres que l'on va
trop vite ; il y a toujours les ultra-progressistes et les
ultraconservateurs. C'était le cas avec le mouvement hussite; ce
fut, un siècle plus tard, le cas avec le protestantisme: Me-
lanchthon trouvait que Luther allait trop vite et trop loin;
Carlstadt, au contraire, trouvait qu'il s'arrêtait à mi-chemin et
l'accusait de lenteur.

Il en est de même de l'ancien-catholicisme : des éléments
divers et contradictoires viennent se grouper autour de lui,
et obscurcir, jusqu'à un certain point, sa doctrine, qu'ils pré-

1 Je crois que tout orthodoxe pourrait, par exemple, signer des deux mains
le catéchisme en usage chez les anciens-catholiques de la Suisse.



— 433 —

sentent, sans aucun droit, comme conforme à la leur. Il faudra
qu'il les écarte. D'ailleurs, il est permis de supposer que ces
éléments excessifs (dans l'un ou l'autre sens) se détacheront
d'eux-mêmes, dès que la position des anciens-catholiques sera
mieux comprise par toutes les autres Eglises.

Avant de toucher la question du dogme, je dois m'arrêter
à celle, non moins importante, de la hiérarchie. L'Eglise
ancienne-catholique possède-t-elle une hiérarchie absolument
régulière? Les opinions peuvent varier sur ce point, et varient
effectivement.1 Plusieurs se demandent: 1° Quelle est
exactement la position de l'Eglise d'Utrecht, qui a transmis aux
anciens-catholiques l'ordination apostolique? et 2° peut-on
reconnaître la validité d'une ordination faite par un seul évêque

1. L'Eglise d'Utrecht est-elle constituée elle-même d'une
façon canoniquement régulière? De quoi l'accuse Rome?
Pourquoi la curie romaine lui a-t-elle fait une guerre si acharnée?
L'histoire prouve que ces persécutions sont dues non pas à
des divergences en matière de dogme, mais bien aux intrigues
des Jésuites, qui prenaient ombrage de l'indépendance de la
petite mais brave Eglise d'Utrecht. A cette époque (la fin du
XVIIe et le commencement du XVIIIe siècle), la Compagnie de

Jésus était à l'apogée de sa puissance. Elle avait déclaré la
guerre à tout ce qui ne voulait pas se plier à ses lois, et cette
guerre fut, pendant deux siècles, une série de succès. Le
protestantisme fut écrasé en Lithuanie et affaibli en Hongrie,
Les Jésuites étaient maîtres de l'Espagne et de l'Autriche. La
Pologne était devenue leur citadelle (ce fut sa perte). Le pape
Clément XI était leur jouet, Louis XIV lui-même un outil entre
les mains du Père La Chaise... Ce fut à cette époque qu'ils se
butèrent contre l'opposition d'Utrecht. Nous ne saurions entrer
ici dans l'historique de cette lutte entre Rome et Utrecht. Il
est démontré que pour Rome et les Jésuites il ne s'agissait
que d'une question de puissance, et nullement d'une question
de doctrine ; celle-ci n'était qu'un prétexte, un masque.

En travaillant dans la bibliothèque de Stuttgart, j'eus
l'occasion de lire un ouvrage, dont l'auteur ne saurait être accusé

1 Note de la rédaction : Nous ferons remarquer que les déductions auxquelles
est arrivé M. Kiréeff sont fortement appuyées par celles qui se trouvent dans la
brochure de M. le professeur de l'académie de Moscou, M. Sokoloff, dont nous avons
donné précédemment un si intéressant extrait.



— 434 —

d'indulgence pour les ennemis de Rome : Storia delle Rivoluzioni

della chiesa d'Utrecht, dal Conte Mozzi, Venezia 1787.

Quel est le grand, le principal chef d'accusation de Mozzi
contre l'Eglise d'Utrecht Elle ne veut pas reconnaître l'autorité
de Rome, elle ne veut pas se soumettre. « Sono refrattarii »,
dit-il ; et surtout elle a voulu chasser les Jésuites « Ottenero
in fatti, che fussero sbanditi i Gesuiti » Voilà la grande, la
vraie raison de la lutte.

2. Quant aux évêques des anciens-catholiques, ils furent
sacrés par un seul évêque, et non par trois, comme le veut
le canon d'Orient. D'abord, il faut faire remarquer que les
Eglises orientales reconnaissent sans aucune difficulté la
consécration de l'Eglise catholique romaine, à tous les degrés.
L'Orient reçoit les prêtres et les évêques romains, sans les
soumettre à une nouvelle imposition des mains. C'est donc une
preuve qu'il reconnaît la validité de la consécration romaine;
or, selon le canon romain, la consécration accomplie par un
seul évêque est non seulement valide, mais encore licite. Si
donc MM. Reinkens et Herzog sont sacrés validement et
licitement au point de vue romain (que nous admettons), quelle
raison aurions-nous de ne pas admettre au moins la complète
validité de ces consécrations? Selon le canon oriental, la
consécration d'un évêque doit s'effectuer par trois évêques; mais
en Orient même, ce nombre n'est pas absolu; l'acte consé-

cratoire, le sacrement, est accompli par un seul évêque ; les
autres n'en sont que les témoins (testes) ; c'est ce qui explique
les variations dans le nombre des évêques. La circulaire des

patriarches d'Orient (de 1723) citée dans le n° 2 de la Revue,
dit « deux ou trois évêques » ; le concile d'Arles, sept.
Primitivement (concile de Nicée), tous les évêques de la province
assistaient à la consécration ; Grégoire le Grand admet la
validité de la consécration par un seul, Léon XII (bulle Impensa)
aussi. Si donc la consécration de MM. Reinkens et Herzog
peut paraître à quelques-uns illicite, elle ne saurait en aucune
façon être considérée comme non valide; or, pour le moment,
c'est tout ce qu'il nous faut.

Passons à la question dogmatique. Quelles sont les
divergences dogmatiques entre nous et les anciens-catholiques?

Je n'en vois pas.



— 435 —

C'est, me dira-t-on, une façon bien élémentaire de résoudre
une question aussi sérieuse, aussi profonde ; et pourtant je la
maintiens. Je me fais fort de maintenir ma thèse, pourvu que
l'on ne confonde pas deux choses très différentes : le dogme et
la spéculation ihéologique, celle-ci ne devant servir qu'à rendre
le dogme plus clair et plus compréhensible.

Avant d'entrer dans les détails de la question, je
m'empresse de dire que, quelque grand que soit notre désir de voir
la réunion des Eglises, quelque chère que nous soit cette idée,
jamais nous ne consentirons à acheter '

cette réunion au prix
du sacrifice d'un dogme, d'une vérité dogmatique, et cela par
une raison bien simple, c'est que la vérité est au-dessus de

nous ; ce n'est pas elle qui nous appartient, c'est au contraire
nous qui lui appartenons! Mais heureusement nous n'en sommes

pas là, personne ne songe à nous demander la moindre
concession dans ce sens

La Société des amis de l'instruction religieuse qui s'organisa

en 1872, à Pétersbourg, dans le but (selon l'expression
du St-Synode qui la confirma) « de soutenir les amis de
l'orthodoxie à l'étranger», se mit immédiatement en rapports
directs avec les anciens-catholiques, qui, eux aussi, nous
manifestèrent le désir d'entrer en pourparlers avec nous, afin
d'étudier les questions qui divisent les Eglises d'Orient et
d'Occident. En réponse à ce vœu (qui nous fut communiqué dès

1872), la Société des amis de l'instruction religieuse nomma
une commission spéciale de théologiens, composée de membres
dont personne ne pouvait nier la compétence. Les anciens-
catholiques, de leur côté, élurent MM. Langen, Knoodt et
Reusch. Je fus chargé par la Société (dont j'étais secrétaire)
d'écrire une lettre à M. Langen, lettre où, conformément aux
instructions de cette commission, je lui disais : « Les deux
tentatives les plus sérieuses, faites dans le but de la réunion des

Eglises, celle de Lyon et de Florence, n'eurent pas de résultat,
parce que le vrai but qu'on avait en vue était un but
politique; on faisait de la religion une arme politique. Actuellement,

cela n'est plus le cas, certainement! Le but que nous
avons en vue est exclusivement religieux, et nous avons
l'espoir d'assister à la résurrection d'une Eglise orthodoxe
occidentale, identique, comme dogme, à la nôtre, et qui, eo ipso,
serait ime avec la nôtre. Chacune de ces Eglises conserverait



— 436 —

ses particularités locales, traditionnelles, répondant à son caractère

national, pourtant sans altérer l'unité dogmatique, ni
contredire l'enseignement de l'Eglise universelle.

Toute idée d'union dans le sens ultramontain, sous une
suprématie quelconque, excepté celle de Jésus-Christ, est
d'avance et absolument écartée. » Cette union, disait encore la
lettre rédigée en allemand, « wsere keine Verschmelzung dieser
Kirchen, aber auch kein zweckloser Vertrag zwischen ihnen ».

Ceux qui ont suivi nos discussions et nos conférences,
savent que nous arrivâmes à nous entendre sur la presque
totalité des questions qui nous séparaient. Depuis, nous avons
fait encore du chemin et nous pouvons dire, maintenant, que,
au point de vue du dogme, des necessaria, nous nous trouvons
sur un terrain absolument identique.

Je ne prétends pas que cette identité de dogme soit
suffisante pour procéder immédiatement à un acte de réunion; il
y a encore, comme je l'ai dit plus haut, beaucoup à faire, il
y a à « déblayer » beaucoup de questions secondaires ; il faut
que la vie extérieure de l'Eglise ne soit pas en contradiction
avec sa vie intérieure ; tout cela est absolument vrai, mais
cela n'infirme pas ce que j'affirme, à savoir, que nous sommes,
au point de vue du dogme, sur un terrain absolument identique,
pourvu que l'on ne confonde pas les questions dogmatiques
avec celles qui sont du domaine de la spéculation théologique
et qui sont ardues même pour des gens du métier, pour des

théologiens. Peut-on raisonnablement exiger que tout le monde

comprenne ces questions théologiques d'une seule et même façon
Ne faudrait-il pas, au contraire, les élaguer de la discussion,
les abandonner aux savants, et s'en tenir aux questions les
plus indispensables, celles qui se trouvent dans nos catéchismes,

et qui pourtant suffisent à notre salut J'admets parfaitement

le désir, la nécessité même d'approfondir les mystères
de la religion. La théologie est tout aussi nécessaire à l'homme
pensant que la philosophie; mais peut-on exiger de tous ceux
qui s'occupent de questions théologiques ou philosophiques,
qu'ils arrivent à des déductions non seulement également
profondes, mais encore identiques? L'identité dans les idées suites

dogmes n'est possible que si l'on se borne à ce qui est
indispensable pour le salut, aux «necessaria», à ce qui, comme
je le disais plus haut, se trouve dans le catéchisme.



— 437 —

Ce qui est en dehors des necessaria devrait être laissé à
la libre spéculation, comme étant du domaine de la théologie
et comme étant entièrement libre, à condition, certainement,
que cette liberté ne menât pas à des théories contraires aux
vérités élémentaires enseignées dans le catéchisme.1

Nous aurions dû, dans nos pourparlers avec les anciens-
catholiques, nous borner à une identité dans les dogmes, ainsi
que dans les canons et le rituel qui sont organiquement liés
à ces dogmes. Il serait vraiment malheureux si nous confondions

le dogme avec la spéculation théologique, choses
différentes et quant à leurs sources, et quant à leur importance, et
quant à leur méthode. Effectivement, la source du dogme est
en Dieu, dans sa révélation, dans sa parole, à laquelle l'Eglise
a rendu témoignage dans les décisions dogmatiques des
conciles œcuméniques. Le source de la théologie est dans les
savants. J'ai eu maintes fois l'occasion d'affirmer mon respect
pour les vrais représentants de la science, et je puis m'ex-
primer avec franchise sur ses faux représentants, sur quelques-
uns d'entre eux qui, imitant le pape, veulent qu'on respecte
leurs opinions comme des dogmes infaillibles, et que Gœthe
a si bien définis en deux lignes:

« Der Herr Professor ist eine Person
« Gott ist keine. »

L'importance du dogme est absolue, tandis que celle de la
spéculation théologique est relative; celle-ci ne peut servir
qu'à élucider, à éclairer le dogme, et à le mettre par là plus
à la portée de l'homme.

Enfin leur méthode est aussi toute différente. Le dogme
ne peut être que constaté ; l'investigation, pour le dogme, se
borne à voir si telle ou telle thèse, telle doctrine, se trouve
parmi les dogmes qui ont été professés par l'Eglise indivise,
ou non. La spéculation théologique, au contraire, comme toute
spéculation scientifique, est absolument libre; elle ne dépend
que de la force et de la direction d'esprit de celui qui s'y
livre, et n'est en aucune façon obligatoire.

1 Nous avons vu, dans le remarquable article de M. l'évêque Herzog sur nos
catéchismes (N° II de la Revue), combien nous sommes rapprochés, et combien une
entente est possible.



- 438 —

Exiger pour la spéculation théologique la même importance

que pour le dogme, serait précisément tomber dans
l'erreur de Rome et des papistes. Effectivement, Rome est

parvenue à fonder sa monarchie absolue, en confondant le
dogme avec la théologie et surtout avec la jurisprudence. Elle
a, pendant des siècles, développé et affermi ses thèses qui
n'avaient rien de commun avec le dogme, et a fini par leur
donner (aux yeux de ses sujets) une valeur absolue, obligatoire;

et maintenant, par un étrange revirement d'idée, Rome
est obligée de cristalliser, de stériliser sa science, sa théologie,
en rendant obligatoire la théologie de Thomas d'Aquin, et
cela, au moment où ses erreurs, basées sur l'aveugle confiance
qu'il mettait dans Pseudo-Isidor et Gratien, se manifestent de

plus en plus.
Dans le Schema quœstionum controversarum que la

Société des amis de l'instruction religieuse de St-Pétersbourg
avait envoyé aux anciens-catholiques, nous avions indiqué,
comme différences dogmatiques, la suprématie du pape
(transformée en infaillibilité); le Filioque; Y immaculée-conception et
la doctrine relative à l'état des âmes après la mort (les
indulgences). Ces différences dogmatiques n'existent plus. Ve filioque,
qui, au début, semblait offrir des difficultés de forme, a été
élagué du catéchisme des anciens-catholiques de la Suisse, et,
au congrès de Lucerne, nous avons eu la joie d'entendre réciter

le symbole authentique de Nicée-Constantinople. C'était
effectivement une grande joie Ce symbole, récité dans sa forme
primitive, était comme le précurseur d'une paix universelle!

J'ai dit plus haut que le filioque, comme dogme, avait
cessé d'exister dans la doctrine de l'ancien-catholicisme. C'est
effectivement le cas ; à nos premières conférences, les anciens-
catholiques statuèrent que le filioque avait été introduit dans
le symbole d'une façon illégale et qu'il ne pouvait être admis
qu'à titre d'opinion privée, non obligatoire ; en d'autres termes,
que ce prétendu « dogme » avait cessé d'exister pour leur
Eglise. Depuis, la question a fait du chemin, et, chose curieuse,
non seulement en Europe, mais encore en Amérique, beaucoup

de savants prélats appartenant à l'Eglise anglicane d'Amérique

admettent déjà qu'on ferait bien d'élaguer le filioque ;
si je ne me trompe, en Angleterre aussi, cette manière de voir



— 439 —

gagne du terrain.1 Tant mieux; car ce serait un grand pas de
fait, dans la direction de l'Union, entre nous, Orientaux, et la
savante Eglise Anglicane, dont une fraction importante nous
est si sympathique

Quelques personnes, parmi les anciens-catholiques,
supposent qu'il aurait mieux valu attendre la décision d'un concile

œcuménique pour éliminer le filioque du symbole ; celarne
paraît être un point de vue difficile à défendre. Le filioque a
été introduit dans le symbole non seulement sans l'autorisation
d'un concile œcuménique, mais encore contre l'avis d'tm concile

œctiménique ; par conséquent, il n'y a nulle nécessité de

recourir à une nouvelle décision dans le même sens. Quand
une loi a été enfreinte, a-t-on besoin de légiférer de nouveau
pour remettre cette loi en vigueur? Non, il suffit de réparer
le tort provenant de l'infraction ; voilà tout

Mais, me dira-t-on, le filioque, expliqué d'une certaine
façon qui éloignerait, élaguerait toute idée de participation du
Fils dans la procession du St-Esprit et qui ne se rapporterait
qu'à un certain mode de mission (à préciser par les théologiens)

du Saint Esprit par le Fils, le filioque ainsi expliqué
ne devrait pas rencontrer d'obstacle de la part des Orientaux.
Non certes, mais dans ce cas il ne serait que l'expression de

l'une des différentes opinions privées que l'on pourrait émettre
sur ce sujet ; dès lors, il n'aurait aucun carractère obligatoire,
et sa place, par conséquent, serait, non pas dans le symbole,
dont chaque parole, chaque syllabe, a un caractère obligatoire,
mais bien dans tin livre de théologie, dont on accepterait ou
rejetterait à volonté les différentes thèses, selon leur degré

1 Je m'en réfère, sur ce point, à l'ouvrage du savant G.B.Howard: «Shism

between the Oriental and Western Churches». L'auteur dit entre autres choses: «Il
est incontestable, que le credo de Nicée, élargi à Constantinople et ratifié à Ephèse
et à Chalcédoine, n'avait pas le « filioque » ; et que, sans cette addition, il a été

déclaré comme étant un enseignement parfait concernant le mystère de la sainte Trinité
Les termes qui ont satisfait les conciles œcuméniques, devraient nous suffire aussi.

Quel que soit le sens profond et mystérieux inclus dans les paroles « qui procède du

Père», nous professons, en les répétant, la vérité! En proposant d'élaguer sans

aucune condition le «filioque» du symbole, du credo d'Athanase et de la Litanie, je
ne demande nullement que l'on abandonne la vérité; je ne demande pas que l'on
adopte quelque nouveauté hardie, quelque impiété, je demande seulement que l'on
retourne à l'ancien et sage langage de l'Eglise. »



— 440 —

de force scientifique ou persuasive. Il me semble qu'il serait
difficile de trouver un défaut dans ce raisonnement.

Puisque nous sommes sur ce chapitre, je me permettrai,
en mon nom personnel et sous ma responsabilité personnelle,
tout en me rendant compte des difficultés qu'a un théologien
autodidacte à traiter ces graves questions (n'ont-elles pas divisé
le monde chrétien pendant des siècles je me permettrai, dis-
je, de proposer, sinon une solution du problème, du moins
l'une des façons de le poser. De quoi s'agit-il en effet? De
tâcher d'expliquer le rapport qui existe entre le fait de l'envoi,
de la mission du Saint Esprit par le Fils et la nature du Fils
qui envoie le Saint Esprit. L'idée de ce rapport, de cette relation,
a été rendue, très incorrectement, par les mots «filioque». Quelle
pourrait donc être l'idée de ce rapport? Remarquons d'abord que,
si les actes de l'homme sont bornés par le temps et l'espace
— nous ne pouvons effectivement pas nous représenter les
actes de l'homme autrement que dans ces limites, — nous ne
pouvons pas appliquer ces conditions, ces limites, aux actes
d'un être infini, qui précisément n'a aucune limite ni dans le
temps, ni dans l'espace, d'un être qui est absolu et éternel.
Ceci étant admis, nous devons admettre aussi que toutes les
facultés, les propriétés des personnes de la Trinité, ont de tout
temps été les mêmes; qu'elles ont toujours été identiques à elles-
mêmes. Il n'y a jamais eu de temps, dit S. Jean Damascène,
où la Parole (le Fils) manquait au Père et le Saint Esprit au Fils.
Nous ne pouvons donc pas nous imaginer les forces, les
propriétés, les rapports des saintes Hypostases comme étant
différents d'une époque à une autre. Un homme peut acquérir
une force ou un don qu'il n'a pas possédés auparavant, qui
lui faisaient défaut; mais évidemment cela ne saurait être
affirmé des personnes de la Sainte Trinité. Si donc le Sauveur,
peu de temps avant son ascension, a envoyé dans le monde
le Saint Esprit, il est évident que la faculté, la propriété
d'effectuer cette mission devait lui appartenir de tout temps, lui
être immanente. Il me semble que cette explication du filioque
serait parfaitement admissible, et ne serait pas en contradiction

avec la façon de voir de l'Eglise ancienne; il me semble
aussi qu'une explication allant au delà, dans le sens romain,
ou bien contiendrait une contradiction avec elle-même, ou
bien serait en contradiction avec la doctrine orthodoxe ; qu'elle



— 441 —

aurait le caractère, le sens d'un double principe de la divinité,
ce que les Occidentaux eux-mêmes n'ont jamais professé.

Quoi qu'il en soit de cette explication, il me semble que,
en vue des résultats acquis dans la sphère du dogme, nous
sommes bien près de la réalisation de nos vœux. Certaines
gens « pratiques » disent que, pour qu'une entente, et plus
tard une union, soient possibles, il faut qu'au fond de cette
entente et de cette union, il y ait un intérêt sérieux pour
les deux parties. Quel est-il dans ce cas? demande-t-on. Posée
à ce point de vue si extrêmement « fin de siècle », la question
serait certainement compromise Que peuvent nous donner les
anciens-catholiques si peu nombreux, si méchamment attaqués
de toutes parts, sinon leur amour et leur science? Que
pouvons-nous, nous Orientaux, leur offrir? Quel avantage selon
le monde Aucun, sinon notre amour et une place parmi nous,
parmi les Eglises orthodoxes autonomes. Chercher autre chose,
compter sur autre chose, serait certainement une erreur. Mais
on ne pose pas une question religieuse comme une question
d'intérêt matériel ; on ne traite pas l'union des Eglises comme
on fait un traité de commerce. Si même, ce qui n'est pas le

cas, on devait douter du succès de la cause ancienne-catholique,

si même c'était une cause perdue, elle n'en aurait pas
moins toutes nos sympathies, et nous sommes prêts à nous
appliquer le vers de Lucain:

Victrix causa Dus placuit, sed vieta Catoni.
Mais heureusement, nous n'en sommes pas du tout là. Le

bon droit, la vérité sont du côté des anciens-catholiques ; espérons

qu'ils continueront à marcher dans la même voie; que,
s'ils doivent encore faire quelques pas non seulement vers
l'ancien dogme (qu'ils ont atteint, il me semble), mais encore
vers l'organisation canonique de l'ancienne Eglise indivise, ils
les feront, et que nous aurons la joie d'enregistrer la venue,
parmi nous, d'une nouvelle Eglise-sœur orthodoxe occidentale.

J'entends, parfois, parler de nos droits dans cette question;
il faut s'entendre. Notre rôle à nous, orthodoxes d'Orient, ne
consiste pas du tout dans une affirmation de nos droits, dans
la recherche de nos avantages, mais bien dans l'accomplissement

de notre devoir ; si nous voyons une Eglise rompre avec
son passé, revenir et au dogme et au canon de l'ancienne
Eglise, redevenir par là même orthodoxe occidentale, nous de-



— 442 —

vons lui accorder toutes nos sympathies et lui donner tout
notre appui moral. Tel est notre devoir. Or, si nous pouvons
ne pas insister sur des droits, ne pas en profiter (ils nous
appartiennent), nous ne pouvons pas ne pas remplir nos devoirs
(car c'est nous qui leur appartenons).

En terminant cet article, je crois bien faire d'ajouter ce

qui suit. Il ne s'agit nullement, pour notre Eglise, de sommer
les anciens-catholiques de « paraître devant notre tribunal » et
d'entendre prononcer leur « arrêt ». Ce n'est certes point là
ce que nous voulons; il s'agit de tout autre chose, il s'agit
simplement d'étudier en commun, dans un esprit de bienveillance

mutuelle, la corrélation, la concordance entre la doctrine
ancienne-catholique et celle de l'Eglise ancienne indivise, qui
est aussi la nôtre. Voilà tout. Nous sommes convaincus que
notre doctrine dogmatique est absolument vraie, mais, comme
l'a si bien dit le Père Yanischef au congrès de Lucerne, si
dans le courant de ces recherches, de ces études, on nous
prouvait que notre Eglise, sur un point quelconque, est en
contradiction avec l'enseignement de l'ancienne Eglise indivise,
nous nous déclarerions prêts à éloigner cette contradiction.

A. Kiréeff.


	Du rapprochement entre les anciens-catholiques et les orthodoxes d'orient

