
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 3

Artikel: Le professeur Sokoloff et la légitimité de la hiérarchie des anciens-
catholiques

Autor: A.K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403262

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


423

LE PROFESSEUR SOKOLOFF

ET LA LÉGITIMITÉ DE LA HIÉRARCHIE

DES ANCIENS-CATHOLIQUES.

« Peut-on admettre la légitimité de la hiérarchie des anciens-
catholiques? » —; Sous ce titre, M. le professeur Sokoloff, de
l'Académie théologique de Moscou, vient de faire paraître une
étude très remarquable, dont nous sommes heureux d'extraire
quelques passages. Nos amis les liront avec l'attention et
l'intérêt qui sont dus à tout ce que publie le savant professeur.

Au point de vue des théologiens orthodoxes d'Orient, la
question ancienne-catholique peut être examinée sous deux
aspects également importants. Pour que le but auquel
tendent nos efforts communs — la réunion de l'orthodoxie d'Orient
et de l'orthodoxie d'Occident — puisse être atteint, il faut
prouver: 1° que les anciens-catholiques sont revenus à
l'enseignement de l'ancienne Eglise (encore unie, l'Eglise des huit
premiers, siècles) ; 2° qu'ils ont une hiérarchie absolument valide,
capable de transmettre la grâce des sacrements.

Ce sont là deux conditions sine quibus non pour que la
réunion religieuse entre l'Orient et l'Occident puisse s'effectuer.
Si l'Eglise ancienne-catholique a une hiérarchie valide, mais
une doctrine entachée d'hérésie, ou bien si sa doctrine est

orthodoxe, mais sa hiérarchie non valide, il est évident que
l'union est impossible.

La brochure de M. le professeur Sokoloff ne touche pas
à la première de ces questions, relative à l'orthodoxie de la
doctrine ancienne-catholique; il présuppose cette question comme
étant résolue affirmativement, et il s'attache à élucider la
seconde, non moins importante.



— 424 —

M. Sokoloff soumet cette question à une critique très
approfondie, et il arrive à des résultats aussi logiques que
satisfaisants. Il constate que la règle générale depuis les temps
les plus anciens demandait que la consécration de l'évêque
se fît par plusieurs évêques, et même aux débuts par tous
les évêques de la province.1 Les consécrations par un seul
évêque (et M. Sokoloff cite plusieurs exemples, tirés de l'histoire

de l'Eglise primitive) étaient considérées comme
anticanoniques? Mais, demande l'auteur, peut-on en déduire qu'une
consécration de ce genre doive être considérée comme non
valide? Non, dit-il; ni l'Eglise ancienne (indivisée), ni l'Eglise
orthodoxe d'Orient, tout en affirmant la règle canonique de la
consécration par au moins deux évêqnes, n'envisageait ni
n'envisage une consécration faite par un seul évêque comme
non valide; une infraction à cette règle n'enlève pas à l'imposition

des mains toute sa force (p. 8) ; l'Eglise ancienne ne
damandait pas une nouvelle imposition des mains pour un
évêque consacré de cette façon (ce qui, par exemple, n'était
pas le cas dans les consécrations faites par des hérétiques) ;

celles-ci étaient considérées comme nulles et non avenues,
selon le 68e canon apostolique (v. Beveridge, L, p. 44).

La raison, dit l'auteur, sur laquelle est basée la règle de

l'Eglise othodoxe (pour demander plusieurs consécrateurs), a,
selon l'avis des canonistes russes, un caractère purement
juridique et non dogmatique (p. 9). L'Eglise, affirment-ils, ne croit
pas qu'un seul évêque soit insuffisant pour transmettre la
grâce; si elle demande la pluralité des consécrateurs, c'est

pour d'autres raisons.
Un canoniste de renom, le défunt N. Sokoloff, professeur

à l'Université de Moscou, dit que ce qui motive cette règle,
c'est que le nouvel évêque devient, par le fait de sa
consécration, membre de tout le système administratif de la
province où se trouve son évêché ; il va de soi que les évêques
recevant un nouveau collègue doivent s'intéresser à ce nou-

1 II cite Beverigius, Pandectce Canonum Apostolorum, Vol. IL Annotationes in
Can. Apost. p. io, Oxoaii 1672; Binius, Concilia, Tom. I. par. I (1618), etc.

2 II cite les Constitutions Apostoliques, J'itra T, 428—429 ; Bingham, The

Antiquities of the Church, Vol. I., II. eh. XI.,p.48; Beveridge, canon 53. T. I. p. 576.
Cone. Arelatense I. can. 21; Constit. Apostolica, lib. VIII, cap. 27 (v. Pitra I., 60);
Théodoret (lib. V., cap. 23).



— 425 —

veau membre de leur collège, qui est appelé à influencer leur
activité commune. Cette nécessité de la pluralité des
consécrateurs n'a donc pas de base dogmatique ; elle n'est pas
immuable, absolue.

L'auteur cite, à l'appui de son affirmation, le chap. 27

(livre 8, Para L, 60) des canons apostoliques, statuant qu'en
cas de nécessité, la consécration par un seul évêque est valide
et acceptable. Il cite encore d'autres exemples: Evagrius
d'Antioche, sacré par Paulin,1 Sidérius, sacré par Philon de

Cyrène. Sidérius a même été nommé métropolitain de la Pto-
lémaïde par S. Athanase d'Alexandrie.2 S. Grégoire le Grand
approuve les consécrations faites par Augustin en Angleterre.

L'auteur voit une confirmation ultérieure de ses idées dans
l'institution des chorévêques,8 consacrés par un seul évêque.
Bien que ces chorévêques ne possédassent pas tous les droits
des évêques, ils avaient pourtant celui de la consécration des

prêtres et des diacres.4

L'Eglise latine des derniers siècles, continue M. Sokoloff,
admettait et admet que la consécration faite par un seul évêque est
absolument valable; que, si elle a lieu en présence de deux autres
évêques, ces derniers jouent le rôle de témoins (testes)f Cette
façon de voir, continue l'auteur, explique parfaitement pourquoi
l'Eglise latine admet, sans difficulté aucune, que la consécration
effectuée par un seul évêque est absolument suffisante. L'histoire
de l'Eglise latine offre de nombreux exemples à l'appui de ces
idées ; ces exemples se rapportent surtout aux années 1708, 1725,
et 1726 (Mayr). Le fait que l'Eglise latine admet les
consécrations faites par un seul évêque, dit M. Sokoloff, est de la
plus haute importance pour nous, orthodoxes d'Orient, car
notre Eglise admet la validité des consécrations de l'Eglise
catholique romaine (p. 14).

1 v. Théodoret, Hist. Eccles., lib. V., cap. 23.
2 Comme le dit Synèse, in temporibus formidolosis, summum jus prsetermitti

Decesse est (Ep. 67); v. Beverigius II. Ann., p. 12; Registrum Sacrum Anglkanum,
p. [., Oxf. 1858.

3 Fiat autem chorepiscopus ab episcopo civitatis cui subjicitur (Beverigius,
I-, 439)-

4 v. Beverigius II. Aimot. pp. 176, 190.
6 Cherubinus Mayr. Trismegisttis juris Pontificii universi seu Institutìones

canonica T. I., Appendix pp. 6i6—617 (1742).



— 426 —

Résumant les arguments pour et contre les consécrations
faites par un seul évêque, M. Sokoloff trouve que ces
consécrations sont admissibles, étant par leur essence valides, quoique,

selon l'Eglise ancienne et l'Eglise orthodoxe orientale,
elles soient canoniquement irrégulières et illégales.

Les canons de l'Eglise, dit-il avec raison, n'ont évidement
pas l'importance qu'ont les dogmes (absolument irréformables
et obligatoires) ; les canons comportent des exceptions : dans
aucun des livres symboliques exposant la doctrine de l'Eglise
orthodoxe on ne trouve d'indication quelque peu précise et
claire à l'appui de l'idée que les canons doivent être immuables.
Nulle part il n'est dit que l'immutabilité des décisions de l'Eglise
en matière de dogme s'étende sur les décisions canoniques et
disciplinaires décrétées par les conciles et les Pères de l'Eglise.
Les passages des livres symboliques cités d'ordinaire à l'appui

de l'opinion contraire ne se rapportent qu'aux dogmes.
L'argument le plus sérieux que d'ordinaire on fait valoir pour
prouver l'immutabilité du canon et son irréformabilité est la
deuxième décision du concile de 692 (in Trullo). Après avoir
énuméré les canons antérieurs, le concile ajoute : « Et il n'est
permis à personne d'adultérer, d'abolir les canons décrétés
antérieurement, ni d'admettre d'autres canons faussement
composés par certaines gens, qui se sont permis de trafiquer avec
la vérité; et nulli licere prius declaratos canones adulterare,
vel abolere, vel alios praeter prius hic propositus canones ad-

mittere, a quibusdam falsa adjecta inscriptione compositos
qui veritatem. cauponari conati sunt.» (Pitra II. 23.)

Le sens direct et clair de cette disposition du concile est

qu'il est interdit à tout chrétien, quelle que soit sa position,
de modifier les canons de l'Eglise selon son opinion personnelle ;

mais cette interdiction ne se rapporte en aucune façon aux
droits de l'Eglise de modifier le canon, droit qu'elle a souvent
mis en pratique. L'Eglise a constamment développé la
législation ecclésiastique, en vue des nécessités de la vie de l'Eglise
(p. 16). C'était aussi la façon dont l'Etat envisageait les canons
de l'Eglise, précisément à l'époque des conciles. La puissance
temporelle faisait une différence très grande entre les dogmes
immuables définis par les conciles œcuméniques et les canons
de ces mêmes conciles, auxquelles le code de Justinien, par
exemple, donne une valeur égale aux lois de l'Empire (mais
non supérieure).



— 427 —

_ L'esprit de l'ancienne législation de l'Eglise, dit M. Sokoloff,

les principes fondamentaux ne doivent pas mourir, mais
ils peuvent parfaitement prendre des formes nouvelles et plus
larges. Ce droit (de modifier la législation) a appartenu et
appartient à la suprême autorité de l'Eglise, qui peut et doit
s'en prévaloir quand il le faut. Il est impossible de considérer
l'ancien canon de l'Eglise comme étant la loi actuelle. Une
grande partie de ses anciens canons sont absolument tombés
en désuétude, ou ont été modifiés au point de perdre leur
portée, leur sens primitif.1 Il faut faire une différence entre ce
qui forme les principes mêmes de l'organisation de la vie de

l'Eglise, et ce qui ne se rapporte qu'aux formes historiques
de cette vie. Il faut savoir faire la différence entre l'esprit de

la loi et sa forme. C'est dans ce sens, dit très justement Mr.
Sokoloff, que l'Eglise ancienne aurait envisagé une question
du genre de celle qui se présente maintenant; et c'est à ce
point de vue, dit l'auteur, qu'il faudrait juger actuellement
la question de la consécration des évêques anciens-catholiques,
ainsi que les rapports de l'Eglise ancienne-catholique avec la
nôtre.

S. Athanase, cité plus haut, a non seulement reconnu la
consécration de Sidérius; mais le trouvant utile pour l'Eglise,
il lui a confié la Ptolémaïde. Eh bien! est-ce que l'union
fraternelle entre des milliers d'anciens-catholiques de l'Europe et
notre Eglise ne devrait pas être considérée comme une raison
assez sérieuse pour que la suprême autorité ecclésiastique,
profitant de son- incontestable droit, « dépassât, selon l'expression

de Synésius, la sévérité de la loi?»
Tels sont les arguments de notre canoniste pour prouver

la validité des ordinations des évêques anciens-catholiques.
Il est probable que leur licite, leur parfaite légalité même, peut
aussi être prouvée ; mais, au point de vue pratique, il suffit que
leur validité soit admise comme étant au-dessus de toute
controverse et hors de question.

A. K.

Note de la Direction. — Nous nous permettons d'insister
sur cette dernière assertion: que, non seulement la validité
des ordinations des évêques anciens-catholiques est inattaquable,

1 Voir, par exemple, Apost. 37, 34; I. 5, VI. 8, u ; Ant. 9, 19, etc.



— 428 —

mais encore que leur parfaite légalité peut être prouvée. Toute
loi a des exceptions, qui ne sont pas moins légales que les cas
ordinaires réglés par la loi. Notre habitude de considérer comme
illégal ce qui n'est qu'exceptionnel, jette souvent de la
confusion dans les choses les plus simples. La question dont il
s'agit dans le présent article est, en somme, très claire en droit
et en fait, théoriquement et pratiquement. L'ordre, c'est-à-dire
l'usage ordinaire et habituel, est qu'un évêque soit ordonné

par plusieurs autres ; telle est la règle générale, règle très sage
à tous les points de vue, que les anciens-catholiques ont
toujours admise en principe, et qu'ils auraient été heureux de

pouvoir toujours observer, si les circonstances l'avaient toujours
permis. Mais, comme il vient d'être dit, toute règle a des

exceptions, pour les cas exceptionnels qui se présentent forcément;
et les conciles qui ont établi cette règle pour les cas ordinaires,
n'ont méconnu ni les cas exceptionnels, ni par conséquent la
légitimité des consécrations episcopates faites par un seul évêque,
lorsqu'il était impossible d'en avoir plusieurs. Telle a été, en
effet, la pratique constante des Eglises, pratique fondée sur la
logique et sur l'essence même de la consécration. La
consécration des évêques anciens-catholiques d'Allemagne et de Suisse
doit donc être considérée non seulement comme valide, mais
encore comme parfaitement légitime, quoique exceptionnelle;
car, je le répète, la légitimité s'applique non seulement aux
cas ordinaires, mais encore aux cas exceptionnels motivés.
Tel est le point de vue des anciens-catholiques. Nous sommes
heureux qu'il coïncide, pour le fond et l'esprit, avec l'opinion
du savant professeur de Moscou.


	Le professeur Sokoloff et la légitimité de la hiérarchie des anciens-catholiques

