Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)

Heft: 3

Artikel: Le professeur Sokoloff et la I€gitimité de la hiérarchie des anciens-
catholiques

Autor: AK.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403262

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

= s

- LE PROFESSEUR SOKOLOFF
ET LA LEGITIMITE DE LA HIERARCHIE
DES ANCIENS-CATHOLIQUES.

«Peut-on admettve la 1égitimité de la hiévarvchie des anciens-
catholiques? » — Sous ce titre, M. le professeur Sokoloff, de
1I’Académie théologique de Moscou, vient de faire paraitre une
¢étude trés remarquable, dont nous sommes heureux d'extraire
quelques passages. Nos amis les liront avec l'attention et l'in-
térét qui sont dus a tout ce que publie le savant professeur.

Au point de vue des théologiens orthodoxes d’Orient, la
question ancienne-catholique peut étre examinée sous deux
aspects également importants. Pour que le but auquel ten-
dent nos efforts communs — la réunion de l'orthodoxie d’Orient
et de lorthodoxie d'Occident — puisse étre atteint, il faut
prouver: 1° que les anciens-catholiques sont revenus a len-
seignement de l'ancienne Eglise (encore unie, I'Eglise des huit
premiers siecles); 2° qu'ils ont une hiérarchie absolument valide,
capable de transmettre la grace des sacrements.

Ce sont 12 deux conditions sine quibus non pour que la
réunion religieuse entre I'Orient et I’'Occident puisse s’effectuer.
Si 'Eglise ancienne-catholique a une hiérarchie valide, mais
une doctrine entachée d’hérésie, ou bien si sa doctrine est
orthodoxe, mais sa hiérarchie non wvalide, il est évident que
I'union est impossible.

La brochure de M. le professeur Sokoloff ne touche pas
a la premiere de ces questions, relative a l'orthodoxie de la
doctrine ancienne-catholique; il présuppose cette question comme
étant résolue affirmativement, et il s’attache a élucider la se-
conde, non moins importante.



= g

M. Sokoloff soumet cette question a4 une critique treés
approfondie, et il arrive & des résultats aussi logiques que
satisfaisants. Il constate que la régle générale depuis les temps
les plus anciens demandait que la consécration de 1'évéque
se fit par plusieurs évéques, et méme aux débuts par tous
les évéques de la province.! Les consécrations par un seul
évéque (et M. Sokoloff cite plusieurs exemples, tirés de Ihis-
toire de I'Eglise primitive) étaient considérées comme awii-
canoniques.? Mais, demande 'auteur, peut-on en déduire qu'une
consécration de ce genre doive étre considérée comme non
- valide? Non, dit-il; ni 'Eglise ancienne (indivisée), ni I'Eglise
orthodoxe d’Orient, fout en affirmant la régle canonique de la
consécration par au moins deux Evéques, n'envisageait ni
n'envisage une consécration faite par un seul évéque comme
non valide; une infraction & cette régle n’enléve pas a l'impo-
sition des mains toute sa force (p. 8); I'Eglise ancienne ne
damandait pas une nouvelle imposition des mains pour un
évéque consacré de cette facon (ce qui, par exemple, n’était
pas le cas dans les consécrations faites par des hévéliques);
celles-ci étaient considérées comme nulles et non avenues, se-
lon le 68° canon apostolique (v. Beveridge, 1., p. 44).

La raison, dit Pauteur, sur laquelle est basée la r2gle de
I’Eglise othodoxe (pour demander plusieurs consécrateurs), a,
selon P'avis des canonistes russes, un caractére purement juri-
dique et non dogmatique (p. 9). L'Eglise, affirment-ils, ne croit
pas qu'un seul évéque soit insuffisant pour transmettre la
grice; si elle demande la pluralité des consécrateurs, c’est
pour d’autres raisons.

Un canoniste de renom, le défunt N. Sokoloff, professeur .
a I'Université de Moscou, dit que ce qui motive cette régle,
c'est que le nouvel évéque devient, par le fait de sa consé-
cration, membre de tout le systeme administratif de la pro-
vince olt se trouve son évéché; il va de soi que les évéques

-

recevant un nouveau collegue doivent s’intéresser a ce nou-

YL cite Bewerigius, FPandecte Caronum Apostolorum, Vol. 1l Annotationes in
Can. Apost. p. 1o, Oxonii 1672; Binius, Concilia, Tom. 1. par. I (1618), etc.

2 1l cite les Constitutions Apostoliques, Pitra I, 428—429; Bingham, The
Antiguities of the Church, Vol. L, 1. ch. XI.,p.48 ; Beveridge, canon 53. T. L p. 576.
Conc. Arelatense 1. can. 21; Constit. Apostolice, lib. VIII, cap. 27 (v. Pitra L, 60);
Théodoret (lib. V., cap. 23).



— 425 —

veau membre de leur college, qui est appelé a influencer leur
activité commune. Cette nécessité de la pluralité des consé-
crateurs n’a donc pas de base dogmatique; elle n'est pas im-
muable, absolue.

L’auteur cite, & l'appui de son affirmation, le chap. 27
(livre 8, Pitra 1., 60) des canons apostoliques, statuant qu'en
cas de mécessité, la consécration par un seul évéque est valide
et acceptable. Il cite encore d’autres exemples: Evagrius
d’Antioche, sacré par Paulin,® Sidérius, sacré par Philon de
Cyréne. Sidérius a méme été nommé métropolitain de la Pto-
lémaide par S. Athanase d’Alexandrie.? S, Grégoire le Grand
approuve les consécrations faites par Augustin en Angleterre.

L’auteur voit une confirmation ultérieure de ses idées dans
linstitution des chorévéques,® consacrés par un seul évéque.
Bien que ces chorévéques ne possédassent pas tous les droits
~des évéques, ils avaient pourtant celui de la consécration des
prétres et des diacres.*

L'’Eglise latine des derniers siécles, continue M. Sokoloff, ad-
mettait et admet que la consécration faite par un seul évéque est
absolument valable; que, si elle a lieu en présence de deux autres
évéques, ces derniers jouent le réle de témoins (festes).® Cette fa-
¢on de voir, continue l'auteur, explique parfaitement pourquoi
I'Eglise latine admet, sans difficulté aucune, que la consécration
effectuée par un seul évéque est absolument suffisante. ['histoire
de I'Eglise latine offre de nombreux exemples a l'appui de ces
id¢es ; ces exemples se rapportent surtout aux années 1708, 1725,
et 1726 (Mayr). Le fait que P'Hglise latine admet les consé-
crations faites par un seul évéque, dit M. Sokoloff, est de la
plus haute importance pour nous, orthodoxes d'Orient, car
notre Eglise admet la validité des consécrations de I'Eglise
catholique romaine (p. 14).

! v, Théodoret, Hisi. Lccles., ib. V., cap. 23.
2 Comme le dit Synese, in temporibus formidolosis, summum jus preetermitti

necesse est (Ep. 6%); v. Beverigius II. Ann., p. 12; Registrum Sacrum Anglicanum,
P Ty Oxf.> 1858,

? Fiat autem chorepiscopus ab episcopo civitatis cui subjicitur (Beverigius,
L, 439).

4 v, Beverigius 1. Annot. pp. 176, 1g0.

8 Cherubinus Mayr. Trismegistus juris Fontificii universi seu Institutiones ca-
nonice T. 1., Appendix pp. 616—617 (1742).



~ 196 =

- Résumant les arguments pour et contre les consécrations
faites par un seul évéque, M. Sokoloff trcuve que ces consé-
crations sont admissibles, étant par leur essence valides, quoi-
que, selon I’Eglise ancienne et I'Eglise orthodoxe orientale,
elles soient canoniquement irréguliéres et illégales.

Les canons de I'Eglise, dit-il avec raison, n’ont évidement
pas l'importance qu'ont les dogmes (absolument irréformables
et obligatoires); les canons comportent des exceptions: dans
aucun des livres symboliques exposant la doctrine de I'Eglise
orthodoxe on ne trouve d'indication quelque peu précise et
claire a4 'appui de l'idée que les canons doivent étre immuables.
Nulle part il n’est dit que 'immutabilité des décisions de 1'Eglise
en matiere de dogme s’étende sur les décisions canoniques et
~ disciplinaires décrétées par les conciles et les Peres de ’Eglise.
Les passages des livres symboliques cités d’ordinaire & 1'ap-
pui de l'opinion contraire ne se rapportent qu’aux dogmes.
L'’argument le plus sérieux que d’ordinaire on fait valoir pour
prouver l'immutabilité du canon et son irréformabilité est la
deuxieme décision du concile de 692 (iw Trullo). Apres avoir
énuméré les canons antérieurs, le concile ajoute: «Et il n’est
permis & personne d’adultérer, d’abolir les canons décrétés
antérieurement, ni d’admettre d’autres canons faussement com-
posés par certaines gens, qui se sont permis de trafiquer avec
la vérité; et nulli licere prius declaratos canones adulterare,
vel abolere, vel alios preeter prius hic propositos canones ad-
mittere, a quibusdam falsa adjecta inscriptione compositos
qui veritatem cauponari conati sunt.» (Pitra 1I. 23.) ‘

Le sens direct et clair de cette disposition du concile est
qu’il est interdit a tout chrétien, quelle que soit sa position,
de modifier les canons de I'Eglise selon son opinion personnelle;
mais cette interdiction ne se rapporte en aucune facon aux
droits de I’Eglise de modifier le canon, droit qu'elle a souvent
mis en pratique. I.'Eglise a constamment développé la légis-
lation ecclésiastique, en vue des nécessités de la vie de I'Eglise
(p. 16). C'était aussi la facon dont I'Etat envisageait les canons
de 1'Eglise, précisément a I’époque des conciles. La puissance
temporelle faisait une différence trés grande entre les dogmes
immuables définis par les conciles cecuméniques et les canons
de ces mémes conciles, auxquelles le code de Justinien, par
exemple, donne une valeur égale aux lois de 'Empire (mais
non supérieure). |



= b

_Lesprit de l'ancienne législation de I'Eglise, dit M. Soko-
loff, les principes fondamentaux ne doivent pas mourir, mais
ils peuvent parfaitement prendre des formes nouvelles et plus
larges. Ce droit (de modifier la législation) a appartenu et ap-
partient 4 la supréme autorité de I'Eglise, qui peut et doit
s'en prévaloir quand il le faut. Il est impossible de considérer
lancien canon de P’Eglise comme étant la loi actuelle. Une
grande partie de ses anciens canons sont absolument tombés
en désuétude, ou ont été modifiés au point de perdre leur
portée, leur sens primitif.! Il faut faire une différence entre ce
qui forme les principes mémes de Porganisation de la vie de
I’Eglise, et ce qui ne se rapporte qu'aux formes historiques
de cette vie. Il faut savoir faire la différence entre 1'esprit de
la loi et sa forme. C’est dans ce sens, dit trés justement Mr.
Sokoloff, que 'Eglise ancienne aurait envisagé une question
du genre de celle qui se présente maintenant; et c’est a ce
point de vue, dit l'auteur, qu'il faudrait juger actuellement
la question de la consécration des évéques anciens-catholiques,
ainsi que les rapports de I'Eglise ancienne-catholique avec la
notre.

S. Athanase, cité plus haut, a non seulement reconnu la
consécration de Sidérius; mais le trouvant utile pour I'Eglise,
il lui a confié la Ptolémaide. Eh bien! est-ce que l'union fra-
ternelle entre des milliers d’anciens-catholiques de I'Europe et
notre Eglise ne devrait pas étre considérée comme une raison
assez sérieuse pour que la supréme autorité ecclésiastique,
profitant de son'incontestable droit, « dépassat, selon l'expres-
sion de Synésius, la sévérité de la loiz»

Tels sont les arguments de notre canoniste pour prouver
la validité des ordinations des évéques anciens-catholiques.
Il est probable que leur licité, leur parfaite 1égalité méme, peut
aussi étre prouvée; mais, au point de vue pratique, il suffit que
leur validité soit admise comme étant au-dessus de toute con-
troverse et hors de question. ' :
A K

Note de la Direction. — Nous nous permettons d’insister
sur cette dernidre assertion: que, non seulement la validité
des ordinations des évéques anciens-catholiques est inattaquable,

! Voir, par exemple, 4posz. 37, 34; 1. 5, VL. 8, 11; Ant. 9, 19, etc.



= o5 -

mais encore que leur parfaite 1égalité peut étre prouvée. Toute
loi a des exceptions, qui ne sont pas moins légales que les cas
ordinaires réglés par la loi. Notre habitude de considérer comme
illégal ce qui n'est qu'exceptlionmel, jette souvent de la con-
fusion dans les choses les plus simples. La question dont il
s'agit dans le présent article est, en somme, trés claire en droit
et en fait, théoriquement et pratiquement. L'ordre, c’est-a-dire
I'usage ordinaire et habituel, est qu'un évéque soit ordonné
par plusieurs autres; telle est la régle générale, régle trés sage
a tous les points de vue, que les anciens-catholiques ont tou-
jours admise en principe, et qu’ils auraient été heureux de
pouvoir toujours observer, si les circonstances 'avaient toujours
permis. Mais, comme il vient d’étre dit, toute régle a des ex-
ceptions, pour les cas exceptionnels qui se présentent forcément,
et les conciles qui ont établi cette régle pour les cas ordinaires,
n'ont méconnu ni les cas exceptionnels, ni par conséquent la
légitimité des consécrations épiscopales faites par un seul évéque,
lorsqu'il était impossible d’en avoir plusieurs. Telle a été, en
effet, la pratique constante des Eglises, pratique fondée sur la
logique et sur l'essence méme de la consécration. La consé-
cration des évéques anciens-catholiques d’Allemagne et de Suisse
doit donc étre considérée non seulement comme valide, mais
encore comme parfaitement légitime, quoique exceptionnelle;
car, je le répete, la légitimité s’applique non seulement aux
cas ordinaires, mais encore aux cas exceptionnels motivés.
Tel est le point de vue des anciens-catholiques. Nous sommes
heureux qu'il coincide, pour le fond et lesprit, avec l'opinion
du savant professeur de Moscou.




	Le professeur Sokoloff et la légitimité de la hiérarchie des anciens-catholiques

