Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)

Heft: 3

Artikel: Die in Rom geplante Vereinigung der morgenlandischen und
abendlandischen Kirche

Autor: Kyriakos, A. Diomodes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403261

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE IN ROM GEPLANTE
VEREINIGUNG DER MORGENLANDISCHEN
UND ABENDLANDISCHEN KIRCHE.!

I. Die Péapste strebten immer nach der Unterwerfung
der Orientalen.

Seit einiger Zeit kursieren Geriichte, dass der Papst eine
Encyklika an die morgenlindischen Orthodoxen vorbereite,
um sie zur Wiedervereinigung mit der abendldndischen Kirche
aufzufordern, in dem Sinne, dass sie sich dem Papste unter-
werfen und in den Schoss der romischen Kirche zuriickkehren
sollten. Dass man in Rom mit solchen Plinen umgehe, er-
scheint nicht unwahrscheinlich, wenn man einmal bedenkt,
vie wenig man dort die wahre Ansicht der Orthodoxen iiber
die papstliche Kirche kennt, und dann, wie gerade der gegen-
wartige Papst Leo XIIIL sich von Anfang seiner Regierung an
nach dieser Richtung hin bestrebt zeigte.

s ist tiberhaupt nur ganz naturlich, wenn die Papste
nach diesem Ziele streben und streben miissen, von ihrem
~ Standpunkte aus, insofern ndmlich der Papst sich als das von
- Christus bestimmte Haupt der Kirche betrachtet, dem alle
christlichen Vélker zum Gehorsam verpflichtet sind, und der
darum auch die Aufgabe hat, die Verirrten und Verlorenen
in seinen Schafstall zuriickzufiihren.

' Die Geschichte bezeugt es auch in der That, dass die
Papste seit dem 9. Jahrhundert, seit dem Anfang des grossen

, ! Nach den in der Athenischen Wochenschrift s, Etzovoyocgnusvn “Eorie*,
._ 1893 Nr. 7—-9 veroffentlichten drei Artikeln des Herrn Prof. Kyriakos in Athen‘
im Auszug w1edergegeben von Dr. F. Lauchert.

Revue intern. de Théologie. Heft 3, 1893, _ 28



= 4

Schismas, keine Gelegenheit unbenutzt vortibergehen liessen
und keine Miihe scheuten, die orientalische Kirche sich zu unter-
werfen. Zunichst war es besonders dle Zelt der Kreuazuve

‘* zugleich die Zeit der grossten Machtfiille des Papsttums in_der
- die Papste diese Heeresziige dazu zu benutzen suclhiten, neben-

|\ bei auch die orthodoxen Griechen zur Unterwerfung zu brin-

i
i
|
1
'1‘

gen. Freilich wurde dieser Zweck nicht erreicht; vielmehr
konnten die von den Kreuzfahrern im byzantinischen Reich
veriibten Gewaltthatigkeiten, die in der FErrichtung des latei-
nischen Kaisertums in Konstantinopel ihren Hohepunkt fanden,
die Kluft zwischen dem Orient und Occident nur erweitern.
Ebenso scheiterten alle spéateren Unionsversuche, zuerst die
durch die Verhandlungen des Kaisers Michael Paldologos mit
dem Lyoner Konzil von 1274 angestrebte Union. Das grie-
chische Volk zeigte sich durchaus feindseliz gegen die ge-
troffenen Abmachungen und wollte nichts davon wissen. Das
gleiche Schicksal hatte der neue Versuch des Kaisers Andro-
nikos III., der in der Bedrangnis durch die Tiirken, gegen die er
auf Hiulfe aus dem Abendlande hoffte, 1339 Verhandlungen mit

- dem in Avignon residierenden Papste ankniipfte. Ein besserer

Erfolg schien anfiinglich das Unionskonzil von Florenz von
1439 zu kronen; aber alsbald traten nach der Heimkehr
der Metropolit Markus von Ephesus und andere dagegen auf,
es erhob sich allgemein ein grosser Sturm dagegen, und zwei
Synoden, von Jerusalem 1443 und von Konstantinopel 1451,
sprachen die Verdammung der Florentiner Union aus.

Auch nach der Eroberung Konstantinopels durch die Tiirken
(1453) gaben die Papste ihre Anschlidge nicht auf. Zunichst
im 15. und 16. Jahrhundert dachten sie daran, die abend-
ldndischen Fiirsten zum Krieg gegen die Tilrken zu bewegen,
in der Hoffnung, dass dann in dem von den Tirken befreiten
und unter katholische Fiirsten gebrachten Lande leicht der
abendlindische Katholizismus werde eingefiihrt werden konnen.
Da dies aber bei dem immer sinkenden politischen Einfluss
der Pépste nicht mehr zu erreichen war, so griffen sie seit dem
Ende des 16. Jahrhunderts zu anderen Mitteln. Von da an

legte man es nimlich auf Proselytenmacherei ab, durch Sen-

| dung von Missiondren unter die orthodoxen Griechen. Um
1600 erschienen die ersten Jesuiten im griechisch-orthodoxen
Orient; denn dieser Orden hatte das Werk tibernommen, durch



Grindung von Schulen unter der griechischen Jugend Prose-
lyten zu machen. Diese Bestrebungen erstreckten sich von
Konstantinopel aus nach Smyrna, Chios, den Cykladen, Cypern,
Syrien, Paléstina, und die Gefahr war um so grosser, als sie
von den katholischen Méichten Venedig, Spanien, Frankreich
und Osterreich und ihren Gesandten in Konstantinopel unter-
stitzt wurden. Papst Gregor XIII. griindete auch 1583 eine
besondere Schule in Rom fiir die jungen Griechen, welche sich
der lateinischen Kirche zuwendeten, die Schule des heiligen
Athanasius, aus der viele abtriinnige Griechen hervorgingen
und dann fanatische Werkzeuge der papistischen Anschlige
gegen den griechischen orthodoxen Orient wurden. Kiner von
diesen Mé#énnern war Allatius. Die maéchtigste Wirksamkeit
aber entfaltete die von Gregor XV. 1622 gegriindete Congre-
gatio de propaganda fide. Das 17. und 18. Jahrhundert war
so die schlimmste und gefahrvollste Zeit fiir den griechischen
Glauben wie fiir das griechische Volkstum, die auf der einen
Seite durch die herrschenden Tiirken bedroht waren, die damals
auf dem Gipfel ihrer Macht standen, auf der andern Seite
durch die sich einschleichenden Jesuiten.

Auch die Papste des 19. Jahrhunderts bis auf unsere Tage
nahmen dieselbe Stellung dem orthodoxen Orient gegeniiber
ein, wie ihre Vorgéinger. Die schismatischen Volker des Orients
sollten zur Unterwerfung unter Rom gebracht werden. Die
‘auf Proselytenmacherei im Orient gerichteten Bestrebungen
liessen in diesem Jahrhundert nicht nur nicht nach, sondern
wurden vielmehr noch aufs hochste gesteigert. Syrien wurde
nun der Mittelpunkt dieser Bestrebungen, mit einer Jesuiten-
universitidt in B_eiruf:, und durch die von den Jesuiten geleiteten
Schulen wirken sie tiberall in der Tirkei wie in Griechenland
und bei den Bulgaren. Ganz besonders entfalteten die beiden
~ letzten Pipste, Pius IX. und Leo XIII., einen besondern Eifer,
die Vereinigung der Griechen mit der rémischen Kirche herbei-
zufithren. Pius IX. erliess schon am Anfang seiner Regierung
1848 eine Encyklika an die Volker des Orients in diesem Sinne,
die von dem Patriarchen Anthimos von Konstantinopel gebiih-
rend abgefertigt wurde. Nach diesem Misserfolg versuchte es
Pius spiter auf eine andere Weise, indem er 1855 durch den
oriechischen Abenteurer Pitzipios die sogen. ,christliche orien-
talische Gesellschaft® griinden liess, die den Boden vorbereiten



6

sollte. Die Gesellschaft loste sich aber bald unverrichteter
Dinge wieder auf, und es kam zum Bruch zwischen Pitzipios
und dem Papst. Bekannt ist, dass Pius IX. vor dem Zusammen-
treten des Vatikanischen Konzils auch den 6kumenischen Pa-
triarchen Gregorios mit den morgenléndischen Bischofen zur
Teilnahme an demselben aufforderte; der Patriarch aber, der
die péapstlichen Forderungen schon kannte, nahm das Schreiben
des Papstes nicht. einmal an.

Nun setzt Leo XIII. diese Bestrebungen fort. Das Papst-
tum hat fast in allen Staaten des westlichen Europa seine
frithere Machtstellung eingebiisst und liegt fast tiberall im Kampf
mit den Staatsregierungen, da es sich nicht mit den modernen
Prinzipien versohnen will. Aus dem Bestreben, dafiir anderswo
eine neue Stiitze zu finden, wird hauptsdchlich der erhohte
Eifer zur Gewinnung oder Unterwerfung der orthodoxen Kirchen
zu erklaren sein.

IL. Die Anspriiche der Papste auf die Oberherrschaft
sind unbegriindet.

Die im Laufe der Geschichte Schritt fiir Schritt entwickelte
Machtstellung der romischen Pépste beruht weder auf gottlicher
noch auf apostolischer Einsetzung, entbehrt also jedes soliden
Grundes und widerspricht durchaus der Verfassung der alten
Kirche, an der die orthodoxen Volker des Orients immer fest-
gehalten haben.! Dies ist einer der Griinde, warum sich die
orthodoxen Kirchen niemals der Oberherrschaft dieses Papst-
tums unterwerfen koénnen.

! Auf die von dem Verfasser in diesem Artikel gegebene griindliche Aus-
einandersetzung der allmihblichen Entwicklung des romischen Primats im Gegen-
satz zu der altkirchlichen Verfassung konnen wir hier nicht niher eingehen, da
dies unsern Lesern ohnehin bekannt ist, und um Raum zu gewinnen fiir aus-
fihrlichere Vorfithrung der im 3. Artikel entwickelten Gedanken.



— 417 —

ITI. Die Unterwerfung unter den Papst wiirde unser
einheimisches Christentum zu Grunde richten und
die orthodoxen Volker in politischer, nationaler und
socialer Hinsicht schwer schadigen.

Die Verfassung der orthodoxen Kirchen ist noch dieselbe
wie die der alten Kirche der ersten Jahrhunderte, und stiitzt
- sich auf die Vorschriften der alten ckumenischen Synoden und
der Viter. Die _/Gesamtklrche stellt einen Bund der verschie-
_denen Emzelklrchen dar. Jeder Staat hat seine eigene unab-
hingige Kirche, die sich selbst verwaltet durch ihre Synode
als oberstes Verwaltungsorgan. Alle FEinzelkirchen vereinigt
_aber derselbe Glaube an den Heiland, unsern Herrn Jesus
Christus, und die wechselseitige Liebe. Einen Ehrenvorrang
giebt die orthodoxe Kirche den Bischofen, welche die im langen
Leben der Kirche angesehensten Sitze innehaben, den Patri-
archen von Konstantinopel, Alexandria, Antiochia und Jerusa-
lem ; unter diesen wiederum ehrt sie am meisten den Patriarchen
von Konstantinopel, als der ehemaligen Hauptstadt des christ-
lichen byzantinischen Reiches. Aber dies ist nur ein_Ehren-
Jprimat. Jede Einzelkirche ist selbstandig und wird von ihrer
bynode nach den gemeinsamen Satzungen der gesamten ortho-
doxen Kirche verwaltet. Kein fremder Bischof darf sich in
ihre Verwaltung einmischen. Dagegen sind alle diese Einzel-
kirchen in besténdiger briiderlicher Gemeinschaft miteinander
verbunden. Auf diese Weise, da alle Einzelkirchen sich auf
das Prinzip der Selbstverwaltung stiitzen, ist es moglich, dass
auf der gemeinsamen Basis der Orthodoxie doch jede sich in
Ubereinstimmung mit dem Geist des Volkes, dessen religioses Le-
ben sie vertritt, selbstindig und ungehemmt entfalte, so dass auf
diese Weise im Schosse der orthodoxen Kirche eine Mannig-
faltigkeit in der Einheit moglich ist. Dieses ganze glénzende
Gebaude unserer Kirchenverfassung wiirde zerstort werden
durch die Unterwerfung unter den Papst und die Ausdehnung

der pépstlichen Herrschaft auf den Orient. Der Papst ware
dann der Einzige, der noch etwas zu sagen hitte, und der die
Kirche nach seinem Gutdiinken durch seine Stellvertreter
regierte, wahrend die Bischofe keine Macht und Bedeutung
mehr héatten. Patriarchen, Metropoliten, Erzbischofe und Bi-



=

schofe wiren nichts mehr, ihre Synoden ein blosser Schatten;
jede Spur von Selbstverwaltung hétte aufgehort, jedes eigene
Leben der Rinzelkirchen wire unmoglich, ebenso deren Uber-
einstimmung mit dem Volkscharakter in den einzelnen Staaten,
und auf den Trimmern von dem allem regierte der unum-
schriankte Wille eines Hinzigen, des Bischofs von Rom, und
seiner Ratgeber, der Jesuiten und der Kardinile. '
Zweitens wiirde die Unterwerfung unter den Papst die
Dogmen der orthodoxen Kirche zerstoren. Diese sind die Dogmen
der alten Kirche, und selbst unsere Feinde geben zu, dass die
orientalische Kirche nichts hinzugefiigt hat und nichts geédndert
von dem, was von den tkumenischen Synoden und den alten
Viatern festgesetzt wurde. Die Liehre unserer Kirche ist das
alte Christentum, das Christentum der grossen Kirchenlehrer
der ersten Jahrhunderte. Durch die Unterwerfung unter den
Papst aber, und wenn unser Klerus in Rom oder in von den

Jesuiten geleiteten Schulen gebildet wirde, wirde statt des

urspriinglichen Christentums der griechischen Véter das latei-
nische Christentum des Mittelalters eingefiihrt, wie es von den
Scholastikern ausgebildet wurde, speciell die Dogmatik und
Philosophie des Thomas von Aquin. Die Griechen missten
sich dann nicht nur das Filioque im Symbolum und die abend-
landische Tauf- und Abendmahlspraxis gefallen lassen, sondern
besonders auch die ganz neuen und unerhorten Dogmen von
der unbefleckten Empfingnis und der papstlichen Unfehlbarkeit
annehmen.

Drittens wiirde die Unterwerfung unter den Papst den
Gottesdienst unserer Kirche vernichten. An Stelle der uralten
griechischen Liturgien wirde nach und nach die romische
Liturgie und die lateinische Sprache eingefiithrt, und die Masse
von neuen Festen der romischen Kirche. Wohl versprechen
die Papste den Orientalen, ihnen bei der Union ihre Kirchen-
sprache zu lassen; aber mit der Zeit' wiirde gleichwohl die
eigene Liturgie und Sprache durch die lateinische verdréngt
werden, wie dies schon viele Volker erfahren haben, wenn sie
ihre Selbstindigkeit aufgaben und sich Rom unterwarfen.

Ferner wiirde diese Unterwerfung die morgenlindischen
Volker in politischer Hinsicht schidigen. Der Papismus als
herrschende Kirche wiirde nun den Regierungen dieser Staaten
die nadmlichen Schwierigkeiten bereiten, wie im westlichen



= i

Europa. FEr wiirde die Kirche nach seinen mittelalterlichen
Prinzipien zu einem Staat im Staate machen, der sich der
Aufsicht des Staates entzove, ‘wahrend er selbst sich in alle
Angelegenheiten des Staates einmischen wiirde und dabei das
Prinzip der Toleranz und alle andern freiheitlichen Prinzipien
der .modernen Staaten, Gewissensfreiheit, Redefreiheit, Press-
freiheit, zu vernichten strebte, um wieder die Zustédnde des
Mittelalters herbeizufiihren, in dem das Papsttum herrschte.
Mit solchen Grundsitzen kann sich die Papstkirche nicht mit
den modernen Staaten vertragen. Die orthodoxe Kirche hin-
gegen giebt dem Kaiser, was des Kaisers, und Gott, was Gottes
ist; sie hat keine Herrschgeliiste, will nicht iiber den Staat
herrschen, nur sich selber die freie Thétigkeit in den innern
Fragen der Kirche wahren, sie ehrt den Staat und seine Ge-
setze und handelt in gemischten Fragen, welche Staat und
Kirche angehen, gemeinsam mit ihm. Darum sehen wir auch
die orientalische Kirche in allen orthodoxen Staaten in voller
Harmonie mit den Regierungen. Sie steht dem Staate nicht nur
in keinem feindlichen, vielmehr im allerfreundlichsten Verhélt-
nis gegeniiber. Wahrend z. B. in Italien und Frankreich
Vaterland und Kirche feindliche Dinge sind, und die Freunde
des Staates und seiner Gesetze und Freiheiten Feinde der Kirche
sind, und umgekehrt, so sind in den morgenlandischen Staaten
Religion und Vaterland in den Herzen aller auf das engste
verbunden, als die heiligsten Giiter; und der Klerus zeigte
sich auch immer in hervorragender Weise patriotisch. Statt
dieses patriotischen orthodoxen Klerus, der den Staat ehrt,
seinen Gesetzen gehorcht und von Herzen den nationalen In-
teressen dient, wirden wir mit der Zeit einen in Rom latei-
nisch gebildeten Klerus bekommen, unsern nationalen Inte-
ressen fremd, der eine anmassende Stellung gegen den Staat
einndhme, voll von Anspriichen ihm gegeniiber, der immer
in allen Fragen seinen Willen zur Geltung bringen wollte,
oder vielmehr den Willen seines unfehlbaren Hauptes in Rom,
dessen blindes Werkzeug er wire, und der dem Staate immer
zu schaffen machte.

Die Unterwerfung unter den Papst wiirde uns aber auch
in nationaler Hinsicht schiadigen. Dies hiingt mit dem Obigen
zusammen und ist die notwendige Folge davon. Der katho-
lische Klerus wird in Rom und in den jesuitischen Anstalten



s 00

in einem so streng papistischen Geiste erzogen, dass ihm Vater-
land, nationaler Staat, Patriotismus, nationale Interessen un-
bekannt bleiben. Der (romisch-)katholische Kleriker ist weder
Franzose, noch Italiener, noch Deutscher, sondern nur Katho-
lik. Thm ist die romische Kirche oder der Papst Vaterland,
Nation, Staat. Die nationale Geschichte geht ihn nichts an,
sondern nur die Geschichte seiner Kirche. Im Fall eines Zwie-
spaltes zwischen Staat und Kirche wird er keinen Augenblick
zogern, sich als unversohnlichen Feind der Interessen seines
Vaterlandes zu erkliaren, das er fast nicht kennt. Als ab-
schreckendes Beispiel kann hier vor allem die Stellung des
Papstes und des italienischen Klerus zu dem neuen einigen Kénig-
reich Ttalien dienen. Besonders da, wo der Klerus die Jugend-
bildung ganz in der Hand hiitte, kénnte ein solcher unpatrio-
tischer romanisierter Klerus nur den allerverderblichsten Ein-
fluss austiben. '
Endlich wiirde die Unterwerfung unter den Papst die morgen-
landischen Vo6lker auch in socialer Hinsicht schédigen, unter
dem Gesichtspunkte ihres socialen Fortschrittes, in ihrer gei-
stigen Entwicklung und sittlichen Bildung. Der Papismus ist
der Feind der wahren Wissenschaft, und die Geschichte bezeugt,
dass die moderne Wissenschaft von den Tagen des Galilei und
Kopernikus bis zu diesem Moment in den P#psten unversshn-
liche Verfolger gefunden hat. In unserm Jahrhundert hat
Gregor XVI. in seiner bekannten Encyklika unter anderm auch
die Freiheit der Forschung als einen hdéchst verderblichen Irr-
tum verdammt. Dieselben Anatheme gegen die Freiheit der
Wissenschaft nahm auch Pius IX. wieder auf in seiner Encyklika
von 1864 und dem beigefiigten Syllabus. Die heilice Inqui-
sition hatte immer auf die geistige Bewegung der Volker auf-
zupassen und durch ihre Verfolgungen jede freiere wissen-
schaftliche Forschung zu unterdriicken. Die Biicher, die nicht
ganz im Geiste des streng papistischen Katholizismus geschrie-
ben waren, wurden durch Aufnahme in den Index gebrand-
markt und den Katholiken zu lesen verboten. Mit diesen
Mitteln hielt und halt der Papismus, wo er herrscht, die wissen-
schaftliche Entwicklung der Volker nieder und erhilt sie in
Unwissenheit und Aberglauben. So in Spanien und Portugal,
wo die Inquisition eine solche Macht ausgeiibt hat. So auch
in Italien vor seiner Befreiung. Und noch viel mehr in den



=

siidamerikanischen Staaten. Frankreich und Deutschland, wo
die Bildung in der neuern Zeit grosse Fortschritte gemacht
hat, mussten sich dies zum Teil im Widerspruch gegen den
Papismus erkdmpfen. Es ist also kein Zweifel, dass der romische
Katholizismus, wenn er bei uns eingefiihrt wiirde, auch bei
uns nach Kréften die freie wissenschaftliche Entwicklung und
die Aufklarung des Volkes zu hemmen suchen wiirde. Auch
die sittliche Beschaffenheif der orientalischen Volker wiirde
endlich noch verschlechtert. Der Romanismus treibt durch
seine Feindschaft gegen Staat und Wissenschaft die Gebildeten
zur Opposition, er treibt sie schliesslich dem Unglauben in
die Hande; eine notwendige Folge des Unglaubens ist aber
auch die Erschlaffung des sittlichen Gefiihls. Andrerseits halt
er die ihm ergebenen Massen wohl im Glauben; aber er erhilt
sie auch in der Unwissenheit; der lateinische Gottesdienst ist
ithnen unverstéindlich und bietet ihnen keine Belehrung; ihre
Religion ist in der Regel nur eine abergléubische Beobachtung
von gewissen Gebrauchen, die auf das siftliche Bewusstsein
keinen Einfluss iibt und neben sehr ausschweifenden Sitten be-
stehen kann. Unsere Kirche hingegen reizt nicht die Gebildeten
systematisch zum volligen Unglauben und zur Feindschaft
gegen alle Religion (— es giebt wohl auch bei uns Leute, die
gegen die Dogmen der Kirche gleichgiiltiz sind, aber keine
systematischen und fanatischen Todfeinde der Religion —), und
sie lasst auch die Massen nicht génzlich ungebildet, weil sie
einmal die nationale Bildung unterstiitzt und dann auch durch
den in der S;pra,ch-e' des Volkes gehaltenen Gottesdienst ihnen
Belehrung gewihrt, so dass ihnen wenigstens die elementareren
religiosen und sittlichen Kenntnisse nicht unbekannt bleiben.
Dass der Einfluss unserer Kirche auf ihre Vélker ein schonerer
und erfolgreicherer ist, das zeigt schon ein einfacher Vergleich
der religiosen und sittlichen Zustinde der orthodoxen Volker
mit denen der romisch-katholischen. Wo giebt es unversohn-
lichere und grimmigere Feinde des Christentums, als in Frank-
reich, dem Vaterlande Voltaires und der Encyklopidisten, und
in Ttalien. Und dann herrscht wohl auch in den protestan-
tischen Landern, in England, Deutschland, der Schweiz, Holland,
und in den orthodoxen, in Griechenland, der Tiirkei und den
tibrigen orientalischen Landern, viele Sittenverderbnis, weil es
natiirlich ist, dass es, wo Menschen sind, auch Laster giebt,



etz

A

QLIRS

PRI B

PGP RNy

oI

T

i

— 422 —

und weil auch das Christentum Gemeinschaften von Menschen
nicht in Staaten von Engeln umwandeln kann; aber die Sitten-
verderbnis der romisch-katholischen Vélker, der IFranzosen,
Italiener, Portugiesen, Sidamerikaner, die Sittenverderbnis in
Paris, Madrid, Neapel und Rom tuberschreitet alle Grenzen.
Wo der Papismus herrscht, da ist auch die Verderbnis, die
Féulnis, die Auflosung der Sitten grosser, wie die Erfahrung
und die Geschichte lehrt.

Das sind die Griinde, aus denen die orientalischen Vélker
jede Unterwerfung unter den Papismus immer zuriickgewiesen
haben, jetzt zuriickweisen und in alle Ewigkeit zuriickweisen
werden. Das sollen sie sich doch in Rom ein fiir allemal merken

~und uns in Zukunft verschonen mit ihren zahlreichen Ency-

kliken, Einladungen, Aufforderungen und Ermahnungen zur Ver-
einigung der Kirchen, d. h. zur Unterwerfung der morgenlin-
dischen unter die abendlidndische Kirche. Das haben wir schon
ofter gesagt. Solange die Sonne ihre Bahn durchléuft, und
solange die orientalischen Volker bei gesunden Sinnen sind,
werden sie niemals den Weg betreten, der nach Rom fihrt.

A. DioMEDES KYRIAKOS.




	Die in Rom geplante Vereinigung der morgenländischen und abendländischen Kirche

