
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 3

Artikel: Die in Rom geplante Vereinigung der morgenländischen und
abendländischen Kirche

Autor: Kyriakos, A. Diomodes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


413

3

DIE IN ROM GEPLANTE
VEREINIGUNG DER MORGENLÄNDISCHEN

UND ABENDLÄNDISCHEN KIRCHE.1

I. Die Päpste strebten immer nach der Unterwerfung
der Orientalen.

Seit einiger Zeit kursieren Gerüchte, dass der Papst eine
Encyklika an die morgenländischen Orthodoxen vorbereite,
um sie zur Wiedervereinigung mit der abendländischen Kirche
aufzufordern, in dem Sinne, dass sie sich dem Papste
unterwerfen und in den Schoss der römischen Kirche zurückkehren
sollten. Dass man in Rom mit solchen Plänen umgehe,
erscheint nicht unwahrscheinlich, wenn man einmal bedenkt,
wie wenig man dort die wahre Ansicht der Orthodoxen über
die päpstliche Kirche kennt, und dann, wie gerade der
gegenwärtige Papst Leo XIII. sich von Anfang seiner Regierung an
nach dieser Richtung hin bestrebt zeigte.

Es ist überhaupt nur ganz natürlich, wenn die Päpste
nach diesem Ziele streben und streben müssen, von ihrem
Standpunkte aus, insofern nämlich der Papst sich als das von
Christus bestimmte Haupt der Kirche betrachtet, dem alle
christlichen Völker zum Gehorsam verpflichtet sind, und der
darum auch die Aufgabe hat, die Verirrten und Verlorenen
in seinen Schafstall zurückzuführen.

Die Geschichte bezeugt es auch in der That, dass die
Päpste seit dem 9. Jahrhundert, seit dem Anfang des grossen

1 Nach den in der Athenischen Wochenschrift „Eixovoyoaiprjfis'vr] lE(S%laii,
1893, Nr. 7—9, veröffentlichten drei Artikeln des Herrn Prof. Kyriakos in Athen
im Auszug wiedergegeben von Dr. F. Laudiert.

Revue intern, de Théologie. Heft S, 1893, 28



— 414 —

Schismas, keine Gelegenheit unbenutzt vorübergehen Hessen
und keine Mühe scheuten, die orientalische Kirche sich zu
unterwerfen. Zunächst war es besonders die^Zeit der Kreuzzüge,
zugleich die Zeit der grössten Machtfülle des Papsttums, in der

"Sie Päpste diese Heereszüge dazu zu benutzen suchten, nebenbei

auch die orthodoxen Griechen zur Unterwerfung zu bringen.

Freilich wurde dieser Zweck nicht erreicht; vielmehr
konnten die von den Kreuzfahrern im byzantinischen Reich
verübten Gewalttätigkeiten, die in der Errichtung des
lateinischen Kaisertums in Konstantinopel ihren Höhepunkt fanden,
die Kluft zwischen dem Orient und Occident nur erweitern.

Ebenso scheiterten alle späteren Unionsversuche, zuerst die
durch die Verhandlungen des Kaisers Michael Paläologos mit
dem Lyoner Konzil von 1274 angestrebte Union. Das
griechische Volk zeigte sich durchaus feindselig gegen die
getroffenen Abmachungen und wollte nichts davon wissen. Das
gleiche Schicksal hatte der neue Versuch des Kaisers Andro-
nikos III., der in der Bedrängnis durch die Türken, gegen die er
auf Hülfe aus dem Abendlande hoffte, 1339 Verhandlungen mit
dem in Avignon residierenden Papste anknüpfte. Ein besserer
Erfolg schien anfänglich das Unionskonzil von Florenz von
1439 zu krönen; aber alsbald traten nach der Heimkehr
der Metropolit Markus von Ephesus und andere dagegen auf,
es erhob sich allgemein ein grosser Sturm dagegen, und zwei
Synoden, von Jerusalem 1443 und von Konstantinopel 1451,
sprachen die Verdammung der Florentiner Union aus.

Auch nach der Eroberung Konstantinopels durch die Türken
(1453) gaben die Päpste ihre Anschläge nicht auf. Zunächst
im 15. und 16. Jahrhundert dachten sie daran, die
abendländischen Fürsten zum Krieg gegen die Türken zu bewegen,
in der Hoffnung, dass dann in dem von den Türken befreiten
und unter katholische Fürsten gebrachten Lande leicht der
abendländische Katholizismus werde eingeführt werden können.
Da dies aber bei dem immer sinkenden politischen Einfluss
der Päpste nicht mehr zu erreichen war, so griffen sie seit dem
Ende des 16. Jahrhunderts zu anderen Mitteln. Von da an
legte man es nämlich auf Proselytenmacherei ab, durch
Sendung von Missionären unter die orthodoxen Griechen. Um
1600 erschienen die ersten Jesuiten im griechisch-orthodoxen
Orient ; denn dieser Orden hatte das Werk übernommen, durch



— 415 —

Gründung von Schulen unter der griechischen Jugend Prose-

lyten zu machen. Diese Bestrebungen erstreckten sich von
Konstantinopel aus nach Smyrna, Chios, den Cykladen, Cypern,
Syrien, Palästina, und die Gefahr war um so grösser, als sie

von den katholischen Mächten Venedig, Spanien, Frankreich
und Österreich und ihren Gesandten in Konstantinopel unterstützt

wurden. Papst Gregor XIII. gründete auch 1583 eine
besondere Schule in Rom für die jungen Griechen, welche sich
der lateinischen Kirche zuwendeten, die Schule des heiligen
Athanasius, aus der viele abtrünnige Griechen hervorgingen
und dann fanatische Werkzeuge der papistischen Anschläge
gegen den griechischen orthodoxen Orient wurden. Einer von
diesen Männern war Allatius. Die mächtigste Wirksamkeit
aber entfaltete die von Gregor XV. 1622 gegründete Congre-
gatio de propaganda fide. Das 17. und 18. Jahrhundert war
so die schlimmste und gefahrvollste Zeit für den griechischen
Glauben wie für das griechische Volkstum, die auf der einen
Seite durch die herrschenden Türken bedroht waren, die damals
auf dem Gipfel ihrer Macht standen, auf der andern Seite
durch die sich einschleichenden Jesuiten.

Auch die Päpste des 19. Jahrhunderts bis auf unsere Tage
nahmen dieselbe Stellung dem orthodoxen Orient gegenüber
ein, wie ihre Vorgänger. Die schismatischen Völker des Orients'
sollten zur Unterwerfung unter Rom gebracht werden. Die
auf Proselytenmacherei im Orient gerichteten Bestrebungen
Hessen in diesem Jahrhundert nicht nur nicht nach, sondern
wurden vielmehr noch aufs höchste gesteigert. Syrien wurde
nun der Mittelpunkt dieser Bestrebungen, mit einer
Jesuitenuniversität in Beirut, und durch die von den Jesuiten geleiteten
Schulen wirken sie überall in der Türkei wie in Griechenland
und bei den Bulgaren. Ganz besonders entfalteten die beiden
letzten Päpste, Pius IX. und Leo XIII., einen besondern Eifer,
die Vereinigung der Griechen mit der römischen Kirche
herbeizuführen. Pius IX. erliess schon am Anfang seiner Regierung
1848 eine Encyklika an die Völker des Orients in diesem Sinne,
die von dem Patriarchen Anthimos von Konstantinopel gebührend

abgefertigt wurde. Nach diesem Misserfolg versuchte es

Pius später auf eine andere Weise, indem er 1855 durch den

griechischen Abenteurer Pitzipios die sogen, „christliche
orientalische Gesellschaft" gründen liess, die den Boden vorbereiten



— 416 —

sollte. Die Gesellschaft löste sich aber bald unverrichteter
Dinge wieder auf, und es kam zum Bruch zwischen Pitzipios
und dem Papst. Bekannt ist, dass Pius IX. vor dem Zusammentreten

des Vatikanischen Konzils auch den ökumenischen
Patriarchen Gregorios mit den morgenländischen Bischöfen zur
Teilnahme an demselben aufforderte; der Patriarch aber, der
die päpstlichen Forderungen schon kannte, nahm das Schreiben
des Papstes nicht einmal an.

Nun setzt Leo XIII. diese Bestrebungen fort. Das Papsttum

hat fast in allen Staaten des westlichen Europa seine
frühere Machtstellung eingebüsst und liegt fast überall im Kampf
mit den Staatsregierungen, da es sich nicht mit den modernen
Prinzipien versöhnen will. Aus dem Bestreben, dafür anderswo
eine neue Stütze zu finden, wird hauptsächlich der erhöhte
Eifer zur Gewinnung oder Unterwerfung der orthodoxen Kirchen
zu erklären sein.

u. Die Ansprüche der Päpste auf die Oberherrschaft
sind unbegründet.

Die im Laufe der Geschichte Schritt für Schritt entwickelte
Machtstellung der römischen Päpste beruht weder auf göttlicher
noch auf apostolischer Einsetzung, entbehrt also jedes soliden
Grundes und widerspricht durchaus der Verfassung der alten
Kirche, an der die orthodoxen Völker des Orients immer
festgehalten haben.1 Dies ist einer der Gründe, warum sich die
orthodoxen Kirchen niemals der Oberherrschaft dieses Papsttums

unterwerfen können.

1 Auf die von dem Verfasser in diesem Artikel gegebene gründliche
Auseinandersetzung der allmählichen Entwicklung des römischen Primats im Gegensatz

zu der altkirchlichen Verfassung können wir hier nicht näher eingehen, da

dies unsern Lesern ohnehin bekannt ist, und um Raum zu gewinnen für
ausführlichere Vorführung der im 3. Artikel entwickelten Gedanken.



417

III. Die Unterwerfung unter den Papst würde unser
einheimisches Christentum zu Grunde richten und
die orthodoxen Völker in politischer, nationaler und
socialer Hinsicht schwer schädigen.

Die Verfassung der orthodoxen Kirchen ist noch dieselbe
wie die der alten Kirche der ersten Jahrhunderte, und stützt
sich auf die Vorschriften der alten ökumenischen Synoden und
der Väter. Die Gesamtkirche stellt einen Bund der verschiedenen

Einzelkirchen dar. Jeder Staat hat seine eigene
unabhängige Kirche, die sich selbst verwaltet durch ihre Synode
als oberstes Verwaltungsorgan. Alle Einzelkirchen vereinigt
aber derselbe Glaube an den Pleiland, unsern Herrn Jesus

Christus, und die wechselseitige Liebe. Einen Ehrenvorrang
giebt die orthodoxe Kirche den Bischöfen, welche die im langen
Leben der Kirche angesehensten Sitze innehaben, den
Patriarchen von Konstantinopel, Alexandria, Antiochia und Jerusalem

; unter diesen wiederum ehrt sie am meisten den Patriarchen
von Konstantinopel, als der ehemaligen Hauptstadt des christlichen

byzantinischen Reiches. Aber dies ist nur ein
Ehrenprimat. Jede Einzelkirche ist selbständig und wird von ihrer
Synode nach den gemeinsamen Satzungen der gesamten
orthodoxen Kirche verwaltet. Kein fremder Bischof darf sich in
ihre Verwaltung einmischen. Dagegen sind alle diese
Einzelkirchen in beständiger brüderlicher Gemeinschaft miteinander
verbunden. Auf diese Weise, da alle Einzelkirchen sich auf
das Prinzip der Selbstverwaltung stützen, ist es möglich, dass
auf der gemeinsamen Basis der Orthodoxie doch jede sich in
Übereinstimmung mit dem Geist des Volkes, dessen religiöses
Leben sie vertritt, selbständig und ungehemmt entfalte, so dass auf
diese Weise im Schosse der orthodoxen Kirche eine
Mannigfaltigkeit in der Einheit möglich ist. Dieses ganze glänzende
Gebäude unserer Kirchenverfassung würde zerstört werden
durch die Unterwerfung unter den Papst und die Ausdehnung
der päpstlichen Herrschaft auf den Orient. Der Papst wäre
dann der Einzige, der noch etwas zu sagen hätte, und der die

Kirche nach seinem Gutdünken durch seine Stellvertreter
regierte, während die Bischöfe keine Macht und Bedeutung
mehr hätten. Patriarchen, Metropoliten, Erzbischöfe und Bi-



— 418 —

schöfe wären nichts mehr, ihre Synoden ein blosser Schatten;
jede Spur von Selbstverwaltung hätte aufgehört, jedes eigene
Leben der Einzelkirchen wäre unmöglich, ebenso deren
Übereinstimmung mit dem Volkscharakter in den einzelnen Staaten,
und auf den Trümmern von dem allem regierte der
unumschränkte Wille eines Einzigen, des Bischofs von Rom, und
seiner Ratgeber, der Jesuiten und der Kardinäle.

Zweitens würde die Unterwerfung unter den Papst die
Dogmen der orthodoxen Kirche zerstören. Diese sind die Dogmen
der alten Kirche, und selbst unsere Feinde geben zu, dass die
orientalische Kirche nichts hinzugefügt hat und nichts geändert
von dem, was von den ökumenischen Synoden und den alten
Vätern festgesetzt wurde. Die Lehre unserer Kirche ist das
alte Christentum, das Christentum der grossen Kirchenlehrer
der ersten Jahrhunderte. Durch die Unterwerfung unter den
Papst aber, und wenn unser Klerus in Rom oder in von den
Jesuiten geleiteten Schulen gebildet würde, würde statt des

ursprünglichen Christentums der griechischen Väter das
lateinische Christentum des Mittelalters eingeführt, wie es von den
Scholastikern ausgebildet wurde, speciell die Dogmatik und
Philosophie des Thomas von Aquin. Die Griechen müssten
sich dann nicht nur das Filioque im Symbolum und die
abendländische Tauf- und Abendmahlspraxis gefallen lassen, sondern
besonders auch die ganz neuen und unerhörten Dogmen von
der unbefleckten Empfängnis und der päpstlichen Unfehlbarkeit
annehmen.

Drittens würde die Unterwerfung unter den Papst den
Gottesdienst unserer Kirche vernichten. An Stelle der uralten
griechischen Liturgien würde nach und nach die römische
Liturgie und die lateinische Sprache eingeführt, und die Masse

von neuen Festen der römischen Kirche. Wohl versprechen
die Päpste den Orientalen, ihnen bei der Union ihre Kirchensprache

zu lassen; aber mit der Zeit würde gleichwohl die
eigene Liturgie und Sprache durch die lateinische verdrängt
werden, wie dies schon viele Völker erfahren haben, wenn sie
ihre Selbständigkeit aufgaben und sich Rom unterwarfen.

Ferner würde diese Unterwerfung die morgenländischen
Völker in politischer Hinsicht schädigen. Der Papismus als
herrschende Kirche würde nun den Regierungen dieser Staaten
die nämlichen Schwierigkeiten bereiten, wie im westlichen



— 419 —

Europa. Er würde die Kirche nach seinen mittelalterlichen
Prinzipien zu einem Staat im Staate machen, der sich der
Aufsicht des Staates entzöge, während er selbst sich in alle
Angelegenheiten des Staates einmischen würde und dabei das

Prinzip der Toleranz und alle andern freiheitlichen Prinzipien
der modernen Staaten, Gewissensfreiheit, Redefreiheit,
Pressfreiheit, zu vernichten strebte, um wieder die Zustände des

Mittelalters herbeizuführen, in dem das Papsttum herrschte.
Mit solchen Grundsätzen kann sich die Papstkirche nicht mit
den modernen Staaten vertragen. Die orthodoxe Kirche
hingegen giebt dem Kaiser, was des Kaisers, und Gott, was Gottes

ist; sie hat keine Herrschgelüste, will nicht über den Staat
herrschen, nur sich selber die freie Thätigkeit in den innern
Fragen der Kirche wahren, sie ehrt den Staat und seine
Gesetze und handelt in gemischten Fragen, welche Staat und
Kirche angehen, gemeinsam mit ihm. Darum sehen wir auch
die orientalische Kirche in allen orthodoxen Staaten in voller
Harmonie mit den Regierungen. Sie steht dem Staate nicht nur
in keinem feindlichen, vielmehr im allerfreundlichsten Verhältnis

gegenüber. Während z. B. in Italien und Frankreich
Vaterland und Kirche feindliche Dinge sind, und die Freunde
des Staates und seiner Gesetze und Freiheiten Feinde der Kirche
sind, und umgekehrt, so sind in den morgenländischen Staaten
Religion und Vaterland in den Herzen alter auf das engste
verbunden, als die heiligsten Güter; und der Klerus zeigte
sich auch immer in hervorragender Weise patriotisch. Statt
dieses patriotischen orthodoxen Klerus, der den Staat ehrt,
seinen Gesetzen gehorcht und von Herzen den nationalen
Interessen dient, würden wir mit der Zeit einen in Rom
lateinisch gebildeten Klerus bekommen, unsern nationalen
Interessen fremd, der eine anmassende Stellung gegen den Staat
einnähme, voll von Ansprüchen ihm gegenüber, der immer
in allen Fragen seinen Willen zur Geltung bringen wollte,
oder vielmehr den Willen seines unfehlbaren Hauptes in Rom,
dessen blindes Werkzeug er wäre, und der dem Staate immer
zu schaffen machte.

Die Unterwerfung unter den Papst würde uns aber auch
in nationaler Hinsicht schädigen. Dies hängt mit dem Obigen
zusammen und ist die notwendige Folge davon. Der katholische

Klerus wird in Rom und in den jesuitischen Anstalten



— 420 —

in einem so streng papistischen Geiste erzogen, dass ihm Vaterland,

nationaler Staat, Patriotismus, nationale Interessen
unbekannt bleiben. Der (römisch-)katholische Kleriker ist weder
Franzose, noch Italiener, noch Deutscher, sondern nur Katholik.

Ihm ist die römische Kirche oder der Papst Vaterland,
Nation, Staat. Die nationale Geschichte geht ihn nichts an,
sondern nur die Geschichte seiner Kirche. Im Fall eines
Zwiespaltes zwischen Staat und Kirche wird er keinen Augenblick
zögern, sich als unversöhnlichen Feind der Interessen seines
Vaterlandes zu erklären, das er fast nicht kennt. Als
abschreckendes Beispiel kann hier vor allem die Stellung des

Papstes und des italienischen Klerus zu dem neuen einigen Königreich

Italien dienen. Besonders da, wo der Klerus die Jugendbildung

ganz in der Hand hätte, könnte ein solcher unpatriotischer

romanisierter Klerus nur den allerverderblichsten Ein-
fluss ausüben.

Endlich würde die Unterwerfung unter den Papst die
morgenländischen Völker auch in socialer Hinsicht schädigen, unter
dem Gesichtspunkte ihres socialen Fortschrittes, in ihrer
geistigen Entwicklung und sittlichen Bildung. Der Papismus ist
der Feind der wahren Wissenschaft, und die Geschichte bezeugt,
dass die moderne Wissenschaft von den Tagen des Galilei und
Kopernikus bis zu diesem Moment in den Päpsten unversöhnliche

Verfolger gefunden hat. In unserm Jahrhundert hat
Gregor XVI. in seiner bekannten Encyklika unter anderm auch
die Freiheit der Forschung als einen höchst verderblichen
Irrtum verdammt. Dieselben Anatheme gegen die Freiheit der
Wissenschaft nahm auch Pius IX. wieder auf in seiner Encyklika
von 1864 und dem beigefügten Syllabus. Die heilige Inquisition

hatte immer auf die geistige Bewegung der Völker
aufzupassen und durch ihre Verfolgungen jede freiere
wissenschaftliche Forschung zu unterdrücken. Die Bücher, die nicht
ganz im Geiste des streng papistischen Katholizismus geschrieben

waren, wurden durch Aufnahme in den Index gebrandmarkt

und den Katholiken zu lesen verboten. Mit diesen
Mitteln hielt und hält der Papismus, wo er herrscht, die
wissenschaftliche Entwicklung der Völker nieder und erhält sie in
Unwissenheit und Aberglauben. So in Spanien und Portugal,
wo die Inquisition eine solche Macht ausgeübt hat. So auch
in Italien vor seiner Befreiung. Und noch viel mehr in den



— 421 —

südamerikanischen Staaten. Frankreich und Deutschland, wo
die Bildung in der neuern Zeit grosse Fortschritte gemacht
hat, mussten sich dies zum Teil im Widerspruch gegen den
Papismus erkämpfen. Es ist also kein Zweifel, dass der römische
Katholizismus, wenn er bei uns eingeführt würde, auch bei
uns nach Kräften die freie wissenschaftliche Entwicklung und
die Aufklärung des Volkes zu hemmen suchen würde. Auch
die sittliche Beschaffenheit der orientalischen Völker würde
endlich noch verschlechtert. Der Romanismus treibt durch
seine Feindschaft gegen Staat und Wissenschaft die Gebildeten
zur Opposition, er treibt sie schliesslich dem Unglauben in
die Hände; eine notwendige Folge des Unglaubens ist aber
auch die Erschlaffung des sittlichen Gefühls. Andrerseits hält
er die ihm ergebenen Massen wohl im Glauben ; aber er erhält
sie auch in der Unwissenheit; der lateinische Gottesdienst ist
ihnen unverständlich und bietet ihnen keine Belehrung; ihre
Religion ist in der Regel nur eine abergläubische Beobachtung
von gewissen Gebräuchen, die auf das sittliche Bewusstsein
keinen Einfluss übt und neben sehr ausschweifenden Sitten
bestehen kann. Unsere Kirche hingegen reizt nicht die Gebildeten
systematisch zum völligen Unglauben und zur Feindschaft
gegen alle Religion (— es giebt wohl auch bei uns Leute, die
gegen die Dogmen der Kirche gleichgültig sind, aber keine
systematischen und fanatischen Todfeinde der Religion —), und
sie lässt auch die Massen nicht gänzlich ungebildet, weil sie
einmal die nationale Bildung unterstützt und dann auch durch
den in der Sprache des Volkes gehaltenen Gottesdienst ihnen
Belehrung gewährt, so dass ihnen wenigstens die elementareren
religiösen und sittlichen Kenntnisse nicht unbekannt bleiben.
Dass der Einfluss unserer Kirche auf ihre Völker ein schönerer
und erfolgreicherer ist, das zeigt schon ein einfacher Vergleich
der religiösen und sittlichen Zustände der orthodoxen Völker |-

mit denen der römisch-katholischen. Wo giebt es unversöhnlichere

und grimmigere Feinde des Christentums, als in Frank- \
reich, dem Vaterlande Voltaires und der Encyklopädisten, und \
in Italien. Und dann herrscht wohl auch in den protestan- |
tischen Ländern, in England, Deutschland, der Schweiz, Holland, |
und in den orthodoxen, in Griechenland, der Türkei und den

übrigen orientalischen Ländern, viele Sittenverderbnis, weil es

natürlich ist, dass es, wo Menschen sind, auch Laster giebt,



— 422 —

und weil auch das Christentum Gemeinschaften von Menschen
nicht in Staaten von Engeln umwandeln kann ; aber die
Sittenverderbnis der römisch-katholischen Völker, der Franzosen,
Italiener, Portugiesen, Südamerikaner, die Sittenverderbnis in
Paris, Madrid, Neapel und Rom überschreitet alle Grenzen.
Wo der Papismus herrscht, da ist auch die Verderbnis, die

Fäulnis, die Auflösung der Sitten grösser, wie die Erfahrung
und die Geschichte lehrt.

Das sind die Gründe, aus denen die orientalischen Völker
jede Unterwerfung unter den Papismus immer zurückgewiesen

\ haben, jetzt zurückweisen und in alle Ewigkeit zurückweisen
| werden. Das sollen sie sich doch in Rom ein für allemal merken

und uns in Zukunft verschonen mit ihren zahlreichen Ency-
kliken, Einladungen, Aufforderungen und Ermahnungen zur
Vereinigung der Kirchen, d. h. zur Unterwerfung der morgenländischen

unter die abendländische Kirche. Das haben wir schon
öfter gesagt. Solange die Sonne ihre Bahn durchläuft, und
solange die orientalischen Völker bei gesunden Sinnen sind,
werden sie niemals den Weg betreten, der nach Rom führt.

A. DlOMEDES KYRIAKOS.


	Die in Rom geplante Vereinigung der morgenländischen und abendländischen Kirche

