Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)

Heft: 3

Artikel: Das Dasein Gottes

Autor: Weber, T.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403260

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 381 —

DAS DASEIN GOTTES.

In Nr. 39 vom 24. September 1892 des ,Deutschen Merkur*
- habe ich zu zeigen versucht, dass auf dem Standpunkte des
positiven Christentums die Moglichkeit, fir das Dasein Gottes
vom Boden der Erfahrung aus in streng wissenschaftlicher
~ Form einen unwiderleglichen Beweis zu erbringen, nicht be-
- stritten werden konne. Derselbe muss wurzeln in der ebenso
wahrhaften als grindlichen und erschopfenden Erkenntnis, die
der Geist (die Seele) des Menschen von sich selbst, seinem
eigenen Wesen, seiner DBeschaffenheit und Entwicklung zu ge-
winnen im stande ist. Daher wurden am Schlusse des ange-
zogenen Artikels die Fragen aufgeworfen: Welches ist der
Inhalt dieser Selbsterkenntnis? Und wie wird dieselbe gewonnen ?
Hier zunécht die zwar kurz gedrédngte, aber doch, wie ich
hoffe, geniigende und befriedigende Antwort.

1. Das Centrum alles geistigen Lebens im Menschen ist
unwidersprochenermassen das Selbstbewusstsein, der Ichgedanke.
Als was offenbart sich in ihm und durch ihn der Geist des
Menschen? Nehmen wir zu unserer Zergliederung (Analyse)
Ausspriiche wie: Ich denke, ich will, ich bewundere u. s. w.
zur Hand. Da begegnet uns in der Thatsache des Selbst-
bewusstseins ein Zweifaches, das Subjekt, genannt Ich, und ge-
wisse Zustinde oder Hrscheinungen in und an dem Ich, wie
Denken, Wollen, Bewundern u.s.w. Die Zustinde sind —
as lehrt der Augenschein — fortwéhrend wechselnd, sie kom-
;und gehen sie sind in steter Verdnderung begriffen. In
dlrektem Gegensatze hierzu #ndert sich das Ich als das Sub-
VJekt semer"Zusta,nde aber nicht, denn das Ich als solches weiss
.SlCh m Flusse er Zustande als ein mit sich selbst stets Gleiches,
 Heft 3, 1893_.« - 26




— 382 —

es ist der feste Punkt in der Erscheinungen Flucht. Welche
Verinderungen im Aussern und Innern ein Mensch auch im-
mer durchlaufen mag, er weiss sich, solange er tberhaupt
seiner selbst bewusst ist, in dem Kerne seiner Personlichkeit,
d.i. in seinem (eigentlichen und wahrhaften) Ich doch immer
als einen und denselben. Und was beweist diese Thatsache?
Sie beweist, dass der Geist (die Seele) oder das Ich als solches:
nicht auch wie die Zusténde in ihm wieder eine blosse Er-
scheinung, sondern dass es als das Subjekt seiner Erscheinungen
eine Substanz, ein Wesen oder, mit Kant zu reden, ein Ding an
sich selbst ist.

Ich sage: Das Ich oder der Geist als solcher ist eine
Substanz, ein Wesen, ein Ding an sich selbst. Dieser Satz ist
unbezweifelbar. Nichtsdestoweniger hat man, namentlich in
unserm kritischen Zeitalter, die Wahrheit desselben verschie-
denerseits zu bezweifeln oder gar in Abrede zu stellen ver-
sucht. Ja eine namhafte Zahl von Philosophen und Natur-
forschern hat sich selbst zu dem Wagnisse verstiegen, die
Existenz von Substanzen (oder Wesen) im Unterschiede von
den ihnen immanenten Zustdnden oder Erscheinungen iiber-
haupt ins Fabelreich zu verweisen. Bei diesem Beginnen
schrumpft das ganze Gebiet des Wirklichen oder des Existie-
renden auf lauter Hrscheinungen (Vorgéinge oder FEreignisse)
zusammen, und zwar im allgemeinen auf eine zweifache Klasse
derselben, auf Bewegungs- und Bewusstseinserscheinungen, ohne.
dass mehr fiir die einen noch fir die anderen eine Substanz
oder ein Wesen (ein reales Subjekt) vorhanden sein soll, dessen
Erscheinungen sie seien und das durch jene sich zur Offen-
barung bringe. Was hat man aber von dieser Ansicht zu
halten? Sie ist, gerade herausgesagt, die reinste Absurditit, so
sehr ihre Vertreter meistens auch bemiiht sind, sie mit dem
Glorienscheine der Wissenschaft zu umgeben, und so gewiss
es auch ist, dass sie ihre Wurzeln in die Philosophie Kants,
des grossen Konigsberger Denkers, hineintreibt, und dass sie
durch den Einfluss, den diese auf das wissenschaftliche Leben
unseres Jahrhunderts geiibt, allméhlich ihre so weite Verbreitung
gefunden hat. Und warum ist sie absurd? Einfach deswegen,
- weil die Beschaffenheit des Selbstbewusstseins im Menschen
~ ihr schnurstracks entgegensteht und sie jeden Augenblick
Litigen straft. Denn als selbstbewusster weiss der Geist eben



—— 688 —

von sich als einer Substanz oder einem Wesen (einem sub-
stantialen und kausalen Sein oder Prinzipe) im Unterschiede
und Gegensatze zu den ihm immanenten Erscheinungen. Jeder
Ausspruch, durch den der Geist von dem Selbstbewusstsein in
ihm Zeugnis ablegt, wie: ich denke, ich will, ich fiihle u. s. w.,
liefert den Beweis daftir. Oder welcher nur halbwegs Be-
sonnene und Verniinftige ist wohl im stande, das Subjekt,
welches in allen diesen Ausspriichen stets dasselbe ist und mit
demselben Wort als Ich sich bezeichnet, selbst wieder den von
ihm in und an ihm beobachteten Erscheinungen des Denkens,
Wollens oder Fiihlens einzureihen und so ebenfalls als eine
blosse Erscheinung zu behandeln? Ist jenes ganz offenbar
nicht vielmehr das (der) Denkende, das Wollende, das Iiihlende,
also dasjenige, dem nicht nur als dem Subjekie das Denken,
Wollen und Fihlen immanent, sondern von dem als der bewir-
kenden Ursache diese Erscheinungen (in letzter Instanz) auch
hervorgebracht sind und in unerschopflicher Produktivitit
stets aufs neue hervorgebracht werden? Und giebt sich das
Ich (der Geist) als das Subjekt und _die bewirkende Ursache
seiner Erscheinungen nicht unleugbar als Substanz oder Wesen
zu erkennen? Als ein selbstdndiges (autonomes) Prinzip, das
nicht dadurch existiert, weil es, wie die Krscheinungen ihm,
so selbst wieder einem andern Prinzipe immanent ist, sondern
dem eine Hawistenz an thm selbst zukommt und das somit auch,
im strengsten Sinne des Wortes, als ein Ding an sich selbst
anerkannt werden muss? FEs hiesse, dinkt uns, Holz in den
Wald tragen, wollten wir gegeniiber den Lesern dieser Zeit-
schrift bei dem Gegenstande noch linger verweilen.! Ist der
Geist des Menschen nun aber eine Substanz, ein Wesen, was
fiir eine Substanz oder was fir ein Wesen ist er dann?

In der bisherigen Auseinandersetzung wurde schon her-
vorgehoben: vor allem ein solches, das im schroffen Gegen-
satze zu den Erscheinungen in ihm keinem Wechsel unter-
liegt, keine Zu- noch Abnahme erfahrt, sondern immer ein
und dasselbe bleibt. Zwar findet im Geiste auch ein Wechsel,
eine Zu- und Abnahme statt, aber diese beriihren erfahrungs-

1 Wer sich iiber die oben besprochene und zuriickgewiesene Ansicht aus-
fithrlicher belehren will, den verweise ich auf meine ,Metaphysik, eine wissen-
schaftliche Begrimdung der Ontologie des positiven Christentums®. 2 Bénde.
Gotha, Friedr. Andr. Perthes, 1888 und 1891, II, 252, Nr. 19.



= 98t

gemiss nur die Erscheinungs- oder Lebenssphire desselben,
nicht ihn als das Subjekt und die bewirkende Ursache seines Le-
bens, also nicht ihn als Substanz oder Wesen. Und was folgt
hieraus? Ks folgt flir den unbefangenen, vorurteilslosen Be-
obachter unwidersprechlich, dass das Ich oder der Geist (die
Seele) als solcher eine substantiale Einheit oder Monas, ein sub-
stantiales Ganze, eine ganzheitliche Grosse fir sich ist, nicht ein
Teil oder ein Bruch einer allgemeinen (universalen) Substanz,
die sich in ihn und in zahllose andere Teile zersetzt oder
entwickelt hat. Der Geist des Menschen offenbart sich in dem
Selbstbewusstsein wie als ein Wesen oder ein Ding an und
fir sich, so auch als eine Hinheit oder ein Ganzes an und fir
sich, weshalb er denn auch jedem Naturprodukfe gegeniiber
auf den Ehrentitel nicht eines Individuums — denn nur die
Brzeugnisse der Natursubstanz sind Individuen — sondern auf
den einer freien Personlichkeit begrindeten Anspruch erhebt.
Halten wir das zweifache Resultat unserer bisherigen Unter-
suchung ja fest; es ist fir den von uns verfolgten Zweck von
durchgreifender Bedeutung.

Richten wir jetzt unsere Aufmerksamkeit auf die Hnt-
wicklung des Geistes! Wie vollzieht sie sich?

Da lehrt wieder der Augenschein, dass der Geist des Men-
schen nicht vermogend ist, die in ihm schlummernden Anlagen
zur Entwicklung oder Entfaltung zu bringen aus und durch
sich allein, sondern er bedarf hierzu fortgesetzt fremder An-
requng und IHinwirkung. Ohne FErziehung durch Vater und
Mutter, durch Kirche, Schule und Haus keine Entwicklung
des noch jugendlichen Geistes. Und hat der Geist eine gewisse,
Jja selbst eine bedeutende Hohe seiner Entwicklung in Er-
kennen, Wollen und Fiihlen schon erreicht, so kann er auch
dann der erziehenden fremden Einwirkungen z. B. durch Stu-
dium, gebildeten Umgang u. s. w. zum Zwecke seiner Weiter-
bildung schlechterdings nicht entbehren. Was erkennen wir
aus dieser unleugbaren Thatsache? Wir erkennen, dass der
Geist des Menschen seine Entwicklung nicht durch reine,
schlechthin unabhingige, absolute Kraftthditigkeit bewirken kann,
sondern dass dieselbe durch ein zweifaches Verhalten seinerseits,
ein rezeptives und reaktives, ein passives und spontanes zu stande
kommt. Nur durch Adwfrahme fremder Einwirkungen und
durch Riickwirkung gegen dieselben erhebt sich der Geist



— 385 =—

~ des Menschen aus seinem urspriinglichen Zustande einer noch
volligen Entwicklungslosighkeit zu immer hoherer und reicherer
Entwicklung. Die urspriingliche Entwicklungslosigkeit des Gei-
stes hat man, namentlich seit Hegel, auch seine Indifferenz
oder Unbestimmiheit, dagegen die spétere Entwicklung des-
selben seine Differenz oder Bestimintheit, und den Prozess, durch
welchen der Geist aus jener in diese iibergeht, um dann in
letzterer von Stufe zu Stufe fortzuschreiten, seinen Differenzie-
- rungsprozess oder seine Selbstverwirklichung genannt. Der Diffe-
renzierungsprozess oder die Selbstverwirklichung mit allem,
was durch sie an Denken, Wollen und Fiihlen in ihm zu stande
kommt, ist demnach die Resultante eines zweifachen Verhaltens -
des Geistes, eines rezeptiven und reaktiven, eines passiven und
spontanen. Und dieses doppelte Verhalten ist wieder identisch
mit den beiden Krdjften des Geistes, den einzigen, welche ihm zu
Gebote stehen; es sind Rezeptivitit oder Passivitit und Reacti-
vitiit oder Spontaneitdt. Hieraus wird auch deutlich, was es
‘mit den von manchen Psychologen, vor allen von Kant, an-
genommenen zahlreichen Vermdogen des menschlichen Geistes
fir eine Bewandtnis hat. Der Geist reagiert gegen empfangene
fremde Einwirkungen bald so, dass das Produkt seiner rezep-
tiven und reaktiven Bethitigung durch die Bildung von Ge-
danken (Erkenntnissen), bald so, dass jenes durch die Konzep-
tion eines Fntschlusses oder die Auspragung von Gefiihlen in
ihm sich absetzt. Unter diesem Gesichtspunkte kann nattir-
lich auch von einem Erkenntnis-, Willens- und Gefithlsvermégen
des Geistes die Rede sein. Ebenso lédsst sich z. B. das Erkennt-
nisvermogen wieder in Verstand, Vernunft, Urteilskraft u. s. w.
zerlegen, je nachdem der Geist mittelst desselben in dieser
oder jener Richtung seine erkennende Thitigkeit ausiibt. Aber
alle diese sogen. Vermogen des Geistes miissen doch zuriick-
geflihrt werden auf die beiden Urvermigen oder Grundkrifte
desselben, seine Rezeptivitidt und Reaktivitit, denn eben -diese
beiden sind es, welche in jenen sich sussern und mittelst deren
der Geist alle wie immer beschaffenen Gedanken und Erkennt-
nigse, alle Willensentschliisse und Gefiihle, mit einem Worte :
alle seine Lebensédusserungen in sich hervorruft. Der Geist
des Menschen hat daher in der That auch nur die beiden an-
gegebenen Thatigkeitsweisen oder Vermogen oder Krifte; sie
und sie ganz allein sind es, welche den Geist in den Stand



— 386 —

setzen, das mit dem Beginne seiner Differenzierung (Entwick-
lung) in ibhm aufkeimende Leben nach Umfang und Tiefe
immer reicher und seinem Indzwecke entsprechender zu ge-
stalten.

- Fassen wir das tiber Wesen, Beschaffenheit und Entwick-
lung des menschlichen Geistes in dem Vorhergehenden Er-
orterte kurz zusammen. Als Wesen, Substanz oder Ding an
sich ist der Geist eines jeden Menschen ein ungeteiltes Ganze,
ein ungebrochenes Kins, mit Descartes zu reden, eine res tota et
integra, — eine Beschaffenheit seiner als Substanz, die ihm
keine Macht im Himmel und auf Erden jemals zu rauben im
stande ist. Als diese ungeteilte und unteilbare substantiale
Einheit steht der Geist urspriinglich aber noch wor aller Ent-
wicklung oder Bestimmtheit. Auch giebt es fir ihn Kkeine
Moglichkeit, sich durch sich allein, sondern nur mit Hiilfe
fremder Einwirkungen aus der urspriinglich ihn umlagernden
Nacht der Entwicklungslosigkeit oder Unbestimmtheit in die
Tageshelle der Entwicklung oder Bestimmtheit tiberzusetzen.
Und eben daher kommt es, dass der in die Entwicklung ein-
gegangene Geist nicht eine Kraft, namlich reine, schlechthin un-
abhéngige, absolute Aktivitat besitzt, sondern dass er deren zwei
hat, Rezeptivitat oder Passivitit und Reaktivitat oder Spontanei-
tat, durch deren Zusammenwirken all und jedes Leben in ihm zu
stande kommt. Die in dieser Skizzierung niedergelegte Be-
schaffenheit des menschlichen Geistes ist das Fundament, tber
dem sich der von uns gesuchte unwiderlegliche Beweis fir die
Existenz und Realitédt Gottes errichten lasst.

2. Nennen wir mit Anton Ginther diejenige Beschaffen-
heit des Geistes des Menschen, der zufolge derselbe sich nicht
durch sich allein aus seiner urspriinglichen Unbestimmtheit
oder Entwicklungslosigkeit in die Bestimmtheit oder Entwick-
lung zu versetzen vermag, Beschrdinktheit. Als beschrinktes
Wesen ist der Geist also kein rein aus und durch sich selber
wirkendes, kein rein aktives Wesen, sondern ein solches, wel-
ches zu dem Zwecke, um selbst wirkend oder aktiv zu werden,
zuvor durch fremde auf es stattfindende Einwirkungen dazu
angeregt sein muss. Alles, was der Geist im Laufe der Zeit
an Leben in sich erzeugt, ist zwar sein Werk, aber nicht sein
alleiniges Werk, er als solcher ist zwar die bewirkende Ursache
desselben, aber nicht die einzige Ursache, sondern er in Ver-



- 887 —

bindung mit denjenigen Wesen, welche ihn zu eigener Thitig-
keit angeregt und veranlasst haben. Wenn der Heiland von den
beiden ersten Personen der Gottheit sagt: ,Wie der Vater
Leben in sich selbst hat, so hat er auch dem Sohne gegeben,
Leben in sich selbst zu haben® (@omsg ydo ¢ mawp &y Loy &v
sovr, ovtwg Edwxe xed T vig, Lwny Eyaw sy savrg, Joh.V, 26), so
kann der Geist des Menschen, ohne zu liigen, den gleichen
Ausspruch von sich nicht thun. Denn in jenem Worte des
Herrn liegt offenbar, dass der Vater und Sohn ihr Leben, wie
der Geist das seinige, nicht bloss in sich haben, sondern dass
jene es auch durchk sich und durch sich allein haben, was, auf
Grund der unleugbarsten Erfahrungthatsachen, bei dem Geiste
des Menschen nicht der Fall ist. Worin ist nun aber die Be-
schriinktheit des Geistes selbst wieder begriindet? Die Beant-
wortung dieser Frage wird uns dem ersehnfen Ziele um einen
bedeutenden Schritt néher fihren.

Die Beschranktheit des Geistes ist eine Eigenttimlichkeit
seiner als eines Dinges an sich selbst, als einer Substanz oder
eines Wesens, denn er als Substanz oder Wesen ist es ja,
welcher in seiner zweifachen Bethétigungsweise entweder
fremde Einwirkungen aufnimmt oder gegen solche reagiert,
entweder rezeptiv (passiv) oder reactiv (spontan) sich verhalf.
Daher muss die Beschrénktheit des Geistes aber auch eben in
der Beschaffenheit seiner als einer Substanz oder eines Wesens
ihren Grund haben. Worin anders konnte diese Beschaffenheit
verninftigerweise nun aber erschaut werden, als darin, dass
der Geist des Menschen, wie er fiir sein Wirken, seine Thétig-
keit angewiesen ist auf fremde Einwirkungen, so auch fir
seine Existenz als Substanz oder Wesen auf eine andere Sub-
stanz oder ein anderes Wesen hinweist, durch welches er selbst
als Substanz gesetzt oder geworden ist? Mit anderen Worten:
Die Beschranktheit des Geistes thut kund, dass ihm als Sub-
stanz oder Wesen keine Existenz schlechthin zukommt, dass er
a parte ante kein schlechthin oder durch sich, d. i. bloss infolge
seiner Beschajffenheit oder wvon Ewigkeit her existierendes, viel-
mehr ein solches Wesen ist, welches nur dadurch existiert,
weil ihm eine andere Substanz oder ein anderes Wesen zur
Existenz verholfen hat. Und diese Eigentiimlichkeit des mensch-
lichen Geistes, als Substanz geworden oder durch eine andere
Substanz gesetzt zu sein, nennen wir mit Giénther die Bedingt-



= 388 —

heit desselben. ,Der Gedanke der Bedingtheit (des Geistes),
schreibt jener, ist nicht zu verwechseln mit dem der Beschrdnkt-
heit, denn dieser betrifft die Kraftiusserungen, jener die Wur-
zel der Krafte selbst. Und so wie der Geist sein Wissen vom
eigenen Sein sich durch seine Kraftdusserungen vermittelt, so
vermittelt er sein Wissen vom bedingten Sein durch das Wis-
sen von seiner beschrinkten Kraftiusserung. Der Geist aber
findet sich als beschrdnkt in seiner Kraftdusserung, weil er der
Einwirkung eines andern Seins bedarf, um sein eigenes Sein in
die Erscheinung oder Thdatigkeit zu Ubersetzen. Was sich aber
durch sich selbst nicht einmal bersetzen (kann), kann noch
weniger (durch sich) schlechthin sein, d. h. es kann kein Un-
bedingtes, muss Bedingtes sein.“! Und diese beiden HEigentiim-
lichkeiten, beschrinkt und bedingt zu sein, und sie ganz allein
offenbaren den Geist des Menschen auch als ein wahrhaft end-
liches, wicht-absolutes, wichi-gotiliches oder, wie wir sehen werden,
als ein kreatirliches (geschaffenes) Wesen. Um dies zu zeigen,
sind wir vor die Frage gestellt: Wie wird der Geist des Men-
schen? Wie gelangt der eines jeden als Substanz oder Wesen
zur Existenz? Zur Beantwortung dieser Frage miissen wir auf
die frither entwickelte Beschaffenheit desselben zurtickgreifen.

Jeder Menschengeist, so wurde dargethan, ist ein substan-
tiales Fins oder ein Ganzes an und fiir sich. Ist diese Behauptung
wahr und aus der Zergliederung (Analyse) des Selbstbewusst-
seins einmal bewiesen, so folgt unwidersprechlich, dass die
Entstehung des Geistes mit der eines jeden Einzeldinges in der
Natur als der Gesamtheit der korperlichen oder materiellen
Dinge nicht auf die gleiche Linie gestellt oder mit ihr auch
nur verglichen werden darf. Jedes Einzelding in der Natur,
jedes Tier, jede Pflanze, jedes anorganische Wesen ist ein
kleinerer oder grosserer Teil der einen allgemeinen Natursubstanz,
welche durch Zerteilung mittelst Besonderung und Individuali-
sierung zu jenen allen sich entwickelt hat und fort und fort
sich entwickelt. In gleicher oder &hnlicher Weise entsteht der
Greist des Menschen nicht, denn wire dieses der Fall, so kénnte
er nicht mehr ein substantiales Eins oder ein Ganzes an und fir
sich sein, als welches er sich zufolge der Beschaffenheit seines
Selbstbewusstseins doch denkt, und, solange dieses hell und

1 Vorschule.* 2. Aufl. Wien 1846, I, 16 und 17.



— 389 —

ungetriibt in ihm leuchtet, auch immer und immer denken
muss. Alles Gerede von einem allgemeinen (universalen) Geiste,
dessen Besonderungen oder Individualisierungen oder Emana-
tionen oder Effulgurationen (Ausstrahlungen) die Einzel-Geister
der Menschen seien, dem man heutzutage in den Schriften von
Theologen und Philosophen, Naturforschern und Medizinern so
héaufig begegnet, ist eben nichts als leeres Gerede. Es entstammt
so wenig einer gediegenen, in die Tiefen des Geisteslebens ein-
gedrungenen Wissenschaft, dass ihm vielmehr fiir jeden Kenner
des letztern nicht minder der Stempel der Oberflachlichkeit
als der der Verkehrtheit offen aufgedriickt ist. In direktem
Gegensatze zu dieser falschen Auffassung muss demnach be-
hauptet werden: So wenig der Geist eines jeden Menschen ein
schlechthin (ewig) existierendes (nicht gewordenes) Wesen ist,
ebensowenig ist er durch die Individualisierung (Zerteilung)
eines allgemeinen oder universalen Wesens geworden, mag als
dieses nun Goit (das absolute Wesen) oder die vor unseren
Augen ausgebreitete Natur angesehen und geltend gemacht
werden. Auch kann das den Geist des Menschen hervorbrin-
gende Wesen ihn nicht aus einem neben und unabhéngig von
ihm selbst bestehenden Wesen bloss gebildet haben. Denn ab-
gesehen davon, dass auch in diesem Falle der Geist kein (un-
geteiltes und unteilbares) substantiales Ganze an und flr sich
sein konnte, wiirde jetzt der Anfang der Existenz des Geistes
sogar nicht der Anfang seiner als einer Substanz oder eines
Wesens, sondern nur der Anfang seiner Form d. i. seiner Be-
stimmtheit oder Entwicklung sein, — eine Annahme, welche
durch die urspriingliche vollige Unbestimmtheit oder Entwick-
lungslosigkeit des Geistes zur absoluten Unmoéglichkeit wird.
Was bleibt bei dieser Sachlage der Vernunft des Menschen
nun aber noch tubrig als die Annahme, dass der Akt, durch
welchen der Geist eines jeden Menschen zur Existenz gelangt,
eben die Setzung seiner als einer Substanz oder eines Wesens
zur Folge hat, so dass derjenige, welcher vorher als Substanz
oder Wesen weder in dem ihn Setzenden noch anderswo schon
existierte, eben durch den Setzungsakt ein solches erst wird.
Eine solche Art der Setzung d. i. eine wirkliche Neusetzung
von Substanzen, die als solche vorher noch gar nicht vorhan-
- den waren, und sie allein nennt das Christentum und nennen
wir mit ihm Schopfung (Kreation). Der Geist eines jeden Men-



— 390 —

schen ist demnach im eigentlichen und wahren Sinne geschajfen,
d. i. er ist hervorgebracht zwar durch eine oder von einer, aber
nicht aus einer schon vorhandenen Substanz, vielmehr, wie
der Katechismus sich ausdriickt, aus Nichts, indem erst der
Setzungsakt als solcher ihm als Substanz oder Wesen zur
Existenz verhilft und allein verhelfen kann.! Mit Giinther und

! Schérfer als die deutschen Pripositionen dwrch, von, aus lassen die latei-
nischen a, ex, de die in ihnen liegenden Unterschiede hervortreten. Uber die
letzteren spricht sich nicht selten in sehr geistreicher Weise Augustinus aus.
Dartiber bemerkt der ehemalige Benediktiner-Abt T'heodor Gangawf in seinem
auch heute noch recht lesenswerten Buche: ,Metaphysische Psychologie des heiligen
Augustinus“, Augsburg 1852, 8. 186 No. 8 wortlich folgendes: ,Damit nicht,“
heisst es, ,selbst von den Kirchlichen wider Wissen und Willen Irrtum gesit
oder der vorhandene unterhalten und gefordert werde, dringt Augustinus auf eine
gchirfere Unterscheidung der Pripositionen a, de, ex sc. Deo (esse). Das a be-
zeichnet die reine Ursachlichkeit, wie solche mit dem Begriffe des Schaffens ge-
geben ist; das de besagt kein Schaffen aus Nichts, sondern ein Nehmen von der
eigenen Substanz und somit eine Wesensgleichheit desjenigen, welches in solcher
Weise ein sonderheitliches Dasein erhalt, mit demjenigen, aus welchem es stammt.
Quod de ipso (sc. Deo) est, necesse est, ut ejusdem nature sit, cujus ipse est.
(De an. et ej. origine I, 4.) Nam de quo quisque naturse suse originem ducit, de
#llo nature sue genus ducere negari sobrie nullo pacto potest. (L. c. I, 19.) Si,
tritt Augustinus allen pantheistischen (d. h. Wesenheitsgleichmacherei-) Systemen
entgegen, de se pso, ergo ipse est, quod absit, materies operis sui. (L. c. III, 3.)
Der Pantheist kann . . . von Schaffen gar nicht reden. De se non creavit sed genwuit,
quod sibi par esset, quem Filium Dei unicum dicimus. (De lib. arb. I, 2.) De
illo enim quod est, hoe, quod ipse est; ab illo autem quee facta sunt, non sunt
quod ipse. (De nat. boni cont. Manich. c¢. 1.) Was endlich das ex betrifft, so hat
dieses die Bedeutung des de und des a. Des de, denn das dem géttlichen Wesen
Entstammte und somit mit demselben Wesensgleiche ist auch aus dem gottlichen
Wesen, aber nicht umgekehrt ist alles, was in dem gottlichen Wesen seinen Utr-
sprung hat, auch mit demselben wesensgleich, und insofern hat das ex auch die
kausale Bedeutung des a. Quod enim de ipso est, potest dici ex ipso, non autem
omne, quod ex ipso est, recte dicitur de ipso. Fz ipso enim ceelum et terra, quia
fecit ea; non autem de ipso, quia non de substantia sua. (L. c. cap. 27.) Creatura
ergo ita esse dicitur ex Deo, ut non ex eius natura facta sit. Ex illo enim prop-
terea dicitur, quia ¢pswm awuctorem habet, ut sit, non ita, ut ab illo nata sit vel
processerit, sed ab illo creata, condita, facta sit. (De an. et ej. orig. II, 3. cf. de
act. cum Fel. Manich. II, 17, 20, 21.)“ Soweit Gangauf iiber das a, de und ex Deo
bei Augustinus. Farwahr! Es wire zu wiinschen, dass die Baumeister der Wissen-
schaft in der Gegenwart bei dem letztern wieder einmal in die Schule gingen, um
sich auf die Frage eine Antwort zu holen, was es heisse, wenn das Christentum
lehrt: Gott habe die Welt geschaffen und nicht, wie seinen eingebornen Sohn
gezeugt. Denn die in den weitesten Kreisen verbreitete Behauptung einer (so oder
so modifizierten) Zewgung der Welt durch Gott, die aber filschlicherweise ganz
gewohnlich als Schopfung bezeichnet wird, ist die Hauptquelle des Amtichristen-
tums in der Wissenschaft unserer Tage.



— 391 —

seiner Schule bekenne ich mich auf das allerentschiedenste
zum Kreatianismus des Menschengeistes, nicht zu irgend einer
wie immer modifizierten Art von Generatianismus oder Tradu-
citanismus. Und ich thue das nicht auf Grund des dogmatischen
Lehrbegriffs des positiven Christentums — dieser lésst die Frage
nach der Entstehungsweise des Menschengeistes allerdings
offen — sondern infolge derjenigen Erkenntnis des Geistes,
welche eine griindliche und erschopfende Zergliederung seines
Bewusstseins dem redlichen und ernstgesinnten Forscher an
die Hand giebt. Diese Zergliederung (Theorie) des Bewusstseins
hat Kant in dem beriihmten Werke der ,Kritik der reinen
Vernunft® aus dem Jahre 1781 mit dem Tiefblicke und der
Kraft des Grenies zwar angestrebt, aber unter dem ungiinstigen,
verwirrenden FHinflusse, den der Englinder David Hume mit
seinem Skepticismus auf ihn {ibte, in den allerwesentlichsten
und folgereichsten Beziehungen leider verfehlt,! wihrend mit
Ausnahme der Gimtherschen die ganze nachkantische Philosophie
die grosse Aufgabe meistens, so Hegel in seiner Schrift: ,Phé-
nomenologie des Geistes® aus dem Jahre 1806, nur wie im
Sturmschritt behandelt und daher tibers Knie gebrochen hat.
Ist es dem Geiste des Menschen, ganz vorzugsweise durch die
unsterblichen Leistungen Anton Ginthers, aber endlich einmal
gelungen, den Schleier, der ihm Werden und Beschaffenheit
seines eigenen Bewusstseins mehr oder weniger verhiillte, in
allen massgebenden Punkten vollstindig zu heben, und hat ihm
diese Errungenschaft zur wissenschaftlichen, nicht mehr zu be-
zweifelnden Erkenntnis der Geschopflichkeit oder Kreatiirlich-
keit seiner als einer Substanz oder eines Wesens verholfen —
nun, so hat er damit auch die lichte Bergeshohe erstiegen,
von wo aus mit derselben zweifellosen Gewissheit, mit der er
sich selbst als Geschopf gefunden, er sich auch von der Exi-
stenz und Realitit Gottes als seines Schipfers und ewigen Herrn
zu iiberzeugen im stande, ja, ich mochte fast sagen, unwider-
stehlich gedrungen ist. |

3. Die richtige Selbsterkenntnis des Geistes fithrt ihn nach
den bisherigen Erorterungen in erster Linie zur Erkenntnis

1 Vergl. meine Schrift: ,Zur Kritik der Kantischen Erkenntnistheorie®,
Halle 1882, und meine ,Metaphysik“ an denjenigen Stellen, auf welche das jedem
Bande angefiigte Namenverzeichnis bei dem Namen ,Kant“ hinweist.



— 392 —

seiner als eines in seinen Kraftdusserungen beschrinkien Wesens.
Hierbei kann der Geist aber nicht stehen bleiben. Das dem
selbstbewussten Geiste innewohnende Vernunftbediirfris, namlich
das Bedrfnis, alles, was immer (Gegenstand seines Wissens
wird, auf seine zurecichenden Grinde oder auf die es bewirkenden
Ursachen zurtickzufihren und aus diesen zu begreifen, notigt
ihn, die Begriindung fiir die eigene Beschranktheit in einer
bestimmten Beschaffenheit seiner als einer Substanz oder eines
Wesens zu suchen, und als diese findet er und kann er, bei
nur einiger Besonnenheit, allein finden seine Bedingtheit. Als
bedingtes Wesen erkennt der Geist sich als ein Ding (ein
Wesen), welches zwar existiert, aber nicht schlechthin (von
Ewigkeit her) existiert, und welches er daher, um seiner Ver-
nunitigkeit willen, als durch ein anderes Ding (Wesen) gewor-
den (gesetzt) anerkennt und anerkennen muss. Nimmt der Geist
zu dieser Erkenntnis seines Gewordenseins nun die andere hinzu,
dass er als gewordenes Wesen ein Ganzes an und fiir sich,
eine ganzheitliche substantiale Kinheit ist, so erhalt dadurch
seine Bedingtheit ihre néhere Umgrenzung als Geschopflichkeit
oder Kpreatiirlichkeit in dem vorher erkldrten Sinne. Mit dem
Gedanken seiner als eines geschaffenen (kreatiirlichen) Wesens.
stellt sich in der Bewusstseinssphére des Geistes aber auch der
Gedanke des Schopfers (Kreators) ein; jener hat diesen natur-
notwendig in direktem Gefolge. Hiernach ist der Gedanke vom
Schopfer des Geistes in dem Bewusstsein des letztern nicht
unmittelbar und nicht wnvermittel gegeben. Er ist nicht, mit
Joh. G. Fichte und Schelling zu reden, eine sogenannt éndellek-
tuale Anschauung, auch nicht, wie Descartes und Leibniz meinten,
eine dem Geiste ein- oder angeborne Idee (idea innata sive in-
genita), sondern er ist die nur allméhlich gereifte Frucht in dem-
jenigen im Geiste sich vollziehenden Prozesse, durch welchen
dieser aus seiner urspriinglichen Bewusstlosigkeit zum Selbst-
bewusstsein erwacht, in ihm als ein geschaffenes Wesen sich
findet und somit auch zur Gedankenbildung eines andern Wesens.
fortschreitet, aus dessen Schopfermacht und ihrer Bethétigung
dem Geiste seine eigene Existenz erkliarlich und begreiflich
wird. Der Gedanke des Schopfers liegt daher fiir den Geist.
des Menschen durchaus und unvermeidlich in der Konsequenz.
seines Selbstbewusstseins. Und je genauer der Geist im Fort-



= O

gange seiner Entwicklung sich selber erkennt, je mehr das
Selbstbewusstsein in ihm an Bestimmtheit und Deutlichkeit, an
Grindlichkeit und Tiefe zunimmt, um so mehr wird auch der
Schopfergedanke an dem Horizonte seines Bewusstseins zu einem
hell leuchtenden Gestirne, das ihn tiber sich selbst hinaus- und
in ein neues, bis dahin nur mehr oder weniger dunkel geahntes
Land der Erkenntnis hineinweist. Ehe wir dieses Land selbst
betreten, haben wir zuvor noch eine Vorfrage zu erledigen.
Der seiner selbstbewusste Geist des Menschen gewinnt den
Gedanken eines andern Wesens als seines Schopfers, und er
bildet diesen Gedanken unvermeidlich, mit Notwendigkeit. Aber
kommt dem Schopfergedanken des Geistes auch Realitdt zu? Muss
der Geist den Gedanken eines andern Wesens als seines Schopfers
nicht bloss in sich ausprigen, existiert also jenes andere Wesen
nicht bloss als Gedanke in der Bewusstseinssphire des Geistes,
sondern existiert es auch in der Wirklichkeit der Dinge und muss
es auch so existieren? Und wenn dieses, wie und wodurch wird
dem Geiste die Existenz und Realitit desselben gewiss und un-
bezweifelbar? Ohne weiteres eine bedeutungsvolle Frage, die eine
lichtvolle, bestimmte Antwort verlangt.

Die Beschaffenheit des Selbstbewusstseins in ihm bringt
es mit sich, dass der Geist an seiner eigenen Existenz und Reali-
tat nicht zweifelt, nicht zweifeln kann. Zwar erkennt sich der
Geist in jenem als ein beschrinktes und bedingtes (nicht-
unbeschrianktes und nicht-unbedingtes) und somit als ein end-
liches (nicht-unendliches oder nicht-absolutes) Wesen, aber
die an ihm erkannte Endlichkeit oder Nicht-Absolutheit kann
ihm die Gewissheit von seiner Existenz und Realitit nicht un-
gewiss oder auch nur zweifelhaft machen. Denn ein Wesen,
wie der Geist des Menschen, welches von seinem Leben und
von sich selbst als der substantialen und kausalen (ursich-
lichen) Wurzel dieses Lebens weiss, kann an seiner eigenen
Existenz und Realitat schlechterdings nicht zweifeln, weil ja
dieser Zweifel, wollte es ihn wirklich einmal hegen, selbst
wieder eine seiner Liebenséusserungen wire, also auch es selbst
als ein thatsdchlich real existierendes zur unumgéinglichen
Voraussetzung hiitte. Der seiner wahren Beschaffenheit nach
sich selbst erkennende (Geist des Menschen ist also, trotz der
ihm anhaftenden Endlichkeit, seiner eigenen Existenz und Realitat



— 394 —

in schlechthin unbezweifelbarer oder, wenn man will, in abso-
luter Weise gewiss. Der absolute Skepticismus des Leontiners
Gorgias, eines Zeitgenossen des Sokrates, der in dem Satze
gipfelt: , Es ist (existiert) nichts“ (6z¢ ovddv Zoww), ist nichts anderes
als eine an der Selbstgewissheit des Menschengeistes sich selbst
zerstorende absolute Thorheit. Einen solchen Satz kann man
sagen, sowie man allen moglichen Unsinn sagen kann, aber
keiner, wer immer er sei, kann ihn auch denken. Es ist daher
auch noch viel zu wenig, wenn Schwegler von der Beweis-
fuhrung des Gorgias fiir jenen Satz behauptet: sie sei ,nicht
viel wert“, denn sie ist in Wirklichkeit schlechterdings nichts
wert.! :

Die vorher charakterisierte und begriindete unbezweifel-
bare Gewissheit, welche dem selbstbewussten Menschengeiste
beziiglich seiner eigenen Existenz und Realitdt innewohnt,
wird fiir ihn auch das Prinzip (die Quelle) und der Massstab
(das Regulativ) jeder andern Gewissheit. Dieselbe Gewissheit,
die dem Selbstbewusstsein des Geistes eigen ist, iibertrigt sich
fur ihn .auf jeden Gegenstand des Erkennens oder auf jeden
Erkenntnisinhalt, der mit jenem unloslich zusammenhéngt. Alles,
was der Geist entweder bejaht oder verneint und bejahen oder
verneinen muss, weil er ohne dies die im Selbstbewusstsein
sich offenbarende Beschaffenheit seines eigenen Wesens nicht
aufrecht erhalten konnte, hat fir ihn ganz dieselbe Wahrheit
und Gewissheit, mit der er in jenem zuvor sich selber gefunden
hat. Und diese Beschaffenheit des Selbstbewusstseins, das Prinzip
zZu sein, mit dem all und jedes gewisse FErkennen des Geistes
zusammenhéngt, aus dem es herfliesst und in dem es seine
letzte und tiefste Begriindung sucht — diese Beschaffenheit des
Selbstbewusstseins, sage ich, ist es auch, welche dem Schopfer-
gedanken des Geistes Realitit verleiht und dieselbe fiir das
Frkennen des Geistes zur unbezweifelbaren Gewissheit erhebt.

Der Geist des Menschen ist, wie frither bewiesen wurde,
Substanz oder Wesen, und zwar geschaffene (kreatiirliche) Sub-
stanz oder geschajffenes Wesen. Daran ist bei richtiger und
grindlicher Selbsterkenntnis ein Zweifel fiir ithn nicht moglich.
Und was folgt hieraus? Es folgt, dass auch der Schopfer des.

t Schwegler: »Geschichte der griechischen Philosophie®, herausgegeben von
- Kostlin. 3. Aufl. Freiburg i. Br. 1886. S. 113.



~ q05

Geistes nicht bloss als Gedanke in ihm (dem Geiste), sondern
dass er auch als ein von dem Geiste verschiedenes Wesen oder
als Substanz mit und neben ihm in der Wirklichkeit der Dinge
existiert und existieren muss. Zwar ist das einzige, was dem
Geiste von seinem Schopfer gegeben ist und was von diesem
in die Sphire seines Bewusstseins hineinragt, eben nur der
Gredanke, den jener von diesem in sich ausprdgt. Der Schopfer
selbst, d. i. als Substanz oder Wesen ist und bleibt dem Geiste:
hienieden fiir immer verborgen, ein verschleiertes Bild zu
Sais; er wird fur ihn kein Gegenstand der Anschauung, denn
wir wandeln, mit dem grossen Apostel zu reden, hienieden nur:
erst ,im Gtlauben“ und nicht ,im Schauen“. (di2 miorewg yeio
megureTotusy, ov did sidovs. II. Kor. V, 7.) Aber gerade jener
Schopfergedanke im Geiste ist fiir diesen der vollgiltigste und
ein unbezweifelbarer Beweis fur die Existenz und Realitat des.
Schopfers als eines mit und neben dem Geiste bestehenden und
von diesem verschiedenen Wesens. Denn jener Gedanke wird
von dem Geiste ja nur deswegen in ihm ausgeprigt, weil die
in dem Selbstbewusstsein entdeckte Beschaffenheit (die Krea-
tirlichkeif) seines eigenen Wesens ihn notigt, tiber sich selbst.
hinauszugehen (sich selbst zu transcendieren) und sich ein
anderes Wesen vorauszusetzen, von welchem er mittelst Scho-
pfung ins Dasein gerufen wurde. Aber ist diese Voraussetzung:
~des Geistes nicht vielleicht eine leere, unbegriindete? Oder ist.
~sie fiir den Geist nicht wenigstens eine unsichere und unge-
wisse? So gewiss nicht, als der seiner selbstbewusste Geist in
seiner Higenschaft als eines kreatiirlichen Wesens sich selbst
nicht unsich_er und uhge‘wiss. ist noch sein kann. So fest und
sicher das eigene Wesen (die eigene Substanz) als ein ge-
schaffenes in dem Selbstbewusstsem des Geistes dasteht, mit
derselben Festigkeit und Sicherheit ist er sich auch seines.
Schopfers als eines in Wirklichkeit existierenden Wesens be-
wusst. Demnach hat auch dieses letztere Bewusstsein des
Geistes die Form der Unbezweifelbarkeit, und es muss sie
haben, aus dem einfachen Grunde, weil der Geist an sich selbst
als geschaffenem Wesen nicht zweifeln kann, sich in dieser
seiner Beschaffenheit aber auch nicht festhalten Kkonnte, wollte-
er sich nicht ein anderes Wesen voraussetzen, durch dessen
Schopfermacht er selber ins Dasein gerufen WOI‘d@I_l.. Welches.
ausser, mit und neben dem Geiste existierende Wesen ist nun.



— 396 —

aber der Schopfer des Geistes? Ist es selbst wieder eine Krea-
tur oder ist es ein von all und jeder Kreatur verschiedenes
Wesen, ein nicht-geschaffenes (ungeschaffenes), ein Sein oder
eine Substanz schlechthin, die, sollte das der Fall sein und
sich nachweisen lassen, mit dem von uns gesuchten Gotte wohl
auch identisch sein wird?

4. Schon in meiner ,Metaphysik“ II, 306, § i1 wurde aus-
fihrlich dargethan, dass Schopfermacht keiner Kreatur, wer
immer sie sei, zukommt oder zukommen kann. Schaffen ist ein
Neusetzen von Substanzen (Wesen), die als solche vor dem
Setzungsakte noch gar nicht existieren. Kine solche Setzungs-
weise ist nur dem (allméchtigen) Willen eines unendlichen
oder absoluten Wesens, d. i. Gottes moglich. Mit Recht haben
die mittelalterlichen Theologen z. B. Thomas von Aquino (S. th.
p. [, qu. XLV, art. V), schon die Frage aufgeworfen: Ob schaffen
und schaffen konnen das alleinige Privilegium der Gottheit sei,
utrum solius Dei sit creare? Und mit demselben Rechte spricht
der grosse Scholastiker jedem wie immer beschaffenen andern
Wesen ausser Gott all und jede Moglichkeit zu einer schopfe-
rischen Wirksamkeit ab, so sehr, dass keiner Kreatur die
Fahigkeit des Schaffens, sei es aus ihr selbst, infolge ihrer
eigenen Kraft und Macht, zukommen, sei es von Gott iiber-
tragen werden konne. Impossibile est, schreibt der Aquinate,
quod alicui creatursee conveniat creare neque virfute propria
neque instrumentaliter sive per ministerium (i. e. ita, ut Deus
creaturse communicet potentiam creandi). Zwar die Beweis-
flihrung, auf die Thomas diese Behauptung stiitzt, kann ich
nicht in allem gutheissen, aber die Behauptung selbst ist rich-
tig und kann aus der Erfahrung (empirisch) bis zur Bezweifel-
losigkeit bewiesen werden.

Reflektieren wir zuné#chst auf die in dem Selbstbewusstsein
sich offenbarende Beschaffenheit des kreatlirlichen Geistes, so
erkennen wir ihn leicht zwar als die Ursache vieler und mannig-
faltiger Wirkungen, aber alles, was der Geist hervorbringt und
hervorzubringen vermag, fallt ausnahmslos in das Gebiet blosser
EBrscheinungen. Der Geist des Menschen erzeugt in ihm selbst
(Gedanken (Erkenntnisse), Willensentschliisse und Gefiihle der
verschiedensten Art, aber anderes ausser -“iesem seiner Er-
scheinungs- oder Lebenssphire Zugehorigen erzeugt er erfah-
rungsgemsss in sich selbst auch nicht. Und ebenso verhilt es



— 397 —

sich jedesmal, so oft der Geist mit seinen Wirkungen iiber sich
selbst hinaus- und in anderes Seiende hineingreift. Der Geist
wirkt durch seinen Willen in mannigfacher Art auf den ihm
verbundenen Leib und durch Vermittelung desselben auf die
Korperwelt (Natur), in der dem Menschen der Platz fiir seine
Wirksamkeit angewiesen ist. Sehen wir uns diese zweifache
Wirksamkeit des Geistes aber genauer an, so lehrt auch hier
die Erfahrung, dass alles, was der Geist in der einen oder
andern Richtung immer hervorbringt, thatséchlich in lauter
Veranderungen besteht, die ausschliesslich dem blossen Er-
scheinungsgebiete anheimfallen. Der Wille des Geistes zwingt
die Organe des ihm geeinten Leibes zu bestimmten Bewegungen
und der so beherrschte Leib setzt die Korperwelt (Natur) ausser
ihm wieder in Bewegungen, die der (Geist in dieser hervorzu-
rufen beabsichtigt. Aber mit der mittelbaren oder unmittel-
baren Krzeugung solcher Bewegungen ist die Wirksamkeit des
Geistes ausser ihm auch wieder an ihrem FEnde angekommen;
von den Stoffen als der Substanz, die der Geist in Bewegung
setzt, bringt er auch nicht ein einziges Atom hervor, ja er
weiss sich dazu schlechterdings ausser stande.

Nur dem Anscheine nach und bei oberflichlicher Betmch—
tung ist die Wirksamkeit der Natwr in der angedeuteten Be-
ziehung von der des Geistes verschieden. Die Natur lisst aller-
dings in unerschopflicher Fruchtbarkeit fort und fort neue
Wesen (Individuen) vor unseren Augen entstehen, wiahrend
sie andere, deren Zeit abgelaufen ist, ebenso unaufhorlich
auch wieder vor unseren Augen verschwinden macht und
zu Grunde richtet. Findet denn hier nicht wirklich eine
Neusetzung von Wesen oder Substanzen statt? Ist die Wirksam-
keit der Natur in dem vorliegenden Falle also nicht in der
That eine wahrhaft schopferische? Und ist umgekehrt das Zu-
grundegehen von Wesen in der Natur nicht gleichbedeutend
- mit einer Zuriicknahme bestehender Wesen oder Substanzen
ins Nichts, mit einer wirklichen Vernichtung derselben? Wer,
der nur einigermassen mit den unzweifelhaftesten Ergebnissen
der Naturwissenschaft vertraut ist, konnte so denken? Denn

es ist bis zur Evidenz erwiesen — ein Beweis, der durch die
tagliche Erfahrrmg bestatigt wird — dass in der ganzen vor

unserre Blicke ins Unermessliche ausgebreiteten Natur that-
sachlica nichts, schlechterdings nichts von alledem, was zur

Revue intern. de Théologie. Heft 3, 1393. : 27



— 398 —

Natursubstanz, zum Naturwesern gehort, sei es neu entsteht, sei
es zu Grunde geht. In meiner ,Metaphysik® I, 197 fg., wurde,
wie ich glaube, unwiderleglich dargethan, dass innerhalb der
Natur nur der Stoff oder die Materie, bestimmter: die Totalitit
der materiellen Atome als die alle ihre Erscheinungen tragende
und bewirkende Substanz und Kausalitdit angesehen werden konne.
Da ist denn zu sagen, dass auf Grund unserer téiglichen und
unserer wissenschaftlichen Erfahrung die Natur niemals auch
nur ein einziges Atom neu, d. i. aus dem Nichts hervorbringt
und ebenso wenig jemals ein bestehendes ins Nichts zurtick-
wirft. Bei der Erzeugung neuer und bei der Vernichtung vorhan-
dener Wesen operiert die Natur iberall nur mit schon beste-
henden, im Dasein befindlichen Stoffen oder Substanzen. Wéah-
rend sie dort bis dahin getrennte Stoffe in neue Verbindungen
zwingt, lost sie hier bestehende Stoffverbindungen auf —
ein augenscheinlicher Beweis dafiir, dass die Wirksamkeit der
Natur in der Erzeugung neuer oder in der Vernichtung be-
stehender Wesen nur ein Hervorbringen von Erscheinungen,
nicht aber der den Erscheinungen zu Grunde liegenden Stoffe
oder Substanzen zur Folge hat. Und ganz das Gleiche offen-
baren erfahrungsgemé&ss auch alle anderen wie immer be-
schaffenen Vorginge in der Natur und ihrem Leben. Nehmen
wir daher die Erfahrung (und nicht die Phantasie, die in der
Wissenschaft keine Berechtigung hat) zur Fihrerin, so miissen
wir auf das bestimmteste behaupten, dass die Natur so wenig
wie der kreatiirliche Geist jemals eine Neusetzung won Sub-
stanzen vornimmt, d.h. dass jene wie dieser nie und nimmer
eine schipferische Wirksamkeit in dem frither erklirten Sinne
entfaltet und zu entfalten im stande ist. Offenbar ist aber in
(Gteist und Natur der Gegensatz des kreattirlichen Seins oder
der kreatiirlichen Substanzen beschlossen. So weist denn der
Schopfergedanke im Geiste des Menschen awch dber alle Kreatur
hinaus und auf ein Wesen hin, das selbst wicht Kreatur, sondern
ungeschaffen und als solches der Schipfer alles Geschaffenen ist.
Und nun fragt sich: Welches sind die Grund- und wesentlichsten
Beschaffenheiten. des Schopfers? Kann der Geist des Menschen,
mittelst einer durchgefiithrten Zergliederung seines Bewusst-
seins, eine genauere, ja ganz bestimmte, deutliche und zuver-
lassige Erkenntnis derselben gewinnen ?



— 399 —

5. Der Geist denkt sich, wie frither vorkam, als bedingte
Substanz, d.i. als eine solche, die nur durch Setzung von seiten
einer andern Substanz zu einem Dinge (einer Substanz) ge-
worden ist, und die Art seiner Setzung denkt der Geist als
Schopfung (Kreation). Diese Erkenntnis ist auch keine willkiir-
liche, unbegriindete. Wie sie schon sehr frithzeitig als mehr
oder weniger dunkle Ahnung in dem sich entwickelnden Be-
wusstsein des Geistes auftaucht, so erhalt sie spéter durch die
von Stufe zu Stufe fortschreitende Selbsterkenntnis ihre volle
Bestatigung, ihre nicht mehr anzutastende Begrindung. Nun
kann der Geist nach den vorherigen Krorterungen seinen
Schopfer aber nicht in dem Bereiche der geschaffenen Substanzen
suchen und finden, sondern er sieht sich zu dem Zwecke ge-
notigt, tiber alles Geschaffene hinauszugehen und als jenen sich
selbst ein micht-geschajfenes (ungeschaffenes) Wesen vorauszusetzen.
Und dieses ungeschaffene Wesen denkt und muss der Geist mit
derselben Gewissheit als ein real existierendes denken, mit der
er zuvor seine eigene Geschopflichkeit erkannt und festgestellt
hat. Was heisst das aber: ein ungeschaffenes Wesen? Es heigst
zunéchst: der Schopfer des Geistes ist, wie dieser, ein Wesen,
eine Substanz, ein Ding an sich selbst, nicht eine einem solchen
anhaftende oder immanente Erscheinung, aber er ist kein
mittelst Schopfung (aus dem Nichts) gewordenes Wesen, keine
kreatiirliche oder keine durch eine andere Substanz gesetzte
Substanz. Dem Schopfer des Geistes kommt daher nicht, wie
dem Geiste selber, die Bigenschaft der Bedingtheit, vielmehr
umgekehrt die der Nichi-Bedingtheit oder der Unbedingtheit zu.
Als unbedingte Substanz verdankt der Schopfer des Geistes
seine Existenz also nicht der Setzung einer andern Substanz;
aber verdankt er sie vielleicht seiner eigenen Setzung? Ist er
etwa unbedingte Substanz in dem Sinne von Substanz oder Sein
durch sich, und zwar so, dass er die bewirkende Ursache seiner
selbst ware, also sich selbst aus dem Nichts ins Dasein gerufen
hatte? Das ist nach dem Kausalitdts- als verntinftigem Denk-
gesetze des Geistes so wenig moglich als denkbar, weil bei
solecher Annahme der Schopfer zur Voraussetzung seiner selbst
gemacht, also die Vorstellung desselben mit einem sie selbst
vernichtenden Widerspruehe belastet wiirde. Der Schopfer des
Geistes kann demzufolge Substanz (Sein) durch sich nur insofern
genannt werden, als er eben nicht durch eine andere Substanz



=

ist, also wenn er in Beziehung auf den Grund (das Woher oder
Wodurch) seiner Existenz mit irgend einer Kreatur verglichen
wird. Sieht man aber von dieser Vergleichung ab, so wird der
Schopfer wie als wnbedingte Substanz so als Substanz (Sein)
schlechthin zu bezeichnen sein. Unbedingtheit und schlechthin sein
oder ewxistieren bedeuten ein und dasselbe. Beide Ausdriicke
wollen sagen, dass es fir den Schopfer als Substanz oder
Wesen eben keine Ursache gebe und geben konne, die ihn als
solchen ins Dasein gerufen habe. Vielmehr muss er als ein so
beschaffenes Wesen gedacht werden, welches bloss énfolge seiner
Beschaffenheit existiert und von Ewigkeit her, d. i. schlechthin
existiert hat. Bei dem Schopfer kann der Geist die Frage nach
dem Woher oder Wodurch desselben im KErnste nicht einmal
aufwerfen. Fur ihn als unbedingte Substanz oder als Substanz
schlechthin hat das Kausalititsgesetz seine Geltung verloren;
er als solcher existiert, weil er existiert; er ist der nichi-ge-
wordene, sondern émmer, d. 3. schlechthin gewesene und seiende
Ursprung alles durch ihn Gewordenen, die doyn aveoyos, das
principium sine principio. Und eben in dieser Unbedingtheit des
Schopfers liegt auch recht eigentlich seine Unbegreiflichkeit.
Der Geist des Menschen erschliesst die Bedingtheit seiner
als Substanz aus der vorher erkannten Beschrdnktheit seiner
FErscheinungsweise oder seiner Selbstoffenbarung. Denn in der
Zergliederung seines Bewusstseins erfahrt der Geist zunichst
und muss er zundchst erfahren, dass er nicht vermocht hat
und nicht vermag, durch alleinige Kraft und Macht aus seiner
urspringlichen Unbestimmtheit in die Bestimmtheit und aus der
jeweilig erreichten Stufe seiner Bestimmtheit zu einer immer
hoheren und vollkommneren sich zu erheben. Eben diese Er-
fahrung und nichts anderes nétigt ihn zu der Annahme seiner
Bedingtheit oder Kreatiirlichkeit, denn nur diese Annahme
kann ihm die an ihm entdeckte Beschrénktheit begreiflich
machen. Hat der Geist nun aber einmal in der Bedingtheit
seines Wesens sich erkannt und festgesteilt, so denkt er diese
auch wieder als den Grund und die (bewirkende) Ursache seiner
Beschrdanktheit als ihrer IFolge oder Wirkung. Denn wie das
Erscheinen des Geistes iiberhaupt von ihm als Substanz, als
realem und kausalem Sein abhidngt und durch dieses (in letzter
Instanz) bewirkt wird, so kann die Beschaffenheit seines Er-
scheinens, d. i. die Beschrdnktheit auch nur in der Beschajffenheit



— 40—

seiner als. Substanz, d. i. in seiner Bedingtheit ihre ausreichende
Erklarung finden. Die Beschranktheit des Geistes ist mit anderen
Worten fir ihn der Erkenntnisgrund (ratio cognoscendi) seiner
Bedingtheit und diese der Seinsgrund (ratio essendi) von jener.
Benutzen wir das hier Festgestellte fiir die von uns gesuchte
Erkenntnis des Schipfers des Geistes, so wird sich vorerst mit
Leichtigkeit aus der oben ermittelten Unbedingtheit desselben
seine zweite Grund- und wesentlichste Beschaffenheit gewinnen
lassen. Und welche andere konnte das sein, als die Unbeschrdnki-
heit seines IHrscheinens oder seiner Selbstoffenbarung! Denn
hat die Bedingtheit des Geistes die Beschranktheit seines Er-
scheinens unmittelbar und unvermeidlich im Gefolge, so ist der
Geist auch unumginglich genotigt, eine Substanz wie seinen
Schopfer, die er als eine wnbedingfe denkt und denken muss,
als eine in ihrem Erscheinen wunbeschrdnkte zu denken. Und
diesem Gedanken des Geistes kommt so gewiss auch Realitét
zu, als die Ableitung der eigenen Beschrianktheit aus seiner
Bedingtheit ja ebenfalls keine IFiktion, sondern eine in dem
Greiste thatsachlich begriindete ist. Was heisst das aber: Der
Schopfer des Geistes ist wie unbedingte, so auch unbeschrankte
Substanz? Was anders kann es heissen, als dieses, dass, wie
der Schopfer als unbedingte Substanz fiir seine Existenz nicht
auf die Setzung durch eine andere Substanz angewiesen, son-
dern Substanz (Sein) schlechthin und insofern durch sich ist,
er ebenfalls fiir sein FErscheinen nicht der Hiilfe, weil der Ein-
wirkung fremden Seins bedarf, dasselbe vielmehr durch alleinige
Kraft und Macht vollzieht oder richtiger, es schlechthin, d. i.
von Ewigkeit her durch sich und durch sich allein vollzogen
hat. Wie demnach in der Sphére des kreatiirlichen Geistes die
Bedingtheit desselben der Seinsgrund fiir die ihm anhaftende:
~ Beschranktheit ist, so ist in ganz gleicher Weise die Unbe-
dingtheit des Schopfers des Geistes auch der Seinsgrund von:
dessen Unbeschréanktheit. Aber — und das ist wohl zu beach-
ten — fur die Lrkenninis des Geistes verhilt sich die Sache
gerade umgekehrt. Denn wahrend der Geist in und an sich
selber zuwor von seiner Beschrdinktheit Kunde haben muss, ehe
er auf die diese wverursachende Bedingtheit seiner als Substanz
mit Sicherheit zu schliessen vermag, denkt er umgekehrt seinen
Schopfer én erster Linie als unbedingte Substanz (unbedingtes
oein), um dann erst in konsequenter Folgerung aus dieser seiner



— 402 —

Beschaffenheit die Unbeschrdinktheit desselben abzuleiten. Die
Unbedingtheit des Schopfers ist demnach nicht bloss der Seins-
grund seiner Unbeschrénktheit, sondern auch der Erkenntnis-
grund der letztern fiir den Geist des Menschen.

Die beiden vorher besprochenen Beschaffenheiten des
Schopfers sind die Grund- und wesentlichsten Beschatfenheiten
desselben. Sie sind dies zunichst fiir den Geist des Menschen,
weil sie die ersten sind, die in die Erkenntnissphére des Geistes
eintreten, und weil nur tber ihnen jede weitere und voll-
kommnere Erkenntnis des Schopfers seitens des Geistes sich
erheben kann.

Sie sind es aber nicht weniger auch an sich und in Riick-
sicht auf den Schopfer selbst. Denn wie die ganze Offen-
barungsweise oder das ganze Leben des kreatiirlichen Geistes
in seiner grundwesentlichen Beschaffenheit bestimmt wird durch
die beiden Eigenschaften seiner Bedingtheit und Beschrankt-
heit, so wird und muss dieses bei dem Schopfer des Geistes
auch bezliglich seiner Unbedingtheit und Unbeschrianktheit der
Fall sein. Ferner machen die erwahnten Higenschaften des
Geistes, wie wir schon wissen, Wesen (Substanz, Sein) und
Leben desselben zu einem wahrhaft endlichen. Kommen dem
Schopfer des Geistes nun aber die gerade entgegengesetzten
Figenschaften zu, ist er in seiner Offenbarungsweise oder seinem
Leben ebenso unbeschrankt, wie er als Substanz oder Wesen
(Sein) unbedingt ist, so wird die Zusammenfassung beider Eigen-
schaften zur Einheit des Begriffs und sie ganz allein uns auch
die wahrhafte Unendlichkeit des Schopfers zu erkennen geben.
Der Schopfer ist demzufolge nicht deshalb unendliches Sein
(Substanz) und Leben, weil er das einzige Sein, die allein exi-
stierende Substanz ist und andere Substanzen, die als solche
nicht er selbst und nichts von seiner Substanz (seinem Wesen)
sind, nicht neben sich hat. Diese Behauptung ist vielmehr
einer der unheilvollen Grundirrtiimer, in dem die neuere abend-
landische Philosophie fast ausnahmslos und zum grossen Teile
selbst die Theologie gefangen liegt und der diesen das Brand-
mal des (monistischen) Pantheismus auf die Stirne driickt.
Denn die unendliche Substanz hat durch die und seit der
Schopfung des Geistes (und der Welt) in der That andere
Substanzen ausser und neben sich ins Dasein gerufen, die
als solche nicht sie selber und nichts von ihr selber sind.



— 403 -

Freilich klingt uns beim Niederschreiben dieser Worte, um
nur einen aus den vielen ‘anzufithren, folgender Vorwurf He-
gels, dieses Grossmeisters des Antichristentums in der Wissen-
schaft der neuern Zeit, in die Ohren. ,Der Dualimus,“ schreibt
Hegel, ,welcher den Gegensatz von Endlichem und Unend-
lichem unitiberwindlich macht, macht die einfache Betrachtung
nicht, dass auf solche Weise sogleich das Unendliche nur das
FHine der Beiden ist, dass es hiermit zu einem nur Besondern
gemacht wird, wozu das Endliche das andere Besondere ist.
Ein solches Unendliches, welches nur ein Besonderes ist, neben
dem Endlichen, an diesem eben damit seine Schranke, Grenze
hat, ist nicht das, was es sein soll, nicht das Unendliche, son-
dern ist nur endlich. In solchem Verhéiltnisse, wo das HEnd-
liche hiiben, das Unendliche driben, das erste diesseits, das
andere jenseits gestellt ist, wird dem Endlichen die gleiche Wiirde
des Bestehens und der Selbstindigkeit mit dem Unendlichen zuge-
schrieben, das Sein des Endlichen wird zu einem absoluten
Sein gemacht, es steht in solchem Dualismus fest fiir sich.
Vom Unendlichen so zu sagen bertihrt wiirde es vernichtigt,
aber es soll vom Unendlichen nicht bertihrt werden konnen,
es soll ein Abgrund, eine uniibersteigbare Kluft zwischen bei-
den sich befinden, das Unendliche schlechthin driiben und das
Indliche hiiben wverharren ... Indem das Denken auf solche
Weise sich zum Unendlichen zu erheben meint, so widerfihrt
ithm das Gegenteil, — zu einem Unendlichen zu kommen, das
nur ein Endliches ist, und das Endliche....zu einem Absoluten
zu machen.“! Nun! Sind diese Einwiirfe Hegels und seiner
Gesinnungsgenossen gegen unsere Behauptung einer Wesens-
Verschiedenheit, einer ,uniibersteigbaren Kluft* zwischen End-
lichem und Unendlichem, zwischen dem Geschopfe und dem
Schépfer etwa begrindet? Wird bei solcher Verhaltnisbestim-
mung beider in der That das Endliche zu einem Unendlichen
(Absoluten) hinaufgeschraubt und umgekehrt das Unendliche
zu - einem Endlichen herabgesetzt? Erhélt jenes an diesem
wirklich ,seine Schranke, Grenze®, die es selber zu einem
Endlichen macht?

Die Hegel’'schen Einwiirfe richten sich mit voller Schérfe zu-
nichst gegen die Grundlage der christlichen Religion, denn diese

1 Hegels 8. W. Berlin 1840. VI, 186 und 187.



ol

als die Lehre von der Eriosung der Welt wurzelt in der Lehre
von- der Schopfung der Welt, d. i. in der Behauptung ,eines
Dualismus (von Gott und Welt, Schopfer und Geschopf), der,
mit Hegel zu reden, den Gegensatz von Endlichem und Un-
endlichem untiberwindlich macht“. Darum sagt Awgustinus in
Beziehung auf die menschliche Seele (den Geist des Menschen)
— es gilt ebenso von jedem andern Weltfaktor — ganz rich-
tig: Hinc potius admonendi sumus, hane énimicam fidei catho-
licae reprobare sententiam ... Sacrilega opinio est, eam (sc. ani-
mam sive mentem humanam) et Deum credere unius esse
. substantiae.! Denn das Christentum weiss schlechterdings nichts
und kann, solange es sich selber versteht, schlechterdings
nichts wissen wollen von einer Wesens-Identitdit von Gott und
Welt, Schopfer und Geschopf. Nicht auf dieser, nicht auf einem
Wesens-Monismus von Gott und Welt ist es aufgebaut, sondern
alle seine Lehren und alle seine Institutionen ohne irgend eine
Ausnahme haben die Wesens-Verschiedenheit oder den Wesens-
(substantialen) Dualismus von Gott und Welt in allen ihren
Faktoren zur Voraussetzung. Wesens-Identitat (die Identitat
der Substanz) behauptet das Christentum nur im Bereiche der
dreipersonlichen Gottheit. Der Vater, der Sohn und der heilige
Geist sind wesensgleich, ouoavoeor, consubstantiales, weshalb
denn auch jeder der drei gleich den beiden anderen als wahrer
Gott angebetet und verherrlicht wird. Dagegen sind nach der
Anschauung des positiven Christentums Gott und Welt wesen-
haft von einander verschieden. Die Weltsubstanzen sind nicht
die Substanz Gottes, des Schopfers und nichts von ihr. Hier
steht in der That das Geschopf hiiben, der Schopfer driiben,
jenes diesseits, dieser jenseits. Aber hat das Christentum etwa
deshalb, weil es so lehrt und, ohne von sich selber abzufallen,
nicht anders lehren kann, den Schépfer zu einem endlichen
Wesen, einer endlichen Substanz herabgesetzt und umgekehrt
das Geschopf zur Wiirde eines unendlichen, absoluten Wesens
erhoben? Hat im Rahmen dieser Auffassung der Schopfer an
dem Geschopfe ,seine Schranke, Grenze“, die ihn selbst zu
einem endlichen Wesen macht? Das gerade Gegenteil ist der
Fall, wie sich bei der von uns entwickelten richtigen Fassung
des Begriffes der Unendlichkeit leicht darthun lisst.

1 De gen. ad litt. VII, 2.



- 45

Der Begriff eines unendlichen Wesens ist, wie der eines
endlichen Wesens, ein zusammengesetzter Begriff; er bildet
sich aus den beiden Klementen der Unbedingtheit und Unbe-
schrénktheit, sowie dieser umgekehrt die der Bedingtheit und
der Beschrinktheit zur Einheit in sich zusammenschliesst. Ist
aber dieses der Fall, so ist auch schlechterdings nicht einzu-
sehen, wie der Schopfer dadurch, dass er in der und durch
die Weltschopfung Substanzen (Wesen) ausser und neben sich
setzt, die als solche nicht seine Substanz und nichts von dieser
sind, die beiden erwihnten Kigenschaften der Unbedingtheit
und Unbeschrédnktheit einblissen oder verlieren sollte. Ja bei
dieser Verhaltnisbestimmung von Gott und Welt, Schopfer und
Gteschopf als von wesentlich verschiedenen Substanzen ist ein
solcher Verlust fiir den ersteren so wenig denkbar als moglich.
Der Schépfer ist notwendigerweise auch nach der Schopfung
der Welt derselbe Unbedingte und Unbeschriankte, der er wor
der Weltschopfung gewesen; er hat sich durch diese That
keineswegs verendlicht, ist nicht zu einem endlichen, d. i. be-
schréankten und bedingten Wesen geworden. Zwar hat derselbe
seit der Schopfung an den Geschopfen in gewisser Weise, um
Hegels Ausdruck zu gebrauchen, auch ,seine Schranke und
Grenze“. Er hat sie an diesen insofern, als der Schopfer nicht
die Geschopfe und diese nicht jener sind, beide vielmehr als
grundverschiedene Substanzen mit und neben und ausser ein-
ander existieren. Er hat sie an ihnen auch insofern, als er
bei seinen Einwirkungen auf die Geschopfe an die Beachtung
der Gesetze gebunden ist, die er als Schopfer bei ihrer Her-
vorbringung selber in sie gelegt und nach denen sich zu ent-
wickeln er ihnen die Bestimmung gegeben hat. Aber durch
~ diese Schranken und Grenzen, die der Schopfer in der und
durch die Weltschopfung fiir sesn Wirken nach aussen oder,
mit der mittelalterlichen Scholastik zu reden, fir seine mani-
festatio ad extra sich selber gezogen, hat er sich nicht verend-
licht, wahrend das bei der Hegelschen und bei jeder andern
auf dem Boden des Monismus oder der Wesens-Identitat sich
erhebenden Verhéltnisbestimmung von Gott und Welt unver-
meidlich der Fall ist. Denn hier findet in der That ein Uber-
gehen, ein ,Sich-Entlassen® oder ein ,Abfall* des Unendlichen
ins Endliche statt, — ein unwidersprechlicher Beweis dafur,
dass der Hegelsche und jeder andere Monismus ein wahrhaft




— 406 —

Unendliches gar nicht kennt und sein sogenanntes Unendliche
nur dadurch gewinnt, dass er, nach dem Vorbilde der antiken
Philosophie, das Prinzip (die Substanz) des Naturlebens zum
Range der Gottheit erhebt. Eben hierdurch erweist sich all
und jeder Monismus oder monistische Pantheismus, in welcher
Form und Ausgestaltung er immer auftreten mag, aber auch
als eine durch und durch heidnische und antichristliche Welt-
und Lebensauffassung, welche endlich einmal génzlich zu ver-
abschieden ist, wofern dem positiven Christentume zum Einzuge
in die Képfe und Herzen namentlich der Gelehrten und Ge-
bildeten unseres Geschlechtes neue Wege sollen erdffnet wer-
den. Denn wahr ist und bleibt das bedeutungsvolle Wort,
welches Gliinther einst an seinen Neffen Thomas Wendeling
geschrieben: ,Sei du versichert, dass unsere Zeit nie mit den
Armen des Willens nach Etwas langen und greifen werde, be-
vor es nicht von den Armen ihres Verstandes erlangt und be-
griffen worden ist. In diesen und keinen anderen Geburtsnoten
liegt die Zeit. Und eben deshalb sind jene Forscher, die der
Eigensinnigen liebreich entgegenkommen und sie jenes heilige
Epos (des positiven Christentums) in der bald apotheosierten,
bald profanierten Geschichte der Natur und des Geistes wieder-
finden lehren, einzig und allein ihre rechten Geburtshelfer.“?

6. In den bisherigen Erorterungen wurde die Realitdt (die
reale Existenz) des Schopfers des Geistes des Menschen be-
wiesen. Dieser Beweis wurde geflihrt nicht aus einer wirklichen
oder angeblichen (gottlichen) Offenbarung, sondern in An-
kntipfung an eine fiir keinen Verniinftigen zu bestreitende oder
zu bezweifelnde Thatsache, an die Thatsache des eigenen Be-
wusstseins, des Selbstbewusstseins. Durch eine zwar gedréangte,
aber, wie wir vertrauen, sorgfiltige Analyse dieser Thatsache
lernten wir den Geist eines jeden Menschen als eine substantiale
Monas, als ein ganzheitliches, ungeteiltes und unteilbares substan-
tiales FEins kennen, welchem die beiden Eigenschaften der Be-
schrianktheit und Bedingtheit wesentlich sind. Diese Beschaffen-
heit des Geistes erweist ihn als ein Geschipf (eine Kreatur) in
der von uns erléuterten, einzig wahren Bedeutung des Wortes.
Als Geschopf hat der Geist des Menschen seinen Schopfer zur

- ! ,Vorschule u. s. w.% 2. Aufl. Wien 1848. II, 356. Vergl. ,Vorwort* S.
VI fo. u. S. XIX fg.



— fop

Voraussetzung, und zwar ebenfalls als einen mit und neben
und vor dem Geiste real existierenden. Und da der Schopfer
des Geistes, wie gezeigt wurde, nicht in dem Bereiche der ge-
schaffenen (kreatiirlichen) und deshalb endlichen Substanzen
gefunden werden kann, so waren wir genétigt, jenen als un-
geschafiene Substanz oder als Sein schlechthin mit den beiden
Bigenschaften der Unbedingtheit und Unbeschréanktheit und
damit als wahrhaft unendliches Wesen anzuerkennen. Hier
angekommen werfen sich uns noch einige neue Fragen in den
Weg, deren Beantwortung uns an das Ziel unserer Wanderung
fithren wird. Ist der Schopfer des Geistes (der Welt) und das-
jenige Wesen, welches wir als Gott anbeten, ein und derselbe ?
Und wenn dieses, worin giebt sich die Gottheit des Schopfers
fiir den Geist des Menschen zu erkennen?

Schaffen ist ein Neusetzen von Substanzen, Wesen, die als
solche vor ihrer Setzung noch gar nicht vorhanden sind; es
ist ein Setzen derselben aus Nichts. Aliud!® praeter te, so redet
Augustinus den Weltschopfer an, non erat, unde faceres ea,
Deus una Trinitas et trina Unitas, et ideo de nihilo fecisti coe-
lum et terram.? Und wieder: Deus rectissime creditur omnia
de nihilo fecisse, quia, etiamsi omnia formata de ista materia
facta sunt, heec ipsa materia tamen de ommnino nihilo facta est.’
Nun wird aber jede Kreatur, vor allem, wie frither unter Be-
rufung auf die Erfahrung dargethan wurde, der Geist (die
Seele) eines jeden Menschen zwar als eine entwicklungsfahige,
aber thatsidchlich urspriinglich noch voéllig unentwickelte oder

! Das aliud ist hier offenbar gleichbedeutend mit alia substantia, denn Au-
gustinus erklirt selbst anderswo: Quod nulla substantia est, nihil omnino est.
Enarr. in Ps. 68, serm. 1, Nr. 5. :

2 Conf, XIH -7

8 De Gen. contra Manich. I, 6. Unter dem omnia formata in obiger Stelle
versteht Augustinus alle Einzeldinge in der Natur oder Korperwelt. Er denkt sich
also das von Gott geschaffene Naturprinzip oder die Natursubstanz urspriinglich
zwar schon als Materie, aber doch als eine noch unbestimmte (confusa et informis),
aus welcher alles bestimmte Hinzeldasein in dem Naturganzen mittelst Entwick-
lung hervorgegangen. In diesem Sinne heisst es a. a. O. I, 5, Nr. 9: Primo ergo
materia facta est confusa et informis, unde omnia fierent, quee distincta atque
formata sunt, quod credo a Graecis chaos appellari. Mit dieser Behauptung triff
der grosse Afrikaner zwar noch nicht die volle Wahrheit (vergl. meine ,Meta-
physik® I, 197 fg.), aber es sind in derselben doch Gedanken angedeutet, die,
gehorig beachtet, zu einem fortschreitenden Verstindnisse der Natur und ihres
Lebens zu fihren wohl geeignet wiren.



=

unbestimmte Substanz ins Dasein gerufen. Was der Kreatur
von dem Schopfer ins Dasein mitgegeben wird, sind bestimmte
Anlagen oder Vermdégen zur Entwicklung, nicht die Entwicklung
selbst ; jene verdankt die Kreatur einzig und allein dem Schopfer,
diese verdankt sie auch sich selbst, insofern, als sie bei ihrer
Entwicklung als ein dabei beteiligter und dazu mitwirkender
Faktor schlechterdings nicht umgangen werden kann. Wenden
wir unser forschendes Auge nun wieder ausschliesslich dem
Geiste des Menschen zu, so bemerken wir, dass derselbe infolge
seiner Entwicklung aus der Nacht urspriinglicher Bewusstlosig-
keit in die Tageshelle des Bewusstseins sich erhebt. Der Geist
wird aus einem bewusstlosen Sein wissendes, sich selbst (und
alles zu ihm in Beziehung Tretende) wissendes Sein,; er wird
eine seiner selbst bewusste Personlichkeit. Und woher hat der
Greist des Menschen die Fahigkeit hierzu? Woher allein kann
er sie haben? Von wem anders als von demjenigen, der ihn
als Substanz ins Dasein gerufen und ihm jene Fahigkeit, sowie
die Bestimmung zu ihrer immer vollkommneren Entfaltung
oder Verwirklichung mitgegeben hat — von seinem Schopfer?
Von diesem Hohepunkte unserer Betrachtungen fallt nun auch
ein neues Licht auf die Beschaffenheit des Schopfers selber.
Oder wird man den Schopfer verniunftigerweise noch als ein
seiner selbst bewusstloses oder als ein unpersonliches Wesen denken
konnen, wie manche Philosophen ihn den Liesern ihrer Schriften
dargestellt haben und darstellen, ein Spinoza, Joh. Gottl. Fichte,
Schelling, Arthur Schopenhauer, Eduard von Hartmann und
andere? Werden wir nicht sagen missen, dass alle diese —
und wére ihr wissenschaftlicher Ruhm unter den Menschen
bis zu den Sternen erhoben — nicht einmal der Grundlage
aller wahren Wissenschaft sich bem#chtigt haben, namlich der
ebenso richtigen als griindlichen Erkenntnis des eigenen Geistes?
Denn hitten sie diese gewonnen, so miissten sie auch begreifen,
dass derjenige, welcher den Geist des Menschen mit der Fahig-
keit und Bestimmung geschaffen, sich wissendes, personliches.
Sein zu werden, selbst nicht in der Nacht des Unbewusstseins.
und der Unpersonlichkeit sich befinden konne. Der Schopfer
ist also wissendes, sich selbst wissendes, personliches Sein und Leben.
Ja der Schopfungsakt selbst wird nichts anderes sein konnen
als diejenige That, durch die der Schopfer seine eigenen Ge-
danken des bedingten und beschrinkten, d. i. des endlichen



g

Seins aus der blossen Form des Gedankens in die Realitdt diber-
gesetzt oder durch die er jene Gedanken substantialisiert, zw der
Wiirde won Substanzen erhoben hat. Der wirklichen Welt als der
Totalitat der endlichen Substanzen geht also die Welt als der
Gedanke alles endlichen Seins in der Intelligenz des Schopfers
vorher; diese, die ideale Welt in dem Schopfer, ist die Voraus-
setzung fir die reale (substantiale) Welt ausser und neben ihm.
Diesem Verhéaltnisse beider giebt Augustinus wieder einen ebenso
kurzen als klaren und scharfen Ausdruck. Hujus universee Dei
creaturse multa non novimus..... Heec igitur antequam
fierent, utique non erant? Quomodo ergo Deo nota erant, quee
non erant? Kt rursus quomodo ea faceret, quee sibi nota non
erant? Non enim quidquam fecit ignorans. Nota ergo fecit,
non facta cognovit. Proinde, antequam fierent, et erant et non
erant ; erant in Dei scientia, non erant in sua natura.' Und
da nun die geschaffenen Substanzen und die ungeschaffene,
das Geschopfund der Schopfer, nicht wesenhaft identisch, sondern
- wesenhaft verschieden sind, so ist der denkende Geist auch
unumgénglich gendotigt, dem Schopfer ein zweifaches, ebenfalls
wesentlich verschiedenes Wissen (Denken) zuzusprechen, das
Wissen um sich selbst als die ungeschaffene (unendliche) Sub-
stanz und das Wissen um die Totalitat der nicht-ungeschaffenen
(nicht-unendlichen) sondern der geschaffenen oder endlichen
Substanzen, welches letztere Wissen mit dem Wissen des
Schopfers um die Welt in Eins zusammenfillt. Aber die Welt
als blosses Wissen oder blosser Gedanke des Schopfers. ist erst
die mdégliche, noch nicht die wirkliche Welt. Wirklich kann sie
nur dadurch werden, dass der (allméchtige) Wille des Schopfers
dem (ewigen) Weltgedanken in ihm Realitat verleiht, weshalb
denn auch, mit Anton Ginther zu reden, ,die Anschauung des
Christentums nicht bloss eine Weltschopfung aus Nichts, sondern
die Welt als von Gott aus Nichts erschaffen* anerkennt.? Aber,
so fragen wir zum Schlusse, ist denn der Schopfer mit Gott
ein und derselbe? Und wenn dies, warum? ‘

Unsere bisherigen Untersuchungen haben uns den Schoépfer
des Geistes eines jeden Menschen (und der Welt) als ein unbe-
dingtes (schlechthin existierendes) und unbeschranktes, d. i. als

! De gen. ad litt. V, 18.
* ,Eurystheus und Herakles® Wien 1843. S. 154.



— 410 —

ein wahrhaft unendliches Wesen kenunen gelehrt. Ferner haben
wir erkannt, dass derselbe als ein seiner selbst bewusstes oder
personliches Wesen gedacht werden und ein solches auch sein
muss. Nun ist aber Selbstbewusstsein als Wissen eines Seins,
einer Substanz immer und Uberall eine Wirkung, an deren
Hervorbringung die selbstbewusste Substanz als sie wirkende
oder wenigstens als sie mitwirkende Ursache nicht unbeteiligt
sein kann. So findet es der Geist des Menschen vor allem in
und an sich selbst. Derselbe ist urspriinglich seiner selbst noch
nicht bewusst; der Moment seiner Setzung mittelst Schopfung
setzt ihn zwar als Substanz, aber nicht als selbstbewusste, persin-
liche Substanz, sondern diese wird er erst im Laufe seiner Ent-
wicklung durch einen in ihm sich vollziehenden Prozess, den wir
frither im Anschlusse an den in der neuern deutschen Philo-
sophie herrschenden Sprachgebrauch als den Differenzierungs-
prozess des Geistes bezeichnet haben. Der Geist als beschranktes
Wesen vermag diesen Prozess in ihm nicht aus und durch sich,
nicht aus eigener Kraft und Macht einzuleiten und zum Abschlusse
zu bringen, sondern er bedarf dazu in mannigfaltiger Weise
und fortgesetzt fremder Hilfe durch diejenigen Einwirkungen,
welche andere neben ihm bestehende und bereits entwickelte
(differenzierte) Wesen auf ihn ausiiben. Das Gleiche oder etwas
Ahnliches kann man sich bei dem Schopfer des Geistes aber
nicht denken, und es kann bei diesem auch nicht stattfinden.
Zwar muss das Selbstbewusstsein, die Personlichkeit des Scho-
pfers auch als eine Wirkung gedacht werden, die durch eine wir-
kende Ursache in ihm gesetzt oder erzeugt worden. Aber da der
Schopfer nicht, wie der Geist des Menschen, die Eigenschaft der
Beschrinktheit, sondern umgekehrt die der Unbeschranktheit
hat, da er also fir sein Wirken nicht auf vorherige fremde
- Einwirkungen hin- und angewiesen, vielmehr reines Wirken aus
und durch sich selbst ist, so ist das Selbstbewusstsein, die Per-
sonlichkeit seiner als Substanz auch seine eigene und alleinige
Wirkung. Das ungeschaffene Sein hat als Sein schlechthin sich
auch schlechthin, d.i. lediglich aus und durch sich selber die
Form der Personlichkeit gegeben oder zu einem personlichen,
seiner selbst bewussten Sein sich entfaltet. Eben deshalb hat
das ungeschaffene Sein sich thatsichlich auch niemals, wie dies
bei dem Geiste des Menschen (und bei jeder Kreatur) der Fall ist,
in dem Zustande der Indifferenz oder Unbestimmtheit befunden.



=

Denn wiewohl die Bestimmtheit (Personlichkeit) des unge-
schaffenen (unendlichen) Seins als die durch dieses selbst und
dieses allein bewirkte Aufhebung seiner Unbestimmtheit (Un-
personlichkeit) gedacht werden muss, so muss andererseits diese
Aufhebung der Unbestimmtheit zur Bestimmtheit und Personlich-
keit doch auch als eine von Hwigkeit her vollzogene oder vollendete
gedacht werden, so dass die ungeschaffene Substanz niemals.
anders als in ihrer vollen Bestimmtheit und ausgewirkten Per-
sonlichkeit existiert und von Ewigkeit her existiert hat. Der
ungeschaffene Schopfer aller geschaffenen Substanzen ist ein
wie aus und durch sich so schlechthin, d.i. von Ewigkeit zu
Ewigkeit seiner selbst bewusstes, personliches Wesen. Und
welche Beschaffenheit wird die Personlichkeit des Schopfers
haben und haben miissen? Wird man sich dieselbe anders als
in absoluter, nicht mehr zu steigernder Vollendung denken konnen ?
Das positive Christentum erblickt die Absolutheit des Schopfers
in der Anerkennung desselben als der dreipersonlichen Gottheit.
Vere dignum et justum est, sequum et salutare, heisst es in der
Trinitatsprafation, nos tibi semper et ubique gratias agere,
Domine sancte, Pater omnipotens, eterne Deus, qui cum uni-
genito Filio tuo et Spiritu sancto unus es Deus, unus es Do-
minus, non in unius singularitate personse, sed in unius Trini-
tate substantiee; quod enim de tua gloria, revelante te, credi-
mus, hoc de Filio tuo, hoc de Spiritu sancto, sine differentia
discretionis sentimus; ut in confessione verse sempiternseeque:
deitatis et in personis proprietas et in essentia unitas et in
majestate adoretur sequalitas. Und das Gloria des heiligen
Opfers singt seinen Jubel in den Worten: Laudamus te, bene-
dicimus te, adoramus te, glorificamus te, gratias agimus tibi
propter magnam gloriam tuam, Domine Deus, rex coelestis,
Deus Pater omnipotens, Domine, Fili unigenite, Jesu Christe. . .
cum sancto Spiritu in gloria Dei Patris. Leider muss ich es
mir an dieser Stelle versagen, den Beweis dafiir zu erbringen,
dass Sein schlechthin, als welches wir den Schopfer des mensch-
lichen Geistes (und der Welt) gefunden haben, seine Personlich-
keit in der That nur als Dreipersonlichkeit durch die ewige
von ihm selbst und von ihm allein bewirkte Entfaltung zu dre:
wesensgleichen Personen gewinnen konnte, und dass es sich durch
diese ewige Selbstentfaltung zur Absolutheit oder zur schlecht-
hinigen Vollendung erhoben hat. Ausfithrlich habe ich den er-



s

habenen Gegenstand in dem zweiten Bande meiner ,Meta-
physik®, S. 369 fg., behandelt. Indem ich die Leser dieser Ab-
handlung hierauf verweise, komme ich zum Schluss.

Ist der Schopfer des menschlichen Geistes unbedingtes und
untbeschranktes, d. i. wahrhaft unendliches Sein und dieses in
der Form der absoluten Personlichkeit, so ist er auch mit dem-
jenigen Wesen identisch, welches allein wir vernilinftigerweise
als Gott anbeten und verherrlichen konnen. Der Geist des
Menschen gewinnt durch die Betrachtung seines eigenen Wesens
und seiner Beschaffenheit das unendliche Sein zunichst als
seinen Schopfer. Der Schopfergedanke im Geiste des Menschen
ist an sich mit dem Goftesgedanken desselben nicht schlechthin
in Kins zusammenfallend ; jener geht diesem vorher. Aber der
Schopfergedanke des Geistes erweitert sich zum Goitesgedanken
in ihm, sobald es ihm in seinen fortgesetzten Nachforschungen
iiber den Schopfer gelungen, diesen als Dreipersonlichkeit und
damit nicht bloss als unendliches Sein, sondern als den Unend-
lichen in der Form der Absolutheit zu ermitteln. Und hat der
Geist des Menschen so von sich aus, durch eine nicht weniger
genaue als erschopfende Zergliederung seines Bewusstseins,
sich einmal seines Schopfers und Gottes mit aller Bestimmtheit
und Sicherheit vergewissert, so kann es ihm von nun an auch
nicht gar schwer werden, die Wege zu entdecken, welche ihn
von der Natur aus als der Totalitat der Korperwelt, diesem Anti-
poden des Geistes im Gebiete des kreatiirlichen Seins, zu der
gleichen Erkenntnis fiihren koénnen. Aber Niemanden wird es
moglich sein, diese letzteren in wahrhaft wissenschaftlicher
Weise zu gehen, der nicht zuvor die ersteren von uns in
dieser Abhandlung zurtckgelegten gewandelt ist. In erster
Linie st der wvon uns versuchite — wenigstens soweit ich sehen
- kann — der einzig magliche, aber bei sorgfiltiger und grimdlicher
Ausfichrung auch sicher zum Ziele fiihrende wissenschaftliche Beweis
[ die Haistenz Gottes. Und so bewdhrt sich auch hier, in Be-
ziehung auf den grossten und erhabensten aller Erkenntnis-
gegenstinde, die ungeheure Wichtigkeit der von den Weisen
Griechenlands an den forschenden Geist des Menschen gerich-
teten Forderung: yv@dt osaveoy.

: TH. WEBER,

Bonn.




	Das Dasein Gottes

